
ACHSC / 28 / Archila

LECTURAS POSTCOLONIALES

Ranajit Guha,Dominance without Hegemony, Cambridge (M):Harvard
University Press, 1997.
Partha Chatterjee, The Nation and lts Fragments. Princeton: Princeton
University, 1993.

El pesimismo que acompañó a la tan pub licitada crisis de los paradigmas que
alimentaron el pensamiento y la acción política en el 'corto' siglo XX también impactó
a la disciplina histórica. Por fortuna dicha actitud va cediendo terreno ante nuevos
acercamientos al presente desde lecturas criticas del pasado. Uno de ellos es el ofrecido
por el grupo de historiadores de la India congregados en tomo a los Estudios
Subalternos. También conocidos como poscoloniales, estos historiadores tienen
relaciones de atracción y repulsión con los modelos teóricos occidentales -incluida la
reciente producción vagamente designada posmoderna-. Lo paradójico es que ellos
al mismo tiempo que desechan la universalidad occidental pretenden construir una
nueva desde la subalternidad poscolonial. Con el interés de superar una actitud común
en nuestro medio académico de adoptar acriticamente una nueva 'narrativa' , a la que
a veces se.le contrapone un rechazo por catalogarla de moda, nos proponemos reseñar
dos textos emblemáticos de esta nueva lectura del pasado para ponderar sus alcances
y limitaciones.

El primer libro es elaborado por la figura más conocida de este grupo de historiadores,
Rana jit Guha, y constituye una síntesis de su reinterpretación de las relaciones de poder
coloniales y poscoloniales. Inicia criticando la pretensión de los funcionarios ingleses
de haber tenido completa hegemonía en la India durante la época de dominio imperial.
Pero también los historiadores de ambas partes del planeta son objeto de sus dardos
no sólo por reproducir ese mito, cuanto por desconocer el papel de los nativos en
aceptarlo o rechazarlo. Guha, por el contrario, piensa que la historia de la presencia
británica en la India se resume, como lo indica el título de su libro, en dominación sin
hegemonía. Para demostrarlo ofrece un sugestivo modelo, de indudable raigambre
gramsciana, que designa como 'composición orgánica' de la hegemonía. Para que esta
última se presente debe balancear dos elementos que necesariamente coexisten:
dominación y subordinación. Cada polo, a su vez, encierra dos dimensiones en tensión:
mientras la dominación se apoya en la coerción y en la persuasión, la subordinación
se nutre tanto de la colaboración como de la resistencia. Es obvio que está última
funciona como un elemento de equilibrio del modelo: si rebasa a la colaboración anula
la subordinación y por tanto, constituye el fm de cualquier hegemonía.

De acuerdo con Guha, durante el colonialismo inglés existió una dominación con
predominio de la coerción acompañada de una precaria subordinación, por lo que
dificilmente se puede hablar de completa hegemonía. El historiador ilustra esta
hipótesis apoyado no tanto en la narración de episodios, sino en la lectura critica de
los lenguajes usados por los diversos grupos sociales. Es una estrategia de interpretación
del pasado más acorde con el 'giro lingüístico' posmoderno que con las tradiciones
disciplinarias propuestas por la escuela rankeana. No obstante, logra explicar con

216



Reseñas

. solvencia, por ejemplo, que no era lo mismo para los indios resistir a la dominación
apoyados en los códigos legales ingleses-es decir en términos de derechos individuales
consagrados legalmente- que en los dictados morales del Dharma -condensación de
prácticas antiguas de reciprocidad entre las castas-o Esta segunda forma de resistencia
fue más común entre los subalternos que la primera, a la que acudieron sectores de las
élites indias. De aquí Guhaderivano sólo la crítica al colonialismo inglés sino al discurso
nacionalista indio que apela a la nación en términos 'modernos' occidentales
desconociendo, en forma similar a su antecesor, el peso de las comunidades subalternas.
Guha desarrolla este tema en la segunda parte del libro reseñado para concentrarse en
la tercera en el debate historiográfico sobre el pasado de la India.

La crítica del nacionalismo, sin embargo, había sido formulada por otro historiador
indio que bebió de las mismas fuentes de los Estudios Subalternos. Se trata del libro
de Partha Chatterjee, "la nación y sus fragmentos", publicado años antes pero sin la
difusión de los textos de sumaestro. Chatterjee empieza su texto con la crítica del modelo
de Benedict Anderson de nación como' comunidad imaginada' . Lo señala como una
nueva versión colonial que reduce el nacionalismo a la esfera política cuando, para
Chatterjee, la resistencia anticolonial crea un ámbito propio y distinto. Así contrapone
el dominio material y de la política, importado desde Europa, a lo interno que
correspondería al mundo cultural y espiritual exclusivo del anticolonialismo indio. Por
supuesto que hubo élites mediadoras, en las que incluye el grueso de historiadores,
que contribuyeron a crear un discurso nacionalista que en el fondo no rompió con los
moldes occidentales pues le apostó a una confrontación en el terreno 'externo' de la
política. Chatterjee llega así a los tres temas que desarrolla a lo largo del libro: 1) la
apropiación de la •cultura popular' por un discurso que lo purifica de sus supuestas
vulgaridades; 2) la construcción de un pasado 'respetable' a los ojos de los
colonizadores; y 3) las contradicciones del nuevo dominio nacionalista que, por una
parte se apoya en la modernidad occidental para reclamar inclusión, pero por otra la
rechaza para postular su particularidad. Como se ve, desde otra región del orbe se
replantea el debate crucial contemporáneo: universalidad o particularidad, igualdad o
diversidad, inclusión o exclusión.

En los capítulos 4 y 5 Chatterjee se concentra en las limitaciones de la construcción
de un pasado desde los valores coloniales. Los cuatro siguientes los dedica a las
mujeres, los campesinos y los excluidos en general. En los dos últimos retoma al asunto
del nacionalismo para postularno sólo el rescate de la noción de comunidad por encima
de la categoría de 'sociedad civil', sino para proponer nuevas relaciones de la
comunidad con el Estado poscolonial. A su juicio, el concepto hegeliano de sociedad
civil ocultó a la comunidad, desprecio que luego el capitalismo universalizó. Por esa
vía Chatterjee se acerca, no sin cierta renuencia, a las recientes teorías comunitaristas,
pero insistiendo en que la gran alternativa a la universalización occidental es una
noción de comunidad que está a la espera de ser teorizada.

Sin pretender agotar la complejidad de los textos creemos haberpresentado algunas
de las hipótesis básicas que se mueven dentro de estas lecturas poscoloniales. Sin
duda hay aquí un empeño renovador de la historiografia y de los entendimientos sobre
la construcción de los poderes y del mismo Estado, aunque a éste le prestan menor

217



ACHSC / 28 / Archila

atención. El cuestionamiento de los modelos occidentales, hoy lugar común en muchas
versiones críticas del pasado, es acompañado por una sugestiva lectura de textos y
lenguajes de los grupos subalternos, en especial de los campesinos. Por esa vía se hace
una denuncia de los intentos de dominio colonial y nacionalista, que quedan desnudados
de sus pretensiones hegemónicas.

Sin embargo, nos quedan algunas dudas que posteriores lecturas y debates deben
enriquecer. Los libros reseñados respiran un cierto esencialismo comunitario que
postula a los sectores subalternos -Ios campesinos y en menor medida las mujeres-
como los únicos actores de la resistencia a la globalización occidental y a las
comunidades como ámbitos de una cultura y espiritualidad incontaminadas. Es una
forma velada de afirmar la existencia de nuevos sujetos de la historia que por
condiciones casi naturales la deben guiar hacia su verdadero fin, que en algunos casos
no es otro que su comienzo: la comunidad. Por ello algunos encuentran que los
historiadores poscoloniales, en aras de una critica radical de lamodernidad occidental,
retoman a lo tradicional, alimentando posturas políticas conservadoras.' Asimismo,
la búsqueda de categorías teóricas distintas de las eurocéntricas está plagada de
ambigüedades e inconsistencias. En particulares preocupante asimilar la esfera política
a algo externo a la vida de las sociedades complejas como la India. Es dificil pensar que
la sola comunidad pueda ser el espacio público para negociar conflictos entre distintos
intereses, por más normas morales que aún tenganvigencia entre sus miembros.

Por último, es discutible la aplicación cruda de este modelo a regiones del mundo
como América Latina que no sólo contaron con formas distintas de colonialismo, lo que
generó el nacionalismo incluso antes que en Europa, sino por su particular mestizaje
racial y sobre todo cultural que nos hace, en términos de Bolívar, una 'especie media
entre los legítimos dueños de estas tierras y sus usurpadores'. En pocas palabras, la
realidad colonial yposcoloniallatinoamericana está aún por estudiarse y si bien textos
como los reseñados son sugerentes, tienen una pretensión universalizante en la que
no nos reconocemos.' Tal vez el reto más importante que podemos recoger de Guha,
Chatterjee y demás historiadores indios esno tenerle miedo a innovar en lareconstrucción
del pasado, siempre y cuando el ejercicio nos sirva para entendemos mejor.

Mauricio Archila Neira
Profesor, Departamento de Historia
Universidad Nacional de Colombia

J Entrevista a Aijaz Ahamad en Santiago Castro y otros, Pensar (en) los intersticios. Bogotá:
CEJA, 1999, pp. 11l-l30.

2 Más optimistas son los académicos latinoamericanistas que, ubicados en universidades nórdicas.
emitieron a mediados de los noventa un Manifiesto Inaugural de adhesión a los Estudios Subalternos.
La declaración -un tanto extraña en estos tiempos posmodernos-, aparece traducida en Santiago
Castro y Eduardo Mendieta (compiladores), Teorías sin disciplina. México: Miguel Angel POITÚa
y Universidad de San Francisco, 1998, pp. 85-100.

218


