
LATINOAMÉRICA





LOS HOMBRES DE DIOS
 APROXIMACIÓN A UN ESTUDIO DE LA MASCULINIDAD EN NUEVA ESPAÑA

Asunción Lavrin
 Arizona State University

 Estados Unidos

Resumen:
Este estudio inicia una “conversación” académica sobre la posibilidad de
analizar aspectos claves de la masculinidad dentro de tres órdenes mendicantes
en Nueva España. Se adoptan tres avenidas de acercamiento al tema: 1. El
estudio de la representación del modelo de hombre santo en las historias de
las órdenes. 2. El estudio de la realidad del hombre no-santo y “sexuado” que
se registra en la Inquisición 3. Las formas de ejercer el poder, como característica
de la conducta masculina, a través de disputas dentro de las órdenes, como las
ocasionadas por las elecciones dentro de las órdenes usando el sistema de
“alternativa” o los enfrentamientos con la iglesia episcopal y la corona durante
el proceso de secularización.
Palabras clave: vida conventual, masculinidad, sexualidad, Órdenes.
Abstract:
This work attempts to begin an academic “conversation” on the possibility of
analyzing manifestations of masculinity in three mendicant orders in New
Spain. The analysis takes three avenues of approach: 1. The study of the
representation of the “holy” man in the histories of the Orders. 2. The study
of reality: the unholy and “sexed” man, as registered in the records of the
Inquisition  3. The forms of exercising power, as a masculine trait, on such
occasions as the elections within the Orders, using the alternating system
between Spanish-born and criollos, known as alternativa, and the confrontation
with the secular church in the process of secularization.
Key words: conventual life, masculinity, sexuality, Orders.

Abordar el tema de la masculinidad después de muchos años de estudiar
la experiencia femenina en el período colonial y principios del siglo XX es, para
mí, un reto intelectual al que me acerco con curiosidad y respeto al mismo
tiempo. No tenemos muchos “modelos” que nos guíen en la historiografía
colonial ya que los pocos estudios que han abordado hasta ahora el tema, se
han interesado en indagar sobre la naturaleza de la homosexualidad y su

• Recibido: 1 de julio de 2004, aprobado: 21 de julio de 2004.

Anuario Colombiano de Historia
Social y de la Cultura 31, 2004



ACHSC / 31 / Lavrin

284

represión.1 Así que estamos en terrenos poco explorados que demandan echar
cimientos con vistas a la información que nos brindan las fuentes.

He escogido la masculinidad representada por los hombres que pertene-
cieron a las tres órdenes mendicantes que evangelizaron Nueva España,
agustinos, dominicos y franciscanos, por sentirme cómoda dentro del ámbito de
la iglesia. Mis estudios sobre las “esposas de Cristo” en Nueva España, casi me
han empujado a indagar la cara masculina de quienes se dedicaron a servir a
Dios. Desde luego que la masculinidad de hombres que se salieron “del siglo”
tiene sus peculiaridades, pero parto de la premisa que aún siendo religiosos, no
dejaron de ser hombres, y que precisamente su vocación religiosa les confiere
características de masculinidad que resultan provocadoras en su expresión. Mi
propuesta de estudio tiene tres temas: la masculinidad santa o sea la represen-
tación del ideal del hombre dedicado a Dios. Parte de esa “representación” es
la renuncia al sexo: o sea que es una masculinidad presuntamente asexuada. Sin
embargo, la información histórica nos ofrece otra realidad muy distinta. La
sexualidad no se podía borrar con la toma de hábitos, y por lo tanto, el segundo
aspecto en esta propuesta es el estudio de la sexualidad manifiesta de los
hombres de Dios. Otro aspecto clave de la representación del hombre santo es
su distanciamiento de los intereses que motivaban al hombre común y corriente.
De nuevo la información histórica nos presenta a hombres constantemente
involucrados en la lucha por el poder. En consecuencia, el tercer aspecto del
estudio de la masculinidad sería el de las formas de ejercer el poder. Podría
argüirse que la lucha por el poder es la clave de toda historia. Y así es. De hecho
se puede afirmar que la lucha por el poder entre las diversas ramas de la iglesia
es una necesidad metodológica si se desea conocer esa historia. Dada la riqueza
de ejemplos de lo que fue ese constante enfrentamiento de órdenes religiosas
entre sí; o de órdenes religiosas con la iglesia episcopal, o con las autoridades
reales, esta tercera sección del trabajo se debe reducir a ilustrar esa lucha con
sólo algunos ejemplos que nos permitan establecer la validez de la propuesta.

Los hombres santos

La tradición de Vitae o Vidas que representaban los modelos de
perfección cristiana se estableció muy temprano en los primeros siglos
después de Cristo y continuó a través de la Edad Media europea.2 Las vidas

1 Pete Sigal, ed, Male Homosexuality in Colonial Latin America. Chicago: The University
of Chicago Press, 2003; Federico Garza Carvajal, Butterflies Will Burn. Prosecuting Sodomites
in Early Modern Spain and México Austin: University of Texas Press, 2003.

2 Carolinne White, Early Christian Lives. London: Penguin Books, 1998; Thomas J.
Heffernan, Sacred Biography. Saints and Their Biographers in the Middle Ages. New York:
Oxford University Press, 1988; Sandro Stica, editor, Saints. Studies in Hagiography. Binghamton,



Sofía Urrutia, San Francisco, 1969. Óleo sobre tela, 190x99 cm. Colección Banco
de la República, Bogotá, Colombia





287

Los hombres de Dios

se proponían contar las virtudes de los hombres y mujeres que, dedicados a la
propagación de la nueva fe, poseían virtudes superiores a los demás, y que
servirían de inspiración a generaciones venideras. Para el tiempo de la
conquista del nuevo mundo existía una considerable tradición narrativa sobre
hombres y mujeres, mayormente biográfica que serviría de modelos al
desarrollo de ese género en Hispanoamérica y aún la América portuguesa.
Las primeras biografías ejemplares comenzaron a aparecer en “las Indias” a
finales del siglo XVI. Fue cuando las órdenes mendicantes se dieron cuenta
de que por falta de memoria escrita, la historia de quienes llevaron a cabo la
obra de evangelización y enraizamiento del catolicismo, se podría perder. Así
en 1573, el franciscano Jerónimo de Mendieta (d. 1604) recibió la orden de
escribir una crónica de su órden, que terminó en 1585.  Fr. Agustín Dávila
Padilla (1562-1601) terminó la primera crónica dominica en 1596. 3 Fr. Juan
de Grijalva publicó una crónica de la órden de San Agustín en 1624.4 Otras
varias se publicaron en el siglo XVII. Fue en estas historias donde aparecieron
las primeras “vidas” de los miembros de las órdenes; las biografías personales
no aparecen sino hasta mediados del siglo XVII. Otra fuente de información
biográfica fueron los sermones fúnebres, género que dejó numerosos ejempla-
res a través de dos siglos y medio. En estas fuentes he buscado la represen-
tación emblemática del modelo de masculinidad “santa.”

Asumimos que una “representación” es una creación cultural que intenta
proyectar una imagen deseable de un sujeto, un evento o una cultura. La
representación no coincide con la realidad, pero persuade a otros de que es en
sí, la suma de características específicas y deseables de la realidad. Es una
proyección imaginaria pero necesaria para aglutinar voluntades y crear  una
“mitología” social que sirva de emblema  a un grupo o una sociedad. La
representación sirve para dirigir la memoria en cierta dirección y hacia
objetivos prefijados. La creación de un fraile observante y ejemplar fue un
elemento esencial en la construcción de la memoria histórica de cada órden
N.Y.: Medieval ad Renissance Texts and Studies, 1996; Isabelle Poutrin, Le Voile et la plume.
Autobiographie et sainteté dans L’Espagne moderne. Madrid: Casa de Velázquez, 1995.

3 Agustín Dávila Padilla, “Historia de la fundación y discurso de la Provincia de Santiago
de México, de la Orden de Predicadores”,  2a edición, 1625. En: William Agustin Mahan, Padre
Island, Treasure Kingdom of the World. Waco: Texan Press, 1967. Para una visión general de
la historiografía de la iglesia en Hispanoamérica, ver, Asunción Lavrin, “Misión de la Historia
e Historiografía de la Iglesia en el Período Colonial Americano”. En: Historiografía y
bibliografía americanista,  suplemento de anuario de estudios americanos. Sevilla: Vol. XLVI,
No. 2, 1989, pp. 11-54.

4  Juan de Grijalva,  Crónica de la Orden de N. P. S. Agustín en las provincias de la Nueva
España, en quatro edades desde el año de 1533 hasta el de 1592. Por el P. M. F. Ioan de Grijalva,
prior del convento de N. P. S. Augustin de México.  México, en el religiosissimo convento de
S. Augustin, y Imprenta de Ioan Ruyz, 1624.



ACHSC / 31 / Lavrin

288

en busca de la aprobación social de su  comportamiento y la reafirmación de
su identidad como ente corporativo. También fue una herramienta pedagógica
para sus propios miembros, un medio de propaganda para consumo de la
Corona y de la feligresía e importante y un argumento más  para legitimar la
conquista y la conversión de los indígenas al cristianismo.

Con pocas excepciones, las crónicas de las órdenes se escribieron entre
el final del siglo XVI y mediados del XVIII, cuando el entusiasmo por ese tipo
de escritura parece haberse apagado, a excepción de las crónicas de áreas
alejadas de la capital virreinal, donde aún se llevaba a cabo un proceso de
“conquista espiritual,” como en la frontera norte.5

Aunque la mayoría de los cronistas buscaron información verídica y
corroboración de hechos usando documentos conventuales e historia oral, sus
trabajos son una mezcla de realidad y hagiografía. Para evitar el riesgo real
de “hacer santos” en una época tan inclinada a la exageración y la credulidad,
Urbano VIII prohibió en 1625 que ningún autor hiciera reclamos de revelacio-
nes, milagros o visiones sin la aprobación explícita de las autoridades
religiosas. Todas las crónicas y biografías serían revisadas por varios “lecto-
res” con autoridad para disputar o vetar la información contenida en el
manuscrito antes de su impresión El autor tenía que declarar que no pretendía
establecer la santidad de nadie y se atenía en todo al juicio de la iglesia católica.

A pesar de estas salvaguardas, los autores barrocos de los siglos XVII
insertaron toda clase de maravillas y milagros en la escritura, protegidos por
su declaración previa, y los “censores” cumplían con su deber y aprobaban
obras en las cuales podían ocurrir los incidentes más imaginativos y los hechos
más super-humanos personificados por los beatíficos porta-estandartes de un
nuevo reino cristiano en el nuevo mundo. Es dentro de este marco referencial
que debemos estudiar la construcción del hombre santo, y también recordando
que las crónicas y las vidas reflejaban la creencia que Dios había asignado a
las órdenes mendicantes la oportunidad de cambiar el destino de la humanidad.
Aún así se sobre-entendía que los hombres de Dios no eran perfectos. El
hombre santo, reclamaba Fr. Jerónimo de Mendieta, no tenía que ser un
parangón de virtudes, pero era un hombre con una misión, a quien Dios
probaba con tentaciones y flaquezas.6 El siervo de Dios se acercaba más a
su perfección cuanto más ardua era su tarea en luchar contra cualquier
tentación para mantener el espíritu de su orden y sus votos de obediencia,

5 Antonio Rubial García, La santidad controvertida. México: Fondo de Cultura
Económica/ UNAM, 1999.  Rubial subraya la importancia de la producción hagiográfica en la
beatificación del Fr.anciscano Fr. Antonio de Jesús Margil. Ver, pp.  287-297.

6 Fr. Gerónimo de Mendieta, Historia eclesiástica indiana, Tomo II. Madrid: Biblioteca
de Autores Españoles, 1973, p. 130.



289

Los hombres de Dios

castidad, y pobreza. Era precisamente la lucha contra estos obstáculos lo que
ponía al fraile en el camino de perfección y la que lo hacía memorable.

Las cualidades que ostentaban esos siervos del Señor, presentados por
sus biógrafos, destilaban la esencia de una hombría dedicada al servicio de
Dios. Algunas de estas virtudes eran muy semejantes a la de los seglares, pero
los hombres dedicados a Dios no perseguían –hipotéticamente en estos
recuadros– la gloria o la ambición personal dentro de su ambiente socio-
político.  La esencia de la observancia, para el fraile que aspiraba a seguir el
modelo de perfección, era obedecer las reglas de su orden. Nunca debería
creer que había logrado la perfección.  El amor y la caridad (básicamente una
misma cualidad) eran las virtudes básicas que se ejercían con los hermanos
en religión ante todo, y con el resto de la humanidad.  El objetivo del hombre
santo era la imitación de Cristo, un concepto muy popular en el siglo XVI, y
que se predicaban lo mismo para los seglares como para los miembros de las
religiones. Centrándose en la humanidad de Cristo y sintiendo sus sufrimientos
se llegaría a ser más como él.

La vida del perfecto mendicante tendría que establecer un balance entre
lo espiritual y lo temporal. Una vida espiritual perdida en contemplación
excesiva, oraciones y visiones, podría semejarse peligrosamente a una vida
femenina, especialmente a las hermanas en religión. Los frailes no hacían voto
de enclaustración y por lo tanto tenían el deber de involucrase en actividades
que hablarían del servicio a Dios en un mundo lleno de las hostilidades. En
palabras de Mendieta. “Durante el día Dios te pide que te ocupes de asuntos
de su servicio; por la noche puedes alabar la gloria de Dios.”7 La afectividad,
una característica de la espiritualidad femenina, fue mucho menos enfatizada
en los elogios de frailes, que, al contrario, se centraban en la sociabilidad de
un hombre al servicio de Dios en el mundo y cuyo propósito era recordarle a
esa sociedad, cuales eran las verdaderas miras de la vida humana. Aprender
cual era el buen gobierno de su orden y defender sus intereses, era parte de
sus deberes, pero siempre respetando las jerarquías de la religión. Los
hermanos legos, por ejemplo, eran elogiados por su humildad y la simplicidad
con que cumplían sus obligaciones y nunca por otras aspiraciones intelectuales
o espirituales que pertenecían a los profesos en más altos grados.8 El martirio
era un aspecto especial de la vida perfecta, pero no necesariamente su
objetivo. El martirio que algunos sufrieron servía para recordar a los miembros
de las órdenes que ese había sido un aspecto ejemplar de los fundadores de
la religión, pero no un requerimiento para quienes volvían a imitar su ejemplo

7 Ibíd., p. 141.
8 Fr. Baltasar de Medina, Chronica de la santa Provincia de San Diego de México de

Religiosos Descalzos de N.S.P.S Francisco en la Nueva España. Vidas de Ilustres y Venerables
Varones que la han edificado con excelentes virtudes. México: Juan de Ribera, 1682, passim.



ACHSC / 31 / Lavrin

290

en otro tiempo y otro continente. Jerónimo de Mendieta opinaba que la vida
diaria podía ser un martirio, y todos los que servían a Dios eran mártires,
aunque aquellos que ofrecían su vida tenían más derecho a recibir ese
apelativo.9 El martirio fue alcanzado en el norte árido y en la empresa de
cristianización global que comienza en el siglo XVI, cuando cobró relevancia
en el lejano Oriente.10 Los jesuitas, franciscanos y agustinos que llegaron a las
Filipinas, China y Japón pusieron el martirio muy de relieve en el catálogo de
virtudes de sus miembros. El franciscano Fr. Martín de Valencia, uno de los
originales “doce” que llegaron a Nueva España en 1526, había deseado ir a
África a predicar entre los musulmanes. Igualmente ese había sido el deseo
de Teresa de Ávila en su niñez. Después de su llegada a México, Fr. Martín
contó haber tenido un sueño en el cual vio a dos mujeres tratar de cruzar un
río. Una era fea y tuvo mucho trabajo en lograr cruzarlo. La otra era hermosa
y no tuvo problema alguno en vadear la corriente.  Fr. Martín interpretó este
sueño como sigue: la mujer fea era Nueva España y su gente, que si bien
alcanzaban la conversión al llegar al otro lado del río lo hacían con mucho
trabajo. La mujer bella, era una nueva tierra en la cual sus habitantes se
convertirían voluntariamente y alcanzarían la perfección. Era China, donde el
fruto de la cristiandad sería abundante.11

Aún así, el martirio no era alcanzable ni siquiera deseable entre los
objetivos de las religiones. Las crónicas y las vidas hacen evidente que la
perfección era una mezcla de virtudes que representaba a todos los miembros
de la comunidad –una colección muy variable de aptitudes. La moderación se
podía combinar con la castidad para recomendar los especiales esfuerzos que
debían hacerse para resistir el llamado de la carne.  La fe y la esperanza eran
las fuerzas que movían a aquellos que dejaban sus conventos para ganar más
almas. El amor de hermanos se expresaba en muchos con su deseo de
aprender las lenguas indígenas que le permitían predicar y confesar. Y así,
cada “modelo” podía personificar las posibilidades de una perfección que era
intrínsecamente plástica.

Veamos un ejemplo de fraile modelo, recordado por Mendieta, usando no
una figura cimera, sino un oscuro fraile,  Fr. Fernando de Leiva. Profesó en
Burgos y vino a Nueva España a mediados del siglo XVI. Mendieta subraya
su estricta observancia de la Regla, y su voluntad de castigo corporal para
mantener a raya sus pasiones. Leiva no pudo servir en la tarea de evangeli-
zación, porque no pudo aprender las lenguas indígenas, pero su caridad hacia
los indios se dice haber sido constante, dándoles de comer a diario y

9 Fr. Jerónimo de Mendieta, Historia eclesiástica, p. 227.
10 Ibíd., pp. 228-250.
11 Ibíd., pp. 143-44.



291

Los hombres de Dios

reprimiendo a cualquier español que los abusara. Su humildad se expresaba
en su hábito viejo y remendado, la tabla que usaba como almohada y el silencio
que mantenía en el convento.12

Casi doscientos años después, el sermón panegírico que enmarcó las
virtudes de Fr. Antonio Gomón, un franciscano descalzo que murió en 1736,
exaltaba su educación, su habilidad en reprimir su orgullo mientras servía en
cargos administrativos en la Orden, su obediencia ejemplar, y el estoico
sufrimiento de la enfermedad que lo llevó a la tumba.13 La biografía de Fr.
Antonio Margil, que murió en 1726 y llegó a alcanzar renombre durante su vida
de evangelizador en Nueva España y Guatemala, lo retrata como un “super-
hombre” capaz de llevar a cabo proezas como cubrir distancias increíbles en
sus caminatas nocturnas. Era compasivo con todos, un humilde servidor del
Señor y sus hermanos en religión, y constantemente envuelto en una lucha
intensa contra el pecado y la idolatría, no sólo entre los indios, sino entre el
populacho novohispano.14

Otras virtudes elogiadas como propias de los hombres santos eran el
ayuno, el caminar  descalzo por largas distancias, la adopción de una vida
eremítica, la enseñaza de música y artesanías a los indios, y en mucho menor
escala: las visiones que hablaban de una vida espiritual intensa. Algunos de los
milagros recordados no eran portentosos, sino más bien prácticos y hasta
“caseros.” Por ejemplo, la provisión de comidas cuando la alacena del
convento estaba vacía, o hacer llover en tiempos de sequía. De otro modo, la
santidad se presumía por el aroma que emanaba de los cuerpos tras su muerte,
o la ausencia de corrupción por meses o años. La aparente falta de interés en
crear una hagiografía milagrosa de los fundadores de las religiones, fue
explicada por Mendieta como una expresión de Dios, quien no deseaba que
Nueva España fuera una tierra de milagros. La vida impecable de los
fundadores sería suficiente para complacer a Dios, quien también deseaba que
los misioneros impartieran una doctrina sólida a sus catecúmenos y que sus
vidas fueran ejemplares, no  milagrosas, para que nunca fueran tenidos como

12 Ibíd., pp. 204-05.
13 Fr. Francisco de Abreu, Panegírico Funeral. Honras que la Santa Provincia de N.P.

S. Francisco celebró a su venerado y más digno padre. Fr. Antonio Gamón, Lector que fue
de Philosophia y Theología, dos veces definidor, Vicario y Ministro Provincia.  México: Joseph
Bernardo de Hogal, 1736; Baltasar de Medina, Chronica de la Santa Provincia de San Diego
de México, de religiosos descalzos de N.P.S. S Francisco en la Nueva España. Vidas de ilustres
y venerables varones que la han edificado con excelentes virtudes. México: Juan de Ribera,
1682. Los dieguinos rechazaban los milagros aunque aún así, reclamaron algunos entre sus
miembros. Prefirieron evocar las habilidades de sus miembros de dedicarse la las letras y los
estudios, y su humildad y obediencia. Igualmente elogiaban la castidad y la devoción a la oración

14 Isidro Felix de Espinosa, El peregino septentrional: Atlante delineado en la ejemplarísima
vida del venerable padre Fr. Antonio Margil de Jesús. México: Josehph Bernardo Hogal, 1737.



ACHSC / 31 / Lavrin

292

dioses por los indios. Este era un consejo muy pertinente en una tierra donde
el politeísmo era la base de las religiones indígenas. Tampoco Dios quería que
los nuevos predicadores de su fe cayeran en el error de pensar que eran tan
santos como los primeros apóstoles.15

En general, los modelos de masculinidad dependían de un cuerpo capaz
de sufrimientos físicos, ya fueran auto–infligidos en prácticas ascéticas, o el
producto de los incidentes y accidentes de la vida. Aún aquellos que sufrían
enfermedades o impedimentos los podían controlar con su voluntad. Igual-
mente, los deseos sexuales debían ser controlados, aunque les costara muchas
batallas. El cuerpo se atemperaría con el servicio a Dios y a la humanidad.16
Los modelos de masculinidad eran pues, una mezcla de dinamismo y piedad,
de dedicación a la observancia de la regla y  amor a Dios, de servicio a sus
hermanos de religión y a los indígenas. En mis estudios de modelos de
perfección femenina entre las monjas, he encontrado algunas de estas
“virtudes masculinas”, como el estoicismo durante las enfermedades, el
castigo corporal como medio de purificación, el rigor en la observancia de las
reglas. No creo que se pueda hablar de un modelo andrógino de virtudes
compartidas por hombres y mujeres, aunque si es importante señalar que hay
virtudes femeninas compartidas por los hombres y virtudes masculinas
elogiadas en las mujeres. Sin embargo, debido a su enclaustramiento las
mujeres dependían mucho más de la afectividad de su fe y de sus relaciones
con sus confesores o directores espirituales. Tenían más visones y escribían
más sobre las mismas. En el discurso elaborado por los hombres sobre las
mujeres religiosas, esas características se veían como peculiares de ese sexo.
Quizás por esta razón no fueron necesarias para construir modelos de
masculinidad, ya que ambos sexos tenían que ser diferentes, como había sido
la voluntad de Dios

El Fraile No Santo y el Deseo Sexual

El retrato del hombre santo fue una construcción intelectual. Las
biografías doraron los modelos humanos y eliminaron los detalles que pudieran
revelar debilidades humanas. Al nivel personal, muchos frailes estaban muy
lejos de ser los modelos pintados en las historias de las órdenes. Las dos
fuerzas más quebrantadoras en la construcción, real o imaginada, de un fraile
perfecto, fueron: el deseo sexual y el deseo por el poder.  Veamos entonces,
la realidad no santa de aquellos cuyas debilidades han sido recogidas por el

15 Mendieta, Historia eclesiástica, p. 130.
16 Fr. Alonso Franco, Segunda Parte de la Historia de la Provincia de Santiago de México,

Orden de Predicadores en la Nueva España. México: Imprenta del Museo Nacional, 1900.



293

Los hombres de Dios

más implacable de todos los tribunales eclesiásticos: La Inquisición. Aunque
no fue el único tribunal a cargo de justicia eclesiástica, el Santo Oficio fue
donde se airearon muchos de los casos de masculinidad sexuada.17

Establecido en Nueva España en 1571, la Inquisición comenzó a
examinar la vida y comportamiento de los frailes y clérigos en detalle, en la
década siguiente. El gran número de frailes que llegaron a la Inquisición
corroboran que el celibato y la castidad fueron retos que muchos no pudieron
sostener. No en balde aquellos que morían en virginidad presumida, eran
enterrados con una palma en las manos. Hay más de 2,000 casos de
intemperancia sexual eclesiástica recogidos en el Archivo General de la
Nación, que son aquellos cuyas actividades fueron denunciadas. Muchos no
llegaron jamás al Santo Oficio o se dirimieron en otros tribunales. Romper y
hollar el voto de castidad era un pecado capital expresado como “solicitación.”
La solicitación se definía como la expresión de deseos sexuales en el
confesionario. La confesión era parte del sacramento de la penitencia que
todos los católicos debían ejercitar al menos una vez al año, y fue uno de los
pilares de la Contrarreforma. El pecador que confesaba y se arrepentía
sinceramente recobraba la gracia de Dios.

Para llegar a ser confesor, un hombre debía ser mayor de 40 años, que
entonces se consideraba una edad madura, y haber sido nombrado por las
autoridades episcopales, para ese fin, tras demostrar conocimiento del
proceso de confesión. Pero ninguna forma de entrenamiento preparaba a
aquellos que no tenían una verdadera vocación para resistir el llamado de la
carne. El fraile no–santo que abandonaba su deber como padre espiritual e
incitaba a sus “hijas de confesión” a pecar, fue una plaga para las autoridades
eclesiásticas.18 La Inquisición trató –aunque no con mucho éxito– de mante-
ner ojo avizor con estos transgresores. No hubo momento alguno entre finales
del siglo XVI y finales del XVIII en que no se registraran casos, y aunque no
hay estudios cuantitativos de los tres siglos no cabe duda que nunca faltaron
candidatos para las investigaciones del Santo Oficio.19 Los solicitantes podían

17 Jorge E. Traslosheros, Iglesia, justicia y sociedad en la Nueva España. La Audiencia
del Arzobispado de México, 1528-1668. México: Editorial Porrúa, Universidad Iberoamerica-
na, 2004.

18 Para la solicitación en España, ver, Stephen Haliczer, Sexuality in the Confessional:
A Sacrament Profaned. Oxford: Oxford University Press, 1996.

19 Los más recientes estudios sobre solicitación en México son los de  Jorge René González
Marmolejo. Ver, El delito de solicitación en el obispado de Puebla durante el siglo XVIII. Tesis.
México: Escuela Nacional de Antropología e Historia, 1982, “Correspondencia amorosa de
clérigos del siglo XVIII: El caso de José Ignacio Troncoso y María de Paula de la Santísima
Trinidad”. En: Amor y desamor en Nueva España. México: UNAM, 199? y Sexo y confesión.
La Iglesia y la penitencia en los siglos XVIII y XIX en la Nueva España. México: Conaculta-
INAH/ Plaza y Valdés Editores, 2002.



ACHSC / 31 / Lavrin

294

ser denunciados por miembros de su órden o de otra órden; por otros
confesores, por los padres o esposos de las solicitadas y por las propias
víctimas. En este último caso, la denuncia podía ser espontánea o inducida por
un confesor a quien la mujer había consultado al respecto. La mayoría de las
solicitaciones ocurrían en el confesionario, cuyo espacio íntimo –a veces un
mero cubículo– ponía a la confesante de rodillas  y en relativa cercanía al
confesor. El acto de confesión establecía una jerarquía física que reflejaba la
espiritual. Técnicamente, la iglesia consideraba “solicitación” a un acoso de
naturaleza sexual que tomaba lugar después de hacer el signo de la cruz,
acción que comenzaba la confesión. Esta definición estableció que, en algunos
casos, la solicitación no se considerara como tal, pues el acoso había tomado
lugar antes de que la confesante iniciara el sacramento con el gesto que era
la señal del inicio del proceso. La disparidad de jerarquías y autoridades en el
acto de solicitación propiciaba el abuso. El confesor era un “padre” que de
acuerdo con la definición de la época, “estaba en lugar de Dios” y que en vez
de asumir el papel protagónico de tan alta responsabilidad, expresaba su
sexualidad en un momento en el cual la mujer estaba completamente a su
disposición, confesando sus presuntas debilidades y en una posición espiritual
y moralmente vulnerable.

Las solicitaciones comenzaban verbalmente, pero iban frecuentemente
acompañadas de avances corporales, como tomar las manos o tocar partes del
cuerpo de la confesante, actos  insinuantes de una sexualidad fuera de control.
La intención del confesor era la de dar a conocer su deseo a la confesante y
sondear la voluntad de ella a acceder a sus requiebros y, posiblemente,
arreglar un encuentro en un lugar más propicio, sorprendentemente, a veces
la propia celda del confesor. Inevitablemente, algunas jóvenes fueron conven-
cidas a acceder a una cita furtiva. Estos encuentros podían resultar en
atentados frustrados de relaciones sexuales, en formas seudo-sádicas de
expresión sexual, como azotes a la dama, o aún en violaciones.20  No podemos
asumir, sin embargo que todas las mujeres fueran inocentes. Indudablemente
algunas fueron  voluntariamente, quizás acicateadas por la curiosidad de saber
como sería un encuentro con un monje. El meticuloso e impersonal proceso
de investigación de la Inquisición nos permite separar a las víctimas de las
cooperadoras. En 1614 la viuda Juana Ramos, residente en un pequeño pueblo
de la provincia de Michoacán, declaró que diez años atrás había establecido
una relación voluntaria con el fransciscano Fr. Juan Gutiérrez, antes de que

20  AGN, Inquisición, 544, exp. 27 (1701) fol. 518-37.  En este caso la confesante fue
tocada ad turpia antes de la confesión. Tras la confesión ella declaró haber sido “convencida”
de ir con el fraile a su celda, donde el mismo la besó, pero cuando ella comenzó a gritar, el fraile
la echó de la misma.



295

Los hombres de Dios

su marido muriera. La relación se volvió “escandalosa” pues parece que todo
el pueblo estaba enterado. En su viudez, el franciscano la visitaba frecuente-
mente y ella cocinaba para él. Al mismo tiempo, Fr. Juan seguía siendo el
confesor de Juana, a quien regularmente absolvía de su pecado dándole a
ingerir una hostia no consagrada durante la comunión.21

En los pequeños pueblos de provincia las mujeres iban a confesarse
anualmente alrededor de Semana Santa, y ésta era la oportunidad que
aprovechaban los solicitantes para ejercitar sus artes. Las mujeres objeto de
solicitaciones eran generalmente jóvenes pero también las viudas y las
mujeres de dudosa virtud entraban en el círculo de las solicitadas. Una revisión
de mis casos muestra que en los últimos años del siglo XVI las mujeres indias
fueron el centro de la atención de muchos frailes que administraban pueblos
de indios, mientras que ya entrado el siglo XVII parece haber una reorientación
hacia las mujeres mestizas o blancas. Quizás este cambio haya sido resultado
de cambios demográficos que dieron a los frailes una selección más variada
de mujeres, especialmente dado los estragos causados por las epidemias entre
la población indígena. Aunque estas hipótesis requieren mayor fundamentación,
no cabe duda que las indígenas figuran en mucho menos número de solicita-
ciones en un muestreo de las secciones centrales de México para los siglos
XVII y XVIII. Este último ha sido estudiado con detenimiento por Jorge
González Marmolejo, que confirma la inclinación hacia no-indias en el siglo
XVIII. Por otra parte, la situación para Yucatán difiere. Allí, John Chuchiak
ha documentado ampliamente las solicitaciones entre la población maya-
yucateca.22 La edad de los solicitantes es raramente declarada, pero algunas
de las descripciones que se incluían en los legajos insinúan que los solicitantes
eran hombres entre los 30 y 50 años, algunos de los cuales peinaban canas
cuando incurrieron en la transgresión.23

21 AGN, México, Inquisición, Vol.  295, (1615) 105-115v. He estudiado 12 casos de este
legajo, muestra de los que se informaron para 1615. En esta etapa preliminar de mi investigación
he buscado ejemplos significativos de casos entre 1580 y 1800, sin tratar de establecer una
cuantificación metódica, que será llevada a cabo en el futuro.

22 John Chuchiak, “The Secrets Behind the Screen. Solicitantes in the Colonial Diocesis
of Yucatan and the Sexual Conqust of the Yucatec Maya, 1570-1700.” De próxima publicación
en: Susan Schroeder y Stafford Poole, C.M., editores, México’s Transformative Church:
Colonial Piety. Progroms and Politics. Newark, Delaware: Scholarly Resources, 2005.

23 A modo de ejemplos cito algunos de los volúmenes de Inquisición que he consultado,
dejando sentado que mi muestreo es más amplio. Vol. 748, exp. 2; Vol. 1303, exp 6. Fol 49;
Vol. 244, fol 154-154v; Vol. 244, fol 33-54v  37; Vol 485,  exp. 29 fol. 285-86; Vol. 458, Exp.
28, fol. 283-284; Vol. 366 exp. 30,  fol. 357-357v; Vol. 767, exp 9, fol 214-35; Vol. 520, exp.
42, fol. 59v-61; Vol 1159, Exp 15, fol. 323-328; Vol. 122, que cubre todos los caos de 1580;
University of Texas, Ms. collection, Nettie Lee Benson Library, G 164. El Señor Inquisidor
Fiscal del Santo Oficio de México vs. Manuel Martínez religioso del orden de San Francisco
de esta provincia del Santo Evangelio, por solicitante, 1732.



ACHSC / 31 / Lavrin

296

Algunos ejemplos de solicitación sirven para ilustrar la naturaleza del
comportamiento del religioso sexuado. En 1598, Fr. Alonso de Formicedo
comenzó a llorar cuando una indígena que se confesaba con él le contó el acoso
sexual a que había sido sometida por uno de sus hermanos en religión. Fr.
Alonso le aseguró a la mujer que no todos ellos eran iguales, y según su propio
informe al santo Oficio sobre este caso, tomó cartas en el asunto, confrontan-
do al otro fraile y rogándole que reformara su comportamiento por amor a la
orden franciscana. Y, sin embargo, un año más tarde, Formicedo aparece
acusado de solicitación.24 Sospecho que la acusación fue fabricada por algún
enemigo personal, situación infrecuente pero posible, y que la Inquisición tenía
que tener en cuenta. A mediados del siglo XVIII, en la región minera de
Zacatecas, el dominicano Fr. Francisco de Cuadra solicitó a Javiera Silva
Portillo, mujer blanca y casada. Le ofreció su amor eterno y pagar el alquiler
de la casa. No sabemos cual fue la respuesta de Javiera, pero Fr. Francisco
visitó su casa un poco más tarde el mismo día, y le volvió a recordar su oferta
veinte días después. Sabemos de Fr. Francisco porque otras mujeres se
resolvieron a testificar sobre su aparente inclinación a las solicitaciones
múltiples. Algunas de ellas entraron en detalles sobre lo que ocurría en el
confesionario, y declararon que Fr. Francisco les hacía preguntas sobre sus
deseos sexuales, las formas específicas de como sentían urgencias en la
carne, y aún sobre si tenían curiosidad sobre su cuerpo y tocaban sus partes
con propósitos eróticos.25 Es obvio que no toda solicitación perseguía un
objetivo abiertamente sexual, sino una titilante provocación erótica con ribetes
de voyerismo psicológico.

El caso de Fr. Buenaventura Pérez, denunciado en 1758 por un número de
novicias conventuales y sus sirvientas, expone cómo momentos de erotismo
visual parecían satisfacer las urgencias sexuales de los solicitantes. Fr. Buena-
ventura pedía a sus hijas espirituales que le enseñaran los pechos como un acto
penitencial, cuyo mérito residía en llevarlo a cabo mientras más le costara sufrir
a la confesante. Alegaba que Cristo había expuesto su pecho por todos, y ellas
debían devolver el sacrificio ante él. Algunas resistieron, pero otras obedecieron,
alegando que lo que les pidiera su padre espiritual tenía que ser correcto, y no
se preocupaban por sus consecuencias morales, ya que el padre sabía lo que
hacía.26 Quizás no es arriesgado especular porqué estas mujeres sucumbieron
a la tentación espúrea de la atención de un “padre.” Eran jóvenes y reclusas en
un mundo donde la atención de un hombre era en sí, una aventura.

24 AGI, Inquisición, Vol. 244, fol. 254-54v y 33-54v.
25 AGN, Inquisición, Vol. 759, exp. 5.
26 AGN, Inquisición, Vol. 1957bis. (1758) fol. 366-84. Era el confesor de varias monjas

y seculares del convento de Santa Clara and  San Juan de la Penitencia. Fr. Buenaventura
pertenecía a la orden dieguina de los Franciscanos.



297

Los hombres de Dios

La forma más transgresora de solicitación fue aquella dirigida a las monjas,
las esposas de Cristo. Solicitar a una esposa de Cristo era traicionar a Dios
mismo, pero la osadía de tal comportamiento no parece haber impresionado a
quienes lo cometieron, que realmente no son muchos. De ellos sólo dos
resultaron en relaciones sexuales. En la última década del siglo XVI, una monja
del convento dominico de  Santa Catarina de Sena y un fraile agustino entablaron
relaciones sexuales en un caso que al fin se juzgó por la Inquisición, que estuvo
tan interesada en investigar las posibles ramificaciones de alumbradismo como
en la relación sexual. El agustino se hizo sospechoso cuando comenzó a hablar
de las cualidades visionarias de su amante, quizás  para prolongar la posibilidad
de seguirse encontrando con ella. El segundo caso, un siglo después, ocurrió con
una monja en el convento de Jesús María, uno de los más aristocráticos de
México, y otro fraile agustino emparentado con la élite dominante dentro de la
orden. En este caso, las relaciones resultaron en embarazo y una niña, cuyo
destino se desconoce. En ambos casos las monjas fueron encarceladas de por
vida dentro del convento, y los frailes expulsados de Nueva España.27

El resultado de estas y otras pesquisas sobre solicitación nos informan sobre
la actitud ambivalente de la iglesia sobre la transgresión sexual de sus miembros.
Hubo varias opciones de resolución. Una de ellas fue el abandono de la causa.
La denuncia de un agustino cortejando una mujer de mala reputación en 1637,
llegó finalmente al registro inquisitorial en 1669.28 En otras instancias las
denuncias meticulosamente registradas carecen de documentación que indiquen
el curso de la investigación. Sin embargo, en aquellos casos que llevan el proceso
a su término, los veredictos contienen las más acerbas condenaciones, descri-
biendo al culpable como vicioso, escandaloso, lobo engañador de almas a su
cargo, traidor a su ministerio, su orden y su religión. El solicitante era encerrado
en la cárcel inquisitorial durante el período de investigación, pero cuando el
veredicto lo hallaba culpable, él mismo no implicó la expulsión de la orden o la
iglesia. Los castigos usuales fueron: 1. La anulación del permiso de confesar
mujeres 2. Exilio por varios años del convento en una jurisdicción alejada  3.
Encierro en el convento por un año. 4. Privación de voz y voto en la comunidad
por un año.29 Las órdenes usualmente representaban a sus miembros ante el
Santo Oficio pidiendo remisión del castigo o, por lo menos, la oportunidad de

27 AGI, México, 316 (1693); Antonio Rubial García, “Un caso raro. La vida y desgracias
de Sor Antonia de San Joseph, monja profesa en Jesús María”. En: Manuel Ramos Medina, coord.
El Monacato Femenino en el Imperio Español: Monasterios, beaterios, recogimientos y colegios.
México: Condumex, 1995, pp. 351–57; Antonio de Robles, Diario de sucesos notables, 3 Vol.
México: Editorial Porrúa, 1972, pp. 2–19, 140; AGN, Inquisición, Vol. 186, passim.

28 AGN, Inquisition, Vol. 384 (1637).
29 Este fue el castigo aplicado al Franciscano Joseph de Oliva, a mediados de la década

de 1690. Ver, AGN, Inquisición, Vol. 527, fol. 28–67 (1692)



ACHSC / 31 / Lavrin

298

hacerse cargo del mismo con el sigilo más prudente. Si la solicitación no era en
el confesionario (la  forma más culpable por romper un sacramento y la única
a cargo de la Inquisición) la causa era enviada a otras autoridades eclesiásticas
para su resolución. Los frailes se podían proteger los unos a los otros pidiéndole
a la ofendida y sus familiares que cejaran en sus intentos, o simplemente
ocultando la conducta de las “ovejas descarriadas.” La mediación y la falta de
efectividad en el castigo caracterizan la historia de la solicitación.

Los inquisidores estuvieron muy conscientes de la tentación carnal y
estaban preparados a examinar los casos intensamente. El proceso permane-
cía anónimo y secreto, ya que su propósito no era crear un cuerpo de
prescripciones para un desenmascaramiento público de los culpables. Tam-
poco estaba orientado a hallar modos de controlar el deseo sexual a nivel
personal. El proceso inquisitorial era un ejercicio casuístico orientado a
resolver las circunstancias específicas de cada caso, en cada ocasión, y
separar a los culpables o comprometidos. Pero no podía eliminar la naturaleza
sexuada de sus miembros, aunque se reconocía que el voto de castidad no
garantizaba una conducta ejemplar. Así el deseo sexual siguió agazapándose
y expresándose en los confesionarios.

El Deseo del Poder

Quizás el deseo de poder es uno de los resortes más comunes detrás de
todos los eventos históricos, y en Nueva España la lucha por el poder entre los
hombres de Dios fue multifacética y complejísima.  Esta lucha envolvió a
órdenes contra órdenes, órdenes contra el episcopado y la Corona, y criollos
contra gachupines dentro de cada orden. Dado el amplio espectro de
comportamientos me concretaré en ilustrar dos formas de estas apasionadas
luchas por el poder: la de los regulares y la iglesia secular, y más brevemente,
la de los peninsulares o gachupines y los criollos por el control de las elecciones
dentro de cada claustro.

Cuando las órdenes mendicantes llegaron a Nueva España en las décadas
de 1520 y 1530, la tarea evangelizadora les fue asignada por una excepcional
decisión papal. En Europa las órdenes no estaban a cargo de esta tarea, pero el
nuevo mundo parecía ofrecer una ocasión sui generis para renovar las premisas
de la primitiva cristiandad, cuya memoria era ya bastante remota. Además,
parecía que el fin del tiempo y la llegada del reino de Dios estaban quizás más
cercanos de lo que se esperaba y había que acelerar la incorporación de esas
almas antes del juicio final.  Aunque esta visión no era la de todos los cristianos,
ni tampoco la de aquellos que pasaron al nuevo mundo, el final de la reconquista
de la península de los musulmanes significó para muchos de sus habitantes la



299

Los hombres de Dios

decisión de Dios de hablar a la humanidad con la voz del Catolicismo. Un proceso
de conversión obligatoria de los musulmanes que quedaron en la península
estaba ocurriendo dentro de España y la apertura de los nuevos territorios no
podía indicar otra cosa que la voluntad del creador.

Carlos V envió un grupo de hombres inspirados por una visión casi utópica
de su destino a cristianizar a los indígenas de Nueva España, donde se ensayaría
un proceso después repetido en otros lugares del continente. Pero cuando Felipe
II ascendió al trono en 1556 sus objetivos eran los de restablecer el modelo
español en el cual la Corona y la iglesia episcopal serían los principales entes de
gobierno en el imperio. Nombró obispos y arzobispos con amplias facultades y
jurisdicciones para que establecieran la supremacía de la iglesia secular sobre
las órdenes. Para 1580, después de 30 años de monopolio virtual del proceso de
evangelización por los regulares, la hegemonía de éstos comenzó a desmoronar-
se lentamente. Este proceso no terminaría sino hasta mediados del siglo XVIII
y aún entonces, los regulares siguieron conservando su autoridad en zonas
lejanas y poco pobladas del imperio. La fecha decisiva para la terminación de
la hegemonía regular fue 1749, año en que Fernando VI autorizó a los obispos
y arzobispos a tomar posesión de todas las parroquias gobernadas por los
regulares y transferirlas ipso facto al clero secular.

Así, entre 1580 y 1749, el clero secular y las órdenes mendicantes
mantuvieron una lucha por el poder que implicaba el control de los cuerpos y
las almas de los indígenas. Esta lucha estuvo caracterizada por toda clase de
actividades de dudosa ejemplaridad religiosa en las cuales estos hombres se
enfrentaron unos a otros con una animosidad inusitada, pero que yo caracte-
rizo como una forma de expresar “su masculinidad.” La Corona misma era
partidaria en esta lucha porque también el rey estaba empeñado en rescatar
su propia autoridad y patronato real sobre las actividades de la iglesia,
independiente de que rama de la iglesia se tratara. Sin embargo la Corona no
llegó a expresar este deseo de recobrar su autoridad claramente sino hasta las
últimas décadas del siglo XVII y aun más, durante el siglo XVIII.

Uno de los episodios más prolongados y aún pintorescos de este conflicto
entre la autoridad episcopal y las órdenes fue el creado por el obispo de Puebla,
Juan de Palafox y Mendoza con la Compañía de Jesús. Mas por no haber
incluido a los jesuitas dentro de mi estudio, me eximo de analizarla. Pero
Palafox que fue, brevemente, Virrey de Nueva España en 1642  durante su
tenencia obispal también involucró a los franciscanos en su deseo de reducir
la autoridad de los regulares.30  En 1640 Palafox sacó a los franciscanos de

30 AGI, Audiencia de México, 348,  719, 722, 815, 1936, 260, 721; Antonio Rubial, “La
mitra y la cogulla. La secularización palafoxiana y su impacto en el siglo XVII”. En: Relaciones.
Estudios de Historia y Sociedad. Zamora: El Colegio de Michoacán, Vol. XIX, no. 73, invierno,
1998, pp. 237-272. pp. 239-272



ACHSC / 31 / Lavrin

300

34 doctrinas, dejándoles sólo siete que, de acuerdo con las alegaciones de la
órden, estaban en las áreas más pobres del obispado. Los agustinos y
dominicos también perdieron doctrinas, pero en menor número. El objetivo
palafoxiano fue el de reducir el poder de los franciscanos, que habían ocupado
el área de Puebla desde 1603.31 En 1641 la orden franciscana comenzó una
litigación jurídica contra el obispo, contando con el apoyo de la Audiencia. Se
trataba de una lucha entre hombres que tomó rivetes muy personales. Una vez
que fueron expulsados de sus doctrinas, los franciscanos enviaron sus
representantes a la corte con lo que la iglesia episcopal dio en llamar cuentos
“siniestros y fingidas dudas”32 El sucesor de Palafox, el obispo Diego Osorio
y Escobar, se empeñó en demostrar la pobre administración de almas y fondos
de la orden, y envió visitadores para comprobar irrefutablemente ambos
cargos y la decadencia moral de la orden. El abuso de los tributos que imponían
a los indígenas por ofrecer sus servicios espirituales fue un punto álgido en la
investigación. También acusó a los regulares de no hablar las lenguas
regionales y, por ende, no poder evangelizar adecuadamente. Este asunto de
las lenguas indígenas fue uno de los argumentos que las iglesias metropolitanas
continuaron usando en su lucha contra los regulares hasta el final de la
contienda secularizante, ya que la comprensión de los sacramentos era
esencial para la salvación de sus almas.

En 1659 la Corona ordenó al obispo de Puebla que visitara a los
franciscanos y los examinara en lenguas. Como todos los franciscanos,
excepto uno, se resistieron a obedecer la orden real, el obispo procedió a
expulsarlos de sus parroquias y reemplazarlos con clérigos seculares.  El
obispo también colectó una serie de testimonios en las doctrinas de indios, en
las cuales tanto indígenas como españoles testificaban sobre la “rapacidad”
de los franciscanos en extorsionar servicios y tributos de sus doctrinas. Los
franciscanos fueron acusados de mantener obrajes en sus conventos, todos a
cargo de mano de obra indígena. Los frailes ni siquiera usaban sus hábitos:
usaban ropa secular, se desplazaban a caballo y algunos mantenían relaciones
con mujeres públicamente. Sabiendo lo que sabemos sobre frailes y sus
fragilidades el obispo no puede haber sido sorprendido por esta información.
En su informe al rey, el obispo también envió noticias sobre las transgresiones
morales de dominicos y agustinos, Entre estos últimos se destaca la historia de
uno que había encerrado a una joven india en su casa, de la cual ella se escapó

31 Genaro García, Don Juan de Palafox y Mendoza. México: Vda. De C. Bouret, 1906;
Christiana de la Cruz Arteaga, El obispo Palafox y Mendoza. Madrid: Ateneo, 1960.

32  Biblioteca Nacional de Madrid, Sala Cervantes, Manuscritos. Ms 3048 Memoriales
del estado eclesiástico del obispado de la Puebla de los Angeles sobre diferencias ocurridas con
los Franciscanos doctrineros, fol. 231-34. Sin fecha. Toda la información sobre este caso
procede de esta fuente.



301

Los hombres de Dios

por una ventana. Enfurecido, el fraile llamó a la madre a la iglesia, donde le
propinó una paliza. Las dos mujeres se fugaron del pueblo.33 No hay que fiarse
de que todos los cargos fueran ciertos, pues en estas contiendas se buscaban
testigos favorables, y es precisamente este proceso el que vicia la presunción
de vidas perfectas de los hombres de Dios.

La larga lista de cargos y contra-cargos y las declaraciones de los testigos
nos hablan de una complejísima historia de rivalidades entre seculares y
regulares que se puede ampliar ad infinitum si incluyéramos otras provincias
eclesiásticas. El concepto que formó la base de este enfrentamiento entre
obispos y regulares fue el de “desacato” a la autoridad episcopal, base de la
lucha por el poder bajo la pretensión del orden social y beneficencia para los
indios. El obispo Osorio argüía que los franciscanos estaban en desacato de
la autoridad real, del Concilio de Trento, de su propia orden y de su autoridad.
Esta letanía de jerarquías legitimaba su postura. Entre estos hombres de Dios,
era esencial que cada quien y cada grupo comprendiera cuáles eran las
fuentes de su poder y delante de quién debían inclinar la cerviz. El manteni-
miento de la  jerarquía era la forma más eficaz y directa de establecer su propia
identidad contra otras fuentes rivales de autoridad. Esta argumentación los
consumía en una búsqueda de los medios de cómo establecer y asegurar su
sentido del honor personal y corporativo, y los disponía a luchar para restañar
las heridas en sus propios “egos” y crear otras en los de sus “enemigos.”

El guante lanzado por el obispo de Puebla necesitaba una respuesta. En
1666 el Comisario General de la orden franciscana, Fray Hernando de la Rúa,
llegó a la Nueva España, poseído de una rígida actitud peninsular de que la
situación de su orden necesitaba ser corregida. Estaba dispuesto a entablar
una lucha contra el obispo Osorio. Reabrió el caso reclamando las doctrinas
confiscadas y siguiendo la iniciativa de su cabeza, los franciscanos se
reapropiaron  de un coro de indígenas usando el muy masculino proceder de
una batalla a puñetazos en la villa de Topoyanco. Este tipo de incidentes –el
uso de la fuerza de manos– fue bastante común en la resolución de problemas
dentro de los conventos de frailes, incidentes que no podemos pormenorizar
aquí, pero que fueron parte de la cultura de resolución de conflictos, parte, a
su vez, de la expresión de masculinidad en esos tiempos.34 La confrontación

33 El obispo anotaba que la orden Franciscana había renunciado a sus doctrinas en el
Consejo General de Toledo en 1654. En ese año, la orden había declarado que el gobierno de
esas parroquias era perjudicial para la disciplina interior y el deseable estado de pureza del
estado religioso.

34 Antonio Rubial, “Votos pactados. Las prácticas políticas entre los mendicantes
novohispanos”. En: Estudios de Historia Novohispana, Vol. 26, enero-junio de 2002, pp. 51-
83. Los ataques físicos personales fueron bastante comunes. Palos, puños, y armas blancas
no fueron ajenas a la dirimición de elecciones en todas las órdenes mendicantes.



ACHSC / 31 / Lavrin

302

de La Rúa con el obispo de Puebla se extendió al arzobispo de México y el
obispo de Nueva Vizcaya, en todos los casos instigando a los franciscanos a
desobedecer cualquier orden episcopal que los desposeyera de sus doctrinas,
y apoyando a los dominicos y agustinos en causas similares.35

En estos conflictos la Corona favorecía al arzobispo y las autoridades
seculares tratando de fortalecer sus derechos de patronazgo, mientras que el
Virrey y las autoridades locales debilitaban la política real favoreciendo a las
órdenes. Por ejemplo, después de la orden de expulsión de los franciscanos
dada por Palafox, los mismos retuvieron  muchos de sus edificios por el apoyo
ofrecido por los virreyes Duque de Escalona y Conde de Salvatierra. Y así la
historia se alargó por décadas. Hubo intermedios de mutuo entendimiento y
cooperación, como la cesión voluntaria de las doctrinas dominicas en el istmo
de Tehuantepec en 1712.36 Otras veces la autoridad episcopal evadió
fricciones, como cuando el arzobispo José Lanciego y Eguilaz (1717-1728)
decidió que los frailes podrían permaneces en sus doctrinas en el arzobispado
porque los clérigos seculares no llenaban sus requerimientos en cuanto a
eficiencia en la administración de las parroquias indias. Notó que aunque los
indios podían hablar el castellano, preferían confesarse y hablar a “sus
superiores” en su propia lengua, y que los frailes manejaban las lenguas mejor
que los seculares.37

Así, la transferencia final fue demorada hasta mediados del siglo XVIII,
cuando la monarquía borbónica, alentada por sus ministros, decidió reiniciar el
proceso de crear una iglesia aliada y al servicio de sus intereses, respetando
la independencia de la autoridad espiritual de los ministros de Dios. La
confrontación que comenzó en el siglo XVI terminó oficialmente con la
aprobación de las cédulas de 1749 y 1753, que establecían que todas las
parroquias a cargo de los regulares pasaran a manos de clérigos seculares.
Esta orden fue llevada a cabo vigorosamente, con una pujanza atlética y viril
por parte de las autoridades seculares y con la colaboración entusiasta de
obispos y arzobispos. Esta orden fue el ensayo de otro acto de aserción de
autoridad y poder: la expulsión de los jesuitas en 1767. El arzobispo de México
en 1749,  Manuel Rubio y Salinas, no se tomó el trabajo de notificar con
anticipación a los mendicantes aún en posesión de sus doctrinas. Simplemente

35 Manifiesto a la Reyna Señora en su Real Consejo de las Indias (…) en que se hace notorio
el continuo y estraño  movimiento que ha padecido y padece el Nuevo Mundo, y Provincias de
la Nueva España el dia que tomo posesion de el Oficio de comisario General de la Seraphica
Familia de estos Reynos Fr.ay Hernandode la Rua (México 1671). Impreso sin paginación o
imprenta: AGI, Audiencia de México, Leg. 348.

36 AGI México, 1712. Testimonio del compromiso y convenio hecho entre los religiosos
de la Provincia de San Hipólito del Valle de Oaxaca del Orden de predicadores en la
administración de sus curatos, 1752.  Esto reafirmaba el acuerdo de 1712.

37 AGI México, 2712 Cartas sobre secularización de doctrinas de los años de 1750.



303

Los hombres de Dios

envió pelotones de soldados para tomar iglesias y conventos bajo órdenes
estrictas de que los frailes abandonaran los edificios en 24 horas, llevando
consigo sólo sus posesiones personales, y dejando intactos todo el menaje de
las iglesias y claustros, que servirían, de entonces en adelante, a sus futuros
ocupantes: el clero secular.

Las órdenes elevaron voces angustiadas, pero, dado el carácter termi-
nante de la orden real, la resistencia fue mínima. Apelaron al virrey Guemez
de Orcasitas, Conde de Revillagigedo, un hombre poco amistoso y convencido
de la equidad de la corona. También enviaron cartas al Consejo de Indias y a
Fernando VI, urgiéndolos a comprender la magnitud del desastre que podía
implicar una secularización tan rápida. Faltarían las confesiones para los indios
por la ineptitud lingüística de los nuevos pastores. Además, la calamidad sería
personal. ¿A dónde irían los frailes expulsados de sus doctrinas? ¿Con que se
mantendrían?38 Los franciscanos de Michoacán invocaron la sangre que sus
mártires habían perdido por la causa de Cristo y el rey. Aquellos hombres
santos y perfectos del pasado fueron resucitados para defender a sus
hermanos de religión, que sufrían una situación completamente inimaginable
doscientos años atrás. Pero ningún argumento logró su objetivo. La orden real
prevaleció.39

La secularización fue testigo de algunas demostraciones de protesta
contra los soldados a cargo de ejecutarla. En Cupulac, una doctrina agustina,
el capitán a cargo de su ejecución tuvo que sacar a relucir sus armas de fuego.
Esta fue una de las pocas doctrinas en las cuales un fraile tuvo la iniciativa de
organizar un protesta entre los indios del lugar, o, como fue descrito en un
informe, atentó “la seducción” de los mismos, metáfora de carácter sexual
muy apropiada para describir a un elemento feminizado, el indígena, disputado
por dos facciones de hombres contendiendo por su posesión. En pago de su
incitación, el fraile fue enviado prisionero a Veracruz con órdenes de ser
deportado a España.

El virrey Revillagigedo no solo prestó oídos sordos a las súplicas de los
regulares, sino que escribió largos y detallados informes a la corona en apoyo
de la secularización, en los cuales invitaba a los frailes a retornar “a la santidad
de su destino,” una frase que parecía haber sido prestada de alguna “vida
ejemplar” del siglo XVII. En su proceder demostró total falta de interés por
la suerte de los regulares, pero una obvia complacencia en el ejercicio de su
autoridad sobre el destino de los regulares. Así, bajo el manto de la disciplina,
el orden, la obediencia y el respeto, los obispos y arzobispos, con la ayuda del

38 AGI, México, 2712. Cartas.
39 AGI, México 2712, El Procurador de la Provincia de Michoacán, de la Orden de San

Francisco. Firmado al margen por Fr. Diego Ortiz de Osada, Enero 31, 1753.



ACHSC / 31 / Lavrin

304

virrey, procedieron a poner las cédulas en efecto, usando el código de honor
personal y espiritualidad de las órdenes. Y para remachar la situación, el rey
prohibió cualquier demanda ante las autoridades seculares que se opusiera a
la orden de secularización. El absolutismo real del siglo XVIII puso punto final
a este proceso con una elocuente expresión de dominio masculino sobre sus
contrincantes. En el mismo, la comunidad indígena, “el cuerpo” disputado por
las facciones,  ganó una relevancia que parecía haber sido olvidada por mucho
tiempo. Los edictos reales reconocían los esfuerzos y el trabajo que los indios
habían puesto en la construcción de enormes y extravagantes templos en el
pasado y decidía que no se les podía seguir pidiendo más. De entonces en
adelante, dijo el rey, esos edificios serían “suyos” –de los indígenas–  para
disfrutarlos bajo la guía de “sus verdaderos pastores.” El golpe a las órdenes
no podía haber sido más duro, porque envolvía acusaciones de falta de respeto
a sus propias Reglas y la explotación de la mano de obra indígena. En una carta
al rey,  el virrey llamó a los frailes “los piojos de los pobres indios.” Esta
manipulación de los sujetos indígenas por las órdenes, la iglesia, el virrey y aún
la corona misma, debe estudiarse más profundamente como expresión de un
juego de poder entre hombres en el cual se le pretendía dar un boleto de
entrada a un nuevo elemento étnico.

Muy brevemente insinuaré el otro tópico que se presta a la indagación de
como se jugaban los roles masculinos dentro de las órdenes mendicantes. Si
retornamos a la bien conocida práctica de la alternativa creo encontraremos
una rica veta de posibilidades. El plan para elegir priores y consejeros entre
gachupines y criollos trató de contener un creciente sentimiento de alteridad
entre los criollos y de defensa de “su” identidad entre los peninsulares. Pero,
en el fondo, fue también otra manifestación de una lucha por el poder.  Estaban
en juego no sólo el gobierno de cada comunidad sino el de la provincia de la
orden religiosa. Con un número de conventos dentro de cada provincia, cada
provincia se atenía a un Prior y su Consejo de cuatro religiosos elegidos en
capítulos trienales. Estos puestos estuvieron en manos de peninsulares hasta
comienzos del siglo diecisiete, cuando la configuración demográfica de casi
todas las órdenes comenzó a cambiar. Un número creciente de criollos ingresó
a las órdenes religiosas, mientras que muchos peninsulares pasaban a las
Filipinas. Algunas órdenes como la Carmelita trataron de mantener la primacía
de los gachupines restringiendo el número de admisiones criollas. Otras, como
la Agustina,  pronto se vio colmada de criollos.

En la orden Agustina, que tomo como ejemplo, para 1627 el número de
criollos, 402, contrastaba con los 43 peninsulares que se localizaron en la
provincia de México. La inevitable guerra entre ambas facciones se puso en
evidencia con formas de violencia personal y “orgullo étnico,” que no se



305

Los hombres de Dios

circunscribía a esa provincia, ni a esa orden. Tomemos las palabras de un
dominico de la provincia de Chiapas de Guatemala, en carta dirigida al rey.
Alrededor de 1646,   Fray Raimundo de Peramato, esgrime la pluma en ácida
diatriba contra los criollos.40 Furioso contra el Rey y el Vaticano por haber
aceptado la alternativa, expresa que el buen gobierno de la Provincia
dominicana sólo puede alcanzarse bajo el mando de los peninsulares. El oficio
de Provincial, en cuyo buen gobierno y religioso celo consistía  la conservación
de virtud y buen ejemplo,  debía caer en sujetos de prendas y méritos de religión
y  prudencia. En esto se excedían “los religiosos que han pasado de España,
como personas que se crían en mayor obediencia, en más rigor, estudios, y que
pasaron con  tanto celo a mejorarlos en tan loable empleo, como es la
administración de las almas de tantos Indios reducidos a nuestra Santa Fe, y
reducir otros muchos, que aún no lo están, como consta de información
auténtica.” Dadas las circunstancias,  hasta entonces no habían habido
religiosos criollos en el dicho oficio, “porque aunque sea tolerable haya algunos
priores criollos, como los hay, no lo será, sean Provinciales, habiéndose de
conservar la dicha provincia en la religión y observancia que hoy tiene.” En
su opinión los factores que conspiraban contra los criollos eran de carácter y
crianza.

“Los criollos nacidos en ellas, es gente sumamente flaca, de poco vigor para
la virtud, y rigor que profesa el estado religioso, de menos fondo y gravedad,
dados mucho al ocio. Y muy inclinados a tener regalo y comodidades tempo-
rales, sin que les cueste trabajo, ni diligencia mucha; y porque esto, a quienes
no tienen muy preferentes las obligaciones de su instituto, les es fácil en las
religiones que tienen a su cargo doctrinas de Indios. Nada desean más los
deudos y padres que ver sus hijos en dichas religiones, y según se experimenta,
no parece ser otro el motivo con que los más toman el hábito en ellas.”
¿Cómo podía confiarse en gentes con esas cualidades y que profesaban

sin convicción?
40 Biblioteca Nacional de Madrid, Sala Cervantes de Manuscritos. Ms 3048, Papeles

Varios, 218v-221 “Contra criollos.” Antonio Rubial estima que las pugnas causadas por la
alternativa eran más por el poder que por defender la base étnica, pues habían criollos que se
aliaban a los peninsulares y viceversa. Ver, Antonio Rubial, “Votos pactados. Las prácticas
políticas entre los mendicantes novohispanos.” Aunque estoy de acuerdo con la premisa de
que el deseo de poder era la clave de las “prácticas políticas” de los mendicantes, soy de opinión
que la identidad peninsular y la criolla estaban muy íntimamente ligada a la alternativa, a pesar
de que algunos se pasaran a las filas de los otros por conveniencia. Cuando le pareció oportuno,
la Corona siguió enviando peninsulares aún en el siglo XVIII para mantener una línea de
representación puramente hispana, lo que indica, a mi juicio, que ser peninsular contaba para
algo en este controvertido proceso.



ACHSC / 31 / Lavrin

306

La riqueza y utilidad de las Indias consistía en que continuamente
pasaran de España personas que descubran y beneficien minas, asistan a las
granjerías de ganado, comercio, tratos y contratos, etc “por ser rarísimo el
criollo que asiste a nada de esto, ni sea para ello...”  Si les faltase el pasar
españoles, la Indias serían la más desventurada y pobre tierra del mundo.41 Esa
auto-percepción de superioridad mantuvo a los gachupines en actitud de
constante defensiva dentro de las órdenes, atizando las más increíbles luchas
por el poder dentro de las mismas.

Dentro de la orden Agustina apareció un poderoso grupo de criollos hacia
1630 que crearon un sistema de dominación bajo la dirección de un llamado
“monarca.”42 Esta fue la respuesta de los criollos cuando tuvieron la oportu-
nidad de capturar el poder, aunque hubo “monarcas” peninsulares. En
cualquier caso, el trasfondo fue el deseo de poder. El “monarca” usualmente
provenía de una familia criolla de distinción, se reelegía frecuentemente y
jugaba el papel de patrón distribuyendo regalos y prebendas, no sólo entre
miembros de su orden sino entre las autoridades reales. La actuación del
“monarca” no tuvo nada de ejemplar; usualmente era la antítesis del modelo
de perfección religiosa pintado en las crónicas y  sermones fúnebres. El
monarca silenciaba a sus enemigos enviándolos a localidades remotas, y
distribuía oficios en subastas abiertas entre sus colaboradores durante las
elecciones trienales. El ascetismo, la oración, la renuncia de los placeres del
mundo, no eran tópicos de ninguna vigencia en este mercado de poder
personal, uno de cuyos objetivos era la eliminación total de los gachupines en
los asuntos de la orden.

En el tercer cuarto del siglo XVII llegó a la Nueva España un pequeño
grupo de agustinos peninsulares (con algunos canarios) que reforzaron la
pequeña cuadrilla residente en la capital.  Entre sus propósitos estaban los de
restaurar la alternativa y hacer obedecer las ordenes reales en cuanto a la
misma. La petulancia de la facción criolla era tal que en 1666 el provincial Fray
Hernando de Sosa, criollo y monarca de turno, decidió ignorar la real orden de
restaurar la alternativa. En esta decisión contaba con el apoyo del virrey la
Audiencia, que a posteriori, decidió que desde 1660 la alternativa se había
legítimamente suspendido por falta de peninsulares.43 Con mucho esfuerzo de
parte de los peninsulares y apoyo real y del Vaticano, la alternativa fue
restaurada en 1670 con sólo once peninsulares en disposición de acceder a
puestos de gobierno, contra los 90 criollos con ese derecho. Contando con el

41 Biblioteca Nacional de Madrid, Sala Cervantes de Manuscritos, Ibíd.
42 Antonio Rubial,  Una monarquía criolla. La Provincia agustina en el siglo XVII.

México: CONACULTA, 1990.
43 AGI, Audiencia de México, Leg. 348, 706.



307

Los hombres de Dios

apoyo de un visitador real, el sistema funcionó por once años más, pero entre
1681 y 1705, el poderoso, Diego Velázquez de la Cadena, miembro de una
familia con títulos de nobleza, restauró el poder del monarca en su persona.
Para la elección de 1684, compró 92 de 101 votos, y en 1687 “vendió” el puesto
de provincial por 10,000 pesos a un individuo cuyas manipulaciones entre los
agustinos eran bien conocidas en la ciudad. La única oposición a estos
hombres la encarnó un gachupín reformista, Fray José Sicardo, que defendió
su causa con una pasión obsesionada. Irónicamente, fue uno de los más
ardientes defensores de la beatificación de un agustino criollo y mártir del
Japón, Fray Bartolomé Gutiérrez, de quien escribió una biografía. Se podía
escribir hagiografía en medio de luchas que hablaban más de pasiones
humanas que angélicas.44 Sicardo fue descrito como un hombre de “disposi-
ción ardiente’ y tuvo que dejar la provincia en 1684 bajo acusaciones de
apostasía y excomunión fabricadas por sus hermanos en religión. Aunque se
lograron algunas leves mejoras en este sistema bajo el patronato del estricto
arzobispo Francisco Aguiar y Seijas, que permitió que 45 peninsulares
estuvieran ya en México para 1700, el sistema de monarquía continuó en el
siglo XVIII. Y esta no fue su única mácula. A la corrupción política se añadían
representaciones teatrales dentro de los conventos y fiestas de cumpleaños
para los monarcas, en las cuales se presentaban los bastardos de algunos
frailes sin empacho alguno. La provincia agustina de Michoacán también
estuvo profundamente afectada por desordenes similares, y a principios del
siglo XVII, entre los dominicos de Puebla, las elecciones habían degenerado
en luchas abiertas en las que algunos padres pedían votos para sus facciones,
como declaró un testigo: “Que le consta de cierta ciencia que Juan de Gorozpe
había pedido votos y pretendido captarlos con agasajos y amenazas y que sabe
haber ofrecido a cierto religioso cuyo nombre está pronto a decir quinientos
pesos por votarle a su favor en una elección ...”45 Una de las razones de
acciones descritas como “sediciosas’, era el deseo de uno de los cabecillas de
que se les diera Vicario de “la nación española.” En los disturbios que siguieron
durante la primera década del siglo XVIII, padres ‘arrebatados y calientes”
se trasladaron a México para argüir contra las elecciones y los  electos para
el convento de Puebla. Quienes trataban de poner algún orden y paz en la
provincia recurrían a metáforas en la cuales la orden era representada como
femenina madre sufriente que, sin embargo recibiría amorosa a los facciosos,
mientras que los frailes locales eran aquellos prohijados en el vientre de la

44 Antonio Rubial, La santidad controvertida, pp. 147-152. AGI, Audiencia de México,
Leg. 708.

45  AGI, Audiencia de Mexico, Leg. 1033; Henry A. Monday Collection, Library of
Congress. En la colección de microfilm de la Universidad Estatal de Arizona, Película 9366,
Rollo 14, Provincia Dominicana de San Miguel y los Santos Angeles.



ACHSC / 31 / Lavrin

308

provincia. Moldes de masculinidad y feminidad eran alternados en esta
representación de la lucha por el poder en la cual la provincia era siempre la
madre que todos respetaban en teoría, y que como la virgen María extendía
su amor a los hijos que no hacían otra cosa que comportarse como retoños
difíciles de sufrir, a despecho de sus sotanas.

Y aquí pongo punto no final, sino suspensivo a esta aproximación al tema.
Hasta ahora se va percibiendo un mundo muy complejo en el cual alternan
representaciones de masculinidad con realidades que nada tenían que ver con
esos arquetipos que servía de inspiración para mantener una fe intelectual en
la supervivencia de un modo de vida –la religión– que era una de las pocas
opciones que tenían los hombres de entonces. Los frailes no podían escapar
de su configuración biológica., como tampoco de los elementos culturales que
los inclinaban a adoptar ciertos valores como el honor en la jerarquía y
nacimiento. Examinando el lenguaje de las numerosas apelaciones y contra–
apelaciones, se detectan valores escondidos en el mismo que son nuestra clave
para ir deshaciendo la madeja de este imaginario masculino. Por ejemplo, no
se puede “injuriar” la alternativa, porque era una práctica aprobada por el
Papa y a la que los frailes que se creían sus defensores le concedían una
naturaleza honrosa, porque sólo la honra se podía injuriar.  El concepto de que
existe una honra religiosa, unívoca e irrevocable que se expresa en la
conducta, ya estaba vigente en los primeros historiadores y teñía la enuncia-
ción de argumentos en todos los documentos oficiales.46 En Puebla, los
dominicos “díscolos”, en rebeldía contra sus superiores, “han quebrantado
todos los reparos de la modestia y han sacudido el yugo de la obediencia; han
faltado a todas las leyes de la observancia...” y al descargar sus acusaciones
contra su superior “se ceban en su honra y denigran su buena fama hasta llegar
a imputarle falsamente del torpísimo vicio de ebrio.”47 Existe el desacato a los
preceptos morales de la religión y a los de la observancia conventual, pero los
conceptos culturales que conformaban el juicio sobre la conducta personal
permanecían para definir lo que era justo o recto. ¿Qué era lo que definía la
esencia o esencias de la masculinidad entre los regulares? Por el momento hay
que reconocer que existían ciertas formas de crear vínculos entre los
miembros de esas comunidades que reforzaban su hombría en común, que los
definían como “hermanos” dentro de una familia virtual, la Orden. Hasta el
tercer cuarto del siglo XVI, el número de frailes era relativamente pequeño,
y la dispersión de los mismos en conventos que seguían multiplicándose en una

46 Así lo sugiere Francisco Solano sobre Jerónimo de Mendieta. Ver Fr. Jerónimo de
Mendieta, Historia Eclesiástica Indiana, 2 Vols. Biblioteca de Autores Españoles. Madrid:
Atlas, 1973, p. xxv.

47 Ibíd., ante.



309

Los hombres de Dios

vasta región, los obligaba a mantener una estrecha vinculación entre ellos.
Pero con la llegada del siglo XVII comenzó una superabundancia de religiosos
que fue minando el espíritu de orgullo en su comunidad que definitivamente
tuvieron los fundadores, y  fue introduciendo toda clase de corruptelas, en
especial las sexuales y las de deseo de poder y dominación entre sí, sin
mencionar el afán de riquezas y comodidad que comenzó a atizar la rivalidad
entre las órdenes. Añádase la política real que introdujo la rivalidad con los
seculares y que fue aumentando los factores que sacarían a relucir conductas
eminentemente seculares y masculinas. En la escritura de las historias de las
órdenes y la creación de arquetipos de hombría santa, había posiblemente, un
deseo de reafirmación de comportamientos e ideales que se hacían más
difíciles a diario, pero que servían para afianzar el vínculo espiritual que era
necesario para la perpetuación de las órdenes y sus servicios dentro del cuerpo
de la iglesia.48

Los elementos que cimentaron una cultura masculina dentro de las
órdenes son complejos, pero podemos iniciar su recuento con la asunción de
misoginismo implícita en el celibato pero idealizada en metáforas femeninas
como la madre iglesia y el culto espiritual de la Virgen María. A pesar de
repetidas caídas, la reafirmación de la virginidad masculina es una reafirmación
de la capacidad de los hombres de Dios de controlar su propia identidad
biológica, esfuerzo esencialmente viril en ese contradictorio concepto. Tam-
bién se puede ver un cultivo de la hombría en el deseo de martirio o sacrifico
personal exaltado en las biografías de los fundadores, quienes en la  sumisión
a los deberes de la Regla prueban como para ser varón en religión, era
necesario predicar continuamente, caminar sin cansancio, vivir con lo mínimo
y sufrir lo máximo. Aún a finales del siglo XVII, la hagiografía refuerza ese
modelo. La biografía de Fr. Antonio Margil de Jesús, predicador franciscano
en olor de santidad, elogia en su vida ver renovadas “las huellas de los
primitivos varones apostólicos, que con desnuda planta transitaron los ásperos
caminos de estos vastisimos reynos.”49 Seguir en la búsqueda de esas
complicadas huellas culturales es nuestra tarea para el futuro.

48  Francisco Solano apunta como en sus últimos años, Mendieta posiblemente
proyectó su inconformidad con el tono político de su provincia Franciscana y su deseo de
volver a una vida más observante, propiciada por su alumno Fray Juan Bautista Viseo,
proyecto que lo inclina a una vida eremítica y la creación de la memoria ideal del religioso
misionero de sus inicios. Ver, comentarios introductores de Francisco Solano, en Fr.
Jerónimo de Mendieta, Historia Eclesiastica Indiana, p. xxxvii.

49 Isidro Felix de Espinosa, El Peregrino Septentrional, Atlante delineado de la
ejemplarisima vida del venerable Padre Antonio Margil de Jesús. México: Jospeh Bernardo
de Hogal, 1737, p. 117.




