LATINOAMERICA






Anuario Colombiano de Historia
Social y de la Cultura 31, 2004

L oS HOMBRES DE DIOS
APROXIMACION A UN ESTUDIO DE LA MASCULINIDAD EN NUEVA EspANA

Asuncion Lavrin
Arizona State University
Estados Unidos

Resumen:

Este estudio inicia una “conversacion” académica sobre la posibilidad de
analizar aspectos claves de la masculinidad dentro de tres 6rdenes mendicantes
en Nueva Espafia. Se adoptan tres avenidas de acercamiento al tema: 1. El
estudio de la representacion del modelo de hombre santo en las historias de
las 6rdenes. 2. El estudio de la realidad del hombre no-santo y “sexuado” que
seregistraen la Inquisicion 3. Las formas de ejercer el poder, como caracteristica
de la conducta masculina, a través de disputas dentro de las érdenes, como las
ocasionadas por las elecciones dentro de las 6rdenes usando el sistema de
“alternativa” o los enfrentamientos con la iglesia episcopal y la corona durante
el proceso de secularizacion.

Palabras clave: vida conventual, masculinidad, sexualidad, Ordenes.

Abstract:

This work attempts to begin an academic “conversation” on the possibility of
analyzing manifestations of masculinity in three mendicant orders in New
Spain. The analysis takes three avenues of approach: 1. The study of the
representation of the “holy” man in the histories of the Orders. 2. The study
of reality: the unholy and “sexed” man, as registered in the records of the
Inquisition 3. The forms of exercising power, as a masculine trait, on such
occasions as the elections within the Orders, using the alternating system
between Spanish-born and criollos, known as alternativa, and the confrontation
with the secular church in the process of secularization.

Key words: conventual life, masculinity, sexuality, Orders.

Abordar el tema de la masculinidad después de muchos afios de estudiar
la experiencia femenina en el periodo colonial y principios del siglo XX es, para
mi, un reto intelectual al que me acerco con curiosidad y respeto al mismo
tiempo. No tenemos muchos “modelos™ que nos guien en la historiografia
colonial ya que los pocos estudios que han abordado hasta ahora el tema, se
han interesado en indagar sobre la naturaleza de la homosexualidad y su

* Recibido: 1 de julio de 2004, aprobado: 21 de julio de 2004.



ACHSC /31 /Lavrin

represion.! Asi que estamos en terrenos poco explorados que demandan echar
cimientos con vistas a la informacion que nos brindan las fuentes.

He escogido la masculinidad representada por los hombres que pertene-
cieron a las tres ordenes mendicantes que evangelizaron Nueva Espafia,
agustinos, dominicos y franciscanos, por sentirme comoda dentro del ambito de
laiglesia. Mis estudios sobre las “esposas de Cristo”” en Nueva Espatfia, casi me
han empujado a indagar la cara masculina de quienes se dedicaron a servir a
Dios. Desde luego que la masculinidad de hombres que se salieron “del siglo”
tiene sus peculiaridades, pero parto de la premisa que aun siendo religiosos, no
dejaron de ser hombres, y que precisamente su vocacion religiosa les confiere
caracteristicas de masculinidad que resultan provocadoras en su expresion. Mi
propuesta de estudio tiene tres temas: la masculinidad santa o sea la represen-
tacion del ideal del hombre dedicado a Dios. Parte de esa “representacion” es
la renuncia al sexo: o sea que es una masculinidad presuntamente asexuada. Sin
embargo, la informacion histoérica nos ofrece otra realidad muy distinta. La
sexualidad no se podia borrar con la toma de habitos, y por lo tanto, el segundo
aspecto en esta propuesta es el estudio de la sexualidad manifiesta de los
hombres de Dios. Otro aspecto clave de la representacion del hombre santo es
su distanciamiento de los intereses que motivaban al hombre comun y corriente.
De nuevo la informacion historica nos presenta a hombres constantemente
involucrados en la lucha por ¢l poder. En consecuencia, el tercer aspecto del
estudio de la masculinidad seria el de las formas de ejercer el poder. Podria
argiiirse que la lucha por el poder es la clave de toda historia. Y asi es. De hecho
se puede afirmar que la lucha por el poder entre las diversas ramas de la iglesia
es una necesidad metodologica si se desea conocer esa historia. Dada la riqueza
de ejemplos de lo que fue ese constante enfrentamiento de ordenes religiosas
entre si; o de ordenes religiosas con la iglesia episcopal, o con las autoridades
reales, esta tercera seccion del trabajo se debe reducir a ilustrar esa lucha con
solo algunos ejemplos que nos permitan establecer la validez de la propuesta.

Los hombres santos
La tradicion de Vifae o Vidas que representaban los modelos de

perfeccion cristiana se establecid muy temprano en los primeros siglos
después de Cristo y continué a través de la Edad Media europea.” Las vidas

! Pete Sigal, ed, Male Homosexuality in Colonial Latin America. Chicago: The University
of Chicago Press, 2003; Federico Garza Carvajal, Butterflies Will Burn. Prosecuting Sodomites
in Early Modern Spain and México Austin: University of Texas Press, 2003.

2 Carolinne White, Early Christian Lives. London: Penguin Books, 1998; Thomas J.
Heffernan, Sacred Biography. Saints and Their Biographers in the Middle Ages. New Y ork:
Oxford University Press, 1988; Sandro Stica, editor, Saints. Studies in Hagiography. Binghamton,

284



Sofia Urrutia, San Francisco, 1969. Oleo sobre tela, 190x99 cm. Coleccién Banco
de la Republica, Bogota, Colombia






Los hombres de Dios

se proponian contar las virtudes de los hombres y mujeres que, dedicados a la
propagacion de la nueva fe, poseian virtudes superiores a los demas, y que
servirian de inspiracion a generaciones venideras. Para el tiempo de la
conquista del nuevo mundo existia una considerable tradicion narrativa sobre
hombres y mujeres, mayormente biografica que serviria de modelos al
desarrollo de ese género en Hispanoamérica y aun la América portuguesa.
Las primeras biografias ejemplares comenzaron a aparecer en “las Indias™ a
finales del siglo XVI. Fue cuando las 6rdenes mendicantes se dieron cuenta
de que por falta de memoria escrita, la historia de quienes llevaron a cabo la
obra de evangelizacion y enraizamiento del catolicismo, se podria perder. Asi
en 1573, el franciscano Jeronimo de Mendieta (d. 1604) recibi6 la orden de
escribir una cronica de su orden, que terminé en 1585. Fr. Agustin Davila
Padilla (1562-1601) termino la primera crénica dominica en 1596. 3 Fr. Juan
de Grijalva publico una crénica de la 6rden de San Agustin en 1624 .* Otras
varias se publicaron en el siglo X VII. Fue en estas historias donde aparecieron
las primeras “vidas” de los miembros de las 6rdenes; las biografias personales
no aparecen sino hasta mediados del siglo XVII. Otra fuente de informacion
biografica fueron los sermones funebres, género que dejo numerosos ejempla-
res a través de dos siglos y medio. En estas fuentes he buscado la represen-
tacion emblematica del modelo de masculinidad “santa.”

Asumimos que una “representacion’ es una creacion cultural que intenta
proyectar una imagen deseable de un sujeto, un evento o una cultura. La
representacion no coincide con la realidad, pero persuade a otros de que es en
si, la suma de caracteristicas especificas y deseables de la realidad. Es una
proyeccion imaginaria pero necesaria para aglutinar voluntades y crear una
“mitologia” social que sirva de emblema a un grupo o una sociedad. La
representacion sirve para dirigir la memoria en cierta direccion y hacia
objetivos prefijados. La creacion de un fraile observante y ejemplar fue un
elemento esencial en la construccion de la memoria historica de cada o6rden

N.Y.: Medieval ad Renissance Texts and Studies, 1996; Isabelle Poutrin, Le Voile et la plume.
Autobiographie et sainteté dans L ’Espagne moderne. Madrid: Casa de Velazquez, 1995.

3 Agustin Davila Padilla, “Historia de la fundacion y discurso de la Provincia de Santiago
de México, dela Orden de Predicadores™, 2aedicion, 1625. En: William Agustin Mahan, Padre
Island, Treasure Kingdom of the World. Waco: Texan Press, 1967. Para una vision general de
lahistoriografia de laiglesia en Hispanoamérica, ver, Asuncion Lavrin, “Mision de la Historia
e Historiografia de la Iglesia en el Periodo Colonial Americano”. En: Historiografia y
bibliografia americanista, suplemento de anuario de estudios americanos. Sevilla: Vol. XL VI,
No. 2, 1989, pp. 11-54.

* Juan de Grijalva, Cronicade la Ordende N. P. S. Agustin en las provincias de la Nueva
Espaiia, en quatro edades desde el afiode 1533 hasta el de 1592. Por el P. M. F. loan de Grijalva,
priordel conventode N. P. S. Augustin de México. México, en el religiosissimo convento de
S. Augustin, y Imprenta de loan Ruyz, 1624.

287



ACHSC /31 /Lavrin

en busca de la aprobacion social de su comportamiento y la reafirmacion de
su identidad como ente corporativo. También fue una herramienta pedagogica
para sus propios miembros, un medio de propaganda para consumo de la
Corona y de la feligresia e importante y un argumento mas para legitimar la
conquista y la conversion de los indigenas al cristianismo.

Con pocas excepciones, las cronicas de las ordenes se escribieron entre
el final del siglo X VI y mediados del X VIII, cuando el entusiasmo por ese tipo
de escritura parece haberse apagado, a excepcion de las cronicas de areas
alejadas de la capital virreinal, donde aun se llevaba a cabo un proceso de
“conquista espiritual,” como en la frontera norte.”

Aunque la mayoria de los cronistas buscaron informacién veridica y
corroboracion de hechos usando documentos conventuales e historia oral, sus
trabajos son una mezcla de realidad y hagiografia. Para evitar el riesgo real
de “hacer santos™ en una ¢poca tan inclinada a la exageracion y la credulidad,
Urbano VIII prohibid en 1625 que ningtin autor hiciera reclamos de revelacio-
nes, milagros o visiones sin la aprobacion explicita de las autoridades
religiosas. Todas las cronicas y biografias serian revisadas por varios “lecto-
res” con autoridad para disputar o vetar la informacion contenida en el
manuscrito antes de su impresion El autor tenia que declarar que no pretendia
establecer la santidad de nadie y se atenia en todo al juicio de la iglesia catolica.

A pesar de estas salvaguardas, los autores barrocos de los siglos XVII
insertaron toda clase de maravillas y milagros en la escritura, protegidos por
su declaracion previa, y los “censores” cumplian con su deber y aprobaban
obras en las cuales podian ocurrir los incidentes mas imaginativos y los hechos
mas super-humanos personificados por los beatificos porta-estandartes de un
nuevo reino cristiano en el nuevo mundo. Es dentro de este marco referencial
que debemos estudiar la construccion del hombre santo, y también recordando
que las cronicas y las vidas reflejaban la creencia que Dios habia asignado a
las 6rdenes mendicantes la oportunidad de cambiar el destino de la humanidad.
Atn asi se sobre-entendia que los hombres de Dios no eran perfectos. El
hombre santo, reclamaba Fr. Jeronimo de Mendieta, no tenia que ser un
parangon de virtudes, pero era un hombre con una mision, a quien Dios
probaba con tentaciones y flaquezas.® El siervo de Dios se acercaba mas a
su perfeccion cuanto mas ardua era su tarea en luchar contra cualquier
tentacion para mantener el espiritu de su orden y sus votos de obediencia,

5 Antonio Rubial Garcia, La santidad controvertida. México: Fondo de Cultura
Econdémica/ UNAM, 1999. Rubial subraya la importancia de la produccion hagiograficaen la
beatificacion del Fr.anciscano Fr. Antonio de Jesus Margil. Ver, pp. 287-297.

®Fr. Geronimo de Mendieta, Historia eclesidstica indiana, Tomo II. Madrid: Biblioteca
de Autores Espaiioles, 1973, p. 130.

288



Los hombres de Dios

castidad, y pobreza. Era precisamente la lucha contra estos obstaculos lo que
ponia al fraile en ¢l camino de perfeccion y la que lo hacia memorable.

Las cualidades que ostentaban esos siervos del Sefior, presentados por
sus biografos, destilaban la esencia de una hombria dedicada al servicio de
Dios. Algunas de estas virtudes eran muy semejantes a la de los seglares, pero
los hombres dedicados a Dios no perseguian —hipotéticamente en estos
recuadros— la gloria o la ambicion personal dentro de su ambiente socio-
politico. La esencia de la observancia, para ¢l fraile que aspiraba a seguir el
modelo de perfeccion, era obedecer las reglas de su orden. Nunca deberia
creer que habia logrado la perfeccion. El amor y la caridad (basicamente una
misma cualidad) eran las virtudes basicas que se ejercian con los hermanos
en religion ante todo, y con el resto de la humanidad. El objetivo del hombre
santo era la imitacion de Cristo, un concepto muy popular en el siglo XVI, y
que se predicaban lo mismo para los seglares como para los miembros de las
religiones. Centrandose en la humanidad de Cristo y sintiendo sus sufrimientos
se llegaria a ser mas como ¢l.

La vida del perfecto mendicante tendria que establecer un balance entre
lo espiritual y lo temporal. Una vida espiritual perdida en contemplacion
excesiva, oraciones y visiones, podria semejarse peligrosamente a una vida
femenina, especialmente a las hermanas en religion. Los frailes no hacian voto
de enclaustracion y por lo tanto tenian el deber de involucrase en actividades
que hablarian del servicio a Dios en un mundo lleno de las hostilidades. En
palabras de Mendieta. “Durante ¢l dia Dios te pide que te ocupes de asuntos
de su servicio; por la noche puedes alabar la gloria de Dios.”” La afectividad,
una caracteristica de la espiritualidad femenina, fue mucho menos enfatizada
en los elogios de frailes, que, al contrario, se centraban en la sociabilidad de
un hombre al servicio de Dios en el mundo y cuyo proposito era recordarle a
esa sociedad, cuales eran las verdaderas miras de la vida humana. Aprender
cual era el buen gobierno de su orden y defender sus intereses, era parte de
sus deberes, pero siempre respetando las jerarquias de la religion. Los
hermanos legos, por ejemplo, eran elogiados por su humildad y la simplicidad
con que cumplian sus obligaciones y nunca por otras aspiraciones intelectuales
o espirituales que pertenecian a los profesos en mas altos grados.® El martirio
era un aspecto especial de la vida perfecta, pero no necesariamente su
objetivo. El martirio que algunos sufrieron servia para recordar a los miembros
de las 6rdenes que ese habia sido un aspecto ejemplar de los fundadores de
la religion, pero no un requerimiento para quienes volvian a imitar su ejemplo

7Ibid., p. 141.

8 Fr. Baltasar de Medina, Chronica de la santa Provincia de San Diego de México de
Religiosos Descalzos de N.S.P.S Francisco en la Nueva Esparia. Vidas de Ilustresy Venerables
Varones que la han edificado con excelentes virtudes. México: Juan de Ribera, 1682, passim.

289



ACHSC /31 /Lavrin

en otro tiempo y otro continente. Jeronimo de Mendieta opinaba que la vida
diaria podia ser un martirio, y todos los que servian a Dios eran martires,
aunque aquellos que ofrecian su vida tenian mas derecho a recibir ese
apelativo.® El martirio fue alcanzado en ¢l norte arido y en la empresa de
cristianizacion global que comienza en el siglo X VI, cuando cobro relevancia
en el lejano Oriente.'° Los jesuitas, franciscanos y agustinos que llegaron a las
Filipinas, China y Japon pusieron el martirio muy de relieve en el catalogo de
virtudes de sus miembros. El franciscano Fr. Martin de Valencia, uno de los
originales “doce™ que llegaron a Nueva Espafia en 1526, habia deseado ir a
Africa a predicar entre los musulmanes. Igualmente ese habia sido el deseo
de Teresa de Avila en su nifiez. Después de su llegada a México, Fr. Martin
conto haber tenido un suefio en el cual vio a dos mujeres tratar de cruzar un
rio. Una era fea y tuvo mucho trabajo en lograr cruzarlo. La otra era hermosa
y no tuvo problema alguno en vadear la corriente. Fr. Martin interpreto6 este
suefio como sigue: la mujer fea era Nueva Espafia y su gente, que si bien
alcanzaban la conversion al llegar al otro lado del rio lo hacian con mucho
trabajo. La mujer bella, era una nueva tierra en la cual sus habitantes se
convertirian voluntariamente y alcanzarian la perfeccion. Era China, donde el
fruto de la cristiandad seria abundante.

Aun asi, ¢l martirio no era alcanzable ni siquicra deseable entre los
objetivos de las religiones. Las cronicas y las vidas hacen evidente que la
perfeccion era una mezcla de virtudes que representaba a todos los miembros
de la comunidad —una coleccion muy variable de aptitudes. La moderacion se
podia combinar con la castidad para recomendar los especiales esfuerzos que
debian hacerse para resistir ¢l llamado de la carne. La fe y la esperanza eran
las fuerzas que movian a aquellos que dejaban sus conventos para ganar mas
almas. El amor de hermanos se expresaba en muchos con su desco de
aprender las lenguas indigenas que le permitian predicar y confesar. Y asi,
cada “modelo” podia personificar las posibilidades de una perfeccion que era
intrinsecamente plastica.

Veamos un ejemplo de fraile modelo, recordado por Mendieta, usando no
una figura cimera, sino un oscuro fraile, Fr. Fernando de Leiva. Profeso en
Burgos y vino a Nueva Espafia a mediados del siglo XVI. Mendieta subraya
su estricta observancia de la Regla, y su voluntad de castigo corporal para
mantener a raya sus pasiones. Leiva no pudo servir en la tarea de evangeli-
zacion, porque no pudo aprender las lenguas indigenas, pero su caridad hacia
los indios se¢ dice haber sido constante, dandoles de comer a diario y

? Fr. Jeronimo de Mendieta, Historia eclesidstica, p. 227.
10 Tbid., pp. 228-250.
W Ibid., pp. 143-44.

290



Los hombres de Dios

reprimiendo a cualquier espafiol que los abusara. Su humildad se expresaba
en su habito viejo y remendado, la tabla que usaba como almohada y el silencio
que mantenia en el convento.'?

Casi doscientos afios después, el sermon panegirico que enmarco las
virtudes de Fr. Antonio Gomon, un franciscano descalzo que murié en 1736,
exaltaba su educacion, su habilidad en reprimir su orgullo mientras servia en
cargos administrativos en la Orden, su obediencia ¢jemplar, y el estoico
sufrimiento de la enfermedad que lo llevo a la tumba.'® La biografia de Fr.
Antonio Margil, que murié en 1726 y llegd a alcanzar renombre durante su vida
de evangelizador en Nueva Espafia y Guatemala, lo retrata como un “super-
hombre” capaz de llevar a cabo proezas como cubrir distancias increibles en
sus caminatas nocturnas. Era compasivo con todos, un humilde servidor del
Sefior y sus hermanos en religion, y constantemente envuelto en una lucha
intensa contra ¢l pecado y la idolatria, no sélo entre los indios, sino entre el
populacho novohispano.!*

Otras virtudes elogiadas como propias de los hombres santos eran el
ayuno, el caminar descalzo por largas distancias, la adopcion de una vida
eremitica, la ensefiaza de musica y artesanias a los indios, y en mucho menor
escala: las visiones que hablaban de una vida espiritual intensa. Algunos de los
milagros recordados no eran portentosos, sino mas bien practicos y hasta
“caseros.” Por ejemplo, la provision de comidas cuando la alacena del
convento estaba vacia, o hacer llover en tiempos de sequia. De otro modo, la
santidad se presumia por el aroma que emanaba de los cuerpos tras su muerte,
o la ausencia de corrupcion por meses o afios. La aparente falta de interés en
crear una hagiografia milagrosa de los fundadores de las religiones, fue
explicada por Mendieta como una expresion de Dios, quien no deseaba que
Nueva Espafia fuera una tierra de milagros. La vida impecable de los
fundadores seria suficiente para complacer a Dios, quien también deseaba que
los misioneros impartieran una doctrina solida a sus catecimenos y que sus
vidas fueran ejemplares, no milagrosas, para que nunca fueran tenidos como

12 Tbid., pp. 204-05.

13 Fr. Francisco de Abreu, Panegirico Funeral. Honras que la Santa Provincia de N.P.
S. Francisco celebro a su venerado y mds digno padre. Fr. Antonio Gamon, Lector que fue
de Philosophiay Theologia, dosveces definidor, Vicarioy Ministro Provincia. México: Joseph
Bernardo de Hogal, 1736; Baltasar de Medina, Chronica de la Santa Provincia de San Diego
deMeéxico, dereligiososdescalzosde N.P.S. S Francisco en la Nueva Espaiia. Vidas de ilustres
y venerables varones que la han edificado con excelentes virtudes. México: Juan de Ribera,
1682. Los dieguinos rechazaban los milagros aunque atn asi, reclamaron algunos entre sus
miembros. Prefirieron evocar las habilidades de sus miembros de dedicarse la las letras y los
estudios, y suhumildad y obediencia. Igualmente elogiaban la castidad y ladevocion ala oracion

Y]sidro Felix de Espinosa, El peregino septentrional: Atlante delineado en la ejemplarisima
vida delvenerable padre Fr. Antonio Margil de Jesiis. México: Josehph Bernardo Hogal, 1737.

291



ACHSC /31 /Lavrin

dioses por los indios. Este era un consejo muy pertinente en una tierra donde
el politeismo era la base de las religiones indigenas. Tampoco Dios queria que
los nuevos predicadores de su fe cayeran en el error de pensar que eran tan
santos como los primeros apdstoles.'

En general, los modelos de masculinidad dependian de un cuerpo capaz
de sufrimientos fisicos, ya fueran auto—infligidos en practicas asceticas, o el
producto de los incidentes y accidentes de la vida. Aun aquellos que sufrian
enfermedades o impedimentos los podian controlar con su voluntad. Igual-
mente, los deseos sexuales debian ser controlados, aunque les costara muchas
batallas. El cuerpo se atemperaria con el servicio a Dios y a la humanidad.'
Los modelos de masculinidad eran pues, una mezcla de dinamismo y piedad,
de dedicacion a la observancia de la regla y amor a Dios, de servicio a sus
hermanos de religion y a los indigenas. En mis estudios de modelos de
perfeccion femenina entre las monjas, he encontrado algunas de estas
“virtudes masculinas”, como el estoicismo durante las enfermedades, ¢l
castigo corporal como medio de purificacion, el rigor en la observancia de las
reglas. No creo que se pueda hablar de un modelo androgino de virtudes
compartidas por hombres y mujeres, aunque si es importante sefialar que hay
virtudes femeninas compartidas por los hombres y virtudes masculinas
clogiadas en las mujeres. Sin embargo, debido a su enclaustramiento las
mujeres dependian mucho mas de la afectividad de su fe y de sus relaciones
con sus confesores o directores espirituales. Tenian mas visones y escribian
mas sobre las mismas. En el discurso elaborado por los hombres sobre las
mujeres religiosas, esas caracteristicas se veian como peculiares de ese sexo.
Quizas por esta razon no fueron necesarias para construir modelos de
masculinidad, ya que ambos sexos tenian que ser diferentes, como habia sido
la voluntad de Dios

El Fraile No Santo y el Deseo Sexual

El retrato del hombre santo fue una construccion intelectual. Las
biografias doraron los modelos humanos y eliminaron los detalles que pudieran
revelar debilidades humanas. Al nivel personal, muchos frailes estaban muy
lejos de ser los modelos pintados en las historias de las 6rdenes. Las dos
fuerzas mas quebrantadoras en la construccion, real o imaginada, de un fraile
perfecto, fueron: el deseo sexual y el deseo por el poder. Veamos entonces,
la realidad no santa de aquellos cuyas debilidades han sido recogidas por el

15 Mendieta, Historia eclesidstica, p. 130.
16Fr. Alonso Franco, Segunda Parte de la Historia de la Provincia de Santiago de México,
Orden de Predicadores en la Nueva Espaiia. México: Imprenta del Museo Nacional, 1900.

292



Los hombres de Dios

mas implacable de todos los tribunales eclesiasticos: La Inquisicion. Aunque
no fue el unico tribunal a cargo de justicia eclesiastica, el Santo Oficio fue
donde se airearon muchos de los casos de masculinidad sexuada.!’

Establecido en Nueva Espafia en 1571, la Inquisicion comenzd a
examinar la vida y comportamiento de los frailes y clérigos en detalle, en la
década siguiente. El gran niimero de frailes que llegaron a la Inquisicion
corroboran que ¢l celibato y la castidad fueron retos que muchos no pudieron
sostener. No en balde aquellos que morian en virginidad presumida, eran
enterrados con una palma en las manos. Hay mas de 2,000 casos de
intemperancia sexual eclesiastica recogidos en el Archivo General de la
Nacidn, que son aquellos cuyas actividades fueron denunciadas. Muchos no
llegaron jamas al Santo Oficio o se dirimieron en otros tribunales. Romper y
hollar el voto de castidad era un pecado capital expresado como “solicitacion.”
La solicitacién se definia como la expresion de deseos sexuales en el
confesionario. La confesion era parte del sacramento de la penitencia que
todos los catolicos debian ejercitar al menos una vez al afio, y fue uno de los
pilares de la Contrarreforma. El pecador que confesaba y se arrepentia
sinceramente recobraba la gracia de Dios.

Para llegar a ser confesor, un hombre debia ser mayor de 40 afios, que
entonces se consideraba una edad madura, y haber sido nombrado por las
autoridades episcopales, para ese fin, tras demostrar conocimiento del
proceso de confesion. Pero ninguna forma de entrenamiento preparaba a
aquellos que no tenian una verdadera vocacion para resistir el llamado de la
carne. El fraile no—santo que abandonaba su deber como padre espiritual e
incitaba a sus “hijas de confesion™ a pecar, fue una plaga para las autoridades
eclesiasticas.!® La Inquisicion tratdo —aunque no con mucho éxito— de mante-
ner 0jo avizor con estos transgresores. No hubo momento alguno entre finales
del siglo X VI y finales del XVIII en que no se registraran casos, y aunque no
hay estudios cuantitativos de los tres siglos no cabe duda que nunca faltaron
candidatos para las investigaciones del Santo Oficio.!” Los solicitantes podian

17 Jorge E. Traslosheros, Iglesia, justicia y sociedad en la Nueva Espaiia. La Audiencia
del Arzobispado de México, 1528-1668. México: Editorial Porrua, Universidad Iberoamerica-
na, 2004.

18 Para la solicitacion en Espaiia, ver, Stephen Haliczer, Sexuality in the Confessional:
A Sacrament Profaned. Oxtord: Oxford University Press, 1996.

Y Losmasrecientes estudios sobre solicitacion en México son los de Jorge René Gonzalez
Marmolejo. Ver, El delito de solicitacién en el obispado de Puebla durante el siglo XVIII. Tesis.
Meéxico: Escuela Nacional de Antropologia e Historia, 1982, “Correspondencia amorosa de
clérigos del siglo X VIII: El caso de José Ignacio Troncoso y Maria de Paula de la Santisima
Trinidad”. En: Amory desamor en Nueva Espaiia. México: UNAM, 199?y Sexo y confesion.
La Iglesia y la penitencia en los siglos XVIII y XIX en la Nueva Espaiia. México: Conaculta-
INAH/ Plaza y Valdés Editores, 2002.

293



ACHSC /31 /Lavrin

ser denunciados por miembros de su o6rden o de otra orden; por otros
confesores, por los padres o esposos de las solicitadas y por las propias
victimas. En este tltimo caso, la denuncia podia ser espontanea o inducida por
un confesor a quien la mujer habia consultado al respecto. La mayoria de las
solicitaciones ocurrian en el confesionario, cuyo espacio intimo —a veces un
mero cubiculo— ponia a la confesante de rodillas y en relativa cercania al
confesor. El acto de confesion establecia una jerarquia fisica que reflejaba la
espiritual. Técnicamente, la iglesia consideraba “solicitacion™ a un acoso de
naturaleza sexual que tomaba lugar después de hacer el signo de la cruz,
accion que comenzaba la confesion. Esta definicion establecio que, en algunos
casos, la solicitacion no se considerara como tal, pues el acoso habia tomado
lugar antes de que la confesante iniciara el sacramento con el gesto que era
la sefial del inicio del proceso. La disparidad de jerarquias y autoridades en el
acto de solicitacion propiciaba el abuso. El confesor era un “padre” que de
acuerdo con la definicion de la época, “estaba en lugar de Dios™ y que en vez
de asumir el papel protagonico de tan alta responsabilidad, expresaba su
sexualidad en un momento en el cual la mujer estaba completamente a su
disposicion, confesando sus presuntas debilidades y en una posicion espiritual
y moralmente vulnerable.

Las solicitaciones comenzaban verbalmente, pero iban frecuentemente
acompafiadas de avances corporales, como tomar las manos o tocar partes del
cuerpo de la confesante, actos insinuantes de una sexualidad fuera de control.
La intencion del confesor era la de dar a conocer su deseo a la confesante y
sondear la voluntad de ella a acceder a sus requiebros y, posiblemente,
arreglar un encuentro en un lugar mas propicio, sorprendentemente, a veces
la propia celda del confesor. Inevitablemente, algunas jovenes fueron conven-
cidas a acceder a una cita furtiva. Estos encuentros podian resultar en
atentados frustrados de relaciones sexuales, en formas seudo-sadicas de
expresion sexual, como azotes a la dama, o atin en violaciones.” No podemos
asumir, sin embargo que todas las mujeres fueran inocentes. Indudablemente
algunas fueron voluntariamente, quizas acicateadas por la curiosidad de saber
como seria un encuentro con un monje. El meticuloso e impersonal proceso
de investigacion de la Inquisicion nos permite separar a las victimas de las
cooperadoras. En 1614 la viuda Juana Ramos, residente en un pequefio pueblo
de la provincia de Michoacan, declard que diez afios atras habia establecido
una relacion voluntaria con el fransciscano Fr. Juan Gutiérrez, antes de que

2 AGN, Inquisicion, 544, exp. 27 (1701) fol. 518-37. En este caso la confesante fue
tocada ad turpia antes de la confesion. Tras la confesion ella declaro haber sido “convencida™
deirconel fraile a sucelda, donde el mismo la beso, pero cuando ella comenz6 a gritar, el fraile
la ech6 de la misma.

294



Los hombres de Dios

su marido muriera. La relacion se volvio “escandalosa’ pues parece que todo
el pueblo estaba enterado. En su viudez, el franciscano la visitaba frecuente-
mente y ella cocinaba para ¢l. Al mismo tiempo, Fr. Juan seguia siendo el
confesor de Juana, a quien regularmente absolvia de su pecado dandole a
ingerir una hostia no consagrada durante la comunion.”

En los pequefios pueblos de provincia las mujeres iban a confesarse
anualmente alrededor de Semana Santa, y ésta era la oportunidad que
aprovechaban los solicitantes para ejercitar sus artes. Las mujeres objeto de
solicitaciones eran generalmente jovenes pero también las viudas y las
mujeres de dudosa virtud entraban en el circulo de las solicitadas. Una revision
de mis casos muestra que en los ultimos afios del siglo X VI las mujeres indias
fueron el centro de la atencion de muchos frailes que administraban pueblos
de indios, mientras que ya entrado el siglo X VII parece haber una reorientacion
hacia las mujeres mestizas o blancas. Quizas este cambio haya sido resultado
de cambios demograficos que dieron a los frailes una seleccion mas variada
de mujeres, especialmente dado los estragos causados por las epidemias entre
lapoblacion indigena. Aunque estas hipotesis requieren mayor fundamentacion,
no cabe duda que las indigenas figuran en mucho menos numero de solicita-
ciones en un muestreo de las secciones centrales de México para los siglos
XVII y XVIII. Este ultimo ha sido estudiado con detenimiento por Jorge
Gonzalez Marmolejo, que confirma la inclinacion hacia no-indias en el siglo
XVIII. Por otra parte, la situacion para Yucatan difiere. Alli, John Chuchiak
ha documentado ampliamente las solicitaciones entre la poblaciéon maya-
yucateca.” La edad de los solicitantes es raramente declarada, pero algunas
de las descripciones que se incluian en los legajos insintan que los solicitantes
eran hombres entre los 30 y 50 afios, algunos de los cuales peinaban canas
cuando incurrieron en la transgresion.?

2 AGN, México, Inquisicion, Vol. 295, (1615) 105-115v. He estudiado 12 casos de este
legajo, muestra de los que se informaron para 1615. En esta etapa preliminar de mi investigacion
he buscado ejemplos significativos de casos entre 1580 y 1800, sin tratar de establecer una
cuantificacion metodica, que sera llevada a cabo en el futuro.

22 John Chuchiak, “The Secrets Behind the Screen. Solicitantes in the Colonial Diocesis
of Yucatan and the Sexual Conqust of the Yucatec Maya, 1570-1700.” De proxima publicacion
en: Susan Schroeder y Stafford Poole, C.M., editores, México’s Transformative Church:
Colonial Piety. Progroms and Politics. Newark, Delaware: Scholarly Resources, 2005.

2 A modo de ejemplos cito algunos de los volumenes de Inquisicion que he consultado,
dejando sentado que mi muestreo es mas amplio. Vol. 748, exp. 2; Vol. 1303, exp 6. Fol 49;
Vol. 244, fol 154-154v; Vol. 244, fol 33-54v 37, Vol 485, exp. 29 fol. 285-86; Vol. 458, Exp.
28, fol. 283-284; Vol. 366 exp. 30, fol. 357-357v; Vol. 767, exp 9, fol 214-35; Vol. 520, exp.
42, fol. 59v-61; Vol 1159, Exp 15, fol. 323-328; Vol. 122, que cubre todos los caos de 1580;
University of Texas, Ms. collection, Nettie Lee Benson Library, G 164. El Sefior Inquisidor
Fiscal del Santo Oficio de México vs. Manuel Martinez religioso del orden de San Francisco
de esta provincia del Santo Evangelio, por solicitante, 1732.

295



ACHSC /31 /Lavrin

Algunos ejemplos de solicitacion sirven para ilustrar la naturaleza del
comportamiento del religioso sexuado. En 1598, Fr. Alonso de Formicedo
comenzo a llorar cuando una indigena que se confesaba con él le conté el acoso
sexual a que habia sido sometida por uno de sus hermanos en religion. Fr.
Alonso le asegurd a la mujer que no todos ellos eran iguales, y segtin su propio
informe al santo Oficio sobre este caso, tomo cartas en ¢l asunto, confrontan-
do al otro fraile y rogandole que reformara su comportamiento por amor a la
orden franciscana. Y, sin embargo, un afilo mas tarde, Formicedo aparece
acusado de solicitacion.* Sospecho que la acusacion fue fabricada por algun
enemigo personal, situacion infrecuente pero posible, y que la Inquisicion tenia
que tener en cuenta. A mediados del siglo XVIII, en la regién minera de
Zacatecas, el dominicano Fr. Francisco de Cuadra solicitd a Javiera Silva
Portillo, mujer blanca y casada. Le ofrecio su amor eterno y pagar el alquiler
de la casa. No sabemos cual fue la respuesta de Javiera, pero Fr. Francisco
Visito su casa un poco mas tarde el mismo dia, y le volvié a recordar su oferta
veinte dias después. Sabemos de Fr. Francisco porque otras mujeres se
resolvieron a testificar sobre su aparente inclinacion a las solicitaciones
multiples. Algunas de ellas entraron en detalles sobre lo que ocurria en el
confesionario, y declararon que Fr. Francisco les hacia preguntas sobre sus
descos sexuales, las formas especificas de como sentian urgencias en la
carne, y aun sobre si tenian curiosidad sobre su cuerpo y tocaban sus partes
con propositos erdticos.” Es obvio que no toda solicitacion perseguia un
objetivo abiertamente sexual, sino una titilante provocacion erética con ribetes
de voyerismo psicologico.

El caso de Fr. Buenaventura Pérez, denunciado en 1758 por un nimero de
novicias conventuales y sus sirvientas, expone como momentos de erotismo
visual parecian satisfacer las urgencias sexuales de los solicitantes. Fr. Buena-
ventura pedia a sus hijas espirituales que le ensefiaran los pechos como un acto
penitencial, cuyo mérito residia en llevarlo a cabo mientras mas le costara sufrir
a la confesante. Alegaba que Cristo habia expuesto su pecho por todos, y ellas
debian devolver el sacrificio ante él. Algunas resistieron, pero otras obedecieron,
alegando que lo que les pidiera su padre espiritual tenia que ser correcto, y no
se preocupaban por sus consecuencias morales, ya que el padre sabia lo que
hacia.” Quizas no es arriesgado especular porqué estas mujeres sucumbicron
a la tentacion espurea de la atencion de un “padre.” Eran jovenes y reclusas en
un mundo donde la atencion de un hombre era en si, una aventura.

2 AGI, Inquisicion, Vol. 244, fol. 254-54v y 33-54v.

3 AGN, Inquisicion, Vol. 759, exp. 5.

2 AGN, Inquisicion, Vol. 1957bis. (1758) fol. 366-84. Era el confesor de varias monjas
y seculares del convento de Santa Clara and San Juan de la Penitencia. Fr. Buenaventura
pertenecia a la orden dieguina de los Franciscanos.

296



Los hombres de Dios

La forma mas transgresora de solicitacion fue aquella dirigida a las monjas,
las esposas de Cristo. Solicitar a una esposa de Cristo era traicionar a Dios
mismo, pero la osadia de tal comportamiento no parece haber impresionado a
quienes lo cometieron, que realmente no son muchos. De ellos solo dos
resultaron en relaciones sexuales. En la ultima década del siglo X VI, una monja
del convento dominicode Santa Catarina de Sena y un fraile agustino entablaron
relaciones sexuales en un caso que al fin se juzgo por la Inquisicion, que estuvo
tan interesada en investigar las posibles ramificaciones de alumbradismo como
en la relacion sexual. El agustino se hizo sospechoso cuando comenzo a hablar
de las cualidades visionarias de su amante, quizas para prolongar la posibilidad
de seguirse encontrando conella. El segundo caso, un siglo después, ocurrié con
una monja en el convento de Jesus Maria, uno de los mas aristocraticos de
México, y otro fraile agustino emparentado con la élite dominante dentro de la
orden. En este caso, las relaciones resultaron en embarazo y una nifia, cuyo
destino se desconoce. En ambos casos las monjas fueron encarceladas de por
vida dentro del convento, y los frailes expulsados de Nueva Espana.”’

Elresultado de estas y otras pesquisas sobre solicitacion nos informan sobre
la actitud ambivalente de la iglesia sobre la transgresion sexual de sus miembros.
Hubo varias opciones de resolucion. Una de ellas fue el abandono de la causa.
La denuncia de un agustino cortejando una mujer de mala reputacion en 1637,
llegd finalmente al registro inquisitorial en 1669.% En otras instancias las
denuncias meticulosamente registradas carecen de documentacion que indiquen
el cursode lainvestigacion. Sin embargo, en aquellos casos que llevan el proceso
a su término, los veredictos contienen las mas acerbas condenaciones, descri-
biendo al culpable como vicioso, escandaloso, lobo engaiador de almas a su
cargo, traidor a su ministerio, su orden y su religion. El solicitante era encerrado
en la carcel inquisitorial durante ¢l periodo de investigacion, pero cuando el
veredicto lo hallaba culpable, ¢l mismo no implico la expulsion de la orden o la
iglesia. Los castigos usuales fueron: 1. La anulacion del permiso de confesar
mujeres 2. Exilio por varios afios del convento en una jurisdiccion alejada 3.
Encierro en el convento por un afio. 4. Privacion de voz y voto en la comunidad
por un afio.” Las ordenes usualmente representaban a sus miembros ante el
Santo Oficio pidiendo remision del castigo o, por lo menos, la oportunidad de

27 AGI, México, 316 (1693), Antonio Rubial Garcia, “Un caso raro. La vida y desgracias
de Sor Antonia de San Joseph, monja profesa en Jestis Maria”. En: Manuel Ramos Medina, coord.
ElMonacato Femenino en el Imperio Espariol: Monasterios, beaterios, recogimientosy colegios.
Meéxico: Condumex, 1995, pp. 351-57; Antonio de Robles, Diario de sucesos notables, 3 Vol.
Meéxico: Editorial Porrtia, 1972, pp. 2-19, 140, AGN, Inquisicion, Vol. 186, passim.

B AGN, Inquisition, Vol. 384 (1637).

¥ Este fue el castigo aplicado al Franciscano Joseph de Oliva, a mediados de la década
de 1690. Ver, AGN, Inquisicion, Vol. 527, fol. 28-67 (1692)

297



ACHSC /31 /Lavrin

hacerse cargo del mismo con el sigilo mas prudente. Si la solicitacioén no era en
el confesionario (la forma mas culpable por romper un sacramento y la tinica
a cargo de la Inquisicion) la causa era enviada a otras autoridades eclesiasticas
para su resolucion. Los frailes se podian proteger los unos a los otros pidiéndole
a la ofendida y sus familiares que cejaran en sus intentos, o simplemente
ocultando la conducta de las “ovejas descarriadas.” La mediacion y la falta de
efectividad en ¢l castigo caracterizan la historia de la solicitacion.

Los inquisidores estuvieron muy conscientes de la tentacion carnal y
estaban preparados a examinar los casos intensamente. El proceso permane-
cia anénimo y secreto, ya que su proposito no era crear un cuerpo de
prescripciones para un desenmascaramiento publico de los culpables. Tam-
poco estaba orientado a hallar modos de controlar el deseo sexual a nivel
personal. El proceso inquisitorial era un ejercicio casuistico orientado a
resolver las circunstancias especificas de cada caso, en cada ocasion, y
separar a los culpables o comprometidos. Pero no podia eliminar la naturaleza
sexuada de sus miembros, aunque se reconocia que el voto de castidad no
garantizaba una conducta ejemplar. Asi el deseo sexual siguio agazapandose
y expresandose en los confesionarios.

El Deseo del Poder

Quizas el deseo de poder es uno de los resortes mas comunes detras de
todos los eventos historicos, y en Nueva Espaiia la lucha por el poder entre los
hombres de Dios fue multifacética y complejisima. Esta lucha envolvid a
ordenes contra 6rdenes, ordenes contra el episcopado y la Corona, y criollos
contra gachupines dentro de cada orden. Dado el amplio espectro de
comportamientos me concretar¢ en ilustrar dos formas de estas apasionadas
luchas por el poder: la de los regulares y la iglesia secular, y mas brevemente,
la de los peninsulares o gachupines y los criollos por el control de las elecciones
dentro de cada claustro.

Cuando las o6rdenes mendicantes llegaron a Nueva Espaia en las décadas
de 1520 y 1530, la tarea evangelizadora les fue asignada por una excepcional
decision papal. En Europa las 6rdenes no estaban a cargo de esta tarea, pero el
nuevo mundo parecia ofrecer una ocasion sui generis para renovar las premisas
de la primitiva cristiandad, cuya memoria era ya bastante remota. Ademas,
parecia que el fin del tiempo y la llegada del reino de Dios estaban quizas mas
cercanos de lo que se esperaba y habia que acelerar la incorporacion de esas
almas antes del juicio final. Aunque esta vision no era la de todos los cristianos,
nitampoco la de aquellos que pasaron al nuevo mundo, el final de la reconquista
de la peninsula de los musulmanes significd para muchos de sus habitantes la

298



Los hombres de Dios

decision de Dios de hablar alahumanidad con la voz del Catolicismo. Un proceso
de conversion obligatoria de los musulmanes que quedaron en la peninsula
estaba ocurriendo dentro de Espafia y la apertura de los nuevos territorios no
podia indicar otra cosa que la voluntad del creador.

Carlos V envi6 un grupo de hombres inspirados por una vision casi utopica
de su destino a cristianizar a los indigenas de Nueva Espaiia, donde se ensayaria
un proceso después repetido en otros lugares del continente. Pero cuando Felipe
IT ascendi6 al trono en 1556 sus objetivos eran los de restablecer el modelo
espaiiol en ¢l cual la Corona y la iglesia episcopal serian los principales entes de
gobierno en el imperio. Nombro obispos y arzobispos con amplias facultades y
Jurisdicciones para que establecieran la supremacia de la iglesia secular sobre
las ordenes. Para 1580, después de 30 afios de monopolio virtual del proceso de
evangelizacion por los regulares, lahegemonia de éstos comenzo6 a desmoronar-
se lentamente. Este proceso no terminaria sino hasta mediados del siglo X VIII
y aun entonces, los regulares siguieron conservando su autoridad en zonas
lejanas y poco pobladas del imperio. La fecha decisiva para la terminacion de
la hegemonia regular fue 1749, afio en que Fernando VI autorizo a los obispos
y arzobispos a tomar posesion de todas las parroquias gobernadas por los
regulares y transferirlas ipso facto al clero secular.

Asi, entre 1580 y 1749, el clero secular y las ordenes mendicantes
mantuvieron una lucha por el poder que implicaba el control de los cuerpos y
las almas de los indigenas. Esta lucha estuvo caracterizada por toda clase de
actividades de dudosa ejemplaridad religiosa en las cuales estos hombres se
enfrentaron unos a otros con una animosidad inusitada, pero que yo caracte-
rizo como una forma de expresar “su masculinidad.” La Corona misma era
partidaria en esta lucha porque también el rey estaba empefiado en rescatar
su propia autoridad y patronato real sobre las actividades de la iglesia,
independiente de que rama de la iglesia se tratara. Sin embargo la Corona no
llegd a expresar este deseo de recobrar su autoridad claramente sino hasta las
ultimas décadas del siglo XVII y aun mas, durante el siglo XVIII.

Uno de los episodios mas prolongados y aun pintorescos de este conflicto
entre la autoridad episcopal y las drdenes fue el creado por el obispo de Puebla,
Juan de Palafox y Mendoza con la Compaiiia de Jesus. Mas por no haber
incluido a los jesuitas dentro de mi estudio, me eximo de analizarla. Pero
Palafox que fue, brevemente, Virrey de Nueva Espafia en 1642 durante su
tenencia obispal también involucro a los franciscanos en su deseo de reducir
la autoridad de los regulares.® En 1640 Palafox saco a los franciscanos de

30 AGI, Audiencia de México, 348, 719,722,815, 1936, 260, 721; Antonio Rubial, “La
mitraylacogulla. La secularizacion palafoxianay su impacto en el siglo X VII”. En: Relaciones.
Estudios de Historiay Sociedad. Zamora: E1 Colegio de Michoacan, Vol. XIX, no. 73, invierno,
1998, pp. 237-272. pp. 239-272

299



ACHSC /31 /Lavrin

34 doctrinas, dejandoles sélo siete que, de acuerdo con las alegaciones de la
orden, estaban en las arecas mas pobres del obispado. Los agustinos y
dominicos también perdieron doctrinas, pero en menor nimero. El objetivo
palafoxiano fue el de reducir el poder de los franciscanos, que habian ocupado
el area de Puebla desde 1603.*' En 1641 la orden franciscana comenzo6 una
litigacion juridica contra el obispo, contando con el apoyo de la Audiencia. Se
trataba de una lucha entre hombres que tomé rivetes muy personales. Una vez
que fueron expulsados de sus doctrinas, los franciscanos enviaron sus
representantes a la corte con lo que la iglesia episcopal dio en llamar cuentos
“siniestros y fingidas dudas™* El sucesor de Palafox, el obispo Diego Osorio
y Escobar, se empefi6 en demostrar la pobre administracion de almas y fondos
de la orden, y envio visitadores para comprobar irrefutablemente ambos
cargos y ladecadencia moral de la orden. El abuso de los tributos que imponian
a los indigenas por ofrecer sus servicios espirituales fue un punto algido en la
investigacion. También acusé a los regulares de no hablar las lenguas
regionales y, por ende, no poder evangelizar adecuadamente. Este asunto de
las lenguas indigenas fue uno de los argumentos que las iglesias metropolitanas
continuaron usando en su lucha contra los regulares hasta el final de la
contienda secularizante, ya que la comprension de los sacramentos era
esencial para la salvacion de sus almas.

En 1659 la Corona ordeno al obispo de Puebla que visitara a los
franciscanos y los examinara en lenguas. Como todos los franciscanos,
excepto uno, se resistieron a obedecer la orden real, el obispo procedié a
expulsarlos de sus parroquias y reemplazarlos con clérigos seculares. El
obispo también colect6 una serie de testimonios en las doctrinas de indios, en
las cuales tanto indigenas como espaifioles testificaban sobre la “rapacidad”
de los franciscanos en extorsionar servicios y tributos de sus doctrinas. Los
franciscanos fueron acusados de mantener obrajes en sus conventos, todos a
cargo de mano de obra indigena. Los frailes ni siquicra usaban sus habitos:
usaban ropa secular, se desplazaban a caballo y algunos mantenian relaciones
con mujeres publicamente. Sabiendo lo que sabemos sobre frailes y sus
fragilidades el obispo no puede haber sido sorprendido por esta informacion.
En su informe al rey, el obispo también envid noticias sobre las transgresiones
morales de dominicos y agustinos, Entre estos ultimos se destaca la historia de
uno que habia encerrado a una joven india en su casa, de la cual ella se escapo

31 Genaro Garcia, Don Juan de Palafox y Mendoza. México: Vda. De C. Bouret, 1906;
Christiana de la Cruz Arteaga, El obispo Palafox y Mendoza. Madrid: Ateneo, 1960.

32 Biblioteca Nacional de Madrid, Sala Cervantes, Manuscritos. Ms 3048 Memoriales
del estado eclesiastico del obispado de la Puebla de los Angeles sobre diferencias ocurridas con
los Franciscanos doctrineros, fol. 231-34. Sin fecha. Toda la informacion sobre este caso
procede de esta fuente.

300



Los hombres de Dios

por una ventana. Enfurecido, el fraile llamo6 a la madre a la iglesia, donde le
propind una paliza. Las dos mujeres se fugaron del pueblo.* No hay que fiarse
de que todos los cargos fueran ciertos, pues en estas contiendas se buscaban
testigos favorables, y es precisamente este proceso el que vicia la presuncion
de vidas perfectas de los hombres de Dios.

Lalargalistade cargos y contra-cargos y las declaraciones de los testigos
nos hablan de una complejisima historia de rivalidades entre seculares y
regulares que se puede ampliar ad infinitum si incluyéramos otras provincias
eclesiasticas. El concepto que formo la base de este enfrentamiento entre
obispos y regulares fue el de “desacato” a la autoridad episcopal, base de la
lucha por el poder bajo la pretension del orden social y beneficencia para los
indios. El obispo Osorio argiiia que los franciscanos estaban en desacato de
la autoridad real, del Concilio de Trento, de su propia orden y de su autoridad.
Estaletania de jerarquias legitimaba su postura. Entre estos hombres de Dios,
era esencial que cada quien y cada grupo comprendiera cuales eran las
fuentes de su poder y delante de quién debian inclinar la cerviz. El manteni-
miento de la jerarquia era la forma mas eficaz y directa de establecer su propia
identidad contra otras fuentes rivales de autoridad. Esta argumentacion los
consumia en una busqueda de los medios de como establecer y asegurar su
sentido del honor personal y corporativo, y los disponia a luchar para restafiar
las heridas en sus propios “egos” y crear otras en los de sus “enemigos.”

El guante lanzado por el obispo de Puebla necesitaba una respuesta. En
1666 el Comisario General de la orden franciscana, Fray Hernando de 1a Rua,
llego6 a la Nueva Espafia, poseido de una rigida actitud peninsular de que la
situacion de su orden necesitaba ser corregida. Estaba dispuesto a entablar
una lucha contra el obispo Osorio. Reabri6 ¢l caso reclamando las doctrinas
confiscadas y siguiendo la iniciativa de su cabeza, los franciscanos se
reapropiaron de un coro de indigenas usando el muy masculino proceder de
una batalla a pufietazos en la villa de Topoyanco. Este tipo de incidentes —el
uso de la fuerza de manos- fue bastante comun en la resolucion de problemas
dentro de los conventos de frailes, incidentes que no podemos pormenorizar
aqui, pero que fueron parte de la cultura de resolucion de conflictos, parte, a
su vez, de la expresion de masculinidad en esos tiempos.> La confrontacion

33 E1 obispo anotaba que la orden Franciscana habia renunciado a sus doctrinas en el
Consejo General de Toledo en 1654. En ese afio, la orden habia declarado que el gobierno de
esas parroquias era perjudicial para la disciplina interior y el deseable estado de pureza del
estado religioso.

3 Antonio Rubial, “Votos pactados. Las practicas politicas entre los mendicantes
novohispanos”. En: Estudios de Historia Novohispana, Vol. 26, enero-junio de 2002, pp. 51-
83. Los ataques fisicos personales fueron bastante comunes. Palos, pufios, y armas blancas
no fueron ajenas a la dirimicion de elecciones en todas las 6rdenes mendicantes.

301



ACHSC /31 /Lavrin

de La Ruia con el obispo de Puebla se extendio al arzobispo de México y el
obispo de Nueva Vizcaya, en todos los casos instigando a los franciscanos a
desobedecer cualquier orden episcopal que los desposeyera de sus doctrinas,
y apoyando a los dominicos y agustinos en causas similares.*

En estos conflictos la Corona favorecia al arzobispo y las autoridades
seculares tratando de fortalecer sus derechos de patronazgo, mientras que el
Virrey y las autoridades locales debilitaban la politica real favoreciendo a las
ordenes. Por ejemplo, despucs de la orden de expulsion de los franciscanos
dada por Palafox, los mismos retuvieron muchos de sus edificios por ¢l apoyo
ofrecido por los virreyes Duque de Escalona y Conde de Salvatierra. Y asi la
historia se alargd por décadas. Hubo intermedios de mutuo entendimiento y
cooperacion, como la cesion voluntaria de las doctrinas dominicas en el istmo
de Tchuantepec en 1712.3° Otras veces la autoridad episcopal evadio
fricciones, como cuando el arzobispo Jos¢ Lanciego y Eguilaz (1717-1728)
decidio que los frailes podrian permaneces en sus doctrinas en el arzobispado
porque los clérigos seculares no llenaban sus requerimientos en cuanto a
eficiencia en la administracion de las parroquias indias. Notd que aunque los
indios podian hablar el castellano, preferian confesarse y hablar a “sus
superiores” en su propia lengua, y que los frailes manejaban las lenguas mejor
que los seculares.”

Asi, la transferencia final fue demorada hasta mediados del siglo X VIII,
cuando lamonarquia borbonica, alentada por sus ministros, decidi6 reiniciar el
proceso de crear una iglesia aliada y al servicio de sus intereses, respetando
la independencia de la autoridad espiritual de los ministros de Dios. La
confrontacion que comenzd en el siglo XVI termind oficialmente con la
aprobacién de las cédulas de 1749 y 1753, que establecian que todas las
parroquias a cargo de los regulares pasaran a manos de clérigos seculares.
Esta orden fue llevada a cabo vigorosamente, con una pujanza atlética y viril
por parte de las autoridades seculares y con la colaboracion entusiasta de
obispos y arzobispos. Esta orden fue el ensayo de otro acto de asercion de
autoridad y poder: la expulsién de los jesuitas en 1767. El arzobispo de México
en 1749, Manuel Rubio y Salinas, no se tomo el trabajo de notificar con
anticipacion a los mendicantes aun en posesion de sus doctrinas. Simplemente

35 Manifiesto a la Reyna Sefiora en su Real Consejo de las Indias (... ) en que se hace notorio
el continuoy estraiio movimiento que ha padecido y padece el Nuevo Mundo, y Provincias de
la Nueva Espaiia el dia que tomo posesion de el Oficio de comisario General de la Seraphica
Familia de estos Reynos Fr.ay Hernandode la Rua (México 1671). Impreso sin paginacion o
imprenta: AGIL, Audiencia de México, Leg. 348.

3¢ AGIMéxico, 1712. Testimonio del compromiso y convenio hecho entre los religiosos
de la Provincia de San Hipolito del Valle de Oaxaca del Orden de predicadores en la
administracion de sus curatos, 1752. Esto reafirmaba el acuerdo de 1712.

37 AGI México, 2712 Cartas sobre secularizacion de doctrinas de los afios de 1750.

302



Los hombres de Dios

envid pelotones de soldados para tomar iglesias y conventos bajo ordenes
estrictas de que los frailes abandonaran los edificios en 24 horas, llevando
consigo solo sus posesiones personales, y dejando intactos todo ¢l menaje de
las iglesias y claustros, que servirian, de entonces en adelante, a sus futuros
ocupantes: el clero secular.

Las ordenes elevaron voces angustiadas, pero, dado el caracter termi-
nante de la orden real, la resistencia fue minima. Apelaron al virrey Guemez
de Orcasitas, Conde de Revillagigedo, un hombre poco amistoso y convencido
de la equidad de la corona. También enviaron cartas al Consejo de Indias y a
Fernando VI, urgiéndolos a comprender la magnitud del desastre que podia
implicar una secularizacion tan rapida. Faltarian las confesiones para los indios
por la ineptitud lingiiistica de los nuevos pastores. Ademas, la calamidad seria
personal. ;A donde irian los frailes expulsados de sus doctrinas? ;Con que se
mantendrian?® Los franciscanos de Michoacan invocaron la sangre que sus
martires habian perdido por la causa de Cristo y ¢l rey. Aquellos hombres
santos y perfectos del pasado fueron resucitados para defender a sus
hermanos de religion, que sufrian una situacion completamente inimaginable
doscientos afios atras. Pero ningun argumento logro su objetivo. La orden real
prevalecio.®

La secularizacion fue testigo de algunas demostraciones de protesta
contra los soldados a cargo de ¢jecutarla. En Cupulac, una doctrina agustina,
el capitan a cargo de su ejecucion tuvo que sacar a relucir sus armas de fuego.
Esta fue una de las pocas doctrinas en las cuales un fraile tuvo la iniciativa de
organizar un protesta entre los indios del lugar, o, como fue descrito en un
informe, atentd “la seduccion™ de los mismos, metafora de caracter sexual
muy apropiada para describir a un elemento feminizado, el indigena, disputado
por dos facciones de hombres contendiendo por su posesion. En pago de su
incitacion, el fraile fue enviado prisionero a Veracruz con ordenes de ser
deportado a Espaiia.

El virrey Revillagigedo no solo presto oidos sordos a las stplicas de los
regulares, sino que escribio largos y detallados informes a la corona en apoyo
dela secularizacion, en los cuales invitaba a los frailes a retornar ““a la santidad
de su destino,” una frase que parecia haber sido prestada de alguna “vida
ejemplar” del siglo XVII. En su proceder demostro total falta de interés por
la suerte de los regulares, pero una obvia complacencia en el ejercicio de su
autoridad sobre el destino de los regulares. Asi, bajo el manto de la disciplina,
el orden, la obediencia y el respeto, los obispos y arzobispos, con la ayuda del

3% AGI, México, 2712. Cartas.
3 AGI, México 2712, El Procurador de la Provincia de Michoacan, de la Orden de San
Francisco. Firmado al margen por Fr. Diego Ortiz de Osada, Enero 31, 1753.

303



ACHSC /31 /Lavrin

virrey, procedieron a poner las cédulas en efecto, usando el codigo de honor
personal y espiritualidad de las ordenes. Y para remachar la situacion, el rey
prohibid cualquier demanda ante las autoridades seculares que se opusiera a
la orden de secularizacion. El absolutismo real del siglo X VIII puso punto final
a este proceso con una elocuente expresion de dominio masculino sobre sus
contrincantes. En el mismo, la comunidad indigena, “el cuerpo” disputado por
las facciones, gand una relevancia que parecia haber sido olvidada por mucho
tiempo. Los edictos reales reconocian los esfuerzos y el trabajo que los indios
habian puesto en la construccion de enormes y extravagantes templos en el
pasado y decidia que no se les podia seguir pidiendo mas. De entonces en
adelante, dijo el rey, esos edificios serian “suyos” —de los indigenas— para
disfrutarlos bajo la guia de “sus verdaderos pastores.” El golpe a las 6rdenes
no podia haber sido mas duro, porque envolvia acusaciones de falta de respeto
asus propias Reglas y la explotacion de la mano de obra indigena. En una carta
al rey, el virrey llamé a los frailes “los piojos de los pobres indios.” Esta
manipulacion de los sujetos indigenas por las ordenes, la iglesia, el virrey y atin
la corona misma, debe estudiarse mas profundamente como expresion de un
Juego de poder entre hombres en el cual se le pretendia dar un boleto de
entrada a un nuevo elemento étnico.

Muy brevemente insinuaré el otro topico que se presta a la indagacion de
como se jugaban los roles masculinos dentro de las 6rdenes mendicantes. Si
retornamos a la bien conocida practica de la alternativa creo encontraremos
una rica veta de posibilidades. El plan para elegir priores y consejeros entre
gachupines y criollos traté de contener un creciente sentimiento de alteridad
entre los criollos y de defensa de “su” identidad entre los peninsulares. Pero,
en el fondo, fue también otra manifestacion de una lucha por el poder. Estaban
en juego no solo el gobierno de cada comunidad sino ¢l de la provincia de la
orden religiosa. Con un nimero de conventos dentro de cada provincia, cada
provincia se atenia a un Prior y su Consejo de cuatro religiosos elegidos en
capitulos trienales. Estos puestos estuvieron en manos de peninsulares hasta
comienzos del siglo diecisiete, cuando la configuracion demografica de casi
todas las érdenes comenzo a cambiar. Un numero creciente de criollos ingreso
a las ordenes religiosas, mientras que muchos peninsulares pasaban a las
Filipinas. Algunas 6rdenes como la Carmelita trataron de mantener la primacia
de los gachupines restringiendo el nimero de admisiones criollas. Otras, como
la Agustina, pronto se vio colmada de criollos.

En la orden Agustina, que tomo como ejemplo, para 1627 el numero de
criollos, 402, contrastaba con los 43 peninsulares que se localizaron en la
provincia de México. La inevitable guerra entre ambas facciones se puso en
evidencia con formas de violencia personal y “orgullo étnico,” que no se

304



Los hombres de Dios

circunscribia a esa provincia, ni a esa orden. Tomemos las palabras de un
dominico de la provincia de Chiapas de Guatemala, en carta dirigida al rey.
Alrededor de 1646, Fray Raimundo de Peramato, esgrime la pluma en acida
diatriba contra los criollos.® Furioso contra ¢l Rey y el Vaticano por haber
aceptado la alternativa, expresa que el buen gobierno de la Provincia
dominicana so6lo puede alcanzarse bajo el mando de los peninsulares. El oficio
de Provincial, en cuyo buen gobierno y religioso celo consistia la conservacion
de virtud y buen ejemplo, debia caer en sujetos de prendas y méritos de religion
y prudencia. En esto se excedian “los religiosos que han pasado de Espafia,
como personas que se crian en mayor obediencia, en mas rigor, estudios, y que
pasaron con tanto celo a mejorarlos en tan loable empleo, como es la
administracion de las almas de tantos Indios reducidos a nuestra Santa Fe, y
reducir otros muchos, que aun no lo estan, como consta de informacion
auténtica.” Dadas las circunstancias, hasta entonces no habian habido
religiosos criollos en el dicho oficio, “porque aunque sea tolerable haya algunos
priores criollos, como los hay, no lo sera, sean Provinciales, habiéndose de
conservar la dicha provincia en la religion y observancia que hoy tiene.” En
su opiniodn los factores que conspiraban contra los criollos eran de caracter y
crianza.

“Los criollos nacidos en ¢llas, es gente sumamente flaca, de poco vigor para
la virtud, y rigor que profesa el estado religioso, de menos fondo y gravedad,
dados mucho al ocio. Y muy inclinados a tener regalo y comodidades tempo-
rales, sin que les cueste trabajo, ni diligencia mucha; y porque esto, a quienes
no tienen muy preferentes las obligaciones de su instituto, les es facil en las
religiones que tienen a su cargo doctrinas de Indios. Nada desean mas los
deudosy padres que ver sus hijos en dichas religiones, y segun se experimenta,
no parece ser otro el motivo con que los mas toman el habito en ellas.”

(Como podia confiarse en gentes con esas cualidades y que profesaban
sin conviccion?

40 Biblioteca Nacional de Madrid, Sala Cervantes de Manuscritos. Ms 3048, Papeles
Varios, 218v-221 “Contra criollos.” Antonio Rubial estima que las pugnas causadas por la
alternativa eran mas por el poder que por defender la base étnica, pues habian criollos que se
aliaban a los peninsulares y viceversa. Ver, Antonio Rubial, “Votos pactados. Las practicas
politicas entre los mendicantes novohispanos.” Aunque estoy de acuerdo con la premisa de
que el deseo de poder era la clave de las “practicas politicas™ de los mendicantes, soy de opinion
que laidentidad peninsular yla criolla estaban muy intimamente ligada ala alternativa, a pesar
de que algunos se pasaran a las filas de los otros por conveniencia. Cuando le parecio oportuno,
la Corona sigui6 enviando peninsulares aun en el siglo X VIII para mantener una linea de
representacion puramente hispana, lo que indica, a mi juicio, que ser peninsular contaba para
algo en este controvertido proceso.

305



ACHSC /31 /Lavrin

La riqueza y utilidad de las Indias consistia en que continuamente
pasaran de Espafia personas que descubran y beneficien minas, asistan a las
granjerias de ganado, comercio, tratos y contratos, etc “por ser rarisimo el
criollo que asiste a nada de esto, ni sea para ello...” Si les faltase el pasar
espafioles, la Indias serian la mas desventurada y pobre tierra del mundo.” Esa
auto-percepcion de superioridad mantuvo a los gachupines en actitud de
constante defensiva dentro de las 6rdenes, atizando las mas increibles luchas
por el poder dentro de las mismas.

Dentro de la orden Agustina aparecio un poderoso grupo de criollos hacia
1630 que crearon un sistema de dominacion bajo la direccion de un llamado
“monarca.” Esta fue la respuesta de los criollos cuando tuvieron la oportu-
nidad de capturar el poder, aunque hubo “monarcas” peninsulares. En
cualquier caso, el trasfondo fue el deseo de poder. El “monarca” usualmente
provenia de una familia criolla de distincion, se reclegia frecuentemente y
jugaba el papel de patrén distribuyendo regalos y prebendas, no sélo entre
miembros de su orden sino entre las autoridades reales. La actuacion del
“monarca’ no tuvo nada de ejemplar; usualmente era la antitesis del modelo
de perfeccion religiosa pintado en las cronicas y sermones funebres. El
monarca silenciaba a sus enemigos enviandolos a localidades remotas, y
distribuia oficios en subastas abiertas entre sus colaboradores durante las
elecciones trienales. El ascetismo, la oracion, la renuncia de los placeres del
mundo, no eran tdpicos de ninguna vigencia en este mercado de poder
personal, uno de cuyos objetivos era la eliminacion total de los gachupines en
los asuntos de la orden.

En el tercer cuarto del siglo XVII llego a la Nueva Espafia un pequefio
grupo de agustinos peninsulares (con algunos canarios) que reforzaron la
pequena cuadrilla residente en la capital. Entre sus propositos estaban los de
restaurar la alternativa y hacer obedecer las ordenes reales en cuanto a la
misma. La petulancia de la faccion criolla eratal que en 1666 el provincial Fray
Hernando de Sosa, criollo y monarca de turno, decidio ignorar la real orden de
restaurar la alternativa. En esta decision contaba con el apoyo del virrey la
Audiencia, que a posteriori, decidio que desde 1660 la alternativa se habia
legitimamente suspendido por falta de peninsulares.” Con mucho esfuerzo de
parte de los peninsulares y apoyo real y del Vaticano, la alternativa fue
restaurada en 1670 con so6lo once peninsulares en disposicion de acceder a
puestos de gobierno, contra los 90 criollos con ese derecho. Contando con el

41 Biblioteca Nacional de Madrid, Sala Cervantes de Manuscritos, Ibid.

42 Antonio Rubial, Una monarquia criolla. La Provincia agustina en el siglo XVII.
México: CONACULTA, 1990.

 AGI, Audiencia de México, Leg. 348, 706.

306



Los hombres de Dios

apoyo de un visitador real, el sistema funcion6 por once afios mas, pero entre
1681 y 1705, el poderoso, Diego Velazquez de la Cadena, miembro de una
familia con titulos de nobleza, restauro el poder del monarca en su persona.
Paralaeleccionde 1684, compro 92 de 101 votos, yen 1687 “vendid” el puesto
de provincial por 10,000 pesos a un individuo cuyas manipulaciones entre los
agustinos eran bien conocidas en la ciudad. La tnica oposicion a estos
hombres la encarnd un gachupin reformista, Fray Jos¢ Sicardo, que defendio
su causa con una pasion obsesionada. Ironicamente, fue uno de los mas
ardientes defensores de la beatificacion de un agustino criollo y martir del
Japon, Fray Bartolomé Guticrrez, de quien escribié una biografia. Se podia
escribir hagiografia en medio de luchas que hablaban mas de pasiones
humanas que angélicas.* Sicardo fue descrito como un hombre de “disposi-
cion ardiente’ y tuvo que dejar la provincia en 1684 bajo acusaciones de
apostasia y excomunion fabricadas por sus hermanos en religion. Aunque se
lograron algunas leves mejoras en este sistema bajo el patronato del estricto
arzobispo Francisco Aguiar y Seijas, que permitié que 45 peninsulares
estuvieran ya en México para 1700, el sistema de monarquia continu6 en el
siglo XVIII. Y estano fue su inica macula. A la corrupcion politica se afiadian
representaciones teatrales dentro de los conventos y fiestas de cumpleafios
para los monarcas, en las cuales se presentaban los bastardos de algunos
frailes sin empacho alguno. La provincia agustina de Michoacan también
estuvo profundamente afectada por desordenes similares, y a principios del
siglo XVII, entre los dominicos de Puebla, las elecciones habian degenerado
en luchas abiertas en las que algunos padres pedian votos para sus facciones,
como declard un testigo: “Que le consta de cierta ciencia que Juan de Gorozpe
habia pedido votos y pretendido captarlos con agasajos y amenazas y que sabe
haber ofrecido a cierto religioso cuyo nombre esta pronto a decir quinientos
pesos por votarle a su favor en una eleccion ...”* Una de las razones de
acciones descritas como “sediciosas’, era el deseo de uno de los cabecillas de
que seles diera Vicario de “lanacion espafiola.” En los disturbios que siguieron
durante la primera década del siglo XVIII, padres ‘arrebatados y calientes™
se trasladaron a México para argiiir contra las elecciones y los electos para
el convento de Puebla. Quienes trataban de poner algiin orden y paz en la
provincia recurrian a metaforas en la cuales la orden era representada como
femenina madre sufriente que, sin embargo recibiria amorosa a los facciosos,
mientras que los frailes locales eran aquellos prohijados en el vientre de la

4 Antonio Rubial, La santidad controvertida, pp. 147-152. AGI, Audiencia de México,
Leg. 708.

4 AGIL Audiencia de Mexico, Leg. 1033; Henry A. Monday Collection, Library of
Congress. En la coleccion de microfilm de la Universidad Estatal de Arizona, Pelicula 9366,
Rollo 14, Provincia Dominicana de San Miguel y los Santos Angeles.

307



ACHSC /31 /Lavrin

provincia. Moldes de masculinidad y feminidad eran alternados en esta
representacion de la lucha por el poder en la cual la provincia era siempre la
madre que todos respetaban en teoria, y que como la virgen Maria extendia
su amor a los hijos que no hacian otra cosa que comportarse como retofios
dificiles de sufrir, a despecho de sus sotanas.

Y aqui pongo punto no final, sino suspensivo a esta aproximacion al tema.
Hasta ahora se va percibiendo un mundo muy complejo en el cual alternan
representaciones de masculinidad con realidades que nada tenian que ver con
€sos arquetipos que servia de inspiracion para mantener una fe intelectual en
la supervivencia de un modo de vida —la religion— que era una de las pocas
opciones que tenian los hombres de entonces. Los frailes no podian escapar
de su configuracion biologica., como tampoco de los elementos culturales que
los inclinaban a adoptar ciertos valores como ¢l honor en la jerarquia y
nacimiento. Examinando ¢l lenguaje de las numerosas apelaciones y contra—
apelaciones, se detectan valores escondidos en el mismo que son nuestra clave
para ir deshaciendo la madeja de este imaginario masculino. Por ejemplo, no
se puede “injuriar” la alternativa, porque era una practica aprobada por el
Papa y a la que los frailes que se creian sus defensores le concedian una
naturaleza honrosa, porque solo la honra se podia injuriar. El concepto de que
existe una honra religiosa, univoca ¢ irrevocable que se expresa en la
conducta, ya estaba vigente en los primeros historiadores y tefiia la enuncia-
cion de argumentos en todos los documentos oficiales.” En Puebla, los
dominicos “discolos”, en rebeldia contra sus superiores, “han quebrantado
todos los reparos de la modestia y han sacudido el yugo de la obediencia; han
faltado a todas las leyes de la observancia...” y al descargar sus acusaciones
contra su superior “‘se ceban en su honra y denigran su buena fama hasta llegar
aimputarle falsamente del torpisimo vicio de ebrio.” Existe el desacato a los
preceptos morales de la religion y a los de la observancia conventual, pero los
conceptos culturales que conformaban el juicio sobre la conducta personal
permanecian para definir lo que era justo o recto. ;,Qué era lo que definia la
esencia o esencias de la masculinidad entre los regulares? Por el momento hay
que reconocer que existian ciertas formas de crear vinculos entre los
miembros de esas comunidades que reforzaban su hombria en comun, que los
definian como “hermanos” dentro de una familia virtual, la Orden. Hasta el
tercer cuarto del siglo X VI, el numero de frailes era relativamente pequefio,
y ladispersion de los mismos en conventos que seguian multiplicandose en una

16 Asi lo sugiere Francisco Solano sobre Jeronimo de Mendieta. Ver Fr. Jeronimo de
Mendieta, Historia Eclesidstica Indiana, 2 Vols. Biblioteca de Autores Espafioles. Madrid:
Atlas, 1973, p. xxv.

471bid., ante.

308



Los hombres de Dios

vasta region, los obligaba a mantener una estrecha vinculacion entre ellos.
Pero con lallegada del siglo X VII comenz6 una superabundancia de religiosos
que fue minando el espiritu de orgullo en su comunidad que definitivamente
tuvieron los fundadores, y fue introduciendo toda clase de corruptelas, en
especial las sexuales y las de deseo de poder y dominacion entre si, sin
mencionar el afan de riquezas y comodidad que comenzo a atizar la rivalidad
entre las ordenes. Anadase la politica real que introdujo la rivalidad con los
seculares y que fue aumentando los factores que sacarian a relucir conductas
eminentemente seculares y masculinas. En la escritura de las historias de las
ordenes y la creacion de arquetipos de hombria santa, habia posiblemente, un
deseo de reafirmacion de comportamientos ¢ ideales que se hacian mas
dificiles a diario, pero que servian para afianzar el vinculo espiritual que era
necesario para la perpetuacion de las 6rdenes y sus servicios dentro del cuerpo
de la iglesia.®

Los elementos que cimentaron una cultura masculina dentro de las
ordenes son complejos, pero podemos iniciar su recuento con la asunciéon de
misoginismo implicita en el celibato pero idealizada en metaforas femeninas
como la madre iglesia y el culto espiritual de la Virgen Maria. A pesar de
repetidas caidas, la reafirmacion de la virginidad masculina es una reafirmacion
de la capacidad de los hombres de Dios de controlar su propia identidad
biologica, esfuerzo esencialmente viril en ese contradictorio concepto. Tam-
bién se puede ver un cultivo de la hombria en el deseo de martirio o sacrifico
personal exaltado en las biografias de los fundadores, quienes en la sumision
a los deberes de la Regla prueban como para ser varéon en religion, era
necesario predicar continuamente, caminar sin cansancio, vivir con lo minimo
y suftir lo maximo. Aun a finales del siglo X VII, la hagiografia refuerza ese
modelo. La biografia de Fr. Antonio Margil de Jests, predicador franciscano
en olor de santidad, elogia en su vida ver renovadas “las huellas de los
primitivos varones apostolicos, que con desnuda planta transitaron los asperos
caminos de estos vastisimos reynos.” Seguir en la busqueda de esas
complicadas huellas culturales es nuestra tarea para el futuro.

4 Francisco Solano apunta como en sus Ultimos afios, Mendieta posiblemente
proyecté su inconformidad con el tono politico de su provincia Franciscana y su deseo de
volver a una vida mas observante, propiciada por su alumno Fray Juan Bautista Viseo,
proyecto que lo inclina a una vida eremitica y la creacion de la memoria ideal del religioso
misionero de sus inicios. Ver, comentarios introductores de Francisco Solano, en Fr.
Jeronimo de Mendieta, Historia Eclesiastica Indiana, p. XXXVil.

4 Isidro Felix de Espinosa, El Peregrino Septentrional, Atlante delineado de la
ejemplarisimavida delvenerable Padre Antonio Margil de Jesiis. México: Jospeh Bernardo
de Hogal, 1737, p. 117.

309






