
396 ANALES DE LA UNIVERSIDAD.

razones, un acto del Congreso no expedido en forma legal ni mucho ménos
sancionado. Decídalo la prudencia del Consejo. Mi ambicion quedará
satisfecha i premiado mi trabajo, si he conseguido demostrar que no infun-
dadamente rechazan las jentes sensatas la filosofía de Traey, sino en fuerza
de racional convencimiento i de sana intencion.

Bogotá, a 30 de setiembre de 1870.
MIGUEL ANTONIO CARO.

INFOHME DEL SEÑOR ALVAREZ.

SEÑORES DEL CONSEJO. 1.

El señor Rector de la Universidad ha dispuestó se me pida un infor-
me acerca de los fundamentos que he tenido para adoptar el tes-to de Des-
tutt de Tracy, de preferencia al programa escojido por el señor doctor
Ancízar, en sus lecciones del presente año i en las del año de 1869. Tal vez
quienes mejor pod.rian satisfacer a esta exijencia serian d mismo señor Rec-
tor, los miembros del Consejo, para quienes se me pide el informe, i el Po-
der Ejecutivo de la Nacion. La razon es mui sencilla: ellos fueron los que
me llamaron a la cátedra de filosofía: para todos eran conocidas mis
ideas i el puesto que a la sazon ocupaba yo en la controversia que hoi ajita
las intelijencias en la República sobre las cuestiones fundamentales de la
enseñanza; todos sabian que he sido yo quien en la última época ha
emprendido el trabajo de restablecer el estudio de la filosofía i de las
ciencias morales i políticas al camino por donde marchaban cnando una
teaccion contra las ideas de los fundadores de la República, proscribió la
enseñanza libre para poner en su lugar la escuela de la autoridad.

Temeraria ha parecido a muchos mi empresa, pues nada ménos que
temeridad parece que se necesita aquí para luchar contra los intereses de
los que se han adueñado de los entendimientos en este pueblo que se cree
libre; i sobretodo, para luchar con el desconcierto en que usando de toda
clase de poder, se ha logrado en treinta años colocar las ititelljencias sobre
las cuestiones fundamentales de lá filosofía, de la moral i de la política.

Al ser llamado yo a enseñar la filosofía elemental en la Univer-
siiIad,i en los momentos en que la controversia llegaba a proporciones
jamas conocidas entre Ílosottos, entendí idebí entender sé queria que mis
ideas fuesen enseñadas; pues mal podia imajinar que en los que me Ilama-
1{anexistiese el pensamiento de que yo viniera a plegarme a ideas que,
aunque respetables por las personas que las profesan, sOÍl las que vengo
combatiendo.

Pára atender a la exijencia que seÍlie hace; v(}la exponer los funda-
mentos de mi procedimiento, dando tlln solo razones jénerales, pues uÍl



ANALES DE LA UNIVERSIDAD. 397
análisis del libro que he adoptado como texto, i del programa del señor
doctor Ancízar, seria una obra tan larga que para ser completa exijiria
escribir otro libro. Pero ántes de entrar en materia, permitidme una fran-
ca declaracion.

II.
Yo no presumo de sabio: i esto me pone en el deber de deciros porqué,

he tenido resolucion para venir aquí, a ocupar ltn lugar que otras personas
podrian disputarme con mejores títulos.

Jeneralmente he visto adoptado como método de enseñanza en las
ciencias, el de dar a la juventud un sistema de proposiciones a las cuales
se llama principios, cuyo fundamento es una aseveracion inintelijible; o
mas bien, el de enseñar que sobre principios no debe disputarse, de manera
que no hai para qué averiguar la raZOnde lo que se enseña. Este dogma-
tismo rejia en la Universidad cuando yo concurrí a sus clases de filosofía.
En uno de los programas de la materia, correspondiente a aquella épo~a,
se encuentra terminantemente consignada la proposicion que sirve de base,
esto es: que no se debe entrar en cuestiones de principios; de manera que
a toda proposicion que se llame así se le debe dar ltn ciego asentimiento,
sobre la fe del que enseña.

Este modo de enseñar no necesita de ninguna filosofía, pues se reduce
en sustancia a proceder con los jóvenes de la Universidad como con 16s in-
dios de doctrina: tio tienen para qué preguntar la razon de lo que se les
enseña; aquella razon que produzca una verdadera certidumbre, para que
no veamos a los hombres que aquí se formen cambiando de ideas como de
vestido.

Si en la Universidad hubiera de adoptarse semejante procedimiento
dogmático, deberia>empezarse por proscribir el estudio de la filosoffl:t:nada
hai mas contrario al dogmatismo que los estudios filosóficos, sobre todo
cuando se lidia con una juventud a la cual no pueden cerrarse los caminos
por donde no se quiera que vaya. En cuanto a mí, os declaro que desde el
colejio estoi en abierta immrreccion contra semejante modo de proced~r;
cada dia mi persuasion es mayor respecto de su mal oríjen i de sus malas
consecuencias para la sociedad, aunque sea muí provechoso para algunoS':
luchar contra él con tenacidad i con mis medios intelectuales, sean los que
fueren, tal es mi pensamiento; ahí teneis la razon por la cud me résolvi a
ocupar el {mesto a que fui llamado.

III.

Colocado. en el caso de enseñar la filosofia elemental, una cuestion
primera debia présentárseme i de la cual os dOl cuenta para haceros cono-



398 ANALES DE LA U~IVERSIDAD.

cer la razon de mis procedimientos. La juventud que viene a la Univer-
sidad se propone adquirir conocimientos verdaderos, es decir, aprender las
ciencias i las artes que de ellas emanan; de aquí el que tengamos que pen-
sar en esto:

¿POR DÓNDE DEBE EMPEZARSE EL ESTUDIO DE LAS CIENCIAS?

La importancia de esta cuestion no puede ocultarse a vosotros. No es
indiferente para obtener un resultado el modo como procedamos: al con-
trario, el procedimiento decide de la consecucion del fin que deseamos
alcanzar.

Si un hombre tiene un campo al cual quiere hacer producir, lo pri-
mero que necesita es tener instrumentos i saber el uso que de ellos deba
hacer. Así, el que quiere adquirir conocimientos, lo primero que necesita
es saber cuáles son los medios de que dispone para adquirir esos conoci-
mientos, i de qué manera debe hacer uso de ellos. El estudio de nuestros
medios de conocer es, pues, el principio necesario de todo estudio: él per-
tenece a la filosofía i es la parte de ella que con propiedad creo puede
llamarse elemental. Debiendo empezar el estudio de las ciencias por el es-
tudio de nuestros medios de conocer, es esta la primera razon por qué no
he seguido el programa del señor doctor Ancízar. Este programa empieza
por la Sicolojía i se propone dilucidar cuestiones sobre la esencia i natu-
raleza del alma, sobre el destino de ésta, sobre si el hombre, uno i trino
en espíritu, es la imájen i semejanza de Dios; i otras tésis no ménos gra-
ves, pero a las cuales no debe llegarse sino despues de haber estudiado los
medios de conocer que tiene el hombre, i el uso que de ellos debe hacer
para poder resolverlas. Creo con el conde de Tracy, que estas investigacio-
nes pertenecen a la parte de la. metafísica que depende de la teolojía, de
la cual debe formarse un curso separado, si se estima necesario que en la
Universidad se den estas enseñanzas.

Hecha esta separacion necesaria, la filosofía elemental debe concre-
tarse al estudio de nuestros medios de conocer, lo que incluye el conoci-
miento de en qué consiste la verdad, si podemos estar ciertos de alguna
cosa, i cuál es la causa del error. Esta parte de las ciencias que nos enseña
las leyes de la naturaleza del hombre i de las cosas de que depende el co-
nocimiento de la verdad, de la certidumbre i del error, es lo que forma
la ciencia de la l(:lica.

IV.

"Segun la opinion comun, dice el conde de Tracy, la lójica es el arte
de razonar. Tal como yo la concibo, no es el arte de razonar: me parece que
es, o debe ser, una ciencia puramente especulativa, consistente tan solo en



ANALES DE LA UNIVERSIDAD. 399

el exámen de la formacion de nuestras ideas, de los modos de expresarlas,
de su combinacion i de su deduccion: de este exámen resulta, o ha~de re-
sultar, el conocimiento de los caractéres de la verdad i de la certeza, de las
causas de la incertidumbre i del error.

"Ouando tal ciencia esté formada, perfectamente formada, i posea
verdades incontestables, entónces se podrán deducir de ella, con seguridad,
los principios del arte de razonar, es decir, el arte de diri.iir el espíritu en
la investigacion de la verdad, el cual comprende igualmente el arte de
estudiar i el de enseñar, o en otros términos, el arte de adquirir conoci-
mientos verdaderos i el de comunicarlos clara i exactamente, ora por medio
de lecciones habladas o escritas, ora en la simple conversacion.

" Antes de aquella época todas las reglas que hayan de prescribirse al
raciocinio, serán temerarias o aventuradas; tal es mi opinion. Serán ver-
daderas recetas empíricas, que sin fundamento en teoría alguna cierta i
completa, tendrán a lo mas por apoyo observaciones mas o ménos imper-
fectas i sin enlace bastante entre sí. Tales son, en mi concepto, todas las
reglas que hasta el presente han sido dadas. Mas no por eso pretendo yo
censurarlas todas indistintamente por falta de exactitud, ni mucho ménos
desconocer el mérito de los hombres que han escrito sobre la materia. Me
limito tan solo a una verdad que no podrá negarse, a saber: todo arte de-
pende siempre de una ciencia.

"Es así que hasta hoi todos los lójicos, sin exceptuar aquellos a quie-
nes se considera como hombres superiores, han confundido el arte con la
ciencia, i mas se han ocupado en dar las reglas del uno que en asentar los
principios de la otra; luego se han apresurado a llegar a un resultado i
han invertido el órden de las ideas. Es, pues, la ciencia lo que debemos
crear para proceder con método: de ella se sacarán en seguida i con faci-
lidad consecuencias útiles para la práctica."

v.
Penetrado de estas verdades, me propuse dar al estudio de la lójica el

jiro que ellas indican. Me aparté, pues, del uso comun, que todavía hace
consistir la lójica en el arte de hacer silojismos. Este arte lo creo radical-
mente falso, i así se ha demostrado. Él se fimda en el axioma de que dos
cosas iguales a una tercera, son iguales entre sí. Esto es verdad; pero no
lo es que las dos ideas de un juicio sean iguales bajo ningun aspecto: jamas
el sujeto de un juicio es igual a su atributo; luego si un razonamiento nos
viene a dar por resultado esa igualdad, en vez de la verdad del juicio, lo
que nos probaria seria su falsedad.

Ademas, si este arte fuera verdadero, lo mas que nos probaria seria la
lejitimidad de una consecuencia i no su verdad; pues el arte nada nos ase-
gura sobre la verdad de laproposicion de la cual deducimos otra, i al fin
nos encontramos con la misma dificultad.



400 ANALES DE LA UNIVERSIDAD.

Esto ha hecho decir al conde de Tracy lo siguiente:
HCuanto al arte, si no queremos tomarnos el trabajo de estudiar a

Aristóteles, trabajo mui penoso, podemos obtener un conocimiento harto
extenso de sus principios en el capítulo IV de la Lójica de Hobbes, i en la
parte 3.a de la de MM. de Port-Royal. En esta materia es lo mejor que yo
conozco. Admiro, sobre todo, el juicio que acerca de aquel filósofo emiten
los autores de las dos obras citadas. He aquí cómo se expresan los de la
última:

" La parte que ahora vamos a tratar i que comprende las reglas del
" raciocinio, es considerada como la mas importante de la lójica, i casi la
" única que allí se trata con algun cuidado; pero hai motivos para dudar
" si es tan útil como se la supone. Como en otro lugar lo hemos dicho, la
" mayor parte de los errores hGmanos, mas provienen de que los hoinbres
"raciocinan sobre principios falsos (sobre ideas de que no se han dado
,; cuenta), que de que raciocinen mal segnn sus propios principios. Rara
" vez acontece que nos dejemos engañar por razonamientos que no son
" falsos, sino porque la consecuencia que de ellos se saca está mal dedu-
" cida; i hombres que no serian capaces de reconocer esa falsedad por la
" Bola luz de la razon, tampoco lo serian ordinariamente (puede decirse
H que famas) de entender las reglas que se les dan, i mucho ménos de
H aplicarlas."

"1 añaden, por otra parte, al principio del capítulo sobre los silojis-
IDOS complejos:

"Preciso es confesar que si bien hai personas para quienes la lójica
H es "Útil,hai tambien muchas para quienes es perjudicial; ¡:' i es necesario
" reconocer igualmente, que a nadie daña mas que a aquellos que más se
" precian de entenderla i pretenden con mas vanidad aparecer comobue-
" nos lójicos; porque siendo esa misma afectacion el signo de un talento
" inferior i poco sólido, sucede que adhiriéndose mas a la corteza de las
" reglas que al buen sentido que es el alma de ellas, llegan fácilmente a
" desechar por malos, razonamientos que son buenos, porqtie taleshom-
" bres carecen de luces bastantes para ajustarlos a esas reglas, las que solo
" sirven para engañarlos, a causa de que no las comprenden sino de una
" mant'ra imperfecta. .

"Para evitar este defecto, que se resiente mucho de pedantería, nada
" digna del hombre de bien, debemos examinar la solidez de los racioci-
" nios, ántes por la luz natural que por las formas; i éuando en ellos se
" encuentran dificultades, uno de los medios de conseguirlo es hac.er ra-
" ciocinios semejantes sobre diferentes materias; si nos parece claramente
"que concluye bien, ateniéndose únicamente al buen sentido, si encontra-
"mos al propio tiempo l,tlgo que no juzguemos conforme a las reglas,

;jO Téngase presente que se viene hablando del arte de hacer silojismos.



ANALEB DE LA UNIVERSIDAD. 401
"debemos creer que ello proviene de falta de Un büen discernimiento,
" ántes que afirmar que con efecto es contrario a ellas!"

"Poco mas, poco ménos, Hobbes dice 10 mismo en varios lugares.
"En mi concepto, se puede deducir de todo esto: 1.° Que esas famosas

reglas carecen de fundamento, supuesto que nada nos enseñan acerca de la
parte mas importante de los raciocinios; los principios; 2.° Que son maa:
difíciles de comprender, que las dificultades que ellas están destinadas a;
aclarar; i 3.° Que en conclusion no son absolutamente buenas para nada,
pues en todos los Casosdificultosos, lo mejor que podemos hacer es no servir-
nos de ellas, i aun decidirnos en contra de lo que ellas parecen prescribir."

Estas verdades os harán conocer que he tenido, una v.ezmás, razon
para no seguir el programa del señor doctor Ancízar, tratándose de ense-
ñar la lójica. El programa considera el Ililojismo como laforma esenciaZ
de todo raciocinio, i procede en consecuencia a decir cuál es el axioma en
que se funda, cuál es su estructura, i cuáles son sus reglas. Si las ideas
que he expuesto tienen fundamento, me concedereis que no he debido S6";

meterme al programa formado por el señor doctor Ancízar, aunque SUs

opiniones deban ser altamente respetadas, como lo son por mi parte ..

VI.

Establecido que el estudio de las ciencias debe empezar por el de
nuestros medios de conocer, paso a deciros' cuáles son las ideas que estoi
enseñando, i así quedará dada la razon de por qué he adoptado el texto
del conde de Tracy.

Investigar nuestros medios de conocer, es tratar primeramente de
saber las causas de nuestros conocimientos: cuestiori que se ha planteado
en estos términos:

¿CUÁL ES EL ORÍJEN DE NUESTRAS IDEAS?

Vosotros sabeis que esta es la cuestion fundamental de la filosofía: su
resolucion entraña la de todas las demas. Esta es la arena en .que han'
lidiado las mas altas intelijencias, sin poder ponerse de acuerdo; i ántee
por el conirario, parece que se alejan cada dia mas de un aveI1imientocuaJ; ..

.quiéra~ euando se medita en esta gran controversia, al principio se cree
que hai en el entendimiento humano una deficiencia, un vicio natural que
le impide oonocer la verdad en este hecho, que por ser propio 'del miSlll()
entendimiento no deberia ofrecer dificultad tan grave. Y(}, SilHlínbargo,
me he convencido de que las causas de la profunda e irreconciliable discre •.
panciaque hai en esto, son puramente facticias; pero de tal magni1md, liJ.ue
la intelijencia no vislumbra una esperanza de término en esta luchainte..-
lectual: voi a exponeros el fundamento de esta conviccion.



AN ALES DE LA UNIVERSIDAD.

Apurando las investigaciones históricas sobre el orijen de las socieda-
des, encontramos que su punto de part.ida ha sido el de la ignorancia en
todo sentido. De ésta han nacido los errores, i de éstos casi todos los males'
que sufre la especie humana. Todos esos errores nacidos en la infancia de las
sociedades, se presentan con un carácter de perpetuidad cuya causa no 8S

mui difícil conocer: todo error se perpetúa en la sociedad porque hai quie-
nes lo exploten, i en consecuencia, quienes lo sostengan i fortifiquen con
el mismo poder que es el fruto de la explotacion.

Los errores que favorecen intereses individuales aislados, duran poco:
por eso cada cual se afana por hacer de su explotacion un negocio de cas-
ta, de clase, de compañía o de parcialidad, para que se forme una asocia-
cion, que bien organizada, llega así a hacerse poderosa sobre una sociedad
ignorante o supeditada por un poder a que cada uno aisladamente no
puede resistir; i no teniendo medio para formar una fuerza colectiva, cada
uno concluye por someterse. Entónces la cuestion se reduce a ver cada
cual cómo sale de la masa de los explotados i se coloca en la fila de los
explotadores. Así es como en las sociedades se mantienen consagradas co-
mo verdades muchas imposturas que la ignorancia acepta, i para las cuales
jamas podrá brillar la luz, porque le están cerrados todos los caminos por
donde pueda herirlas.

Si hubiera quien se presentara trayendo a los hombres el remedio efi-
caz contra tal situacion, ese insensato sufriria las consecuencias de su arro-
jo. ¿Se dejarian destronar los poderosos que viven de las imposturas i de
las injusticias, permitiendo que hubiera quien hiciese conocerlas a los
pueblos? Es claro que no. Pues esta mision corresponde a ,la filosofía: es
ella la que tiene que dar en tierra con los que medran con los errores, que
lo son todos los poderosos, casi todos los pretendidos sabios; i en fin, todos
los que han resuelto el problema de vivir del sudor de los demas con el
beneplácito de éstos.

Esta es la razon por qué este debate no tiene término. Anteriormente
bastó la fuerza para ahogar toda tentativa en favor de la verdad. Despues,
cuando la fuerza aparecia impotent.e, se apeló a forjar adrede una falsa
filosofía para enredar en ella el entendimiento humano, i el éxito de este
recurso ha sido verdaderamente extraordinario. Las convicciones mas sin-
ceras se han formado en favor de los intereses de excepcion; i esto explica·
el fenómeno que en todas partes se presenta: los pueblos mas avanzados
trabajan en remachar sus propias cadenas i se despedazan espontáneamen-
te en servicio de sus mismos opresores. 1 no es menor el mal que se nota
cuando vemos tantas intelijencias elevadas desalentarse delante de los obs-
táculos i doblegarse al error, por no sufrir la suerte que ordinariamente ha
cabido a los leales propagadores de la verdad.



ANALES DE LA UNIVERSIDAD. 403

VII.
Tres soluciones se han presentado en el campo de la filosofía a la

cuestion del oríjen de las ideas; o mejor dicho, en tres se pueden refundir
esas soluciones:

1.8 La que afirma las ideas innatas, es decir, que el hombre al nacer"
trae los conocimientos;

2.8 La que afirma que aunque no hai ideas innatas, existen en el hom-
bre facultades que por su propia virtud le dan conocimientos;

3.a. La que afirma que todos los conocimientos son adquiridos: que
estos tienen causas determinadas i conocidas, que se ponen en accion me-
diante el trabajo del hombre.

Aunque la hipótesis de las ideas innatas ha vuelto a estar de moda i
con ella se engalana la filosofía del siglo XIX; sus nuevos partidarios no
han dado la prueba de su aseveracion que siempre se les ha pedido, por lo
cual nada nuevo creo que hai que replicar. Que el hombre venga almun-
do con conocimientos es un hecho que no está probado; i es una gran des-
gracia que no sea verdadero, pero tambien es una gran desgracia admitir
como tal una proposicion que extravía el entendimiento humano desde el
primer paso en sus esfuerzos e.investigaciones.

Lo mismo podemos decir de la afirmacion, que en muchas i distintas
formas se ha hecho, de que el hombre está dotado de facultades que por
su propia virtud le dan los conocimientos, sin explicar el modo como esto
se verifica. Es tambien una desgracia que tales facultades, con tales fun-
ciones no existan; pero la creencia jeneral de que la ciencia se adquiere de
golpe i por inspiracion, ha sido la causa de que los hombres de pasiones
exaltadas, tomando sus juicios erróneos por verdades inspiradas, se con-
viertan en dogmatizadores, iluminados, charlatanes que, encontrando en
ese error comun un punto de apoyo, han seducido al vulgo (i para el caso
casi todos son vulgo), i han extraviado a los pueblos i fundado el imperio
de la impostura.

VIII.
Si apartándonos de las precedentes hipótesis nos fijamos en que nues-

tros conocimientos son efectos que, como tales, tienen" sus causas ~enera-
doras; que el conocimiento de éstas es lo que resuelve la cuestion; i que
en toda clase de conocimientos la observacion i la experiencia son. lo único
que nos da a conocer la relacion que hai entre los efectos i sus causas,
fácilmente nos pondremos en camino de llegar al fin que nos proponemos.

La escuela experimental, que es a la que se deben los progresos de
todas las ciencias; sin exceptuar uno solo, es la que nos suministra el pro-
cedimiento para establecer la primera verdad en lójica, resolviendo la
primera dificultad i poniéndonos en aptitud de resolver todas las demas.

TOM. IV.· 26



404 ANALES DE LA l1NIVEll.SIDAD.

¿Se trata de saber cuál es el oríjen de nuestros conocimientos? pues lo
que debe hacerse es tomar. estos i ver cuáles son sus hechosjeneradores,
i seguir por estos hasta encontrar para todos un hecho único i primero en
su clase; recorrida esta cadena, tenemos conocido el odjen de nuestras

. ideas; así como para conocer el tronco comun de los individuos de una
familia, subimos de cada uno hasta el punto donde todos se juntan: en
este punto está, el oríjen que deseamos conocer.

Si resumimos nuestros conocimientos i los clasificamos de alguna de
las maneras adoptadas, vemos que ellos nos vienen, o de la presencia de
un objeto que sentimos, i de aquí las ideas intuitivas i concretas; o son
una cualidad sentida en un objeto i hecha a su vez sujeto de nuestros jui-
cios formando con estos una cadena que llamamos razonamiento, i de aquí
todas.1as ideas deductivas i abstractas; o son cualidades sentidas en mu-
chos objetos, lo que nos lleva a juntar estos bajo una denominacion jené-
rica o comun, que viene a formar una idea jeneral, i de aquí todas las
verdades inductivas i los principios de todas las ciencias.

Si analizamos cada uno de estos órdenes de conocimientos, vemos que
todos tienen su punto de partida necesario en una sensacion, que sin ella.
el conocimiento no existiria; luego el oríjen de todos nuestros conocimien-
tos está en la facultad de sentír que tiene el alma: elimínese esta facultad,
i el hombre nada conoceria; elimínese alguno de los medios por los cuales
la sensibilidad se ejerce, i los conocimientos que por ese medio se adquieren
no existen: un ciego de nacimiento nada sabe de colores. ni de las ideas
abstractas que de ellos se forman; un sonIo de nacimiento nada sabe de
sonidos Di de las ideas abstractas que de ellos se forman.

Los conocimientos del órden moral, que son los que versan sobre las
cualidades de los actos huma~os, se hallan en el mismo caso: si no sintié-
ramos los actos humanos, no percibiriamos sus cualidades, no las conoce-
riamos, no podriamos por lo mismo abstraerlas para formar con ellas jui-
cios i razonamientos, con los cuales formamos todo el sistema moral..

Pero téngase presente que no entiendo por sensibilidad, como algunos
pretenden, la propiedad que tienen nuestros nervios de ser afectados; ni
tampoco la sola facultad de recibir impresiones por causas externas: esto
seria hl1Cerde la sensibilidad una propiedad de la materia. La sensacion
no es una funcion de los órganos corporales; sentir es una facultad del ser
pensante: es en último análisis la misma facultad de conocer: sentimos lo
que conocemos, conocemos lo que sentimos. Cada uno puede apelar a si
:mismo i preguntarse si puede conocer sin sentir, o sentir sin conocer.

La facultad de sentir se manifiesta por el ejercicio de cuatro faculta-
des que son otros tantos modos de sentir o manifestaciones de esa facultad
una: percibir, juzgar, recordar i desear, son estas cuatro facultades; su
ejercicio isu combinacion explican el or1jende todos nuestros conocimientos.



AN'AL:&S 1>:&LA' UNIVERSIDAD. 405

Hallar en una facultad del alma el fundamento de la existencia de
todas las demas, no es una cosa que haya pasado a los filósofos de la es-
cuela experimental solamente; otros han hallado el mismo hecho aunque
dando otro nombre a las facultades, o reputándolas distintas; pero siempre
viendo un hecho primero de que nacen todos los demas. Pero los que COllo'

sideran la sensibilidad corno una' propiedad de la materia, consideran erró-
nea lil. teoría sensualista, cuando el error está en que ellos atribuyen a la
materia como propiedad, lo que es una facultad del ser pensante.

Si una teoría del entendimiento humano nO debe ser otra cosa que la
exposicion de los hechos relativos a él, de la manera como pasan, la observa-
cion i la experiencia son los únicos medios de formar una teoría verdadera.
Procediendo así es como se ha venido a ver que las facultades de percibir,.
juzgar, recordar i desear, forman nuestros medios de conocer, pues en ellas
tienen oríjen nuestras ideas. La verdad de este hecho no puede ponerse eI1
duda al reflexionar que sin estas facultades nada conoceriamos, i que el
primer instante de su ejercicio es tatnbien el primero de nuestros conoci-
mientos. El estudio de esos medios de conocer en todos sus desarrollos i
combinaciones, el conocimiento de las leyes de su naturaleza, debe darnos
el criterio de la verdad; pues siendo esta una cualidad de nuestros juicios,
el conocimiento de éstos i de sus elementos debe darnos el de esa cualidad.

Tales son a mi entender las ideas fundamentales del conde de Tracy,
i sobre las cuales ha calcado sus Elementos de Ideolojía en que trata del
oríjen i formacion de nuestras ideas, de su expresion i de su deduccion: él
ha expuesto lo que hai en el entendimiento humano: no ha formado un
romance para agradar, ni un sistema imajinario para servir a intereses domi ..•
nantes. La mejor garantía que da la lójica del conde de Tracy, es que ellá
no puede servir de fundamento a ningun sistema de imposturas con que
se explote la ignorancia o la credulidad de los pueblos: esa lójica es útil á
los engañados i no a los engañadores. Probad llevarla a cualquiera de esos'
paises donde los hombres son víctimas de sus mismos errores, i vereis el
terrible escándalo que forman los explotadores de estos.

Yo no he presentado a la juventud ese libro como obra infalible: pre.;.
cisamente su principal mérito consiste en enseñar a sacudir el yugo dé
toda autoridad, empezando por la del maestro. Nadie en las ciencias PUé-
de lisonjearse de no haber errado, ni de haber dicho la última palabra: el
mas feliz será aquel que acertando en las ideas fundamentales de la mate-
ria de que trata, pueda recojer .mayor número de verdades, ordenarlas i
presentarlas de una manera intelijible, sin que pueda pretender que juicios
erróneos no se hayan mezclado con los verdaderos. Cuando un libro está
escrito con un criterio tal, que éste sirve para rectificar los errores del mis-
mo, este libro merece confianza, pues coloca al alumno en posicion dé ejer-
citar sus facultades, para darles virilidad; i eso es de lo que debe tratarse en
el estudio de la filosofía elemental, que es la jimnástica del entendimiento.



406 ANALES DE LA UNIVERSIDAD.

IX.
Se ha dicho i se repite que la doctrina del conde de Tracy es materialista.

Téngase presente que en materias científicas lo que hai que examinar en
las doctrinas, es su verdad: todo argumento que no conduzca a demostrar
o combatir esta, es un sofisma; pero por la gravedad del que aquí se em-
plea, i por ser una arma prohibida de que se hace constantemente uso, no
puedo resolverme a concluir sin darle una respuesta.

Por materialismo se entiende una doctrina que enseña que no hai
mas que materia, i que la facultad de pensar reside en ella. La obra del
conde de Tracy no examina estas cuestiones que, como he dicho, él indica
pertenecen a aquella parte de la metafísica que depende de la teolojía. La
esencia i naturaleza del ser pensante, su destino i sus otros atributos, no
entran en el estudio de sus medios de conocer, que son a los que se con-
creta la lójica: nada, pues, se prejuzga sobre esas otras cuestiones. Decir
que de talo cual facultad del alma nacen sus medios de conocer, no es ser
materialista: el materialismo queda establecido en las ideas contraria;s que
implícitamente sostienen que una facultad del alma no es sino un atributo
de la materia. La doctrina del conde de Tracy deja el campo libre a
la sicolojia, a la :fisiolojia i a la teolojía, para que resuelvan esas otras
cuestiones.

Otra objecion que he oido hacer a las doctrinas del conde de Tracy,
es la de que ellas son viejas. Como se ve, de esto nada podemos concluir
en pro ni en contra de la verdad de ellas. Pero este so:fisma se funda en la
creencia comun de que el último que habla es el que tiene razono De ahi,
el que muchos sean admiradores de todo lo nuevo que se dice i aun de lo
mui viejo cuando se reproduce en las formas que la moda exije: persona
de estas conozco, que cada vez que hace un viaje viene admirando las
nuevas verdades, sin perjuicio de que las <lelanterior lo eran entónces.

Viniendo a la lójica, no es esta una ciencia que se haya formado por
tal hombre i en tal fecha: el espiritu humano ha venido lentamente hallan-
do las verdades de ella, i las que hoi posee, son el resultado de la labor de
siglos enteros. Si desde el principio de este siglo en que escribió el conde
de Tracy, se ha avanzado hasta hoi, todo se reduce a formar el apéndice
de las nuevas verdades. Por lo que a mí toca, para llenar mis deberes, las
he buscado en los nuevos libros que he podido haber, i que se presentan
como la última expresion de los adelantos del presente siglo. Debo decir,
que en jenerallo que he hallado son viejoe errores, que en la época presente
ha vuelto a poner de moda la reaccion de esa :filosofía oficial que se propo-
ne acogotar las ciencias para que sirvan a los intereses dominantes.

X.
N o se me esconde lo singular de mi situacion en este caso, en que

vengo a estrellarme contra las ideas del jefe del establecimiento; pero he



ANALESDE LA UNIVERSIDAD. 407

creido que cuando se llama a la Universidad un catedrático, es para que
enseñe sns ideas i no las de un programa con el cual no está de acuerdo,
sin desconocer por esto el derecho que tiene el poder llamado a expresar la
voluntad nacional, para indicar cuáles son las doctrinas que quiere se en-
señen en la Universidad, que en este caso cada uno queda en libertad para
ver si puede o no prestar el servicio que se exije: ya he dicho lo que yo
entendí respecto de mi eleccion.

Convencido de la importancia de la verdad, la he buscado, habiendo
recorrido los sistemas mas en boga: mi entendimiento se ha detenido don-
de una serie de pruebas le han dado la certidumbre de hallarla. Con todo,
si se me convenciere de error, no por esto me arrepentiré de los esfuerzos
que he hecho para hacer conocer las ideas que me parecen verdaderas, pues
ellas habrán servido para llamar la atencion a estas materias i hacer bro-
tar del choque la luz. Las convicciones que en tal caso se formaran, lleva-
rian la garantía de la discusion i del exámen; sabria cada uno si podria
estar cierto de alguna cosa i cuál era la base de esta certidumbre; iqueda-
rian así proscritos de las ciencias el dogmatismo i la autoridad, quedando
en su lugar triunfante el libre exámen i establecida entre nosotros la eman-
cipacion de las ciencias.

Bogotá, 8 de octubre de 1870. FRANCISCOE. ÁLVAREZ.

Unl versldad nacional de los Estados Unidos de Colombia-Escuela de Litera-
tura i Filosofía-Número 68.

ETJ RECTOR.

Al señor Hecto1'de la Universidad nacional.

Bogotá, noviembre 8 de 18'70.

Tengo el honor de participar a usted que el Consejo de la Escuela de
Literatura i Filosofía, en su sesion de anoche, aprobó la siguiente pro-
posicion:

".El Consejo de la Escuela de Literatura i Filosofía,
Vistos los informes relativos a los "Elementos de Ideolojía por el

conde Destutt de Tracy," presentados al Consejo por los señores Aficízar,
Caro i Álvarez;

Considerando que el progreso natural de las ciencias i la acertada
direccion de su enseñanza no se avienen con la fijacion de un texto único
e invariable;

RESUELVE:
Pedir respetuosamente al Poder Ejecutivo nacional, que solicite del

Congreso para la Universidad, la restitucion de plena libertad de elejir
los textos de enseñanza en sus Escuelas."

Lo que comunico a usted para los fines consiguientes, suscribiéndome
con respeto i consideracion su atento servidor.

A. VÁRGAS VEGA.


