
[79]

re
se

ñ
as

Trabajar con Bourdieu

Pierre Encrevé y Rose-Marie Lagrave (editores), 

Bogotá, Universidad Externado de Colombia, 2005.  

(1ª edición: Flammarion, 2003).

Luz Gabriela Arango Gaviria
 Profesora asociada,  

Universidad Nacional de Colombia

Entre los numerosos traba-
jos colectivos dedicados a Pierre 
Bourdieu, antes y después de su 
muerte, esta compilación cons-
tituye sin duda una selección 
original y especialmente revela-
dora de las relaciones estrechas 
entre el autor, su obra y el cam-
po de las ciencias sociales en el 
cual trabajó y sobre el cual dejó 
una impronta viva que continúa 
moldeándolo, definiendo líneas 
de tensión, abriendo fronteras 
y diálogos críticos entre discipli-
nas y áreas de investigación. Su 
traducción al español y su difu-
sión en América Latina, tanto 
en el medio académico como 
entre los movimientos sociales y 
políticos, es sin duda un acierto 
de la Universidad Externado de 
Colombia. 

El libro recoge las inter-
venciones de sus colegas de la 
Escuela de Altos Estudios en 
Ciencias Sociales en un home-
naje a Pierre Bourdieu reali-
zado el 16 de noviembre de 
2002, poco tiempo después de 
su muerte. Son treinta ensayos 
muy diversos, escritos por cole-
gas consagrados, en su mayoría 
hombres –sociólogos, econo-
mistas, antropólogos, lingüistas, 
historiadores– y por antiguos 
discípulos convertidos en jóve-

nes y creativos colegas. Todos 
ellos y ellas dan cuenta de su 
trabajo con Bourdieu, mediante 
testimonios que van del diálogo 
interpersonal y las experiencias 
afectivas y académicas comparti-
das con el autor a la exaltación 
o la crítica puramente teórica 
de aspectos de su obra. Buena 
parte de los ensayos combinan 
felizmente todas estas dimen-
siones. Muchos tratan de captar 
el carácter fundamental o la 
esencia de la sociología de Pie-
rre Bourdieu mediante síntesis 
que expresan la riqueza y di-
versidad de entradas posibles 
a esta sociología: sociología de 
la dominación, sociología del 
habitus, sociología del sentido 
práctico, sociología de la dure-
za del mundo, sociología del 
interés...

Como profesora e investi-
gadora en el campo de la so-
ciología y de las relaciones de 
género, la obra de Bourdieu 
ha representado para mí una 
fuente estimulante de inspira-
ción teórica e investigativa, es-
pecialmente en la reflexión en 
torno a la articulación entre las 
diversas lógicas de dominación 
y opresión social. La lectura de 
esta selección representó para 
mí un ejercicio muy placente-
ro, en el cual se combinaron 
sentimientos de complicidad e 
identificación con muchas de 
las reflexiones allí plasmadas, 

con descubrimientos que me 
permitieron repensar, entender 
mejor o de otra manera ciertas 
dimensiones de la obra y el 
autor.

Quiero destacar algunos de 
estos descubrimientos y compli-
cidades: la presencia de diversas 
miradas sobre las relaciones 
entre sociología y política; 
algunos diálogos fructíferos y 
conflictivos con otras discipli-
nas y campos de investigación; y 
finalmente, la importancia de la 
experiencia argelina.

Diversas miradas sobre las relaciones 

entre sociología y política

Las posibilidades de la socio-
logía como herramienta para 
actuar sobre el mundo social y 
transformarlo, es decir, como 
herramienta política, es objeto 
de diversas reflexiones. El libro 
se inaugura con el largo ensa-
yo de Jean-Claude Passeron, 
coautor con Bourdieu de obras 
fundadoras en torno a la educa-
ción y el oficio de la sociología1 , 
sin duda uno de los testimonios 
más importantes por el lugar 
central que ocupa Passeron 
en la historia de Bourdieu y su 
obra, así como por el distancia-
miento temprano entre los dos 
sociólogos que fue objeto de 
especulaciones en el mundillo 
académico. El ensayo es un es-
fuerzo conmovedor de uno de 
sus más antiguos “compañeros 



[80]

análisis político n° 55, Bogotá, septiembre-diciembre, 2005: págs. 79-83

Trabajar con Bourdieu	 Luz Gabriela Arango Gaviria

de militancia investigativa” por 
explicar la naturaleza de sus 
diferencias con Bourdieu, la 
persistencia de la amistad a lo 
largo de la vida, la riqueza y ten-
siones de un diálogo marcado 
por significativas interrupcio-
nes, así como las condiciones 
sociales y generacionales y la 
experiencia compartida que 
sustentan la gran cercanía entre 
los dos y su perdurabilidad. Es 
también expresión de su dolor 
ante la desaparición del amigo 
y admirado científico. Passeron 
aclara que su distanciamiento 
con Bourdieu respondió esen-
cialmente a diferencias episte-
mológicas en la concepción de 
la sociología: mientras Passeron 
permanece fiel a los postulados 
de Max Weber en torno a la na-
turaleza histórica de las ciencias 
sociales, a su carácter explicati-
vo y comprensivo, a la ausencia 
de una correspondencia lógica 
entre la verdad sociológica y la 
acción política, Bourdieu irá 
evolucionando hacia una con-
cepción mesiánica de la sociolo-
gía y, en particular, de su propia 
sociología. El rechazo inicial a 
la “tentación del profetismo” 
encarnado por Jean-Paul Sartre 
que ambos compartían y plas-
maron como una de las reglas 
de vigilancia epistemológica del 
sociólogo en el libro que firman 
con Jean-Claude Chamboredon 
en 1968, El oficio de sociólogo, se 
transformará para Bourdieu en 
una creencia cada vez más mar-
cada en el carácter intrínseca-
mente revolucionario de la ver-
dad científica, en la naturaleza 
subversiva de una sociología 
realmente científica. Passeron 
explica esta mutación en Bour-
dieu como efecto no sólo de la 
dificultad para administrar su 
propio éxito académico y social, 
su notoriedad y gloria socioló-
gica, sino también por algo más 
profundo, una vocación en sen-

tido protestante, una beruf, una 
disposición honda, más fuerte 
que él mismo. 

En el otro extremo del libro, 
Robert Castel asume el honor 
de concluir el homenaje al 
colega, resaltando el carácter 
fuerte de la sociología de Bour-
dieu como sociología basada 
en la constatación de la dureza 
del mundo. Esta comprensión 
radical del mundo social como 
coerción, inscrita en la tradi-
ción sociológica de la “dureza 
durkheimiana” o en la tarea de 
desmitificación del mundo que 
Weber le otorgaba a las cien-
cias sociales, es actualizada por 
Bourdieu como pensamiento 
doloroso y activo que busca 
ampliar la conciencia de las 
coerciones, sufrimientos y con-
dicionamientos sociales como 
requisito para luchar contra 
éstos. Para Castel, trabajar con 
Bourdieu es trabajar con la ten-
sión entre esa conciencia de la 
dureza del mundo y el margen 
de maniobra de los agentes 
sociales: el objeto principal de 
su sociología es precisamente 
profundizar en el conocimiento 
de los modos como se estructu-
ran las prácticas en ese mundo 
constreñido. Esta concepción 
del mundo que funda la socio-
logía de Bourdieu contribuye 
a entender tanto la recepción 
entusiasta de quienes han pa-
decido de alguna manera el 
constreñimiento de las desigual-
dades sociales (tránsfugas de 
clase, intelectualidad de países 
dominados, entre otros) como 
su rechazo por parte de quienes 
se benefician de la “ilusión es-
colástica”, porque disfrutan del 
privilegio de refugiarse en un 
mundo académico neutralizado. 

Desde una visión más con-
creta, el escrito de Stéphane 
Beaud y Michel Pialoux sobre 
su trabajo de etnografía obrera 
revela una articulación real 

entre el análisis sociológico y la 
acción social transformadora. 
En esta experiencia de larga 
duración, ejercicio de socioaná-
lisis que desemboca en la inter-
vención sociológica recogida en 
el libro colectivo La miseria del 
mundo, Beaud y Pialoux traba-
jarán en diálogo con Bourdieu 
en un proceso lento de cons-
trucción del objeto con efectos 
emancipadores tanto para las 
generaciones obreras con las 
cuales interactúan como para 
el equipo de sociólogos que 
transgrede las prohibiciones 
epistemológicas dominantes, las 
barreras entre disciplinas, las 
fronteras entre los subcampos 
de investigación.

Algunos diálogos fructíferos 
y conflictivos con otras discipli-
nas y campos de investigación: 
estudios de género, lingüística, 
economía, psicoanálisis... 

Otro de los aspectos bien lla-
mativos de esta compilación se 
refiere a las formas que adoptó 
la intención de Bourdieu de 
redefinir las fronteras entre los 
campos y subcampos académi-
cos. Expresada en muchos casos 
como objetivación sociológica 
y crítica de disciplinas como 
la lingüística, la economía o la 
filosofía, la reacción general 
fue de rechazo y de defensa 
del territorio académico por 
parte de los detentadores de 
la definición legítima del mis-
mo, en una ilustración clara 
de las “leyes” de los campos 
académicos identificadas por el 
propio Bourdieu. Sin embargo, 
también se desarrollaron diá-
logos fructíferos con agentes 
no dominantes en los diversos 
campos, los cuales encontraron 
en la propuesta de Bourdieu 
elementos para adelantar sus 
propias críticas internas. 

En primer lugar, me referiré 
a un diálogo al cual soy espe-
cialmente sensible y es el que 



[81]

re
se

ñ
as

análisis político n° 55, Bogotá, septiembre-diciembre, 2005: págs. 79-83

Trabajar con Bourdieu	 Luz Gabriela Arango Gaviria

tuvo –o no tuvo– Bourdieu con 
el campo de los estudios de 
género y la crítica feminista a 
las ciencias sociales. La relación 
con este campo es de naturale-
za distinta a la que sostuvo con 
otros cuya legitimidad recono-
ció. La publicación de su libro 
La dominación masculina en 
1998 fue recibida con ambiva-
lencia por las feministas france-
sas, por buenas razones. Si bien 
resultaba satisfactorio el hecho 
de que un sociólogo consagra-
do como Bourdieu desarrollara 
una interpretación teórica de 
las relaciones sociales entre los 
sexos desde la perspectiva de la 
dominación masculina como 
dominación simbólica, también 
enfurecía su manera de hacer-
lo, ignorando los desarrollos 
teóricos y empíricos acumu-
lados en una difícil y creativa 
lucha académica y política ade-
lantada por la investigación fe-
minista. El testimonio de Rose-
Marie Lagrave, amiga y colega 
de Bourdieu, revela algunas de 
las dimensiones profundas de 
este malestar. Lagrave recons-
truye las etapas de su relación 
con este libro, que pasan de 
una “lectura encantada”, como 
ella misma la llama, velada por 
el sentimiento espontáneo –y 
por lo tanto sospechoso– de 
adhesión inmediata a su con-
tenido y de reconocimiento 
de su propia experiencia en 
la interpretación bourdiana, a 
una lectura crítica y situada. En 
este segundo contacto reflexivo 
con el libro surgen preguntas 
fundamentales que ponen en 
evidencia el acto de poder aca-
démico masculino subyacente. 
La primera pregunta de Lagra-
ve tiene que ver con la recep-
ción diferenciada del libro por 
parte de mujeres y hombres. 
En efecto, mientras sus colegas 
mujeres expresan sentimientos 
similares a los suyos son pocos 

–por no decir inexistentes– los 
colegas varones que manifies-
tan alguna reacción ante el 
libro. La dominación masculina 
no es objeto prácticamente 
de ninguna reseña masculina. 
¿A qué se debe esto? pregunta 
Lagrave. ¿A que los varones no 
tendrían nada que descubrir 
pues ya se encuentran sufi-
cientemente ilustrados sobre 
las condiciones sociales de su 
privilegio o, al contrario, a 
que no les interesa que se las 
revelen y mirarían a Bourdieu 
como una especie de traidor 
que reveló los dispositivos 
sutiles del poder masculino? 
Lagrave orienta su respuesta 
en torno a la ambivalencia del 
proyecto de Bourdieu evidente 
en tres enormes omisiones: 1) 
la ausencia de referencias a las 
investigaciones feministas espe-
cialmente en aquellos temas en 
los cuales Bourdieu pretende 
sentar cátedra sobre lo que 
las feministas deberían hacer 
(investigar sobre instituciones 
como la familia, la escuela, el 
estado, la Iglesia ni más ni me-
nos...); 2) la ausencia de refe-
rencia a los debates públicos 
que adelantan las feministas en 
Francia y la ignorancia que ello 
revela del estado de los debates 
académicos y políticos en este 
campo, 3) la ausencia de una 
revisión crítica de sus propias 
investigaciones a la luz de los 
postulados que defiende en La 
dominación masculina. Lagrave 
pone al desnudo los presu-
puestos de la mirada de Bour-
dieu, quien, en un ejercicio 
de violencia simbólica, otorga 
un valor menor al campo de 
los estudios feministas, al cual 
no trata como un campo tan 
legítimo como cualquier otro. 
El maestro no sólo no aplicó su 
sociología reflexiva sino que su 
teoría de la dominación revela 
una falla sustancial. Retomo 

textualmente a Lagrave: “Al 
trabajar sobre los distintos jue-
gos de poder en los diferentes 
campos, Bourdieu no tomó en 
cuenta simultáneamente que 
los dominantes son una mayo-
ría masculina estadísticamente 
aplastante y que su poder se 
funda ante todo sobre formas 
de limitación e incluso de ex-
clusión de las mujeres, proceso 
que describe sin embargo, tan 
bien, en este libro”.

Por ello, entre otras cosas, 
Bourdieu no vió que el homo 
academicus era también un vir 
academicus. Dice Bourdieu en 
La dominación masculina: “El 
hombre, vir, es este ser peculiar 
que se autoexperimenta como 
universal, monopolizando el ser 
humano, es decir, homo”. Limi-
taciones subjetivas, condiciona-
das objetivamente, Bourdieu 
también padeció sin lograr en-
tender las particularidades de 
la recepción de La dominación 
masculina. Lo cita Lagrave para 
justificar su amistosa crítica al 
maestro: “La crítica, aun la más 
dura o la más injusta, vale más 
que el silencio ofendido, cons-
ternado o condescendiente al 
cual me he visto confrontado 
con frecuencia en Francia en 
relación con el problema de la 
dominación masculina”. 

Al menos dos de los ensayos 
incluidos en el libro contribu-
yen a conocer algunos de los 
meandros del diálogo conflic-
tivo que sostuvo Bourdieu con 
la lingüística: el de Michel de 
Fornel y el de Pierre Entrevé, 
lingüistas ambos. El libro ¿Qué 
significa hablar? Economía de los 
intercambios lingüísticos, al cual 
se le podrían hacer críticas si-
milares a las que se le hacen a 
La dominación masculina, como 
la de no contar con una investi-
gación empírica específica o la 
de no dar cuenta de los debates 
en el campo, fue objeto de una 



[82]

análisis político n° 55, Bogotá, septiembre-diciembre, 2005: págs. 79-83

Trabajar con Bourdieu	 Luz Gabriela Arango Gaviria

recepción más bien indiferente 
por parte de los lingüistas, salvo 
contadas excepciones. Pierre 
Entrevé reconstruye aspectos 
de las relaciones difíciles en-
tre Bourdieu y la lingüística a 
partir de su propia conversa-
ción con el maestro, iniciada 
en 1973. Destaca la molestia 
de algunos lingüistas ante la 
crítica de Bourdieu a Saussure 
y su concepción de la lengua 
pretendidamente universal que 
esconde una legitimación de la 
lengua oficial impuesta en un 
territorio por el poder estatal 
en contra de otras expresiones 
lingüísticas. Encrevé relata la 
continuidad de su diálogo con 
Bourdieu en torno a las gra-
máticas post-chomskianas, la 
mundialización del mercado 
lingüístico y sus efectos con-
tradictorios sobre una lengua 
dominante como la francesa, 
en posición dominada interna-
cionalmente ante el inglés. Su 
testimonio revela la obsesión 
crítica de Bourdieu, su perseve-
rancia en la resolución de sus 
intuiciones teóricas, su capaci-
dad de continuar el debate con 
determinados colegas a pesar 
de largas interrupciones. En-
crevé cuenta cómo su diálogo 
con Bourdieu fue fundamental-
mente telefónico y cómo, vein-
tiséis años después de haberle 
planteado su inquietud sobre 
la audición en un mundo en 
el cual las personas, más que 
interlocutoras, son auditoras en 
relación con los medios masi-
vos, Bourdieu le dio la razón... 
Dice Encrevé: “Era eso también, 
o más bien era sobre todo eso, 
para mí, trabajar con Bourdieu: 
un diálogo oral continuo en el 
cual las palabras no salen vo-
lando, en el cual los términos y 
los temas son vueltos a explorar 
sin fin hasta llegar bien sea a 
una comprensión común de los 
desacuerdos, bien a un acuer-

do, así sea veintiséis años más 
tarde”.

Michel de Fornel amplía los 
desarrollos de la lingüística mo-
derna, especialmente en torno 
a los procesos de “categoriza-
ción” gracias a los aportes de la 
psicología cognitiva y muestra 
las grandes afinidades entre la 
teoría del habitus y las nuevas 
corrientes de la lingüística in-
teraccionista inspirada en la 
etnometodología. Desarrolla 
argumentos sobre las posibles 
relaciones entre la lingüística 
de las prácticas de categoriza-
ción y la sociología de la lógica 
práctica. De Fornel relativiza la 
distancia que el mismo Bour-
dieu manifestó en relación 
con la etnometodología y en 
particular con su fundador Gar-
finkel, distancia que De Fornel 
explica por su voluntad de dife-
renciarse tanto del subjetivismo 
sartreano como del antiintelec
tualismo de Merleau-Ponty. 
Resalta la afinidad entre el pro-
yecto de Garfinkel de hacer una 
crítica radical al estructural-fun-
cionalismo parsoniano utilizan-
do la fenomenología de Schütz 
y el de Bourdieu. Pone en 
evidencia el costo teórico que 
tuvo para Bourdieu el haber 
dejado de lado los aportes de la 
etnometodología orientados a 
entender los procedimientos de 
sentido común que moviliza la 
epistemología ordinaria de los 
agentes sociales para resolver 
los conflictos entre las inter-
pretaciones subjetivistas y ob-
jetivistas que operan en la vida 
cotidiana. En su artículo “El 
espíritu de familia” incluido en 
el libro Razones prácticas (1994), 
Bourdieu restituye la dimensión 
instituyente de las categorías, 
tema que retoma en Meditacio-
nes pascalianas (1997). 

Otro diálogo conflictivo, 
signado por la incomprensión, 
de acuerdo con Robert Boyer, 

es el que mantiene Bourdieu 
con la economía. Boyer, econo-
mista, defiende en su homenaje 
al maestro sus aportes a la cons-
trucción de una sociología eco-
nómica al tiempo que denuncia 
la incomprensión de los econo-
mistas sobre su sociología del 
interés, que no logran diferen-
ciar de las teorías de la acción 
racional, ahistóricas y antiso-
ciológicas o que reducen a una 
visión reductora del habitus 
como principio de repetición, 
monolítico e inmutable. Desta-
ca la importancia de plantearse 
la idea de mercado, no como 
la solución inaprensible al pro-
blema de la coordinación entre 
agentes interdependientes –a 
la manera de los economis-
tas– sino como problema socio-
lógico, cuya constitución es ne-
cesario explicar. Boyer invierte 
de manera provocativa la idea 
común de que la sociología de 
Bourdieu es una sociología de 
la reproducción para destacar 
su orientación esencial hacia 
la explicación del cambio y las 
transformaciones sociales. 

Tal como lo hace con la 
economía, la terminología de 
Bourdieu acude a conceptos 
tomados del psicoanálisis en 
una intención que no es pura-
mente metafórica. Mientras el 
capital designa una relación de 
poder social, la illusio designa 
una inversión subjetiva en el 
juego social que va más allá 
de la conciencia. Vale la pena 
mencionar la relación entre 
la sociología de Bourdieu y 
el psicoanálisis, cuyas poten-
cialidades destaca Francine 
Muel-Dreyfus. Con respecto a la 
problemática de las relaciones 
entre las clasificaciones científi-
cas y las clasificaciones sociales 
y a partir de su propio trabajo 
sobre niños y adolescentes 
clasificados como anormales 
o desadaptados, Muel-Dreyfus 



[83]

re
se

ñ
as

análisis político n° 55, Bogotá, septiembre-diciembre, 2005: págs. 79-83

Trabajar con Bourdieu	 Luz Gabriela Arango Gaviria

defiende la idea de una sociolo-
gía clínica, capaz de proponer 
herramientas para entender la 
construcción histórica y recí-
proca del inconsciente social y 
el inconsciente individual; las 
representaciones, las clasifica-
ciones y las instituciones y sus 
consecuencias sobre la relación 
subjetiva con el origen social 
y la novela familiar. Muel-Dre-
yfus destaca una dimensión del 
análisis de las instituciones que 
amerita profundizarse y en el 
cual la sociología de Bourdieu 
tendría mucho que aportar 
en estrecha interacción con el 
psicoanálisis: la inversión sub-
jetiva en las instituciones. Se 
trata no solamente de mostrar 
cómo las instituciones ofrecen 
posibilidades para la expresión 
de pulsiones a cambio de una 
cierta gestión controlada de las 
mismas sino también de cómo, 
en determinadas circunstancias, 
la sumisión a las instituciones 
puede tener efectos subversivos 
cuando el sujeto toma al pie de 
la letra a la institución y le pide 
más de lo que ésta puede efecti-
vamente darle.

La importancia  

de la experiencia argelina

Quiero destacar finalmente 
un aspecto en la vida y la obra 
de Bourdieu cuya importancia 
es conocida pero que algunos 
de los autores de la compilación 
contribuyen a ubicar en su ver-
dadera dimensión: la experien-
cia en Argelia. El testimonio de 
Tassadit Yacine ofrece una rica 
reconstrucción del significado 
humano, académico y político 
de la experiencia de Bourdieu 
en Argelia, el impacto que tiene 
sobre él el descubrimiento del 
subdesarrollo, la dominación 

colonial y la guerra. Nos recuer-
da que Bourdieu llegó a Argelia 
en 1955 para prestar el servicio 
militar, con 25 años de edad, 
y allí se operará esa profunda 
conversión de filósofo a etnólo-
go y finalmente a sociólogo de 
las prácticas. Aporta elementos 
sobre su amistad con Abdel-
malek Sayad, destacada por 
muchos de los autores ya que 
perduró hasta la muerte de Sa-
yad, y que se origina en riesgos 
compartidos en el trabajo de 
campo en medio de la guerra, 
en los recuerdos comunes, mu-
chos de ellos trágicos. Yacine 
señala la importancia de todas 
las obras sobre Argelia: Sociolo-
gía de Argelia, El desarraigo, Tra-
bajo y trabajadores en Argelia, que 
describen y analizan el impacto 
del sistema colonial y de la in-
troducción de una economía 
de mercado sobre las poblacio-
nes campesinas tradicionales. El 
origen familiar de Bourdieu en 
el medio campesino del Béarn, 
la experiencia aún fresca de la 
guerra y del desarraigo trans-
mitida por sus mayores, alimen-
tan su lucidez intelectual y su 
capacidad crítica, su afinidad 
política y afectiva con la proble-
mática argelina. 

Afranio García, por su parte, 
pone en evidencia la actualidad 
del análisis bourdiano sobre la 
dominación colonial. La con-
cepción del habitus encuentra 
en Argelia un ejemplo de su 
funcionamiento en situaciones 
de total desfase entre las condi-
ciones sociales de producción 
del habitus –la socialización 
campesina– y su funcionamien-
to dentro de una lógica de 
mercado y dependencia colo-
nial. García traslada la idea de 
desarraigo con la cual Bourdieu 

describe el desamparo de los 
campesinos argelinos a la expe-
riencia de los campesinos brasi-
leños del nordeste y en esta ten-
tativa aporta nuevos elementos 
para entender las articulaciones 
complejas –no necesariamente 
sucesivas– entre los modos de 
reproducción social basados en 
la dependencia personal y la 
economía del don y el contra-
don –propios de las sociedades 
tradicionales– y los modos de 
reproducción social basados 
en el sistema escolar, en una 
institucionalización de la domi-
nación simbólica y una división 
especializada del trabajo de 
dominación. Es un llamado a 
difundir en español estas obras 
primeras de Bourdieu.

He destacado aspectos a los 
cuales soy especialmente sensi-
ble pero indudablemente allí 
no se agotan las posibilidades 
de este libro. Esta compilación 
propone una aproximación 
muy rica a la persona de Bour-
dieu, es un homenaje a su tesón 
en la búsqueda de una com-
prensión compleja del mundo 
social y a la tremenda unidad 
entre su vida, su personalidad 
y su obra, que seducirá tanto a 
las y a los lectores ya iniciados 
como a quienes entren en con-
tacto con este autor a través de 
estos testimonios.

1 	Bourdieu Pierre y Passeron Jean-
Claude, Les Héritiers. Les étudiants 
et la culture, Minuit, París, 1964; 
La reproduction. Eléments d’une 
théorie du système d’enseignement, 
Minuit, París, 1970 ; Bourdieu 
Pierre, Passeron Jean-Claude y 
Chamboredon Jean-Claude, Le 
Métier de sociologue, ehess, París, 
1968.

 




