
Crono-política negra, monumentos coloniales y la reparación del mundo de la blanquitud / Roberto Almanza

revista Cuadernos del Caribe  · ISSN-e 2390-0555  ·  Número 27  ·  Año 2023
Universidad Nacional de Colombia, Sede Caribe  ·  San Andrés Isla, Colombia

44

Monumento Fray Antonio de Montesinos, Malecón Santo Domingo, República Dominicana. 
Wikimedia Commons. 20 August 2019. File:Monumento Fray Antonio de Montesinos SD 08 2019 7872.jpg - Wikimedia Commons



revista Cuadernos del Caribe  · ISSN-e 2390-0555  ·  Número 27  ·  Año 2023
Universidad Nacional de Colombia, Sede Caribe  ·  San Andrés Isla, Colombia

45

Crono-política negra, monumentos coloniales y la 
reparación del mundo de la blanquitud1

Black chrono-politics, colonial monuments  
and the repair of the world of whiteness

Roberto Almanza2

Universidad del Magdalena. Santa Marta, Colombia. almanzarob@gmail.com

1  Estas reflexiones se inscriben en el proyecto de investigación “Des-racializar la raza: reflexiones sobre la solidaridad racial en el siglo XXI”. Una versión más 
detallada de esta conferencia será publicada en el número 44 de la revista Tabula Rasa dedicada al Tiempo de los Monumentos.
2  Magíster en Estudios Culturales, Doctor en Estudios Latinoamericanos de la Universidad Autónoma de México.

Los monumentos están siendo sacudidos, nuestras 
miradas se han volcado hacia aquellas estructuras 
discretas que para muchos hacen parte de un paisaje 
urbano o una inscripción de una historia de violencia 
colonial naturalizada.

Aunque en la actualidad se asiste a un momento en 
el que se revive la crítica frente aquellos monumentos 
de impronta colonial, y en algunos casos republicanos, 
no quiere decir que estos fenómenos sean recientes, 
siempre ha existido una reacción frente a estos, sin 
embargo, ahora es algo acontecimental, sistémico, 
performático, político, poético y descolonial. 

La infraestructura simbólica colonial que se petrificó 
bajo la forma de los monumentos en la República está 
siendo increpada. En términos de Arturo Vallega (2021) 
hay una actitud histórica que resulta estimulante dilucidar, 
lo que Traverso (2020) ha llamado el estallido iconoclasta 
para referirse a los movimientos antirracistas que han 
emprendido una batalla en su dimensión estructural. 

Una manera performática contra los monumentos 
se puede ejemplificar con una movilización de la ne-
grura, entendida esta como una experiencia histórica 
existencial vivida y compartida por seres humanos 
interpelados por la esclavización negro-africana y los 
dispositivos de su humanización racializada como 
piezas del engranaje del capitalismo racial.

Justamente este artículo propone una reflexión 
actual sobre la necesidad de derribar el mundo de la 
blanquitud y cómo esta postura se encuentra ligada a 
las reacciones enardecidas frente a los monumentos 
coloniales, los cuales son solo una faceta reactiva con 
un profundo calado histórico y que adquirieron una 

dimensión global con el asesinato del afroestadouni-
dense George Floyd y la plataforma del movimiento 
Black Lives Matter, sucesos que pusieron en evidencia la 
brutalidad policial estructural frente a las poblaciones 
racializadas, que escasamente logran respirar en un 
mundo hostil injusto y violento. 

El ensañamiento frente a la monumentalidad co-
lonial es un síntoma de una frustración que produce el 
diseño del mundo y de la civilización homogenizada. 
Aquí se rastrea una crono-política negra para trazar los 
desafíos de la conciencia negra frente a la necesidad 
de reparar el mundo de la blanquitud.

El filósofo jamaicano recientemente fallecido, 
Charles W. Mills, planteaba en su libro Contract and 
domination (2007) una reflexión sobre el “tiempo racial”, 
no el tiempo de la raza humana, sino de un tiempo más 
corto, el de la experiencia racial circunscrita  en la mo-
dernidad temprana a partir de 1492 y cuya importancia 
radica en que es justamente en ese periodo cuando 
surge el capitalismo racial, logrando su despliegue en 
las plantaciones del Caribe con mano de obra africana 
esclavizada, bajo un sistema estructurado de acuerdos 
de crédito, es decir, antes del sistema fabril con mano de 
obra asalariada europea (Bogues, 2020). Es importante 
insistir en esto, nos venden la idea de que el capitalismo 
es un fenómeno intraeuropeo cuando lo evidente es 
que se despliega en el Caribe.

Mills (2004), en una pieza esclarecedora que lleva 
por título: Explotación racial y salario de la blancura, 
detalla con precisión las características centrales del 
tiempo racial de la modernidad, analizando la explota-
ción racial desde una perspectiva multidimensional y 

m e m o r i a s  -  s e m i n a r i o  i n t e r n a c i o n a l

https://orcid.org/0000-0002-9089-468X


Crono-política negra, monumentos coloniales y la reparación del mundo de la blanquitud / Roberto Almanza

revista Cuadernos del Caribe  · ISSN-e 2390-0555  ·  Número 27  ·  Año 2023
Universidad Nacional de Colombia, Sede Caribe  ·  San Andrés Isla, Colombia

46

alumbrando el aspecto central del capitalismo racial y 
la transferencia directa ininterrumpida de réditos que 
desbordan lo estrictamente monetario. Es una trans-
ferencia directa a la que W.E.B. Du Bois llamó salarios 
de la blanquitud. Aquí se entiende por blanquitud una 
forma de estar e imaginar el mundo desde un pedestal, 
revestido de normatividad de personas que se piensan 
a sí mismas como blancas y que se relacionan con 
aquellos que imaginan no blancos desde una relación 
de superioridad que opera en todos los planos de 
la vida. Es una forma de estar y practicar el mundo, 
configurada a partir de un ego colonial moderno que 
se imaginó blanco dotando a este color de cualidades 
ontológicas excelsas frente al resto de la humanidad. 

Cabe precisar que la blanquitud o blancura tiene la 
virtud de operar como un dispositivo de doble vía. Por 
un lado, crea a los no blancos como humanos dudosos o 
incompletos, mientras que por otro, se crean a sí mismos 
superiores o como la encarnación de la humanidad plena.

La blanquitud permite analizar lo estructural y sis-
témico de la desigualdad racial, crea beneficios, salarios 
o tributos que desbordan lo estrictamente monetario 
teniendo implicaciones simbólicas, estéticas y morales sin 
hacer consciencia de esto. Frantz Fanon (1963) lo percibió 
claramente cuando afirmó que “lo que divide al mundo 
es pertenecer o no a tal raza” (p. 23) y que las categorías 
infraestructura y superestructura del marxismo colapsan 
en el mundo colonial y (ahora) poscolonial: “eres negro 
porque eres pobre y eres pobre porque eres negro”, la 
circularidad de la condena. De manera que el salario de la 
blancura tiene una dimensión estructural, es una suerte 
de plusvalor que excede lo económico y del cual han de-
vengado históricamente las poblaciones blanco/mestizas.

En los monumentos habitan comunidades imagina-
das, se mistifica una idea de comunidad, de territorio e 
identidad. En el caso de las republicanas blanco-mestizas, 
también se edificó una idea de comunidad desde el par-
ticular de la blancura. Estos monumentos mencionados 
surgen en el siglo XIX y poseen una narrativa, una suerte 
de “aura” que los blinda. Los monumentos son patrimonio, 
son un artefacto artístico y estético, por tanto, merecen 
ser conservados, incluso a pesar de su narrativa. Esto es 
bastante polémico, pero está dentro del debate.

Frente a la conciencia negra, Lewis Gordon, filósofo 
afrocaribeño de la isla de Jamaica, en Fear of Black conscious-

ness (2022) dice que hay cuatro tipos de conciencias que 
escapan de la construcción del blanco y de su delirante 
proyección: la primera de ellas, creada por la blanquitud, 
versa sobre la conciencia de ser una «raza». La segunda, 
son las diversas perspectivas englobadas en lo que se 
suele nombrar la experiencia negra. La tercera, aquella 
que se revela cuando la blanquitud no acecha los espacios 
cotidianos. Y, por último, aquella que recoge todas las 
anteriores y se vuelca a la arena política, convirtiéndose en 
un movimiento de conciencia negra producida por gente 
negra. Esto es importante porque brinda elementos para 
entender la reacción frente a los monumentos.

La muerte de George Floyd (25 de mayo del 2020) 
permitió ver con mayor claridad y a escala global las 
acciones sobre un sinnúmero de monumentos. En el año 
2020 cayeron estatuas o fueron intervenidas en Bélgica, 
Francia, Australia, Nueva Zelanda y en Sudáfrica; en 
Colombia fueron intervenidas en Barranquilla, Neiva, 
Cali y Bogotá. Estatuas que no solamente eran coloniales 
sino también republicanas, esto es interesante mirarlo 
en términos de que es un asunto de una reacción frente 
a la infraestructura simbólica de la blanquitud que va 
más allá de los referentes en estricto sentido coloniales. 

Frente al debate en torno a las intervenciones y 
al desmonte de la monumentalización colonial y sus 
continuidades, la historiadora Ana Araujo discute al-
rededor de dos argumentos comunes y problemáticos 
en defensa de los monumentos confederados en los 
Estados Unidos, que resultan sugerentes para pensar 
otras experiencias. El primero, que el desmonte de los 
monumentos no cambia la historia. El problema es que 
estos monumentos surgen justo en la vigencia de las 
leyes segregacionistas Jim Crow, cuando eran habitua-
les las muertes de personas negras por linchamientos 
públicos, eran expuestos al amedrentamiento cotidiano 
y a la exclusión de lugares que eran considerados de 
los blancos y no tenían derecho a votar. El segundo, la 
esclavitud no es una novedad y ha existido en todas 
partes. Araujo ilustra el argumento así: “¿La gente de-
rribará las pirámides de Egipto y la Acrópolis de Atenas 
en Grecia porque fueron construidas gracias al trabajo 
de los esclavos?” (Araujo, 2020b). 

Para responder a la pregunta, lo que pasó con la moder-
nidad y la esclavización moderna fue un parteaguas: fueron 



Crono-política negra, monumentos coloniales y la reparación del mundo de la blanquitud / Roberto Almanza

revista Cuadernos del Caribe  · ISSN-e 2390-0555  ·  Número 27  ·  Año 2023
Universidad Nacional de Colombia, Sede Caribe  ·  San Andrés Isla, Colombia

47

personas vueltas mercancía para producir mercancías en el 
mercado mundial, esto es diferente a la esclavitud clásica.

Hay un mundo que se crea en 1492, una blanquitud 
que se hace hegemónica. La cual hay que entender como 
el diseño del sistema mundo, una estructura que tiene 
como pilar una jerarquía etno-racial. 

Bajo una perspectiva de calado civilizatorio Sabelo 
Ndlovu-Gatsheni3 analiza un importante antecedente 
de las luchas antirracistas globales, conocido bajo la 
consigna Rhodes Must Fall (RMF) en Sudáfrica (2016). Este 
movimiento surge como una demanda estudiantil que 
reclamaba el retiro de la estatua de Cecil Rhodes (1853-
1902) empotrada en el campus de la Universidad de la 
Ciudad del Cabo (UCT) en marzo de 2015. Rhodes fue 
uno de los hombres más ricos de África a finales del 
siglo XIX. Cumplió un papel protagónico en la expolia-
ción de oro y diamantes en la hoy Sudáfrica, logrando 
combinar sus éxitos empresariales con su ferviente 
servicio al imperialismo británico en la Colonia del Cabo. 

Lo que al principio parecía ser un reclamo legíti-
mo pero incómodo para las autoridades universitarias, 
teniendo en cuenta lo que representa Rhodes en torno 
a los valores civilizatorios de la blanquitud incluido 
su lado perverso, el colonialismo desde sus prácticas 
de despojo, explotación, opresión y muerte de las po-
blaciones nativas, se convirtió en un movimiento con 
aspiraciones descolonizadoras de la universidad misma 
y la sociedad: «justicia cognitiva; cambio de currículo; 
desmantelamiento de símbolos ofensivos coloniales 
o del apartheid; derecho a la educación gratuita, rele-
vante y de calidad; libertad cultural; y cambio total de 
la idea misma de universidad, de su pedigrí occidental 
(“la universidad en África”) a la “universidad africana”» 
(Ndlovu-Gatsheni, 2016). 

Las protestas permitieron a los estudiantes llevar 
la discusión a la economía simbólica de la blanquitud 
y a liberar los espacios de la huella ignominiosa de 
colonialismo y hacerla verdaderamente democrática, 
levándola a demandas que implicaban transformacio-
nes estructurales frente al conocimiento, al modelo de 
estudiante, al acceso de la educación y a la liberación 
de la cultura de paradigmas excluyentes. La figura de 

3  Ndlovu-Gatsheni ofrece una lectura sugerente sobre el RMF, pensándolo como una expresión de la crisis civilizatoria de la modernidad euroestadounidense 
en el marco de la historia de las protestas africanas desde la segunda mitad del siglo XX (2016).

Rodhes, un corsario del siglo XIX, estimuló la imagina-
ción radical de un movimiento estudiantil del siglo XXI.

Rhodes es solo un ejemplo del tipo de estatuas 
que detentan una carga profundamente ofensiva para 
muchas personas que han sido víctimas del racismo. Al 
desmontar los monumentos o intervenirlos se busca 
despojar a la blanquitud monumental de su solemnidad. 
Frente a la pregunta, ¿qué hacer con los monumentos 
que representan la monumentalidad blanca?,  Achille 
Mbembe sugiere la creación de una nueva institución 
parque-cementerio en el que estas piezas hagan parte 
de otra narrativa despojada de su solemnidad: “donde 
las personas que pasaron su vida vilipendiando todo lo 
que significa el apelativo negro se les diera un descan-
so, ponerlas a descansar en esos nuevos lugares nos 
permitiría a su vez avanzar y recrear el tipo de espa-
cios públicos nuevos que requiere nuestro proyecto 
democrático” (2021, p. 414). 

Estos gestos acontecimentales pueden leerse 
dentro de una crono-política de la negrura, luchas 
que se expresan contra los monumentos coloniales 
que responden a acciones reparadoras del mundo. 
Araujo ha documentado que las demandas negras por 
la reparación han sido constantes desde el siglo XVIII. 
Esclavizados y libres de color desarrollaron reflexiones y 
las divulgaron en correspondencias, panfletos, demandas 
judiciales y discursos en todas las lenguas imperiales 
haciendo explícito lo consiente de ser víctimas de una 
empresa inmoral. 

En un pasado más reciente la Comunidad del 
Caribe CARICOM inspirados por la Conferencia de Dur-
ban (2001) contra el racismo y el reconocimiento de 
la esclavitud como un crimen de lesa humanidad, en 
julio del 2013 empieza a discutir de manera oficial las 
reparaciones por el genocidio nativo y la esclavitud, 
creando la Comisión de Reparación Regional y Comités 
Nacionales de Reparación encaminada hasta ahora a 
“(…) establecer el fundamento moral, ético y legal para 
el pago de reparaciones por parte de los gobiernos de 
todas las antiguas potencias coloniales y las instituciones 
pertinentes de esos países, a las naciones y pueblos 
de la Comunidad del Caribe por los crímenes de lesa 



Crono-política negra, monumentos coloniales y la reparación del mundo de la blanquitud / Roberto Almanza

revista Cuadernos del Caribe  · ISSN-e 2390-0555  ·  Número 27  ·  Año 2023
Universidad Nacional de Colombia, Sede Caribe  ·  San Andrés Isla, Colombia

48

humanidad del genocidio nativo, la trata transatlántica 
de esclavos y un sistema racializado de esclavitud” 
(Caribbean Reparations Commission,  2023). 

La Comisión de Reparación (CRC) bajo este fun-
damento, formuló un plan de diez puntos4  de justicia 
reparadora (AISUR, 2016). En 2021 el primer ministro 
de Antigua y Barbuda y presidente CARICOM Gaston 
Brown publicó un corto comunicado donde celebra la 
fuerza global del movimiento Black Matter y solicita a 
la comunidad del Caribe insistir en las reparaciones.

En el libro Reconsidering Reparations, el autor africano 
Olúfemi O. Táíwò da un paso más audaz para pensar la 
reparación desde una perspectiva sistémica y global, 
conectando el pasado y el futuro, mientras da cuenta 
del devenir de acciones reparadoras que en nuestro 
lenguaje adoptado hacen parte de la crono-política de 
la negrura. Como lo fueron los movimientos anticolo-
niales africanos que tenían una perspectiva global al 
confrontar el sistema en sus propios contextos, pero 
también imaginando e intentando edificar un nuevo 
Orden Mundial. Táíwò llama imperio racial global a 
un tipo de sistema social de dimensión planetaria 
que se forjó con la articulación de la esclavitud tran-
satlántica y el colonialismo moderno el cual crea y 
ordena el mundo con un sistema de distribución de 
ventajas y desventajas sociales que tienen que hacer 
acumulativas (Lambrecht, 2022).

El imperio racial global edificó el mundo y el 
tiempo del presente donde la catástrofe climática tiene 
a los seres vivos borde de extinción como especie, de 
ahí lo indispensable de pensar un proyecto reparador 
y hacedor del mundo desde una redistribución más 
justa y democrática que rompa con el orden actual 
de ventajas y desventajas que han condenado a gran 
parte de la humanidad. Si hay algo que hay que reparar 
es justamente el mundo (de la blanquitud) y crear 
un nuevo mundo desde otro horizonte de sentido. 

4  1) Disculpa formal completa donde se asuman la responsabilidades frente a los delitos cometidos; 2) Repatriación para los descendientes de esclavizados así lo 
consideren con plena ciudadanía y programas de reintegración comunitaria; 3) Programa de desarrollo de pueblos indígenas por el genocidio y despojo que fueron 
sometidos; 4) Instituciones culturales como museos y centros de investigación que sirvan de dispositivos pedagógicos frente a la comprensión de este crimen de 
lesa humanidad; 5) Crisis de salud pública, los afrocaribes producto de la violencia física y psicológica como legados de la esclavitud y el colonialismo sufren masiva-
mente de hipertensión y diabetes tipo B, lo cual requiere de inversión en ciencia, tecnología y recursos financieros; 6) Erradicación del analfabetismo concentrado en la 
población afrodescendiente e indígena producto de la discriminación etnoracial; 7)  Programa de conocimiento africano para reconstruir los lazos y vínculos truncados 
a través de intercambios culturales, educativos, artísticos, religiosos y empresariales; 8) Rehabilitación psicológica basado en un enfoque de justicia reparadora que 
permita la sanación y la reconstrucción de lazos comunitarios; 9) Transferencia tecnológica que permita reducir el rezago tecnológico; 10) Cancelación de las deudas a los 
gobiernos imperiales que se siguen enriqueciendo a costa de sus antiguas colonias sin asumir las responsabilidades históricas de su rezago.

El desmonte de la monumentalidad blanca implica eso 
que Ruth Wilson Gilmore (2018) menciona como la 
geografía abolicionista, que parte de la idea de que la 
libertad es un lugar que debe ser construido por seres 
humanos con imaginación radical y echando mano de 
los recursos materiales disponibles. Esta es una tarea 
pendiente al igual que la liberación negra y la desco-
lonización, pues el pasado no puede abolirse, pero la 
jerarquía racionalizadora el despojo y la exclusión, 
deben caer junto a la monumentalidad blanca que 
legitima ornamentalmente estas injusticias. Parafra-
seando a Césaire (2006) en tiempos de la colonización y 
la conquista no se pueden conjugar con los verbos del 
idilio, pero mejores lecturas e intervenciones críticas 
del presente pueden conjurar otros tiempos más allá 
de la blanquitud.  

Referencias 
Agencia Internacional del Sur (AISUR). (2016). El Caribe exige a 

Europa reparaciones por el genocidio y la esclavi-
tud. Saberes africanos. https://www.saberesafricanos.
net/noticias/opinion/502-reparacion-por-el-genoci-
dio-a-los-nativos-y-la-esclavitud.html 

Araujo, A.L. (2017). Reparations for slavery and the slave trade: a transna-
tional and comparative history. Bloomsbury Academic.

Araujo, A.L. (23 de junio de 2020a). Toppling monuments is a glo-
bal Movement. And it works. The Washington Post. ht-
tps://www.washingtonpost.com/outlook/2020/06/23/
toppling-monuments-is-global-movement-it-works/

Araujo, A.L. (07 de julio de 2020b). Pro-slavery monuments don’t 
preserve history I opinion. They preserve racism. 
Newsweek. https://www.newsweek.com/pro-sla-
very-monuments-dont-preserve-history-they-preser-
ve-racism-opinion-1515807

Bogues. (2020). How Much Is Your African Slave Woth? 
Differences, 51(3), 156-168. https://doi.
org/10.1215/10407391-8744567

Caribbean Reparations Commission (CARICOM). (2023). About Us 
- Caribbean Reparations Commission (caricomrepa-
rations.org)



Crono-política negra, monumentos coloniales y la reparación del mundo de la blanquitud / Roberto Almanza

revista Cuadernos del Caribe  · ISSN-e 2390-0555  ·  Número 27  ·  Año 2023
Universidad Nacional de Colombia, Sede Caribe  ·  San Andrés Isla, Colombia

49

Césaire, A. (2006). Discursos sobre el colonialismo (Trad. J. Madaria-
ga., B. Baltza. y M. Viveros.). Akal. (Trabajo original 
publicado en 1950).

Fanon, F. (1963). Los condenados de la tierra. México: Fondo de Cultura 
Económica. 163p.

Gordon, L.R. (2022). Fear of Black consciousness. Penguin Random House.

Lambrecht, F. (2022). Olúfemi O. Táíwò, Reconsidering Repara-
tions. Ettics, 156-161. https://www.journals.uchicago.
edu/doi/abs/10.1086/720780 

Landazábal, M. y Almanza, R. (2022). El Tiempo de los Monu-
mentos. Tabula Rasa, (44), 13-40.

Mbembe, A. (2021). Descolonizando el conocimiento del archivo. Una 
reflexión desde Sudáfrica. En B. S. Santos & M. Meneses 
(Eds.). Conocimientos nacidos en las luchas (pp.441-436). 
Ciudad de México. Akal. 

Mills, C. W. (2004). Racial exploitation and the wages of whiteness. 30p. 
En: Mills, C. W. What White Looks Like. New York: 
Routledge. 296p.

Mills, C.W. y Pateman, C. (2007). Contract and domination. Po-
lity. 306 p.

Ndlovu-Gatsheni, S. (2016). El movimiento estudiantil «Rhodes 
debe caer» (Rhodes Must Fall): las universidades 
sudafricanas como campo de lucha. Tabula Rasa, 25, 
195-224. https://doi.org/10.25058/20112742.81

Organización de las Naciones Unidad [ONU]. (31 de agosto-7 de 
septiembre de 2001). Conferencia Mundial contra el 
Racismo, la Discriminación Racial, la Xenofobia y las 
Formas Conexas de Intolerancia. Autor https://www.
un.org/es/conferences/racism/durban2001 

Traverzo, E. (2020). Derribar estatuas no borra la historia, 
nos hace verla con más claridad. Convergencia de 
Medios. https://nuso.org/articulo/ estatuas-histo-
ria-memoria/

Vallega, A. A.(2021). Tiempo y Liberación. Exordio a pensamientos liberata-
rios, vivenciales y decoloniales. Edicions Akal. México D.F. 
2021. 368 p.

Wilson Gilmore, R. (2018). Geografía abolicionista y el problema 
de la inocencia. Tabula rasa, (28), 57-77. https://biblat.
unam.mx/es/revista/tabula-rasa/articulo/geogra-
fia-abolicionista-y-el-problema-de-la-inocencia


