CRONO-POLITICA NEGRA, MONUMENTOS COLONIALES Y LA REPARACION DEL MUNDO DE LA BLANQUITUD | ROBERTO ALMANZA

Monumento Fray Antonio de Montesinos, Malecén Santo Domingo, Repliblica Dominicana.
Wikimedia Commons. 20 August 2019. File:Monumento Fray Antonio de Montesinos sb 08 2019 7872.jpg - Wikimedia Commons

REVISTA CUADERNOS DEL CARIBE * ISSN-E 2390-0555 + NUMERO 27 * ANO 2023
UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, SEDE CARIBE * SAN ANDRES ISLA, COLOMBIA

44



MEMORIAS - SEMINARIO INTERNACIONAL

Crono-politica negra, monumentos coloniales y la
reparacion del mundo de la blanquitud’

Black chrono-politics, colonial monuments
and the repair of the world of whiteness

Roberto Almanza?

Universidad del Magdalena. Santa Marta, Colombia. almanzarob@gmail.com

Los monumentos estan siendo sacudidos, nuestras
miradas se han volcado hacia aquellas estructuras
discretas que para muchos hacen parte de un paisaje
urbano o una inscripciéon de una historia de violencia
colonial naturalizada.

Aunque en la actualidad se asiste a un momento en
el que se revive la critica frente aquellos monumentos
de impronta colonial, y en algunos casos republicanos,
no quiere decir que estos fendmenos sean recientes,
siempre ha existido una reaccién frente a estos, sin
embargo, ahora es algo acontecimental, sistémico,
performatico, politico, poético y descolonial.

La infraestructura simbolica colonial que se petrifico
bajo la forma de los monumentos en la Republica esta
siendo increpada. En términos de Arturo Vallega (2021)
hay una actitud historica que resulta estimulante dilucidar,
lo que Traverso (2020) ha llamado el estallido iconoclasta
para referirse a los movimientos antirracistas que han
emprendido una batalla en su dimension estructural.

Una manera performatica contra los monumentos
se puede ejemplificar con una movilizacién de la ne-
grura, entendida esta como una experiencia histoérica
existencial vivida y compartida por seres humanos
interpelados por la esclavizacién negro-africana y los
dispositivos de su humanizacién racializada como
piezas del engranaje del capitalismo racial.

Justamente este articulo propone una reflexion
actual sobre la necesidad de derribar el mundo de la
blanquitud y como esta postura se encuentra ligada a
las reacciones enardecidas frente a los monumentos
coloniales, los cuales son solo una faceta reactiva con
un profundo calado histérico y que adquirieron una

dimensioén global con el asesinato del afroestadouni-
dense George Floyd y la plataforma del movimiento
Black Lives Matter, sucesos que pusieron en evidencia la
brutalidad policial estructural frente a las poblaciones
racializadas, que escasamente logran respirar en un
mundo hostil injusto y violento.

El ensanamiento frente a la monumentalidad co-
lonial es un sintoma de una frustracién que produce el
disefio del mundo y de la civilizacion homogenizada.
Aqui se rastrea una crono-politica negra para trazar los
desafios de la conciencia negra frente a la necesidad
de reparar el mundo de la blanquitud.

El fil6sofo jamaicano recientemente fallecido,
Charles W. Mills, planteaba en su libro Contract and
domination (2007) una reflexion sobre el “tiempo racial”,
no el tiempo de la raza humana, sino de un tiempo mas
corto, el de la experiencia racial circunscrita en la mo-
dernidad temprana a partir de 1492 y cuya importancia
radica en que es justamente en ese periodo cuando
surge el capitalismo racial, logrando su despliegue en
las plantaciones del Caribe con mano de obra africana
esclavizada, bajo un sistema estructurado de acuerdos
de crédito, es decir, antes del sistema fabril con mano de
obra asalariada europea (Bogues, 2020). Es importante
insistir en esto, nos venden la idea de que el capitalismo
es un fenémeno intraeuropeo cuando lo evidente es
que se despliega en el Caribe.

Mills (2004), en una pieza esclarecedora que lleva
por titulo: Explotacion racial y salario de la blancura,
detalla con precision las caracteristicas centrales del
tiempo racial de la modernidad, analizando la explota-
cion racial desde una perspectiva multidimensional y

' Estas reflexiones se inscriben en el proyecto de investigacion “Des-racializar la raza: reflexiones sobre la solidaridad racial en el siglo XXI". Una versién mas
detallada de esta conferencia sera publicada en el nimero 44 de la revista Tabula Rasa dedicada al Tiempo de los Monumentos.
2 Magister en Estudios Culturales, Doctor en Estudios Latinoamericanos de la Universidad Auténoma de México.

REVISTA CUADERNOS DEL CARIBE * ISSN-E 2390-0555 * NUMERO 27 *+ ANO 2023

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, SEDE CARIBE *

SAN ANDRES ISLA, COLOMBIA

45


https://orcid.org/0000-0002-9089-468X

CRONO-POLITICA NEGRA, MONUMENTOS COLONIALES Y LA REPARACION DEL MUNDO DE LA BLANQUITUD / ROBERTO ALMANZA

alumbrando el aspecto central del capitalismo racial y
la transferencia directa ininterrumpida de réditos que
desbordan lo estrictamente monetario. Es una trans-
ferencia directa a la que W.E.B. Du Bois llam¢ salarios
de la blanquitud. Aqui se entiende por blanquitud una
forma de estar e imaginar el mundo desde un pedestal,
revestido de normatividad de personas que se piensan
a si mismas como blancas y que se relacionan con
aquellos que imaginan no blancos desde una relacion
de superioridad que opera en todos los planos de
la vida. Es una forma de estar y practicar el mundo,
configurada a partir de un ego colonial moderno que
se imagino blanco dotando a este color de cualidades
ontolobgicas excelsas frente al resto de la humanidad.
Cabe precisar que la blanquitud o blancura tiene la
virtud de operar como un dispositivo de doble via. Por
un lado, crea a los no blancos como humanos dudosos o
incompletos, mientras que por otro, se crean a s{ mismos
superiores o como la encarnacion de la humanidad plena.
La blanquitud permite analizar lo estructural y sis-
témico de la desigualdad racial, crea beneficios, salarios
o tributos que desbordan lo estrictamente monetario
teniendo implicaciones simbolicas, estéticas y morales sin
hacer consciencia de esto. Frantz Fanon (1963) lo percibié
claramente cuando afirmé que “lo que divide al mundo
es pertenecer o no a tal raza” (p. 23) y que las categorias
infraestructura y superestructura del marxismo colapsan
en el mundo colonial y (ahora) poscolonial: “eres negro
porque eres pobre y eres pobre porque eres negro”, la
circularidad de la condena. De manera que el salario de la
blancura tiene una dimension estructural, es una suerte
de plusvalor que excede lo econémico y del cual han de-
vengado histéricamente las poblaciones blanco/mestizas.
En los monumentos habitan comunidades imagina-
das, se mistifica una idea de comunidad, de territorio e
identidad. En el caso de las republicanas blanco-mestizas,
también se edificd una idea de comunidad desde el par-
ticular de la blancura. Estos monumentos mencionados
surgen en el siglo XIX y poseen una narrativa, una suerte
de “aura” que los blinda. Los monumentos son patrimonio,
son un artefacto artistico y estético, por tanto, merecen
ser conservados, incluso a pesar de su narrativa. Esto es
bastante polémico, pero esta dentro del debate.
Frente a la conciencia negra, Lewis Gordon, filbsofo
afrocaribefo de la isla de Jamaica, en Fear of Black conscious-

ness (2022) dice que hay cuatro tipos de conciencias que
escapan de la construcciéon del blanco y de su delirante
proyeccion: la primera de ellas, creada por la blanquitud,
versa sobre la conciencia de ser una «raza». La segunda,
son las diversas perspectivas englobadas en lo que se
suele nombrar la experiencia negra. La tercera, aquella
que se revela cuando la blanquitud no acecha los espacios
cotidianos. Y, por dltimo, aquella que recoge todas las
anteriores y se vuelca a la arena politica, convirtiéndose en
un movimiento de conciencia negra producida por gente
negra. Esto es importante porque brinda elementos para
entender la reaccion frente a los monumentos.

La muerte de George Floyd (25 de mayo del 2020)
permiti6 ver con mayor claridad y a escala global las
acciones sobre un sinndmero de monumentos. En el afio
2020 cayeron estatuas o fueron intervenidas en Bélgica,
Francia, Australia, Nueva Zelanda y en Sudafrica; en
Colombia fueron intervenidas en Barranquilla, Neiva,
Cali y Bogota. Estatuas que no solamente eran coloniales
sino también republicanas, esto es interesante mirarlo
en términos de que es un asunto de una reaccion frente
a la infraestructura simbolica de la blanquitud que va
mas alla de los referentes en estricto sentido coloniales.

Frente al debate en torno a las intervenciones y
al desmonte de la monumentalizacion colonial y sus
continuidades, la historiadora Ana Araujo discute al-
rededor de dos argumentos comunes y problematicos
en defensa de los monumentos confederados en los
Estados Unidos, que resultan sugerentes para pensar
otras experiencias. El primero, que el desmonte de los
monumentos no cambia la historia. El problema es que
estos monumentos surgen justo en la vigencia de las
leyes segregacionistas Jim Crow, cuando eran habitua-
les las muertes de personas negras por linchamientos
publicos, eran expuestos al amedrentamiento cotidiano
y a la exclusion de lugares que eran considerados de
los blancos y no tenian derecho a votar. El segundo, la
esclavitud no es una novedad y ha existido en todas
partes. Araujo ilustra el argumento asi: “;La gente de-
rribard las piramides de Egipto y la Acrépolis de Atenas
en Grecia porque fueron construidas gracias al trabajo
de los esclavos?” (Araujo, 2020b).

Para responder a la pregunta, lo que paso con la moder-
nidad y la esclavizacion moderna fue un parteaguas: fueron

REVISTA CUADERNOS DEL CARIBE * ISSN-E 2390-0555 * NUMERO 27 *+ ANO 2023

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, SEDE CARIBE *

46

SAN ANDRES ISLA, COLOMBIA



CRONO-POLITICA NEGRA, MONUMENTOS COLONIALES Y LA REPARACION DEL MUNDO DE LA BLANQUITUD / ROBERTO ALMANZA

personas vueltas mercancia para producir mercancias en el
mercado mundial, esto es diferente a la esclavitud clasica.

Hay un mundo que se crea en 1492, una blanquitud
que se hace hegemonica. La cual hay que entender como
el disefio del sistema mundo, una estructura que tiene
como pilar una jerarquia etno-racial.

Bajo una perspectiva de calado civilizatorio Sabelo
Ndlovu-Gatsheni?® analiza un importante antecedente
de las luchas antirracistas globales, conocido bajo la
consigna Rhodes Must Fall (RMF) en Sudafrica (2016). Este
movimiento surge como una demanda estudiantil que
reclamaba el retiro de la estatua de Cecil Rhodes (1853-
1902) empotrada en el campus de la Universidad de la
Ciudad del Cabo (ucT) en marzo de 2015. Rhodes fue
uno de los hombres mas ricos de Africa a finales del
siglo x1x. Cumplié un papel protagdnico en la expolia-
cion de oro y diamantes en la hoy Sudafrica, logrando
combinar sus éxitos empresariales con su ferviente
servicio al imperialismo britanico en la Colonia del Cabo.

Lo que al principio parecia ser un reclamo legiti-
mo pero incomodo para las autoridades universitarias,
teniendo en cuenta lo que representa Rhodes en torno
a los valores civilizatorios de la blanquitud incluido
su lado perverso, el colonialismo desde sus practicas
de despojo, explotacion, opresion y muerte de las po-
blaciones nativas, se convirtié en un movimiento con
aspiraciones descolonizadoras de la universidad misma
y la sociedad: «justicia cognitiva; cambio de curriculo;
desmantelamiento de simbolos ofensivos coloniales
o del apartheid; derecho a la educacién gratuita, rele-
vante y de calidad; libertad cultural; y cambio total de
la idea misma de universidad, de su pedigri occidental
(“la universidad en Africa”) a la “universidad africana”»
(Ndlovu-Gatsheni, 2016).

Las protestas permitieron a los estudiantes llevar
la discusion a la economia simbolica de la blanquitud
y a liberar los espacios de la huella ignominiosa de
colonialismo y hacerla verdaderamente democratica,
levandola a demandas que implicaban transformacio-
nes estructurales frente al conocimiento, al modelo de
estudiante, al acceso de la educacion y a la liberacion
de la cultura de paradigmas excluyentes. La figura de

Rodhes, un corsario del siglo x1x, estimul6 la imagina-
cién radical de un movimiento estudiantil del siglo xxI.

Rhodes es solo un ejemplo del tipo de estatuas
que detentan una carga profundamente ofensiva para
muchas personas que han sido victimas del racismo. Al
desmontar los monumentos o intervenirlos se busca
despojar a la blanquitud monumental de su solemnidad.
Frente a la pregunta, ;qué hacer con los monumentos
que representan la monumentalidad blanca?, Achille
Mbembe sugiere la creaciéon de una nueva instituciéon
parque-cementerio en el que estas piezas hagan parte
de otra narrativa despojada de su solemnidad: “donde
las personas que pasaron su vida vilipendiando todo lo
que significa el apelativo negro se les diera un descan-
so, ponerlas a descansar en esos nuevos lugares nos
permitiria a su vez avanzar y recrear el tipo de espa-
cios publicos nuevos que requiere nuestro proyecto
democratico” (2021, p. 414).

Estos gestos acontecimentales pueden leerse
dentro de una crono-politica de la negrura, luchas
que se expresan contra los monumentos coloniales
que responden a acciones reparadoras del mundo.
Araujo ha documentado que las demandas negras por
la reparacion han sido constantes desde el siglo xviiI.
Esclavizados y libres de color desarrollaron reflexiones y
las divulgaron en correspondencias, panfletos, demandas
judiciales y discursos en todas las lenguas imperiales
haciendo explicito lo consiente de ser victimas de una
empresa inmoral.

En un pasado mas reciente la Comunidad del
Caribe caricoM inspirados por la Conferencia de Dur-
ban (2001) contra el racismo y el reconocimiento de
la esclavitud como un crimen de lesa humanidad, en
julio del 2013 empieza a discutir de manera oficial las
reparaciones por el genocidio nativo y la esclavitud,
creando la Comision de Reparacion Regional y Comités
Nacionales de Reparacion encaminada hasta ahora a
“(...) establecer el fundamento moral, ético y legal para
el pago de reparaciones por parte de los gobiernos de
todas las antiguas potencias coloniales y las instituciones
pertinentes de esos paises, a las naciones y pueblos
de la Comunidad del Caribe por los crimenes de lesa

3 Ndlovu-Gatsheni ofrece una lectura sugerente sobre el RMF, pensdndolo como una expresion de la crisis civilizatoria de la modernidad euroestadounidense

en el marco de la historia de las protestas africanas desde la segunda mitad del siglo XX (2016).

REVISTA CUADERNOS DEL CARIBE * ISSN-E 2390-0555 * NUMERO 27 *+ ANO 2023

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, SEDE CARIBE

47

* SAN ANDRES ISLA, COLOMBIA



CRONO-POLITICA NEGRA, MONUMENTOS COLONIALES Y LA REPARACION DEL MUNDO DE LA BLANQUITUD / ROBERTO ALMANZA

humanidad del genocidio nativo, la trata transatlantica
de esclavos y un sistema racializado de esclavitud”
(Caribbean Reparations Commission, 2023).

La Comisién de Reparacién (crc) bajo este fun-
damento, formul6 un plan de diez puntos* de justicia
reparadora (AISUR, 2016). En 2021 el primer ministro
de Antigua y Barbuda y presidente caricomM Gaston
Brown publicé un corto comunicado donde celebra la
fuerza global del movimiento Black Matter y solicita a
la comunidad del Caribe insistir en las reparaciones.

En el libro Reconsidering Reparations, el autor africano
Olufemi O. Taiwo da un paso mas audaz para pensar la
reparacion desde una perspectiva sistémica y global,
conectando el pasado y el futuro, mientras da cuenta
del devenir de acciones reparadoras que en nuestro
lenguaje adoptado hacen parte de la crono-politica de
la negrura. Como lo fueron los movimientos anticolo-
niales africanos que tenian una perspectiva global al
confrontar el sistema en sus propios contextos, pero
también imaginando e intentando edificar un nuevo
Orden Mundial. Taiwo llama imperio racial global a
un tipo de sistema social de dimensién planetaria
que se forjo con la articulacion de la esclavitud tran-
satlantica y el colonialismo moderno el cual crea y
ordena el mundo con un sistema de distribucion de
ventajas y desventajas sociales que tienen que hacer
acumulativas (Lambrecht, 2022).

El imperio racial global edificé el mundo y el
tiempo del presente donde la catastrofe climatica tiene
a los seres vivos borde de extincién como especie, de
ahi lo indispensable de pensar un proyecto reparador
y hacedor del mundo desde una redistribuciéon mas
justa y democratica que rompa con el orden actual
de ventajas y desventajas que han condenado a gran
parte de la humanidad. Si hay algo que hay que reparar
es justamente el mundo (de la blanquitud) y crear
un nuevo mundo desde otro horizonte de sentido.

El desmonte de la monumentalidad blanca implica eso
que Ruth Wilson Gilmore (2018) menciona como la
geografia abolicionista, que parte de la idea de que la
libertad es un lugar que debe ser construido por seres
humanos con imaginacién radical y echando mano de
los recursos materiales disponibles. Esta es una tarea
pendiente al igual que la liberacion negra y la desco-
lonizacioén, pues el pasado no puede abolirse, pero la
jerarquia racionalizadora el despojo y la exclusion,
deben caer junto a la monumentalidad blanca que
legitima ornamentalmente estas injusticias. Parafra-
seando a Césaire (2006) en tiempos de la colonizacion y
la conquista no se pueden conjugar con los verbos del
idilio, pero mejores lecturas e intervenciones criticas
del presente pueden conjurar otros tiempos mas alla
de la blanquitud.

Referencias

AGENCIA INTERNACIONAL DEL SUR (AISUR). (2016). El Caribe exige a
Europa reparaciones por el genocidio y la esclavi-
tud. Saberes africanos. https://www.saberesafricanos.
net/noticias/opinion/502-reparacion-por-el-genoci-
dio-a-los-nativos-y-la-esclavitud.html

ARAUJO, A.L. (2017). Reparations for slavery and the slave trade: a transna-
tional and comparative history. Bloomsbury Academic.

ARAUJO, A.L. (23 de junio de 2020a). Toppling monuments is a glo-
bal Movement. And it works. The Washington Post. ht-
tps://www.washingtonpost.com/outlook/2020/06/23/
toppling-monuments-is-global-movement-it-works/

ARAUJO, A.L. (07 de julio de 2020b). Pro-slavery monuments don’t
preserve history I opinion. They preserve racism.
Newsweek. https://www.newsweek.com/pro-sla-
very-monuments-dont-preserve-history-they-preser-
ve-racism-opinion-1515807

BOGUES. (2020). How Much Is Your African Slave Woth?
Differences, 51(3), 156-168. https://doi.
org/10.1215/10407391-8744567

CARIBBEAN REPARATIONS COMMISSION (CARICOM). (2023). About Us
- Caribbean Reparations Commission (caricomrepa-
rations.org)

4 1) Disculpa formal completa donde se asuman la responsabilidades frente a los delitos cometidos; 2) Repatriacién para los descendientes de esclavizados asf lo
consideren con plena ciudadanfa y programas de reintegracion comunitaria; 3) Programa de desarrollo de pueblos indigenas por el genocidio y despojo que fueron
sometidos; 4) Instituciones culturales como museos y centros de investigacion que sirvan de dispositivos pedagégicos frente a la comprension de este crimen de
lesa humanidad; 5) Crisis de salud puiblica, los afrocaribes producto de la violencia fisica y psicolégica como legados de la esclavitud y el colonialismo sufren masiva-
mente de hipertension y diabetes tipo B, lo cual requiere de inversion en ciencia, tecnologia y recursos financieros; 6) Erradicacién del analfabetismo concentrado en la
poblacién afrodescendiente e indigena producto de la discriminacién etnoracial; 7) Programa de conocimiento africano para reconstruir los lazos y vinculos truncados

a través de intercambios culturales, educativos, artisticos, religiosos y empresariales; 8) Rehabilitacion psicoldgica basado en un enfoque de justicia reparadora que
permita la sanacion y la reconstruccion de lazos comunitarios; 9) Transferencia tecnoldgica que permita reducir el rezago tecnolégico; 10) Cancelacidn de las deudas a los
gobiernos imperiales que se siguen enriqueciendo a costa de sus antiguas colonias sin asumir las responsabilidades histéricas de su rezago.

REVISTA CUADERNOS DEL CARIBE * ISSN-E 2390-0555 + NUMERO 27 * ANO 2023

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, SEDE CARIBE *

48

SAN ANDRES ISLA, COLOMBIA



CRONO-POLITICA NEGRA, MONUMENTOS COLONIALES Y LA REPARACION DEL MUNDO DE LA BLANQUITUD | ROBERTO ALMANZA

CESAIRE, A. (2006). Discursos sobre el colonialismo (Trad. J. Madaria-
ga., B. Baltza. y M. Viveros.). Akal. (Trabajo original
publicado en 1950).

FANON, F. (1963). Los condenados de la tierra. México: Fondo de Cultura
Econoémica. 163p.

GORDON, L.R. (2022). Fear of Black consciousness. Penguin Random House.

LAMBRECHT, F. (2022). Olufemi O. Taiwo, Reconsidering Repara-
tions. Ettics, 156-161. https://www.journals.uchicago.
edu/doi/abs/10.1086/720780

LANDAZABAL, M. y Almanza, R. (2022). El Tiempo de los Monu-
mentos. Tabula Rasa, (44), 13-40.

MBEMBE, A. (2021). Descolonizando el conocimiento del archivo. Una
reflexion desde Suddfrica. En B. S. Santos & M. Meneses
(Eds.). Conocimientos nacidos en las luchas (pp.441-436).
Ciudad de México. Akal.

MILLS, C. W. (2004). Racial exploitation and the wages of whiteness. 30p.
En: Mills, C. W. What White Looks Like. New York:
Routledge. 296p.

MILLS, C.w. y Pateman, C. (2007). Contract and domination. Po-
lity. 306 p.

NDLOVU-GATSHENI, S. (2016). El movimiento estudiantil «Rhodes
debe caer» (Rhodes Must Fall): las universidades
sudafricanas como campo de lucha. Tabula Rasa, 25,
195-224. https://doi.org/10.25058/20112742.81

ORGANIZACION DE LAS NACIONES UNIDAD [ONU]. (31 de agosto-7 de
septiembre de 2001). Conferencia Mundial contra el
Racismo, la Discriminaciéon Racial, la Xenofobia y las
Formas Conexas de Intolerancia. Autor https://www.
un.org/es/conferences/racism/durban2001

TRAVERZO, E. (2020). Derribar estatuas no borra la historia,
nos hace verla con mas claridad. Convergencia de
Medios. https://nuso.org/articulo/ estatuas-histo-
ria-memoria/

VALLEGA, A. A.(2021). Tiempo y Liberacién. Exordio a pensamientos liberata-
rios, vivenciales y decoloniales. Edicions Akal. México D.F.
2021. 368 .

WILSON GILMORE, R. (2018). Geografia abolicionista y el problema
de la inocencia. Tabula rasa, (28), 57-77. https://biblat.
unam.mx/es/revista/tabula-rasa/articulo/geogra-
fia-abolicionista-y-el-problema-de-la-inocencia

REVISTA CUADERNOS DEL CARIBE * ISSN-E 2390-0555 + NUMERO 27 * ANO 2023
UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, SEDE CARIBE * SAN ANDRES ISLA, COLOMBIA

49



