
341341|

Este artículo está publicado en acceso abierto bajo los términos de la licencia Creative Commons 

Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 2.5 Colombia.

VOL. 18, N.º 35 ENE-JUN 2023 · ISSN IMPRESO 1909-230X · EN LÍNEA 2389-7481 /PP. 341-366

Las transfiguraciones / torceduras 
de lo religioso: una introducción 
a la epistemología teológica cuir 
de Marcella Althaus-Reid

The Transfigurations/Twists of the Religious: An Introduction 

to the Thelogical Epistemology of Marcella Althaus-Reid 

Ángel F. Méndez Montoya
Universidad Iberoamericana, Ciudad de México, México.

Correo electrónico: angel.mendez@ibero.mx

Orcid: 0000-0002-6538-2447

ARTICULO DE REFLE XIÓN

Fecha de recepción: septiembre 28 del 2022 - Fecha de aprobación: marzo 8 del 2023

DOI: 10.15446/cp.v18n35.104983

Cómo citar este artículo:

APA: Méndez Montoya, Ángel F. Las transfiguraciones/torceduras de lo religioso: aportes críticos de 

la teología cuir a los estudios sexogenéricos contemporáneos en América Latina y el Caribe. Ciencia 

Política, 18(35). https://doi.org/10.15446/cp.v18n35.104983 

MLA: Méndez Montoya, Ángel F. “Las transfiguraciones/torceduras de lo religioso: aportes críticos de 

la teología cuir a los estudios sexogenéricos contemporáneos en América Latina y el Caribe”. Ciencia 

Política, vol. 18, n.º 35, doi:10.15446/cp.v18n35.104983. Fecha de acceso.



342 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

Resumen 
La teología queer / cuir1 latinoamericana es un reciente campo de estudios críticos que 

no solo se nutre del pensamiento y el activismo queer / cuir, sino también aporta a pro-

puestas contemporáneas sexogenéricas disidentes. Este artículo presenta algunos aportes 

epistémicos desde las transfiguraciones, torceduras, “indecencias” y resignificaciones de lo 

religioso. Se presenta como un ejemplo de esta integración teológica al programa del Doc-

torado en Estudios Críticos de Género (DECG), de la Universidad Iberoamericana (CdMx). 

En particular, la propuesta de este artículo tiene como objetivo analizar la intersección 

cuerpo-género-religión, con un acercamiento hermenéutico del libro Dios Cuir, de la teólo-

ga argentina Marcella Althaus-Reid.

Palabras clave: teología queer / cuir; cuerpo-género-religión; interseccionalidad; transfigurar / 

torcer; experiencias sexo-genéricas; teorías y teologías nómadas.

Abstract 
Latin American queer/queer theology is a recent field of critical studies that is not only 

enriched by queer/cuir thinking and activism, but also contributes to contemporary gen-

der-based dissident proposals. This article presents some epistemic contributions from the 

transfigurations, twists, "indecencies", and resignifications of the religious. An example of 

this theological integration refers to the program of the Doctorate in Critical Gender Studies 

(DECG) at the Universidad Iberoamericana (Mexico City). In particular, the goal of this article 

is to analyze the intersection of body-gender-religion from the hermeneutical approach of 

the book The Queer God, by the Argentine theologian, Marcella Althaus-Reid.

Keywords: Queer/Cuir Theology; Body-Gender-Religion; Intersectionality; Transfigure/Twist; Sex-

Generic Experiences; Nomadic Theories and Theologies.

1	 En este artículo utilizo la palabra “cuir” para traducir fonéticamente al español el 

término “queer” en inglés, que significa extraño, raro, extravagante, torcido; aunque 

también se ha utilizado tanto para ofender y humillar a personas y poblaciones sexo-

diversas y disidentes, como para resignificar el insulto y transfigurarlo en un térmi-

no que expresa dignidad y orgullo. Al usar el término “cuir” busco contextualizar las 

teorías y vivencias sexodiversas en espacios y sistemas dentro de Latinoamérica y el 

Caribe, desde contextos de cuerpos abyectos en Abya Yala. “Cuirizar” traduce el verbo 

“queering”, para significar el acto de torcer y descentralizar el orden heteropatriarcal 

que ha dominado a cuerpos, territorios y naciones. En general se usará en este artí-

culo la palabra cuir y cuirizar, y solo en casos concretos se recurrirá a la palabra queer, 

cuando se refiera a contextos angloparlantes.



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 343

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

Introducción

Cada vez más, los estudios de género, como es el caso del Doctorado 

en Estudios Críticos de Género (DECG), de la Universidad Iberoamericana 

(CdMx), integran y proyectan investigaciones inter y transdisciplinares 

en torno a asuntos relacionados con vivencias sexogenéricas diversas. En 

el caso concreto de este programa doctoral, también se incluyen investi-

gaciones sobre posibles entrelazamientos con los estudios alrededor de 

la religión (que en la lengua inglesa se conocen como religious studies) y 

la teología filosófica (el diálogo y complementación mutua entre la teo-

logía y la filosofía). Otros programas doctorales de estudios de género, 

aunque involucran un cierto grado de interdisciplinariedad, no parecen 

abordar la intersección cuerpo-género-religión. Tal vez el tema religioso 

y el pensamiento teológico se consideren cuestiones ya “superadas” por 

las sociedades supuestamente secularizadas. O bien puede que este pun-

to ciego en los estudios críticos de género se deba a la complejidad de la 

relación entre cuerpo, género y el “fenómeno religioso”, con frecuencia 

evaluado más como un problema o un aspecto meramente negativo, que 

como una experiencia que pueda arrojar luz positiva sobre la investi-

gación. Si por separado, las categorías de cuerpo, género y religión son 

ya de por sí inacabadas o perpetuamente abiertas, cuando las entreteje-

mos o coimplicamos se potencializa la complejización a gran escala. Por 

esto, aun para sociedades secularizadas o “totalmente” laicizadas2, este 

2	 Habría que preguntarnos qué queremos decir por “secularización”. Si la entendemos 

como la separación de Iglesia y Estado, en la que este último se remite al orden de la 

esfera pública de la sociedad, mientras que la Iglesia pasa a formar parte de la esfera 

privada, entonces esto no significa que la Iglesia y los asuntos religiosos no tengan 

injerencia en los asuntos públicos de los Estados nacionales. Tal es el caso de México, 

por ejemplo, en donde principalmente la Iglesia católica tiene una gran influencia 

sobre las decisiones políticas del país. Si por “secularización” entendemos un con-

texto sociocultural en el que Dios, las religiones, lo sagrado y demás discursos teoló-

gicos no influyen para nada en las decisiones privadas y públicas de lxs ciudadanxs, 

entonces reduciríamos los casos a una total secularización de la sociedad, que tal 

vez sea más contundente en algunos países europeos. En el caso de México, consi-

derando el crecimiento y la enorme influencia de poblaciones afiliadas a diversas 

tradiciones religiosas, no solo católicas y cristianas, sino también judías, islámicas, 

budistas, hinduistas, “new age”, religiones de raíces africanas y las tradiciones de 

los pueblos originarios, en realidad nunca se ha dado una total secularización de la 

sociedad. Seguimos el análisis de algunos académicos que consideran que no existe 



344 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

entrelazamiento no deja de arrojar luz sobre el impacto, sea negativo o 

positivo —o bien, simultáneamente negativo y positivo— de la religión 

en asuntos relacionados con experiencias sexogenéricas, en particular 

en sociedades heteropatriarcales y homo-lesbo-bi-transfóbicas. Tal es el 

caso del pensamiento y las prácticas cristianas y católicas, producto del 

expansionismo occidental de inicios del siglo XVI, que fueron impuestos 

a cuerpos y territorios de Abya Yala3, manteniendo un poder y una epis-

temología coloniales que aún dejan enormes heridas y daños a tantas 

personas, particularmente a los grupos LGBTIA+ (lésbico, gay, bisexual, 

transgénero, intersexual, asexual y demás identidades sexogenéricas no 

heteronormadas). Esto explica la suspicacia generalizada que muestran 

los programas doctorales de género hacia las disciplinas teológicas o los 

estudios en torno a lo religioso.

Sin embargo, como profesor investigador en teología filosófica y 

como miembro del núcleo básico de profesores que colaboramos con 

el DECG, celebro la audacia de este programa doctoral de invitar a una 

teología crítica a formar parte de la mesa de investigación y diálogo. 

Considero de suma importancia y urgencia estudiar críticamente esta 

intersección cuerpo-género-religión, ya que, directa o indirectamente, a 

nivel tanto micro como macro, esta interseccionalidad produce, frecuen-

te y tristemente, hegemonías violentas que excluyen y basurizan cuer-

pos; mientras que otras veces también tiene el potencial de emancipar y 

transfigurar nuestras idiosincrasias y determinismos opresivos.

una secularización total de la sociedad, sino que más bien estamos viviendo una 

era “postsecular”. Ver a John Milbank en Teología y teoría social. Más allá de la razón 

secular, trad. Marciano Villanueva (Herder, 2004); Carlos Mendoza Álvarez (Ed.) en 

¿Cristianismo posmoderno o postsecular? Para una interpretación teológica de la mo-

dernidad tardía (Universidad Iberoamericana, 2008); José de Jesús Legorreta (Ed.) en 

Religión y secularización en una sociedad postsecular (Universidad Iberoamericana, 

2010). Para revisar estadísticas sobre afiliaciones religiosas en poblaciones mexica-

nas, consultar en https://datos.nexos.com.mx/que-nos-dice-el-censo-2020-sobre-reli-

gion-en-mexico/#:~:text=En%202020%20el%20porcentaje%20de,2000%20y%20a%20

11.2%20en%202020. Fecha última de acceso: 23 de septiembre de 2022.

3	 “Abya Yala” es un término usado por comunidades indígenas en Centroamérica y 

Sudamérica para referirse al continente americano, con el fin de representar las 

cosmovisiones y tradiciones de los pueblos originarios de nuestros territorios, más 

allá de la expansión y colonización europea que denominó a este territorio como 

“América” o “Nuevo Mundo”. 



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 345

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

Trasfigurar, en este contexto de la diversidad sexogenérica, significa 

torcer, transgredir y transformar nuestras figuraciones e imaginarios, len-

guajes y discursos, prácticas y políticas, creencias y epistemologías que 

generan odio, y que se utilizan como mecanismos de subordinación de 

lxs otrxs. Transfigurar es torcer; implica una acción crítica, deconstructiva 

y reconstructiva, la cual está muy vigente en las teorías y teologías cuir4.

Cuando movimientos de personas sexodiversas en contextos anglosa-

jones salen a las calles para alzar la voz y protestar en nombre de la lucha 

colectiva por el reconocimiento y para exigir el derecho a llevar una vida 

digna, más vivible, esto genera grietas en los sistemas totalitarios, con 

el potencial de prefigurar otro mundo posible, aun en las vicisitudes del 

aquí y ahora. We are here, and we are queer; get used to it! [¡Aquí estamos 

y somos cuir!¡Acostúmbrense!]. Así se resignifica lo cuir como insulto y 

semiótica de odio y se transfigura en símbolo de dignidad, resistencia y 

acuerpamiento celebratorio. Estos movimientos políticos de las pobla-

ciones LGBTIA+, iniciados en Estados Unidos y el Reino Unido, se agudi-

zaron durante la década de los ochenta, al desatarse la epidemia del VIH 

/ sida que impulsó a los grupos minoritarios a exigir el reconocimiento y 

el agenciamiento de estos cuerpos vulnerables. Gracias a estas luchas 

y muchas otras disidencias y marchas públicas de nuestrxs antecesor-

xs por todo el mundo y en nuestro propio país (México), aquí y ahora 

estamos asumiendo antiguas y nuevas luchas y políticas que propicien 

el buen vivir para todxs. Transfigurar también implica una cierta tra-

ducción, la cual, en el caso de contextos hispanohablantes, al pasar de 

lo “queer” al término “cuir” se intenta torcer y reconfigurar estas luchas, 

movimientos y posturas críticas sexogenéricas desde nuestros propios 

contextos hispanohablantes de estigmatización, discriminación y vio-

lencia, no solo a personas vulnerables de la diversidad sexual, sino a 

todo cuerpo que se encuentre en las diásporas de la sociedad. 

4	 Mencionamos solo algunos textos representativos de la teología cuir: Marcella Althaus-

Reid, La teología indecente. Perversiones teológicas en sexo, género y política (Ediciones 

Bellaterra, 2005); Gerard Loughlin (Ed.), Queer Theology. Rethinking the Western Body 

(Blackwell, 2007); Susannah Cornwall, Controversies in Queer Theology (SCM Press, 

2011); Genilma Boehler, Lars Bedurke y Silvia Regina de Lima Silva (Eds.), Teorías 

queer y teologías. Estar… en otro lugar (Departamento Ecuménico de Investigaciones, 

2013); Linn Marie Tonstad, Queer Theology. Beyond Apologetics (Cascade Books, 2018), y 

Marcella Althaus-Reid, Dios cuir, trad. L. P. Chalke (Universidad Iberoamericana, 2022).



346 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

Aunque las teorías y teologías cuir principalmente circulen en ámbitos 

académicos, ambas disciplinas enfrentan el desafío constante de rehusar 

instalarse en una torre de marfil ajena e indiferente al movimiento de 

luchas activistas en las calles, a los guetos que constantemente emergen 

en territorios urbanos y rurales por todo el mundo, y a la basurización de 

cuerpos, debido a su identidad sexogenérica, raza y etnia, con capacida-

des diferentes o con un estatus migratorio vulnerable. Por eso también 

es una meta constante torcer el ser y quehacer de las teorías y teologías 

cuir, para que se transformen y transmuten en nuevas luchas y contextos 

en búsqueda de una vida más vivible. Lo que se transfigura, se transmuta 

en una figura que, paradójicamente, se deviene en sí misma al momento 

de verse atravesada por otra fuerza que la desborda y la tuerce. 

Estas transfiguraciones abren fisuras, grietas que transgreden norma-

tivas recalcitrantes que impiden los procesos y actos de emancipación. 

En especial para la teología cristiana, transfigurar es una categoría que 

hace eco de narrativas bíblicas en los evangelios sinópticos (San Mateo, 

San Marcos y San Lucas), en los que el cuerpo de Jesús se torna radiante, 

su figura plenamente atravesada y transmutada por la gloria divina que 

desquebraja las fronteras, pronunciándose desde una relación en exceso 

íntima de amor eterno, a la que nos invita a ser partícipes. 

¿Cuáles son algunas fronteras que podríamos atravesar y muros que 

podríamos agrietar en el constante proceso de transfiguración de los 

estudios críticos de género, y, en particular, cuándo discernimos esta 

compleja intersección cuerpo-género-religión? ¿En dónde se encuentran 

estos excesos de amor disidente y extravagante que nos puedan incitar a 

imaginar otro mundo posible?

Ante la compleja tarea que implica encontrar posibles respuestas a 

estas preguntas, aquí proponemos seguir los pasos trazados por la teólo-

ga cuir argentina Marcella Althaus-Reid, en concreto, a partir de su pro-

vocador libro, recién publicado en español, Dios cuir. Propongo seguir 

algunas rutas en la cartografía que este texto ofrece, con el fin de confi-

gurar algunas estrategias hermenéuticas y epistémicas que contribuyan 

a los estudios críticos de género. Cada ruta traza movimientos torcidos, 

una desterritorialización y desplazamiento epistémico que las teorías y 

teologías normativas requieren activar. Se trata de un camino escabroso, 

porque esto requiere desandar fundamentalismos teóricos y teológicos 

en los que, con frecuencia, una epistemología hegemónica eurocéntri-

ca y blanqueada determina y justifica la subordinación de esta relación 

cuerpo-género-religión. Para una lógica dualista y jerárquica, con un 



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 347

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

trascendentalismo totalitario que desdeña la materialidad y la inma-

nencia, esta relación demuestra una ontología “desviada”, debido a la 

contingencia, materialidad y visceralidad que implica este vínculo. Por 

esto mismo, aquí recurrimos a las “indecencias” teológicas de Marcella 

Althaus-Reid, para provocar un pensamiento desde otras epistemologías, 

en las que se hibridan las vivencias corporales con las experiencias sexo-

genéricas, que, a su vez, integran tradiciones y experiencias religiosas 

diversas, así como posibles vislumbres teológicos contrahegemónicos. 

El libro de Marcella Althaus-Reid apareció originalmente en inglés en 

2003, bajo el título The Queer God, publicado por la prestigiosa editorial 

Routledge. En junio de 2022, a casi veinte años de su primera publicación 

en inglés, el Departamento de Ciencias Religiosas, con el apoyo de la 

Dirección de Publicaciones de la Universidad Iberoamericana, publicó la 

traducción al español con el título Dios cuir. El hecho de que estamos a 

casi veinte años de la publicación en inglés (el presente artículo se escri-

bió a finales del año 2022), sin antes haber aparecido ninguna versión 

al español —la lengua materna de Marcella—, revela una actitud teoló-

gica atrapada en el armario de sus propias idiosincrasias totalitarias y 

prácticas de exclusión de lxs otrxs. Por esto mismo, esta publicación en 

español de Dios cuir marca un momento providencial para impulsar las 

torceduras del ser y el quehacer de lo religioso, en particular en y desde 

los pueblos y las epistemologías del Sur global. Al mismo tiempo, su libro 

contiene provocaciones a los estudios críticos de género, porque vincula 

el pensamiento teológico con las experiencias y tradiciones religiosas 

que impactan nuestros discursos y prácticas materiales y corpóreas.

Las indecencias de Marcella Althaus-Reid y Dios cuir
Marcella Althaus Reid nació en la ciudad de Rosario, Argentina, en 

1952. Su familia era de escasos recursos, y, aunado a los problemas que 

Argentina enfrentaba en esos tiempos, resultado de la enorme violencia 

desencadenada por el régimen militarizado y dictatorial que dominaba el 

país, Althaus-Reid también sufrió el estigma por ser bisexual y disidente 

en una cultura patriarcal y heteronormada. Desde temprana edad se inte-

resó en la teología, sobre todo de las voces emergentes que provenían de 

la teología de la liberación, un proyecto teológico nacido principalmente 

en Latinoamérica a partir de los años sesenta del siglo XX, cuyo propósi-

to principal fue hacer una lectura del mensaje cristiano desde contextos 

marginados, para buscar estrategias y prácticas de emancipación, no solo 



348 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

espiritual, sino también económica, social, política y existencial. Aunque 

esto impulsó el interés de Althaus-Reid en la teología interpretada y vivi-

da desde lxs pobres y oprimidxs, ella mantuvo una distancia crítica con 

respecto a la primera generación de “los padres” de la teología de la libera-

ción. Vislumbró una liberación radical, que no solo fuera socioeconómica, 

sino también corporal y sexual. Sin embargo, sus propuestas no fueron 

bien recibidas por esta primera generación de teólogos —en su mayoría 

eran clérigos católicos—, ya que, aunque se pronunciaban a favor de los 

pobres, la categoría de pobreza estaba dominada por una teología cleri-

cal, masculinizada y con una enorme suspicacia hacia vivencias sexo-

genéricas fuera de la hegemonía heteropatriarcal. Este distanciamiento 

crítico la llevó a estudiar un doctorado en teología en la Universidad de 

Saint Andrews, en Escocia. Después de obtener su título, fue invitada a 

ser profesora e investigadora en la Universidad de Edimburgo, en donde 

también tomó la dirección de la Maestría en Teología y Desarrollo y de la 

Asociación Internacional de Teología Cuir. En Edimburgo desarrolló sus 

propuestas de esta teología y publicó 

[…] artículos varios sobre temas relacionados con las minorías sexua-

les, la violencia sistémica contra las mujeres y la explotación de los más 

vulnerables en la sociedad, denunciando actitudes políticas y sobre todo 

teológicas que surgen en territorios religiosos colonizados por la ‘decen-

cia’ de una moralidad escrupulosa y deserotizada, misma que ha generado 

discursos y prácticas hegemónicas, patriarcales, supremacistas, racistas, 

xenófobas y homo-lesbo-trans-fóbicas5.

Su lamentable muerte debida al cáncer, en el 2009, dejó un enorme 

vacío en la teología del siglo XXI, generando una gran tarea para un pro-

yecto todavía por desarrollar, en particular sobre nuevas teologías cuir 

que han emergido después de su muerte. 

En el caso de las propuestas de Althaus-Reid, su teología cuir se inspira 

en el pensamiento crítico de las teorías cuir, en especial las provenien-

tes de Monique Wittig, Teresa de Lauretis, Eve Sedgwick y Judith Butler, 

entre otrxs. A su vez, Marcella Althaus-Reid, igual que estas pensadoras, se 

inspira en el pensamiento posestructuralista —principalmente de Gilles 

Deleuze, Michel Foucault, Jacques Derrida y Luce Irigaray—, que propo-

ne una epistemología o modelo de conocimiento contraesencialista, no 

5	 Méndez Montoya, Á. F., “Prefacio. Marcella Althaus-Reid: la teología indecente y Dios 

cuir”, Dios cuir…, p. 13.



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 349

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

lineal ni unívoco. La inspiración de estas propuestas teóricas llevaron 

a Althaus-Reid a concentrarse, más que en identidades fijas y estables, 

en los cuerpos abyectos, teniendo como punto de partida la abyección 

de personas vulnerables en poblaciones LGBTIA+, pero en especial des-

de una crítica poscolonial y descolonial en contextos latinoamericanos. 

Aunque sus escritos fueron publicados principalmente en inglés en el 

Reino Unido, su corazón y su intelecto se pronuncia desde Latinoamérica, 

y resalta en ellos un giro descolonial que integra una abundante “ecolo-

gía de saberes” provenientes del “Sur global”6. Este giro es una estrategia 

de descentramiento y desterritorialización de epistemologías eurocéntri-

cas y blanqueadas. Por esto mismo, sus articulaciones de experiencias 

sexogenéricas aportan a los estudios de género una metodología y herme-

néutica que arroja luz sobre “otras” maneras de entretejer las categorías 

cuerpo-género-religión, que rescatan tradiciones heredadas de los pue-

blos originarios y demás comunidades de Abya Yala. 

Cuando Althaus-Reid analiza vivencias corporales, sexogenéricas y 

religiosas, considera imperativo intersectar e hibridar el análisis con 

experiencias y tradiciones andinas, mesoamericanas, de los pueblos 

amazónicos y otras sabidurías “encubiertas” por un blanqueamiento y 

categorías occidentalizadas. Por ejemplo, en su libro Teología indecente…, 

ella toma como paradigma y lugar teológico la “indecencia” de mujeres 

indígenas y mestizas vendedoras de limones en las calles de Argentina, 

quienes no llevan ropa interior, viven una sexualidad fluida y celebran 

su cuerpo y sus deseos. Para las sociedades “decentes” de Argentina de 

los años setenta y ochenta del siglo pasado, estas vendedoras de limones 

protagonizaban una sexualidad desordenada y transgresora de las “bue-

nas costumbres”. Para Althaus-Reid, estas mujeres marginadas nos pue-

den enseñar a hacer una teología “sin ropa interior”, para así recuperar 

la importancia del cuerpo y del deseo, con el fin de “indecentar” el ser y 

el quehacer teológicos. 

6	 Retomamos las categorías epistemológicas de “Sur global” y “ecología de saberes”, 

provenientes de Boaventura de Sousa Santos, que considera que sociopolíticamente 

el mundo está separado entre el Norte y el Sur global. El Norte mantiene una he-

gemonía epistemológica supremacista y elitista, mientras que el Sur, considerado 

como la alteridad subalterna para el Norte, propone una versión del conocimiento 

basada en una diversidad de saberes que no deja de lado las sabidurías de los pueblos 

originarios para producir conocimientos contrahegemónicos (De Sousa, B. (2010). 

Descolonizar el saber, reinventar el poder. Ediciones Trilce).



350 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

En Dios cuir también sale a relucir esta primacía de articular nues-

tras nociones de género desde una perspectiva que entreteja el cuerpo y 

el deseo, junto con la experiencia biográfica religiosa y una teología de 

Dios apasionado. Este libro inicia con una narración autobiográfica de 

su experiencia de mujer sexualmente fluida con gran pasión por Dios, 

dispuesta a salir a bailar salsa en un bar lésbico-gay, llevando un rosario 

en la bolsa, en el contexto de un sistema dictatorial en el que se conside-

ra sacrílego mezclar lo religioso con cualquier tipo de disidencia sexual. 

Para “cuirizar” o “indecentar” la teoría y la teología del cuerpo, del géne-

ro y del deseo, Althaus-Reid recurre a la autobiografía, muestra su propio 

involucramiento en estos estudios de experiencias sexogenéricas disi-

dentes. Pero también es muy importante para ella involucrarse con lxs 

otrxs, que se vuelven invisibles para nuestra percepción de la realidad. 

Por eso Althaus-Reid incluso presenta como ejemplo de figuraciones cuir 

a cuerpos por fuera de los sistemas religiosos, culturales y políticos hete-

ronormados, que nos enseñan a transfigurar / torcer nuestras hermenéu-

ticas y prácticas teológicas: 

Sin embargo, la poderosa praxis teológica de la transformación, por lo 

general, proviene de seres de fuera que trabajan a través de estos sistemas. 

Es tan sólo del cuerpo de estos seres ajenos en la historia de la teología 

(por ejemplo, las mujeres, los indígenas, las personas que se encuentran 

fuera del orden heterosexual o de la hegemonía racial) que las avenidas 

hermenéuticas nos traen nuevas promesas ante las viejas prácticas teoló-

gicas. (Althaus-Reid, p. 62)

Estas son personas y comunidades andinas y afrodescendientes en 

las que la bisexualidad, las relaciones poliamorosas, la identidad trans-

género, la promiscuidad y demás “indecencias” se convierten en narra-

tivas y gramáticas teológicas que expresan una vivencia “otrx”, extrañx, 

extravagante, poliamorosx, radicalmente cuir de Dios.

Con el fin de cuirizar la teología y las relaciones cuerpo-género-reli-

gión, Althaus-Reid propone indecentar o pervertir la teología: “es decir, 

crear otras versiones o alternativas metodológicas más allá de los dis-

cursos hegemónicos de las teologías totalitarias en un mundo globaliza-

do” (Méndez-Montoya, p. 14). Para las religiones cristianas, esto requiere 

sacar a Dios del armario eclesial y teológico que reproduce y absolutiza 

sistemas y regímenes heteropatriarcales, falocéntricos y heteronorma-

dos. Sacar a Dios del armario para encontrar a Dios cuir, que encarna en 

quienes son amantes cuir de un Dios extraño:



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 351

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

Curiosamente, parece que sí podemos conocer a Dios mejor a través 

de una negación radical de los saberes encerrados en el armario que per-

tenecen a la tradición de la iglesia y de la teología. Se trata de Dios cuir, 

Dios-extrañx que en nuestros tiempos está mostrando el rostro de Dios 

entre quienes somos amantes de Dios – y, a todo esto, amantes cuir de 

Dios. (Althaus-Reid, p. 270)

Existe la posibilidad, para el pensamiento religioso cristiano, de vis-

lumbrar a Dios cuir, que se revela al salir del armario de una mismidad 

monogámica, ya que Dios es triunidad, un ménage à trois de amor a la 

diferencia, de intercambio de diferencias. En la trinidad inmanente, la 

expresión poliamorosa de Dios se vuelca hacia su propia alteridad, con lo 

que nos ayuda a vislumbrar un acto a la vez kenótico y kinético, un movi-

miento de salida de sí que va hacia lxs otrxs; un acto divino de ser movi-

do y conmovido por su otredad; una danza o movimiento perijorético de 

ser y estar en el otrx. El movimiento de autodesbordamiento del amor 

divino se repite, de manera diferente, en el acto de la creación del cos-

mos, un acto orgiástico perpetuo, que manifiesta el dar de sí de Dios, su 

amor radical hacia la otredad. La kenosis y kinesis de Dios encarnan de 

manera subversiva, haciéndose parte de nuestra carne, de nuestra narra-

tiva diaria. Dios no solo se deja mover en su amor apasionadamente kenó-

tico por lxs otrxs. Dios deviene otrx, extraño, cuir. Dios se transfigura en 

un cuerpo abyecto: encarna en lxs destituidxs y desterritorializadxs; en 

la prostituta, en donde “se revela a través de las abyecciones de la pros-

titución… y la pobreza” (Dios cuir, p. 111); en las prácticas bisexuales afro-

descendientes de Brasil; en comunidades indígenas no-binarias o trans, 

herederas de tradiciones míticas incaicas y mesoamericanas, que hibri-

dan narrativas urbanas y rurales más allá de las fronteras del cristianis-

mo. Dios cuir transita fronteras, expresa una alegoría del amor en el que 

lo trascendental encarna en espacios diaspóricos y nómadas, en cuerpos 

con frecuencia escandalosos, peligrosos, libertinos. Así, sexualidades 

diversas devienen en narrativas sacras y semióticas de lo religioso, a la 

par que Dios se historiza en nuestras narrativas de lo cotidiano. Lxs des-

viadxs y disidentes sexuales son invitadxs privilegiadxs a participar de 

esta danza cuir trinitaria.

Resumiendo, tanto las indecencias y cuirizaciones teológicas de 

Althaus-Reid, como su reflexión sobre Dios cuir nos ayudan a estudiar 

la relación cuerpo-género-religión de manera crítica y deconstructiva, 

pero también constructiva y transformadora. Las experiencias religiosas 



352 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

de cuerpos individuales y comunidades dentro de la diversidad sexoge-

nérica reflejan no solo acciones de resistencia, sino también de resilien-

cia, de acuerpamientos solidarios que son capaces de celebrar la vida 

y mantener encendida la llama de la esperanza por un mundo mejor. 

Experiencias de disidencia sexual dentro de comunidades y grupos reli-

giosos, por ejemplo, pueden reconocerse como importantes en las luchas 

que, aunque han sido invisibilizadas y oprimidas tanto por instituciones 

seculares como por ideologías fundamentalistas, este reconocimiento, 

en medio de la negación, marca posibles caminos hacia una emancipa-

ción integral. 

Para estudios en torno a experiencias diversas de género, tomar esta 

actitud crítica, “torcida” y creativa respecto al análisis de género y corpo-

reidad —incluso cuando lo atraviesan experiencias religiosas, vivencias 

espirituales y teologías disidentes— abre caminos para buscar estrate-

gias de agenciamiento de poblaciones sexogenéricas vulnerables con 

frecuencia aisladas en guetos. Siguiendo el modelo de Marcella Althaus-

Reid, este llamado a la cuirización de la teología y de los estudios críticos 

de género también implica integrar narrativas autobiográficas, incorpo-

rar el autoinvolucramiento en nuestros textos y contextos de estudio, 

con el propósito superar una actitud indiferente y apática que nos con-

vierta en meros “extractivistas” y espectadores distantes del “objeto” de 

estudio, cuando en realidad somos aprendices de cuerpos y vidas que sí 

importan, aunque no les importen a las sociedades supremacistas.

La encarnación de una epistemología poliamorosa
La epistemología reflexiona sobre el conocimiento y las diversas mane-

ras de conocer; implica integrar los múltiples saberes de experiencias 

individuales y colectivas, a la vez que indaga en los contenidos, agentes, 

estrategias y condiciones de nuestros saberes. Como lo puntualizamos 

antes, Marcella Althaus-Reid incorpora narrativas biográficas en sus pro-

puestas epistemológicas, reconoce que la realidad corporeizada de nues-

tros constructos subjetivos e intersubjetivos respecto al género también 

ha sido marcada por prácticas y epistemologías dualistas, esencialistas 

y totalitarias. Los modelos de conocimiento fundados solo en binaris-

mos antagónicos (razón / cuerpo, hombre / mujer, heterosexual / homo-

sexual, naturaleza / cultura, espíritu / materia, por mencionar algunos), 

por lo común esencializan categorías de identidad sexogenérica, que lue-

go configuran sistemas totalitarios de identidad. Una visión e imposición 



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 353

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

heteropatriarcal intensifica estos dualismos esencialistas totalitarios, 

crea dispositivos de dominio y jerarquización con los que se justifica la 

subordinación de cuerpos e identidades que no cumplen con mandatos 

lingüísticos, culturales, morales, sociales, políticos y religiosos de siste-

mas normativos. Por eso, los debates en torno a la identidad sexogenérica 

diversa y su impacto sobre nuestras experiencias de corporeidad son tan 

relevantes para las teorías y teologías cuir. Cuirizar la identidad no se trata 

de anular las concreciones o materializaciones performáticas identitarias, 

sino de complejizarlas al punto de evitar que tales categorías, vivencias y 

prácticas cognitivas se conviertan en hegemónicas, y que luego sean utili-

zadas como dispositivos de exclusión y alterización de cuerpos. Aun den-

tro de las identidades LGBTIA+ existen hegemonías epistémicas con las 

que se pretende universalizar la identidad lésbica, gay, bisexual, o trans… 

Al interior de estas agrupaciones, hay cuerpos que importan y cuerpos que 

no importan. Dentro de estas poblaciones también podemos encontrar 

actitudes discriminatorias y prácticas de exclusión debidas a prejuicios 

raciales, o el rechazo a personas con capacidades diferentes, o bien por 

edad avanzada, gordura y otras características consideradas como “infe-

riores” por las sociedades supremacistas, blanqueadas y colonizantes. Las 

teorías y teologías cuir ponen una especial atención en el cuerpo y las expe-

riencias corpóreas diversas, aunque no pretenden encubrir experiencias 

concretas de identidad sexogenérica. Más bien son una invitación a cuiri-

zar o tomar una actitud crítica frente a universalismos homogeneizantes 

que marginen e invisibilicen a las personas; a la vez, a reconfigurar lazos, 

vínculos y alianzas entre identidades diversas. Además, “Amor es amor” y 

todxs tenemos derecho a amar y ser amadxs. Sin embargo, los amores son 

diferentes, plurales, diversos, aun en una misma población con una identi-

dad concreta de género, sexo, nacionalidad, religión y demás. No todas las 

personas trans, ni todos los gais, ni lesbianas… son iguales. Para las teorías 

y teologías cuir, la identidad fluye, está en constante proceso de construc-

ción, deconstrucción y reconfiguración. El constante devenir de las iden-

tidades refleja un vislumbre teológico, en particular en los imaginarios 

escatológicos, en los que la identidad está en movimiento constante hacia 

la consumación de los tiempos. La teología cuir permite descentralizar 

una visión teleológica y unidireccional de una escatología centrada en el 

futuro, y, en su lugar, configurar las posibles vivencias de plenitud de los 

últimos tiempos, encarnados en el fluir del aquí y el ahora. Así, el clamor 

en las marchas del orgullo y dignidad LGBTIA+: “¡Aquí estamos y somos 



354 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

cuir…!”, toma fuerza y encarna en todas las luchas del presente, que a su vez 

abren caminos para imaginar y procurar un futuro mejor, aquí y ahora7.

Para detectar la pluralidad y la diferencia, más allá de configuracio-

nes unívocas de la identidad, Marcella Althaus-Reid propone encarnar 

una hermenéutica epistémica poliamorosa que en ocasiones denomina 

“bisexualidad crítica” o “poliamor crítico”, es decir, una crítica no diá-

dica para reconocer la diversidad del amor y pensar críticamente sobre 

la miríada de flujos amorosos. Esto tiene que ver con la perspectiva que 

desarrollan lxs teólogxs cuir al pensar triádicamente en torno a la rela-

ción trinitaria de Dios, que al salir del armario heteropatriarcal y la esta-

bilidad monogámica manifiesta y es movido por el amor hacia lxs otrxs, 

también hacia la otredad de la otredad, el amor a y de un tercero. Este 

amor divino abre el camino a la trascendencia y la comunión con lx otrx 

de lx otrx. A partir de la dinámica de este amor intratrinitario, Dios nos 

hace partícipes de este mismo amor que celebra la diversidad sexual y el 

flujo constante de la pluralidad humana: 

Lx teólogx bisexual (o lx teólogx que piensa críticamente de manera 

bi- o poli-amorosa) se encuentra en la posición única de actuar y reflexio-

nar en una praxis teológica basada en dos elementos básicos: en primer 

lugar, la relación existente con el armario y, en segundo lugar, el camino 

de la trascendencia a través de la inestabilidad de Dios, de la identidad 

sexual y de la humanidad. (Althaus-Reid, p. 40)

Más allá de los sistemas hegemónicos, dicotómicos, homogéneos y 

estables, este acto de amor divino que se despliega en las narrativas de 

amor cotidiano provoca pensar en una epistemología desestabilizadora 

y una praxis con raíces o, más bien, “rizomas” trinitarios —siguiendo a 

Deleuze y Guattari—, abriendo así el espacio para una fluctuante episteme 

bisexual o poliamorosa, en busca de la descentralización y desautorización 

de teologías, teorías y epistemologías totalitarias. Althaus-Reid propone 

una hermenéutica y epistemología rizomática, siguiendo las propuestas 

de Deleuze y Guattari8, quienes se oponen a un sentido lineal y vertical 

de la lectura, la interpretación y el conocimiento de las cosas:

7	 Para una reflexión teológica sobre la “escatología cuir”, ver Méndez Montoya, Á. F. 

(2019). El amor en los últimos tiempos: la inscripción escatológica en cuerpos afines 

a un deseo infinitamente cuir. Concilium, 97-106.

8	 Marcella Althaus-Reid se refiere en particular a Deleuze, G. y Guattari, F. (2010). 

Rizoma: Introducción. Editorial Pre-Textos.



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 355

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

Una lectura rizomática de una estructura, por definición, se opone a 

una arborescencia: desplaza el modelo de pensamiento ‘árbol-raíz’ y busca, 

en vez, conexiones horizontales, casi ilimitadas en el sentido de que no 

privilegia movimientos conceptuales o sistemas de clase de las conexiones 

entre los diferentes elementos de nuestra exégesis. (Althaus-Reid, p. 147)

Esta lectura rizomática, a partir de las relaciones divinas, hace reso-

nancia con el amor trinitario que retuerce los caminos de la teología, la 

teoría y la epistemología. Así, la teología cuir hace lecturas y reflexiones 

rizomáticas, contribuye a las transformaciones del ser y el quehacer teo-

lógicos, transfigurándolos en un “arte torcido”,

[…] que sigue un camino de reflexiones marcado por disrupciones de 

las díadas o por escándalos. No estamos diciendo que Dios es uno, que se 

manifiesta en la relación padre-hijo, sino que Dios es una relación entre 

tres. Esta es una disrupción de scandalons o piedras pequeñas en los cami-

nos de la teología (para recurrir a una metáfora bíblica) que son parte 

importante de la presencia de un ‘tercero’ en la teología como proceso. 

(Althaus-Reid, pp. 40-41)

Althaus-Reid propone un horizonte hermenéutico triádico y poliamo-

roso, que bien puede configurarse como herramienta epistémica para 

integrar los estudios críticos de género y, en particular, para el análisis 

interseccional de la triada cuerpo-género-religión. 

Aun pensando de manera abstracta en la metacrítica o la teoría de la 

teoría crítica, también esta epistemología poliamorosa permite recupe-

rar el aspecto de “arte retorcido” que mueve en especial a la filosofía, el 

amor a la sabiduría. Esta epistemología o figuración del saber filosófico 

es una forma de sapere o “saboreo” no diádico, en tanto que se abre a un 

tercer horizonte del conocimiento, más allá de las relaciones sujeto-ob-

jeto, pensamiento-cosa, mente-cuerpo, y arroja luz sobre un tercer para-

digma de cognición que encarna diversos saberes provenientes de las 

fluctuaciones y procesos cognitivos plurales, de las intermediaciones e 

intersticios de toda episteme. 

Debido a las intermediaciones epistémicas plurales o a estas epis-

temologías poliamorosas, las teologías cuir ponen especial atención al 

cuerpo y al eros, pues lejos de constituir una inferioridad epistémica, 

se convierten en lugares predilectos de conocimiento, incluso en locus 

sapiencial teológico, para abrirnos hacia un camino cognitivo no fina-

lizado, en constante proceso de descubrimiento. Es una epistemología 



356 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

encarnacional, que resuena con el imaginario teológico del amor radi-

cal divino, al encarnar y entrar en las narrativas de la vida cotidiana, el 

escándalo de la encarnación y la presencia crística en los cuerpos abyec-

tos (Mateo 25, pp. 37-40):

‘37. Señor, ¿cuándo te vimos hambriento, y te dimos de comer; o sedien-

to, y te dimos de beber? 38. ¿Cuándo te vimos forastero, y te acogimos; o 

desnudo, y te vestimos? 39. ¿Cuándo te vimos enfermo o en la cárcel, y 

fuimos a verte?’ 40. Y el Rey les dirá: ‘En verdad os digo que cuanto hicis-

teis a unos de estos hermanos míos más pequeños, a mí me lo hiciste’9.

Para la teología cuir, el cuerpo y el eros son lugares de revelación 

de Dios, que no solo ama la diferencia, sino que es también un acto de 

encarnación del deseo divino, intrínsecamente cuir, al interior mismo de 

las vicisitudes de las corporeidades vulneradas.

La epistemología poliamorosa que Althaus-Reid propone consiste en 

dejarnos mover por el deseo de conocer o de saber / saborear, el cual 

está inscrito no solo en el intelecto y el razonamiento abstracto, sino 

también en los sentipensares y las visceralidades del cuerpo, en los sen-

tidos corpóreos que nos vinculan con el mundo y las personas, en el 

deseo por lxs otrxs, así como en el deseo de agenciamiento. Este impli-

ca el reconocimiento de cuerpos que no son reconocidos y la defensa 

de sus derechos, en especial de individuos y comunidades pertenecien-

tes a la diversidad sexogenérica; más en concreto, en México, en donde 

presenciamos la cotidianidad de necropolíticas de desaparición y ani-

quilamiento de los cuerpos de las mujeres, así como de homosexuales, 

personas trans y quienes son más vulnerables (niñxs, ancianxs, periodis-

tas, defensorxs de los derechos humanos y de la tierra).

La encarnación de una epistemología (poli)amorosa, entonces, con-

siste en emprender un camino de acuerpamiento con “cuerpos otros”, 

cuerpos abyectos, desprovistos de agenciamiento. La categoría de acuer-

pamiento está aquí inspirada por feministas comunitarias, principalmen-

te por la activista indígena Lorena Cabnal, que es defensora del cuerpo 

de las mujeres, de la tierra y los territorios de los pueblos originarios que 

han sido explotados, invadidos y violentados por el poder proveniente 

del periodo de colonización de Abya Yala, pero que aún sigue vigente 

9	 Mateo 25, pp. 37-40.  https://www.bibliacatolica.com.br/la-biblia-de-jerusalen/ma-

teo/25/ Fecha última de acceso: 23 de septiembre de 2022.



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 357

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

en nuestros días10. Ante esta devastación del territorio-cuerpo-tierra, el 

acto de acuerpamiento se convierte en una expresión de defensa, soli-

daridad y resistencia, cuerpo a cuerpo, con los cuerpos precarizados, en 

especial de mujeres indígenas adultas, adolescentes y niñas. Sin embar-

go, acuerparse también consiste en sanar y celebrar el fluir de identida-

des y de deseos que atraviesan las fronteras y agrietan los muros de los 

sistemas totalitarios y heteronormados. Las experiencias religiosas de 

estos cuerpos y deseos desterritorializados de la hegemonía colonial y 

heteropatriarcal revelan otras experiencias de lo sacro y lo divino que 

son narradas por cuerpos enamorados, cuerpos transgresores. Marcella 

Althaus-Reid plantea esta teología y teoría crítica en torno a la intersec-

ción tripartita del cuerpo-género-religión, como un pensamiento crítico 

que no es exclusivo de las universidades y las iglesias, ya que también 

emerge en las alcobas, en la cama, abriendo la posibilidad de encarnar 

otras topografías del eros. Por eso ella mezcla los cuerpos libertinos del 

Marqués de Sade junto con los cuerpos de las prostitutas en las narrati-

vas bíblicas, en los que se vislumbran otras cartografías epistémicas que 

Althaus-Reid define como “innovaciones radicales en nuestra forma de 

pensar” (Dios cuir, p. 62). Su metodología y hermenéutica cuir propician 

innovaciones epistémicas que abren el ejercicio crítico para dar voz y 

arrojar luz sobre cuerpos desestabilizadores del orden falocéntrico y de 

hegemonías raciales y racionales con los que se alterizan los cuerpos. 

Esta innovación radical nos lleva a preguntarnos qué hay detrás de 

las actitudes violentas que construyen las segregaciones materiales y 

discursivas de los cuerpos vulnerados, alterados, nómadas, que atravie-

san fronteras. Incluso las fronteras de las categorías que aquí estamos 

relacionando: cuerpo, género y religión tienen que permitir atravesa-

mientos mutuos, para así abrir imaginarios de transfiguraciones en las 

vivencias sexogenéricas diversas, pero igual en todos los cuerpos que 

son abyectos. Esto implica no solo pensar de forma crítica sobre cuerpos 

y corporeidades, sino, también, desde nuestras propias experiencias de 

la corporeidad, que forma parte de micro y macro sistemas de control y 

subordinación de lxs otrxs.

Considero que también esto implica pensar de manera crítica sobre 

el corpus planetario, del cual formamos parte y somos responsables de 

su estado emergente de crisis. El corpus planetario está siendo igual 

10	 http://www.cua.uam.mx/news/miscelanea/lorena-cabnal-sanar-y-defender-el-terri-

torio-cuerpo-tierra Fecha última de acceso: 23 de septiembre de 2022.



358 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

colonizado y explotado por necropolíticas de extractivismo y destruc-

ción. El necrobiopoder, en especial el proveniente de tradiciones, insti-

tuciones y sistemas religiosos fundamentalistas, asocia al pecado con 

el cuerpo y la materialidad, y a la sexualidad no heteronormada con el 

castigo, el infierno y la muerte, utilizando similares estrategias de ani-

quilamiento hacia los ecosistemas del planeta. Por eso la propuesta de 

Althaus-Reid es pertinente para retorcer los estudios críticos de género 

y pensar sobre las configuraciones de las relaciones cuerpo-género-reli-

gión, para imaginar posibles transfiguraciones de nuestras vidas en rela-

ción con el corpus intersocial y planetario, en procura de una vida más 

vivible para todxs, incluido el bienestar del planeta. 

Las teorías y teologías nómadas
La encarnación de esta epistemología poliamorosa que propone 

Marcella Althaus-Reid propicia recuperar una ecología de saberes diver-

sos, con los que podemos identificar experiencias sexogenéricas que 

desestabilizan presunciones morales heteronormadas y falocéntricas. 

Althaus-Reid posiciona a la cantante mexicana Chavela Vargas como 

modelo del amor lésbico que integra un pensamiento crítico bisexual o 

poliamoroso en sus sentires y cantares:

Chavela es una hermosa mujer lesbiana de más de ochenta años de 

edad que en muchas formas desestabiliza lo que ella estabiliza a través 

de reivindicar su identidad lésbica y, no obstante, habla del amor en cual-

quier forma en la que se presente. De alguna manera, se trata de un pen-

samiento bisexual crítico. A través de asumir la pureza de su vida lésbica, 

Chavela Vargas desestabiliza la pureza de las presuposiciones morales de 

la heterosexualidad, a través de desplazar la categoría de la contamina-

ción y la enfermedad moral que los supuestos heterosexuales asocian con 

la homosexualidad en Latinoamérica. (Althaus-Reid, p. 46)

Según Althaus-Reid, los flujos de amores disidentes que desplazan a 

las categorías heteronormadas, como en el caso de las canciones apasio-

nadas de Chavela Vargas, muestran huellas de desplazamientos epistémi-

cos que emergen de las llamadas teorías y teologías “nómadas”, es decir, 

posicionamientos críticos que ayudan a pensar de forma transversal en 

los flujos al interior mismo de las teorías y las teologías, en particular 

de aquellas que se entregan a la tarea de investigar y aprender o com-

plejizar los conocimientos y saberes a partir de múltiples tránsitos del 



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 359

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

pensamiento, así como —en el caso del vínculo con los estudios críticos 

de género— de amores prohibidos que cruzan fronteras ideológicas y 

materiales respecto al género, la sexualidad y las experiencias religiosas. 

El pensamiento nómada nos ayuda a emprender este camino de 

aventura hacia otras fronteras en los estudios críticos de género, integra 

vivencias sexogenéricas plurales e invita a pensar fuera del armario de 

concepciones unívocas y supremacistas que impiden acercarnos crítica-

mente a experiencias y cuerpos en las diásporas materiales y discursivas11.

Althaus-Reid sugiere que el tango argentino, similar a las canciones 

de Chavela Vargas, también tiene este efecto de salida del armario de 

modelos normativos que controlan y disciplinan los deseos, en particu-

lar, desde poblaciones económicamente precarias y que son desplaza-

das socialmente. Estos cuerpos cuir son frecuentemente movidos por la 

melancolía que genera la exclusión, la desdicha y el desamor:

En los tangos, encontramos el desplazamiento del deseo (amar a quien 

no nos ama, o no nos puede amar en público) y el desplazamiento de loca-

ciones sociales (como en los procesos de empobrecimiento, por ejemplo). 

En general, en los tangos estos dos tipos de desplazamiento se entretejen 

y la pobreza y la desdicha se encuentran con la soledad y el desamor, que 

representan el mayor sufrimiento de los pobres y el meollo de la exclu-

sión social cuir. Quienes trabajan dando cuidados pastorales a personas 

de la tercera edad, como la Iglesia de la Comunidad Metropolitana en 

Argentina, saben cómo es que el miedo, la pobreza y el aislamiento son 

la única compañía de muchos disidentes sexuales de edad avanzada. 

(Althaus-Reid, p. 47)

En este sentido, el tango argentino también ayuda a pensar fuera de 

estancamientos académicos que no nos dejan mover ni ser conmovidos 

por estas expresiones y vivencias de sujetos nómadas, sujetos en tránsito 

sexogenérico, económico, geopolítico, religioso y demás flujos que atra-

viesan los cuerpos. Precisamente, como las identidades sexogenéricas 

están sumergidas en un constante devenir, es imperativo desestabilizar 

concepciones estáticas y homogéneas que anulan el reconocimiento de 

lxs otrxs.

11	 En particular, sugerimos las propuestas sobre sujetos y epistemologías nómadas en 

Braidotti, R. (2000). Sujetos nómades. Corporeización y diferencia sexual en la teoría 

feminista contemporánea. Paidós.



360 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

El arte de bailar tango inspira a discernir las pasiones y los deseos de 

los cuerpos disidentes, que, a la vez, nos enseñan a hacer una teología (y 

teoría) crítica y pasional, provocadora y guerrillera:

Este puede ser un acto de ‘bailar tango’ en sí mismo. Aquí hay toqueteos 

y jugueteos con los pies en tanto agentes provocadores teológicos, e incluso 

puede que sigan algunas dinámicas rítmicas del tango argentino: una tris-

teza, una añoranza, pero también una resiliencia en su capacidad de ‘atacar 

y darse a la fuga’ como si fuera una táctica guerrillera. (Althaus-Reid, p. 49)

El ejercicio de un pensamiento crítico de carácter nómada nos puede 

ayudar a atravesar estas fronteras para desestabilizar pensamientos está-

ticos. Según Marcella Althaus-Reid, estos descentramientos en el pensar 

producen una suerte de “sabotajes epistémicos” que abren fisuras en los 

sistemas y las posturas cerradas, y dejan filtrar disidencias críticas frente 

a totalitarismos epistémicos. En el caso de la teología cuir que considera 

relevante la intersección de cuerpo-género-religión, esta postura crítica 

nómada puede servir como una herramienta hermenéutica y metodológi-

ca para pensar fuera de los límites del armario de las teologías hegemóni-

cas que tanto afectan a la teología y a nuestra experiencia de lo religioso. 

Sin embargo, Althaus-Reid nos recuerda que, desde una perspectiva 

cristiana, Dios es cuir, en tanto que ya ha salido de estos armarios de 

la autocomplacencia masculinizada y de la tradición heteropatriarcal, 

revelando así a un Dios trinitario, fluido, nómada, que transita en medio 

de sujetos nómadas. 

 En la teología, este nomadismo, esta “salida de casa”, es primordial, 

ya que manifiesta el exceso del éxtasis erótico del extravagante amor de 

Dios que sale de sí y se transfigura en cuerpos basurizados. En virtud del 

perpetuo movimiento de éxtasis kenótico de Dios hacia lxs otrxs, la teo-

logía cuir lanza conjeturas sobre la presencia divina en medio de los cru-

ces de fronteras, en espacios de exilio, en cuerpos y narrativas nómadas. 

Para lxs teólogxs cuir, estos exilios manifiestan el propio ser y quehacer 

teológico, que, a su vez, revelan los propios armarios, así como de forma 

simultánea incitan a salir de ellos, aunque esto implique vivenciar otros 

territorios existenciales:

Podemos decir que lx teólogx cuir es unx teólogx en el exilio/del exi-

lio; es la dirección postal oculta en el cuaderno, o lx amante que no llama 

durante el fin de semana, o a quien no se le puede tomar la mano en la 

iglesia: es quien no sólo conoce su armario, sino también las complejida-

des que se encuentran en él. Es probable que lxs bisexuales tengan más 



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 361

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

de un armario en sus vidas. Lx teólogx cuir es lx teólogx que confiesa que 

está lejos de su hogar, sin siquiera saber dónde es su hogar y, a la vez, se 

rehúsa a permitir representaciones de sí mismx o sus propias represen-

taciones de lxs otrxs, si estas niegan la realidad del exilio, no como una 

categoría que indica la falta de algo (de un lugar donde asentarse, o de 

la posibilidad de regresar al hogar, por ejemplo), sino más bien como un 

lugar en el cual ser. Unx teólogx que sólo pueda participar en los procesos 

fortuitos de representación de quienes están en tránsito, sujetos nómadas 

que siguen sus anhelos de alcanzar diferentes formas de pureza y santi-

dad; encontrando la gracia, en particular, en las tierras de las personas 

sexualmente exiliadas. (Althaus-Reid, p. 48)

La gracia que se encuentra en las vivencias de personas en tránsito, 

sexualmente exiliadas, convierte a la teología cuir en una provocación o 

subversión epistémica que nos ayuda a emprender travesías hacia terri-

torios inimaginables para el pensamiento crítico. 

Las personas y los grupos pertenecientes a la diversidad y disidencia 

sexogenérica, en particular provenientes de tradiciones y comunidades 

cristianas heteronormadas y fundamentalistas, experimentan esta gra-

cia divina que, lejos de victimizarles, propicia el agenciamiento y empo-

deramiento aún en medio del rechazo y del exilio eclesial. Sin embargo, 

Althaus-Reid considera estos nomadismos disidentes sexogenéricos 

como un camino hacia la santidad y la configuración de una espiritua-

lidad cuir en la búsqueda de justicia y la desautorización de modelos 

hegemónicos excluyentes:

Lxs cristianxs cuir parecen condenadxs a permanecer afuera de la 

entrada de la iglesia y alejadxs de la presencia de Dios, aunque en realidad 

saben por sus propias vidas de sufrimiento y por su compromiso con la 

justicia integral que pueden reivindicar no su estado de víctima, sino más 

bien el agenciamiento en su praxis. Lxs disidentes cuir en su búsqueda de 

caminos de santidad a través de prácticas sociales de justicia en las áreas 

de su vida relacionadas con la sexualidad, la religión y la política, bien 

podrían estar reduciendo al Dios-hetero y a la iglesia a la impotencia. No 

es la iglesia la que se ha olvidado de nosotrxs: la verdad es que no conoce-

mos a esa iglesia. No le otorgamos autoridad o reconocimiento a estruc-

turas pecaminosas que nos llaman desde esa misma pecaminosidad. En 

este sentido, la espiritualidad cuir es una afirmación del agenciamiento 

y un proceso de descolonización en sí mismo. Se puede argumentar que 

Dios, el extraño entre nuestra comunidad de extraños, nos puede haber 



362 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

declarado, puede haber provocado que apareciéramos irredimiblemente 

perdidxs a ojos de la iglesia y la ética cristiana, sin embargo, no somos 

nosotrxs lxs que estamos perdidxs. (Althaus-Reid, p. 261)

Para torcer epistemologías hegemónicas y estáticas es necesario 

incorporar diálogos inter y transdisciplinarios, con el fin de evitar el 

monólogo autorreferido y la crítica estática, y así dejarse (con)mover por 

diversos horizontes de pensamiento, de experiencias y de saberes. En 

el momento en que se experimenta una saturación conceptual y críti-

ca, es necesario emprender un movimiento nómada y retar a la teoría a 

encarnar como praxis transformadora. Este es, en particular, el desafío 

al interior de la teología contemporánea, para que no se estanque en la 

autocontemplación, sino que se cuirice constantemente, se transforme 

en verdadera praxis teológica emancipadora: “Reconocer los puntos de 

saturación en la reflexión teológica puede ser una clave importante para 

que el análisis eche a andar una cuirización o un nuevo proceso de pra-

xis teológica” (Althaus-Reid, p. 60).

La teología contemporánea y la teoría crítica actual —en especial los 

estudios críticos de género— requieren integrar disciplinas múltiples 

para poder aportar a nuestros discernimientos críticos sobre la miríada 

de textos y contextos que constituyen el mundo y las sociedades en las 

que vivimos y nos movemos. En el caso de Marcella Althaus-Reid, en su 

libro Dios cuir, este movimiento inter y transdisciplinario se vuelve con-

tundente y radical al utilizar una táctica intertextual para el desarrollo 

de sus propuestas teológicas. Por eso ella híbrida textos bíblicos con lite-

rarios, filosóficos, sociopolíticos y antropológicos, entre muchos otros. 

Lenguajes y gramáticas teológicas se entretejen con narrativas libertinas 

y promiscuas de la vida cotidiana y del universo de la ficción. Textos 

cristianos y occidentales se fusionan con textos, mitos, tradiciones y 

vivencias sexogenéricas diversas de pueblos y barrios populares de Abya 

Yala. Textos sacros y seculares se entretejen para transfigurar nuestros 

imaginarios en torno a deseos normados que se mezclan con deseos disi-

dentes, para así revelar otros saberes intertextuales que manifiestan la 

complejidad del flujo de experiencias sexogenéricas plurales.

Las teologías y teorías nómadas también transitan por territorios 

más allá de las corporaciones capitalistas transnacionales que explotan 

a cuerpos-territorios para favorecer a una pequeña élite indiferente a la 

biodiversidad del corpus planetario. En actos de resistencia y celebración 

de esta diversidad, los cuerpos nómadas, exiliados, cuir se convierten 



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 363

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

en agentes políticos de transfiguración crística. Althaus-Reid pone como 

ejemplo de esta dimensión política del pensamiento nómada a las per-

sonas bisexuales y trans que se transforman en metáforas del Corpus 

Christi, en cuerpo crístico liberador de todo sistema de opresión:

He visto personas en Edimburgo manifestándose con pancartas que 

leen: ‘Bisexuales por la biodiversidad’ y ‘Transexuales contra las trasna-

cionales’. A través del sentido de humor y de la ironía, demuestran una 

especie de camino de trascendencia de lxs cuir justxs, un camino de gran 

disidencia política y sexual: adoptar este camino, también proviene de un 

amor al placer. Existen muchas formas de aspiración política y teológica 

escritas desde el cuerpo de lxs excluidxs. Entre lxs cristianxs, metáforas 

cuir como estas pueden estar expresando la verdad de una búsqueda de 

un Cristo/Bisexual, como un Cristo por la diversidad, por ejemplo, o un 

Cristo Transexual que se pueda oponer a las corporaciones transnaciona-

les. (Althaus-Reid, p. 269)

Las teorías y teologías nómadas aportan a los estudios críticos de 

género propuestas en torno a experiencias sexogenéricas disidentes que 

tienen el potencial de transfiguración epistémica y política de nuestras 

configuraciones en torno a categorías como la identidad individual y 

colectiva, la ciudadanía y el reconocimiento, el poder y el agenciamien-

to, la equidad y la justicia, y los derechos de los cuerpos y territorios, 

entre muchas otras. El diálogo inter y transdisciplinario que estas teo-

rías y teologías proponen también es un aporte crítico para discernir las 

complejas intersecciones de género, cuerpo, sexualidad, religión, raza, 

entorno social y demás entretejidos que configuran y tienen el potencial 

de transfigurar discursos y prácticas sexogenéricas diversas. 

Algunas breves reflexiones a modo de conclusión
Las teorías y teologías cuir en general, y las provocaciones teológicas 

de Marcella Althaus-Reid contenidas en sus propuestas intertextuales en 

Dios cuir, en particular, invitan a los estudios de género a crear un espa-

cio epistémico no hegemónico ni estático, sino en un constante fluir, al 

discernir de forma crítica las experiencias, sistemas y prácticas sexoge-

néricas diversas. Esto requiere, a la vez, un ejercicio deconstructivo que 

arroje luz sobre las maneras en que se configuran los discursos lingüís-

ticos, religiosos y corpóreos que generan la basurización de cuerpos y la 

violencia cotidiana hacia personas que no forman parte de un régimen 



364 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

heteronormado. Al mismo tiempo, las teorías y teologías cuir invitan 

a crear propuestas reconstructivas y transfiguradoras que generen una 

ecología de saberes que propicien el buen vivir de cuerpos y territorios 

humanos y planetarios. 

La intersección de cuerpo-género-religión puede abrir caminos para 

pensar fuera del marco de los armarios heteropatriarcales y blanqueados 

que con mucha frecuencia han emergido de los discursos y tradiciones 

religiosas provenientes de fundamentalismos cristianos eurocéntricos 

y homo-lesbo-trans-fóbicos. El cristianismo colonial, que aún persiste 

hoy, se pronuncia por un Dios heteropatriarcal que utiliza la exclusión y 

la violencia contra cuerpos cuir para legitimarse. Las religiones han cau-

sado profundas heridas que un programa en estudios críticos de género 

puede identificar y reconocer, para que, acompañado de teorías y teo-

logías cuir, podamos sacar a Dios de estos armarios de miedo, odio y 

violencia, y buscar, en conjunto, posibles formas de sanación y transfi-

guración de los cuerpos. 

Pero también en sociedades supuestamente secularizadas se ejecu-

tan dispositivos de odio y aniquilación de cuerpos disidentes contra los 

sistemas heteronormados. La suspicacia secular con la que se excluyen 

experiencias y narrativas religiosas entrelazadas con posturas sexoge-

néricas disidentes también agudiza puntos ciegos en los estudios de 

género, que es imperativo evitar. Hemos visto que para la teología cuir 

de Marcella Althaus-Reid, los cuerpos cuir tienen el potencial de transfi-

gurar paradigmas heteropatriarcales y falocéntricos, tanto en contextos 

religiosos como seculares. 

En el caso de Althaus-Reid, el aporte a los estudios críticos de género 

de su teología cuir nos ayuda a recuperar experiencias de lo sagrado y lo 

religioso fuera de hegemonías teológicas fundamentalistas, de Dios en 

espacios diaspóricos, en narrativas indecentes y poliamorosas, a partir 

de un amor divino que excede a las instituciones religiosas y seculares. 

Un saber que nace del “otro lado”, ahí donde Dios sale del armario para 

mostrar su rostro transfigurado / torcido… 

El otro lado es en realidad un espacio omnipresente constituido por 

innumerables diásporas religiosas y políticas cuir y es un espacio que 

hay que tomar en cuenta cuando se hace teología cuir contextual. La 

buena nueva es que Dios está en esa frontera, que sigue abarcando a 

miles de Nicaraguas simbólicas presentes en cada manifestación anti-ca-

pitalista, o en las voces de quienes se levantan para exigir el derecho de 

vivir en un sistema económico y espiritual alternativo a la globalización 



18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366 365

LAS TRANSFIGURACIONES / TORCEDURAS DE LO RELIGIOSO […]  

18 (35) 2023 ENERO-JUNIO • PP. 341-366

totalitaria que ha permeado nuestras vidas. Además, sigue habiendo 

quienes se pronuncian contra la destrucción de las vidas de las naciones 

y de los individuos, contra la destrucción del medio ambiente y, parale-

lamente, abordan los derechos gay o bisexuales, además de los orgasmos 

y de Dios. El Dios que ha salido del armario, para mostrarse tal cual es, 

quizás harto de que los sistemas sexuales hegemónicos en la teología 

lo empujen hasta sus límites, ha levantado su santuario del otro lado. 

Nuestra tarea y nuestro gozo es encontrar a Dios sentado entre nosotrxs, 

en cualquier momento, o tan solo reconocerlo entre nosotrxs, en cual-

quier bar gay o bien en casa de unx amigx camp que decora su sala como 

una capilla y no deja su rosario en casa cuando sale al bar donde se baila 

salsa. (Althaus-Reid, p. 24)

Para cuirizar los estudios sexogenéricos diversos proponemos aven-

turarnos en estas rutas hermenéuticas y epistemológicas provocadoras 

e indecentes, pero también gozosas. En el caso del discernimiento de la 

relación cuerpo-género-religión, recomendamos encontrar no solo espa-

cios de resistencia en vivencias religiosas desde cuerpos sexogenéricos 

disidentes, sino también lugares en donde se procure la justicia, el delei-

te, la celebración y la transfiguración humana y planetaria.

Ã 
Ángel F. Méndez Montoya
Ph.D. en Teología Filosófica y profesor e investigador en la Universidad Iberoameri-

cana, en donde dirige la línea de investigación: Teología, Hermenéutica y Praxis de la 

Experiencia Religiosa, a la vez que coordina el proyecto de investigación: El arte y las 

provocaciones teológicas: diálogos emergentes entre las artes, la estética, la teología 

y la teoría crítica de la religión. Forma parte del núcleo básico de profesores de los 

posgrados en teología, filosofía y arte, y del doctorado en estudios críticos de género. 

Referencias 
Althaus-Reid, M. (2000). Indecent Theology: Theological Perversions in Sex, Gender and 

Politics. Routledge.

Althaus-Reid, M. (2003). The Queer God. Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203331453

Althaus-Reid, M. (2022). Dios cuir. Universidad Iberoamericana. 

Boehler, G., Bedurke, L. y De Lima, R. (Eds.). (2013). Teorías queer y teologías. Estar… en 

otro lugar. Departamento Ecuménico de Investigaciones.

Cornwall, S. (2011). Controversies in Queer Theology. SCM Press.



366 FACULTAD DE DERECHO, CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES • DEPARTAMENTO DE CIENCIA POLÍTICA
ISSN IMPRESO 1909-230X • EN LÍNEA 2389-7481 • UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA • |

ÁNGEL F. MÉNDEZ MONTOYA

De Sousa Santos, B. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Trilce.

Legorreta, J. (Ed.). (2010). Religión y secularización en una sociedad postsecular. Universidad 

Iberoamericana.

Loughlin, G. (Ed.). (2007). Queer Theology. Rethinking the Western Body. Blackwell.

Méndez, Á. (2019). El amor en los últimos tiempos: la inscripción escatológica en cuerpos 

afines a un deseo infinitamente cuir. Concilium, 97-106.

Milbank, J. (2004). Teología y teoría social. Más allá de la razón secular (trad. M. 

Villanueva). Herder. 

Tonstad, L. (2018). Queer Theology. Beyond Apologetics. Cascade Books.


