
Alejandro Vera
averamus@gmail.com

Recibido 	 20 de mayo de 2023
Aceptado 	 21 de julio de 2023

Ens.hist.teor.arte

Alejandro Vera, “Sobre la existencia o no de una 
musicología latinoamericana”, Ensayos. Historia y 
teoría del arte, Bogotá, D.C., Universidad Nacional 
de Colombia, Vol. XXVII, No. 44 (enero-junio 
2023), pp. 109-122.
https://10.15446/ensayos.v27n44.114358

RESUMEN
Este trabajo reflexiona sobre la existencia o no de una 
musicología latinoamericana como campo unificado. 
Primeramente, demuestra que los especialistas suelen 
caracterizarla por la escasez de recursos, su aparición 
tardía y los grandes vacíos que presenta en términos de 
conocimiento. Luego, plantea que, sin perjuicio de su 
validez parcial, estas creencias implican devaluar el trabajo 
empírico y reproducir el mito del perpetuo vacío cultural 
americano, entre otros inconvenientes. Finalmente, 
propone alternativas para lidiar con el problema de la 
diferencia, siempre presente en cualquier discusión sobre 
música o musicología latinoamericana.

KEY WORDS
Musicología latinoamericana, mito del perpetuo vacío 
cultural americano, problema de la diferencia, perfor-
mance.

TÍTULO
About the existence, or not, of a Latin American musicology

ABSTRACT
This paper reflects on the existence or not of Latin 
American musicology as a unified field. Firstly, it shows 
that specialists tend to characterize it by the scarcity of 
resources, its late appearance, and its significant gaps 
in terms of knowledge. Then, it argues that, without 
prejudice to their partial validity, these beliefs imply 
devaluing empirical work and reproducing the myth of 
the perpetual American cultural vacuum, among other 
drawbacks. Finally, it proposes alternatives to deal with 
the problem of difference, which is always present in any 
discussion about Latin American music or musicology.   

KEY WORDS
Latin American musicology, myth of the perpetual 
American cultural vacuum, problem of difference, 
performance.

Alejandro Vera es Profesor titular del 

Instituto de Música de la Pontificia 

Universidad Católica de Chile. Ha 

investigado la vida musical de los siglos 

XVII y XVIII en Hispanoamérica y España. 

Es autor de numerosos artículos publicados 

en prestigiosas revistas y varios libros. De 

estos, los más recientes son The Sweet 

Penance of Music. Musical Life in Colonial 

Santiago de Chile (Oxford University Press, 

2020) y Los cantorales de la Catedral de 

Lima: estudio, reconstrucción y catálogo 

(Sociedad Española de Musicología, 

2022, en coautoría con David Andrés 

Fernández). Desde 2013 dirige la revista 

Resonancias. Entre sus distinciones, 

sobresalen el Premio de Musicología “Casa 

de las Américas” (2018) y el Premio Robert 

Stevenson de la American Musicological 

Society (2022).



ARTÍCULOS  MÚSICA

[109] 

Alejandro Vera

Sobre la existencia o no 
de una musicología 
latinoamericana1

Este ensayo aborda la existencia o no de una musicología latinoamericana como 
campo unificado, sus posibles especificidades y algunos de los problemas que emergen 
al reflexionar sobre ello. El tema no es nuevo, pues ha sido tratado con mayor o menor 
extensión por diferentes autores. Uno de ellos es Leonardo Waisman, quien se planteó la 
misma pregunta en un artículo publicado hace casi veinte años. Su respuesta fue más bien 
escéptica:

No cabe duda de que, en un sentido lato, la respuesta es afirmativa. […] Pero si por la referencia 
geográfica se entiende algo más que la mera existencia de una práctica dentro del continente, o sea, 
si se pretende hablar de una disciplina de alguna manera enraizada en su territorio, o una manera 
de practicar la musicología que es específica de nuestros países, la respuesta ya se hace dudosa. 
Es muy cierto que existen algunas valiosas tradiciones locales, señaladas por pioneros como Vega, 
Saldívar, o Ayestarán; pero la mayoría de nuestros musicólogos hace musicología norteamericana, 
alemana, inglesa o francesa desde Iberoamérica. Tanto la teoría como los métodos son, en general, 
incorporados sin verdadera crítica desde los centros referidos, y si hay algún denominador común 

1  Una versión preliminar de este ensayo fue presentada como conferencia en el marco de la Cátedra 
Jesús C. Romero del CENIDIM, impartida por el autor con el título Musicología histórica en una 
era post-histórica. Experiencias, debates, propuestas, en el Centro Nacional de las Artes, México D. 
F., del 5 al 9 de noviembre de 2018. Agradezco a la entonces directora del CENIDIM, Yael Bitrán 
Goren, su amable invitación a impartirla.



[110] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

[110] 

que nos abarca y nos distingue de aquellos, es la penuria de medios en que nos desenvolvemos y 
el ser ignorados por nuestras respectivas sociedades …2.

Aunque Waisman lo mencione al pasar, la escasez de recursos constituye una de las 
dos características atribuidas con mayor frecuencia a la musicología latinoamericana por 
sus propios representantes. La otra es su origen relativamente reciente en comparación 
con la musicología del primer mundo. Ambos factores explicarían que existan en nuestro 
medio enormes vacíos y que, a causa de esto, sea necesario partir desde la base, es decir, 
por el trabajo empírico. Omar Corrado lo afirma respecto a la Argentina, pero lo considera 
aplicable a otros países de la región:

no disponemos siquiera de un repertorio de publicaciones musicales que existieron; nadie pudo 
armar todavía un listado de los conciertos colectivos históricos fundamentales como la Agrupación 
Nueva Música ni del Centro Latinoamericano de Altos Estudios Musicales del Instituto Di Tella. 
No hay análisis sólidos que demuestren en los hechos la asimilación de las técnicas franckianas en 
la música de Alberto Williams, ni expongan los recursos musicales específicos que caracterizan 
al “rock nacional” en determinados momentos de su historia, aunque de estos temas se habla en 
escritos, reuniones y cursos. Los catálogos de obras están en muchos casos plagados de incertidum-
bres […]. Negar la importancia de los esfuerzos tendientes a suministrar herramientas de trabajo 
rigurosas y confiables o a cubrir estas lagunas de conocimiento en nombre de la obsolescencia de 
la musicología positivista es condenarnos a naufragar en interpretaciones sofisticadas y atractivas, 
pero que soslayan la base empírica3.

En el mismo sentido, Juan Francisco Sans señala que “dado el estado de desarrollo 
en que se halla la disciplina en el continente, nos vemos obligados a recolectar, ordenar, 
catalogar, transcribir, recuperar, conservar, etc., una abrumadora cantidad de datos y docu-
mentos…”4. Algo similar ha afirmado más recientemente José Manuel Izquierdo:

Si bien mucho ha sido escrito en la musicología anglófona sobre el uso y abuso de las biografías 
de compositores y el análisis musical, argumentaría que hay una urgente necesidad de dichos 
acercamientos, realizados de maneras nuevas e imaginativas, en relación con el estudio de los 
repertorios históricos latinoamericanos5.

2  Leonardo Waisman, “Haciendo un balance: ¿existe una musicología iberoamericana?”, Reso-
nancias, 15 (2004), p. 47.
3  Omar Corrado, “Canon, hegemonía y experiencia estética: algunas reflexiones”, Revista Argentina 
de Musicología, 5-6 (2004-2005), p. 36.
4  Juan Francisco Sans, “Ni son anónimas, ni son instrumentales, ni están inéditas: las ‘sonatas’ del 
Archivo de Música de la Catedral de México”, Heterofonía, 138-139 (2008), p. 131.
5  José Manuel Izquierdo, “Being a Composer in the Andres during the Age of Revolutions. 
Choices and Appropriations in the Music of José Bernardo Alzedo and Pedro Ximénez Abrill 
Tirado”, Tesis doctoral, University of Cambridge, 2017, p. 14 (traducción del autor).



Sobre la existencia o no de una musicología latinoamericana
Alejandro Vera

[111] [111] 

A primera vista, es difícil no coincidir con estas afirmaciones. Toda investigación nece-
sita algún tipo de material al cual interrogar (o con el cual dialogar), y también es efectivo 
que la musicología se desarrolló en Latinoamérica más tardíamente que en países como 
Alemania, Francia o Estados Unidos. Sin embargo, no quiero dejar de advertir los efectos 
colaterales que tales aseveraciones pueden conllevar.

Primero, reproducen la concepción del trabajo empírico como una suerte de mal nece-
sario o al menos de paso previo, que nos veríamos “obligados” a realizar porque no ha sido 
realizado antes, pero no tanto porque tenga valor en sí mismo. Esta premisa mantiene la 
dicotomía entre descripción e interpretación característica de la así llamada “nueva musi-
cología” y reproduce la organización piramidal propuesta por Joseph Kerman hace más de 
medio siglo, con el trabajo empírico en la base y la interpretación en la cúspide6. Además, 
implica una concepción acrítica del trabajo empírico, al entenderlo como una descripción 
objetiva, en lugar de una interpretación susceptible de ser revisada. Un ejemplo que he 
citado en otros trabajos bastará para ilustrar el punto. El historiador Alfredo Jocelyn Holt 
afirma en uno de sus libros que la música en el Chile del siglo XVII era “pueblerina” y 
estaba fuera de todos los circuitos, ya que hubo que esperar hasta comienzos de la centuria 
siguiente para escuchar un clave y cuatro violines7. Este dato empírico, que en apariencia 
da sustento a su interpretación, proviene del libro clásico de Eugenio Pereira Salas, quien 
afirma que dichos instrumentos llegaron a Chile en 1707 en el equipaje del gobernador 
Francisco Ibáñez y Peralta8. Sin embargo, estudios más recientes han demostrado que el 
clave era conocido en Chile ya en el siglo XVI y que el empeño de Pereira Salas en fijar su 
llegada a inicios del XVIII podría explicarse tanto por un trabajo de archivo insuficiente 
como por su tendencia a interpretar el cambio de dinastía ocurrido en 1700 como el inicio 
de un progreso cultural9. En consecuencia, al dar por válido el dato, Jocelyn Holt valida 
también esta interpretación. Si, como afirma Corrado, “toda recopilación está regida por 
una teoría, y responde a las preguntas que formulemos”10, entonces el trabajo de archivo, 
el análisis formal y cualquier otro tipo de trabajo empírico debería entenderse como parte 

6  Véase Joseph Kerman, “A Profile for American Musicology”, Journal of the American Musicological 
Society, 18, 1 (1965), pp. 61-69; y la correspondiente crítica de Edward E. Lowinski, “Character 
and Purposes of American Musicology; A Reply to Joseph Kerman”, Journal of the American 
Musicological Society 18, 2 (1965), pp. 222-234.
7  Alfredo Jocelyn-Holt, Historia general de Chile, Los Césares perdidos, Santiago: Editorial Suda-
mericana, vol. 2, 2004, p. 282.
8  Eugenio Pereira Salas, Los orígenes del arte musical en Chile, Santiago de Chile: Universidad de 
Chile, 1941, pp. 28-29.
9  Alejandro Vera, “¿Decadencia o progreso? La música del siglo XVIII y el nacionalismo deci-
monónico”, Latin American Music Review, 31, 1 (2010), pp. 1-39 (p. 4).
10  Corrado, p. 36.



[112] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

[112] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

del proceso de interpretación o crítica y como una instancia valiosa para nuestro campo, 
independientemente de su estado de avance11.

Segundo, las afirmaciones citadas tienden a reproducir al menos dos mitos interco-
nectados: el del perpetuo vacío cultural americano y el de América como tierra del futuro. 
El primero fue instituido durante el período de conquista, cuando las primeras narraciones 
sobre el continente lo describían como un territorio de exuberante belleza natural, pero 
habitado por pueblos sin cultura12; con posterioridad, un sinnúmero de relatos ha conti-
nuado reciclando esta imagen mítica hasta nuestros días, no solo en el mundo académico13, 
sino también en la cultura popular14. Probablemente, este supuesto vacío cultural tenga 
mucho que ver con la tendencia a caracterizar la musicología latinoamericana a partir de 
sus carencias con respecto al primer mundo. Esta es, de hecho, la operación que realiza 
Colón cuando llega al Caribe y constata que los sujetos que encuentra no eran como los 
que habían descrito Marco Polo, Aylli y otros autores. Entonces comienza a caracterizarlos 
por defecto: los indígenas del Caribe no van vestidos, no son ricos, no poseen armas y no 
son comerciantes –es decir, no son civilizados—. Pero, si en apariencia el referente para 
la comparación es Oriente, Colón ha seleccionado de las crónicas solo aquellos pueblos 
o rasgos orientales más afines con la cultura europea. El referente de fondo, por tanto, es 
siempre Europa15.

El segundo mito, América como tierra del futuro, estrechamente ligado al anterior, 
fue instaurado por Hegel a inicios del siglo XIX y a primera vista implica una imagen 
positiva. Sin embargo, lleva implícita una connotación despectiva que ha sido señalada 

11  Aunque sea paradójico, la propia nueva musicología estadounidense ofrece argumentos para 
ello al entender todo trabajo musicológico como un acto de interpretación. Véase, entre otros, 
Leo Treitler, Music and the Historical Imagination, Cambridge MA y London: Harvard University 
Press, 1989, p. 92; y Pilar Ramos López, Feminismo y música. Introducción crítica, Madrid: Narcea 
S. A., 2003, p. 36.
12  Véase al respecto Tzvetan Todorov, La conquista de América: el problema del otro, México: Siglo 
XXI, 1987, pp. 44-45; Beatriz Pastor, Discursos narrativos de la conquista: mitif icación y emergencia, 
Hanover: Ediciones del Norte, 1988, p. 44; y Alicia Mayer, El descubrimiento de América en la 
historiografía norteamericana (siglos XVII al XX), México: Universidad Nacional Autónoma de 
México, 1992, p. 21.
13  He escrito algo acerca de su relación con la música en mi artículo “Music, Eurocentrism and 
Identity: The Myth of the Discovery of America in Chilean Music History”, Advances in Historical 
Studies, 3, 5 (2014), pp. 298-312.
14  “Todo un inmenso jardín, eso es América”, dice la célebre canción “América”, compuesta por 
José Luis Armenteros y Pablo Herrero, y popularizada en los setenta por el cantante español 
Nino Bravo. Véase, entre otros, https://www.youtube.com/watch?v=7sUvASlQiAM  (consultado 
el 07-07-2023).
15  Pastor, pp. 37, 46.



Sobre la existencia o no de una musicología latinoamericana
Alejandro Vera

[113] [113] 

por Dussel: si América es la tierra del futuro, no puede tener valor en el presente16. En 
el mismo sentido, una atención excesiva a lo mucho que nos queda por hacer conlleva el 
riesgo de desatender el presente de la musicología latinoamericana y desaprovechar así el 
continuo flujo de nuevos trabajos de interés que se observa año a año en países como Ar-
gentina, Brasil, Chile o México.

La posible relación que planteo entre mitos antiguos sobre la identidad americana y 
discursos actuales sobre la identidad de la musicología puede vincularse con un mito más 
reciente: el del eterno retorno, acuñado por Mircea Eliade. Según este autor, las culturas que 
él llama “arcaicas” o “tradicionales” tienden a perpetuar un tiempo mítico o divino median-
te la continua repetición de relatos arquetípicos y gestos paradigmáticos, que remiten a un 
momento originario o fundacional. En las sociedades “modernas”, en cambio, tendería a 
prevalecer una visión lineal de la historia que concibe el tiempo como un continuo pro-
greso. Sin embargo, reconoce que aun en estas sociedades persisten tendencias arcaicas y 
añade que, en los últimos años (la edición original de su libro es de 1949), se observa un 
retorno a las concepciones cíclicas del tiempo.17 A mi juicio, trabajos posteriores como los 
de Hayden White proporcionan argumentos suficientes para sostener que la tendencia 
a reproducir relatos arquetípicos se da incluso en el ámbito de la investigación histórica. 
A semejanza del sujeto “tradicional” estudiado por Eliade, el historiador suele completar, 
inconscientemente, los vacíos que presentan los documentos a partir de relatos que ya 
conoce y son, con frecuencia, de carácter mítico –la peregrinación hacia la ciudad de Dios, 
la utopía de una sociedad sin castas o clases, mitos trágicos sobre la caída de las civiliza-
ciones, etc.—18. De modo que, si estoy en lo cierto, el relato sobre la precariedad actual de 
la musicología latinoamericana podría continuar reproduciéndose ad infinitum, por cuanto 
no depende tanto del estado efectivo de desarrollo del campo como de las ideas previas 
que tenemos sobre Latinoamérica como un territorio que en su esencia carece de ciertas 
cualidades propias del primer mundo.

La tendencia a caracterizar a América y sus habitantes por defecto podría explicar, 
igualmente, la imagen de Latinoamérica como la tierra de la diferencia, que ha sido con-

16  Enrique Dussel, 1492: el encubrimiento del otro(hacia el origen del mito de la modernidad), Madrid: 
Nueva Utopía, 1992, p. 22. En efecto, Hegel descarta a América como objeto de reflexión afir-
mando que “el filósofo no hace profecías”. Cf. Beatriz Fernández Herrero, La utopía de América: 
teoría, leyes, experimentos, Barcelona: Anthropos, 1992, p. 93.
17  Mircea Eliade, Le mythe de l'éternel retour. Archétypes et repetition, París: Gallimard, 1949 pp. 
63-80, 209-226. Ver Fernanda Vera, “¿Músicos sin pasado? Construcción conceptual en la histo-
riografía musical chilena”, Tesis de maestría, Universidad de Chile, p. 41.
18  Hayden White, “Interpretation in History”, New Literary History, 4, 2 (1973), pp. 288-290.



[114] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

[114] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

vincentemente desmontada por José Manuel Izquierdo19. Como argumenta este autor, se 
trata de una idea emanada de Europa que resulta muy discutible, pues la música y la cultura 
latinoamericana no son un todo homogéneo y, aun si poseen ciertas características comunes, 
esto no las hace más diferentes o diversas que cualquier otra cultura musical del mundo –
incluida la europea—. Pero, contradictoriamente, dicha idea ha facilitado la incorporación 
de la música latinoamericana en el discurso canónico, que mantiene aún algunas tendencias 
etnocéntricas del pasado y a veces parece más dispuesto a acoger las expresiones musicales 
foráneas en la medida que permitan, por oposición, afirmar su propia identidad. Desde esta 
perspectiva, por ejemplo, un yaraví de comienzos del siglo XIX, o cualquier otro género que 
parezca exótico desde una perspectiva europea, tendría más posibilidades de ser incorporado 
en una historia “universal” de la música que una sinfonía escrita por un peruano en la misma 
época. En no pocos casos, esto ha llevado a los propios músicos latinoamericanos a procesos 
de auto-exotización: estudios sobre el compositor brasileño Heitor Villa-Lobos, por ejem-
plo, sugieren que asumió las tendencias nacionalistas durante su estadía en París en la déca-
da de 1920, porque de esa forma tenía más posibilidades de éxito que si mantenía su estilo 
modernista20. Pese a todo ello, la musicología latinoamericana tiende a validar la estética de 
la diferencia, quizá sin percatarse de los problemas que puede conllevar.

En realidad, la crítica de Izquierdo se asemeja a la que Geoffrey Baker ha dirigido a 
los intérpretes de música antigua, por su tendencia a ejecutar el repertorio de la América 
colonial, y especialmente los “villancicos de negros”, de un modo que enfatiza sus aparen-
tes rasgos populares y africanos (percusiones, guitarras rasgueadas, etc.). Para Baker, esta 
tendencia refleja más el multiculturalismo actual y su reivindicación de la diferencia que el 
pensamiento colonial, pues este valoraba más la semejanza. Los músicos afrodescendientes 
e indígenas del período, afirma, estaban mucho más preocupados de aprender la música 
europea como lo hacía cualquier español o criollo que de crear fusiones musicales como las 
que promueven hoy en día algunos intérpretes, influidos por la industria de la world music; 
pero no lo hacían como asimilación pasiva de una cultura ajena, sino porque era un instru-
mento que les permitía ascender socialmente y escapar de la condición subalterna que en 
teoría les correspondía dentro del sistema21. Contra lo que suele pensarse actualmente, la 
semejanza no era en la época un signo de sumisión, sino de resistencia.

19  José Manuel Izquierdo, “Auto-exotismos, la musicología latinoamericana y el problema de la 
relevancia historiográfica (con un apéndice sobre música sacra y el siglo XIX)”, Resonancias, 20, 
38 (2016), pp. 95-116.
20  Véase, por ejemplo, Rodolfo Coelho de Souza, “Hibridismo, Consistência e Processos de 
Significação na Música Modernista de Villa- Lobos”, Ictus, 11, 2 (2010), pp. 151-199.
21  Geoffrey Baker, “Latin American Baroque: performance as a post-colonial act?”, Early Music, 
36, 3 (2008), pp. 441-48. Véase un planteamiento similar en Drew E. Davies, “‘Convidando está 
la noche’ y la grabación del Latin Baroque”, Cuadernos del Seminario de Música en la Nueva España 
y el México Independiente, 8 (2017), pp. 16-31.



Sobre la existencia o no de una musicología latinoamericana
Alejandro Vera

[115] [115] 

En términos generales coincido con las perspectivas de ambos autores, que me parecen 
útiles y necesarias para pensar más críticamente nuestra propia actividad. Sin embargo, y 
como he expresado en otro lugar22, la cultura musical del período colonial ofrece ejemplos 
que nos muestran la otra cara de la moneda. Uno de ellos tiene que ver con la instalación, 
en diversas ciudades, de capillas musicales formadas por músicos afrodescendientes que 
competían con la capilla catedralicia. El testimonio más conocido proviene de México y 
data de 1651, cuando el maestro de capilla, Fabián Pérez Ximeno, solicitó al cabildo ecle-
siástico suprimir la agrupación que había formado un “negro” llamado Antonio Rivas, por 
su “indecencia” y “disparates” al cantar y porque su competencia aminoraba los ingresos de 
los músicos de la catedral23. Otro testimonio, similar, aunque muy posterior, es una petición 
de 1797 dirigida al virrey del Perú por el músico de la catedral de Lima Manual Ávalos, en 
la que solicita que no se enseñe ni se permita ejecutar música en los templos y otros lugares 
públicos a los “individuos de color”, porque su ignorancia de la lengua latina e incapacidad 
para leer el castellano los lleva a cometer en sus ejecuciones “innumerables barbarismos que 
excitan la risa de los oyentes y perturban la devoción de los templos”24. Siguiendo la pre-
misa de que los juicios despectivos hacia la música del otro no son evidencia de su inferio-
ridad sino de su diferencia, podemos asumir que los grupos de músicos afrodescendientes 
interpretaban la música religiosa de un modo distinto al de las capillas tradicionales y que 
esto divertía al auditorio, lo que podría explicar, en parte, el éxito que tenían. En otras pa-
labras, eran capaces de aprovechar la diferencia a su favor para competir con agrupaciones 
que en teoría les aventajaban.

Otro caso interesante es el de las danzas de indios o negros que solían ejecutarse en las 
fiestas coloniales. Durante mucho tiempo fueron entendidas como un signo de tolerancia 
hacia la cultura del otro y como una expresión del carácter multicultural de la sociedad 
colonial, hasta que trabajos más actuales, como los del propio Baker o Kydalla Young, pro-
pusieron una interpretación alternativa: se trataba, en realidad, de una práctica impuesta por 
las autoridades, que imitaba la antigua tradición romana de hacer desfilar ante el emperador 
a los pueblos sometidos y permitía reforzar la imagen de los indígenas o afrodescendientes 

22  Alejandro Vera, “Música en Hispanoamérica durante el siglo XVII”, en Álvaro Torrente (ed.), 
Historia de la música en España e Hispanoamérica, La música en el siglo XVII, Madrid: Fondo de 
Cultura Económica, vol. 3, 2016, pp. 668-670.
23  Robert Stevenson, “La música en la América española colonial”, en Leslie Bethell (ed.), Historia 
de América Latina, Barcelona: Crítica/Cambridge University Press, 1990, p. 19; y Javier Marín 
López, “Música y músicos entre dos mundos: la catedral de México y sus libros de polifonía (siglos 
XVI-XVIII)”, Tesis doctoral, Universidad de Granada, 2007, p. 159.
24  Archivo General de la Nación del Perú, Cabildo, CA-GC 3, Legajo 28, Expediente 88, fols. 
15v-16. También hay datos relacionados con el mismo asunto en el libro de Andrés Sas, La música 
en la Catedral de Lima, Historia general, Lima: Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Casa 
de la Cultura del Perú, parte 1, 1970-1971, pp. 89-92.



[116] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

[116] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

como sujetos diferentes y por tanto indignos de acceder a los privilegios que correspondían 
a los españoles y criollos25. Pero el punto puede discutirse o al menos matizarse a la luz 
de dos ejemplos de interés. El primero, data de 1750, cuando, tras haberse abortado una 
rebelión en la provincia de Huarochirí, el virrey informó al rey que tres de los cabecillas de 
la revuelta habían participado dos años antes en la jura de Fernando VI vestidos de reyes 
incas, como era costumbre en ese tipo de actos. Pero, durante la ceremonia, al momento 
de “poner las reales insignias”, uno de ellos rompió en llanto a causa del dolor que sentía 
por verse obligado a jurar lealtad ante un rey ajeno. Se trataba, pues, de una costumbre po-
tencialmente peligrosa, que el virrey recomendaba abolir en futuras proclamaciones26. Aun 
si era en parte impuesto por los dominadores, el uso de vestimentas tradicionales podía 
despertar o reforzar sentimientos de identidad entre los dominados.

El otro ejemplo proviene de Santiago de Chile y data de 1789, cuando se llevó a cabo 
la jura de Carlos IV. Este acto incluyó una procesión en la que participaron miembros de 
los cuatro butalmapus mapuches con sus vestimentas y músicas tradicionales. La descrip-
ción menciona incluso un instrumento mapuche, la pifilca, y otros en apariencia de origen 
europeo como el “clarinete” y el “clarín”, pero que podrían corresponder igualmente a ins-
trumentos autóctonos que se designan de esa forma para facilitar la comprensión a los lec-
tores españoles27. En este caso, parece más claro que la participación indígena representaba 
un acto de sumisión antes que de resistencia. Sin embargo, los mismos líderes de los bu-
talmapus que intervinieron en dicha ceremonia iban a participar cuatro años después en el 
Parlamento de Negrete, donde, luego de negociar con el gobernador O’Higgins, asegura-
ron mantener la posesión de sus tierras y ser reconocidos por España prácticamente como 

25  Geoffrey Baker, Imposing Harmony. Music and Society in Colonial Cuzco, Durham/London: Duke 
University Press, 2008, pp. 44-57; y Kydalla Etheyo Young, “Colonial music, confraternities, and 
power in the archdiocese of Lima”, Tesis doctoral, University of Illinois at Urbana-Champaign, 
2010, pp. 179-180. Ver Susana Antón, “El Quijote en una celebración cortesana en el Perú co-
lonial. La fiesta como reflejo del funcionamiento de la sociedad virreinal”, en Begoña Lolo (ed.), 
Cervantes y el Quijote en la música. Estudios sobre la recepción de un mito, Madrid: Ministerio de 
Educación y Ciencia, Centro de Estudios Cervantinos, 2007, pp. 151-170.
26  María José de la Torre Molina, “Jugar armonías y ostentar elogios: la música en las fiestas limeñas 
de proclamación real (1747-1790)”, en María Gembero Ustárroz y Emilio Ros-Fábregas (eds.), 
La música y el Atlántico. Relaciones musicales entre España y Latinoamérica, Granada: Universidad 
de Granada, 2007, p. 245.
27  Jaime Valenzuela, Fiesta, rito y política. Del Chile borbónico al republicano, Santiago: DIBAM, 
Centro de Investigaciones Diego Barros Arana, 2014, pp. 389-390; y Malucha Subiabre, “La 
música en las fiestas del Santiago de Chile colonial (siglos XVII-XVIII): tres ejemplos para una 
primera aproximación”, Tesis de licenciatura, Pontificia Universidad Católica de Chile, 2006, p. 
62. Discuto el caso más ampliamente en mi libro El dulce reato de la música. La vida musical en 
Santiago de Chile durante el período colonial, La Habana y Santiago de Chile: Casa de las Américas 
y Ediciones UC, 2020, pp. 496-499.



Sobre la existencia o no de una musicología latinoamericana
Alejandro Vera

[117] [117] 

una nación, con la cual debían pactarse acuerdos, en lugar de imponerse leyes28. Por tanto, 
su participación en la jura de Carlos IV tal y como prescribía la etiqueta hispana pudo ser 
parte de una estrategia cuyo objetivo a largo plazo era mantener el estatus privilegiado que 
tenían con relación a otros pueblos originarios.

A mi juicio, la lección que puede extraerse de los ejemplos citados es esta: en una 
sociedad compleja como la colonial, tanto la semejanza como la diferencia podían cons-
tituir herramientas útiles para que sujetos en principio subalternos pudieran ascender so-
cialmente u obtener otros tipos de beneficio. La necesaria conciencia crítica respecto a la 
estética de la diferencia no debería llevarnos a concentrar la atención sólo en las semejanzas 
ni a simplificar procesos que eran con frecuencia duales o contradictorios. En este sentido, 
considero pertinentes las palabras del historiador John Elliot en su libro sobre la América 
española y británica, cuando afirma que lo que él llama la “historia comparativa” –es decir, 
aquella que considera contextos culturales diferentes dentro de un universo a gran escala— 
debería ocuparse:

tanto de similitudes como de diferencias, y es poco probable que una comparación histórica y 
cultural de organismos políticos grandes y complicados, que culmine con una serie de marcadas 
dicotomías, haga justicia a las complejidades del pasado. De igual modo, una insistencia en la 
semejanza a expensas de la diferencia es susceptible de ser igualmente reduccionista, pues tiende 
a ocultar la diversidad debajo de una unidad artificial. Un acercamiento comparativo a la historia 
de la colonización requiere la identificación en igual grado de los puntos de similitud y contraste, 
y un intento de explicación y análisis que haga justicia a ambos29.

Pero, ¿a qué viene esta digresión sobre la música latinoamericana en un ensayo sobre 
la musicología que allí se practica? La respuesta es que con frecuencia se intenta perfilar la 
segunda a partir de rasgos que se atribuyen a la primera. En otras palabras, una música 
diferente, diversa y ágrafa debería dar lugar a una musicología con las mismas característi-
cas. Un ejemplo se halla en el libro de Juan Pablo González, Pensar la música desde América 
Latina:

Debido a la presencia continua a lo largo de la historia de pueblos y culturas nativas con diferentes 
grados de mestizaje, América Latina ha sido un campo especialmente rico para la etnomusicología 
y la etnografía en general. Además, a las evidencias etnográficas sociales, culturales y musicales 
de dichos pueblos, se suman evidencias arqueológicas e históricas que constituyen fuentes que 
permiten levantar problemas de investigación etnohistóricos propios de la región30.

28  Véase Marisol Videla, “Los parlamentos mapuches de la frontera de Chile (1793-1825)”, Tesis 
de maestría, Universidad de Chile, 2011, pp. 63-75.
29  John H. Elliott: Empires of the Atlantic World. Britain and Spain in America 1492-1830. New 
Haven: Yale University Press, 2006, p. xvi.
30  Juan Pablo González, Pensar la música desde América Latina: problemas e interrogantes, Santiago: 
Universidad Alberto Hurtado, 2013, p. 50.



[118] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

[118] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

El auge de la etnomusicología en Latinoamérica se debería pues al mestizaje caracte-
rístico de su cultura; afirmación que se complementa con otra de Waisman, cuando señala 
que una característica común a toda la música latinoamericana es la ausencia de un reper-
torio clásico canonizado, que sirva como antecedente para los nuevos creadores locales.31 
Tendríamos así un territorio con una rica tradición oral, pero sin una tradición escrita de 
la misma envergadura.

Sin disentir por completo de estas afirmaciones, pienso que deben mirarse con cau-
tela, no tanto por suponer que la musicología constituye una prolongación de la música 
–esta misma idea ha sido planteada antes de forma convincente—,32 sino por reproducir 
la dicotomía entre una Europa letrada y una América ágrafa. Como es sabido, la escritura 
y la oralidad fueron utilizadas por la musicología comparada de inicios del siglo XX para 
reafirmar la dicotomía entre Europa y el resto del mundo, con excepciones como algunos 
pueblos de Oriente que se consideraron a medio camino entre ambos. Desde la lógica del 
evolucionismo predominante en la época, las culturas no europeas fueron conceptualizadas 
como “primitivas” y sus músicas, entendidas como reflejo de lo que podría haber sido la 
música europea décadas o siglos antes de su actual estadio evolutivo33. Pero esta creencia 
era inconsistente con la propia evidencia empírica que dichos estudiosos habían recopi-
lado a través del fonógrafo, algo que salta a la vista –o mejor dicho al oído— al revisar 
una aplicación multimedia que ha desarrollado el Archivo de Fonogramas del Museo 
Etnográfico de Berlín. Esta aplicación –desafortunadamente no disponible en línea— 
hace posible escuchar algunas de las grabaciones realizadas por Hornbostel en la forma 
de un mapamundi sonoro de comienzos del siglo pasado y desplazarse entre los distintos 
continentes y zonas geográficas34.Quien tenga la posibilidad de consultarla puede realizar 

31  Waisman, p. 48.
32  Antoine Hennion, “D’une distribution fâcheuse: Analyse sociale pour les musiques populaires, 
analyse musicale pour les musiques savantes”, Musurgia, 5, 2 (1998), p. 17.
33  Carole Pegg, Philip V. Bohlman, Helen Myers y Martin Stokes, “Ethnomusicology”, en Grove 
Music Online (consultado el 07-07-2023). Cabe señalar, no obstante, que estas creencias comenza-
ron a ser cuestionadas tempranamente por los propios representantes del campo. Hornbostel, por 
ejemplo, decía en un artículo de 1905: “Con un cierta prudencia podemos establecer paralelismos 
entre la situación de los pueblos ‘primitivos’ y los estadios evolutivos anteriores de nuestra propia 
cultura. […] No obstante, no debemos olvidar que también a la cultura actual más primitiva le 
precede un largo desarrollo, y que cuando se ve o, mejor dicho, se escucha la sofisticación dentro 
de la monofonía de una pieza musical japonesa, india o árabe, hay que reconocer la presencia de un 
arte altamente desarrollado, que aunque poseyendo quizás los mismos orígenes que los nuestros, ha 
evolucionado en ambientes y hacia direcciones totalmente diferentes”. Erich M. von Hornbostel, 
“Los problemas de la musicología comparada”, en Francisco Cruces (ed.), Las culturas musicales: 
lecturas de etnomusicología, Madrid: Trotta, 2001, pp. 41-57 (p. 56).
34  MusikWeltKarte: der Edison-Phonograph und die musikalische Kartographie der Erde. Berlín: 
Ethnologisches Museum, 2007. Agradezco a Miguel García la posibilidad de haberla consultado.



Sobre la existencia o no de una musicología latinoamericana
Alejandro Vera

[119] [119] 

un pequeño experimento: escuchar la grabación de un canto de Tierra del Fuego que la 
aplicación incluye e intentar imaginar luego lo que pudo parecer este canto a los musicólo-
gos de comienzos del siglo XX. Como afirma Miguel García, los sujetos de aquella época 
estaban lejos de la corrección política actual y expresaban con relativa transparencia sus 
juicios estéticos sobre las músicas que oían35. Gracias a ello podemos saber, leyendo sus tes-
timonios, que les parecía una música “primitiva”, “monótona” y “lúgubre” en comparación 
con la música de arte europea. Casualmente, estas impresiones encajaban a la perfección 
con las hipótesis de Darwin acerca de los fueguinos como el pueblo más atrasado en la 
escala evolutiva36. El sonido venía así a confirmar las ideas que estos sujetos ya tenían en su 
mente respecto a dicha cultura.

Ahora bien, si el usuario o usuaria abre nuevamente dicha aplicación y se dirige a 
Europa, podrá escuchar una grabación que Hornbostel realizó en Alemania en 1907. Se-
guramente se preguntará qué diferencia tanto esta sencilla melodía de los cantos tradicio-
nales de otros pueblos que fueron recopilados en la época. Desde luego, el contraste será 
menor que si compara el canto fueguino ya mencionado, por ejemplo, con una sinfonía de 
Beethoven, pues en este caso se trataría de dos expresiones musicales demasiado diferen-
tes. Así, el método de la comparación, que nos parece hoy tan discutible en el campo de 
la cultura, presentaba aún más problemas en la época de Hornbostel por el hecho de que 
solían compararse peras con manzanas. Si, por el contrario, se hubiese comparado la músi-
ca tradicional de Europa con la de otros territorios, la existencia de una diferencia radical 
entre ambas habría sido más difícil de sostener. Por lo tanto, la preferencia por estudiar 
músicas de tradición oral de Sudamérica o África no se debía ni a su superabundancia ni 
a la ausencia de música escrita en dichos lugares, sino más bien a una voluntad consciente 
o inconsciente de reafirmar las dicotomías señaladas. Pienso que este ejemplo y los textos 
críticos que he venido citando invitan a tener cuidado para no reproducir tales dicotomías 
en nuestros escritos musicológicos, riesgo que enfrentamos a diario todos los que participa-
mos de este campo –y obviamente me incluyo entre quienes concierne esta advertencia—.

Si una escucha crítica y atenta de la música puede llevarnos a revisar algunos de nues-
tros preconceptos sobre la musicología latinoamericana, será conveniente tratar un ámbito 
que hasta ahora no he considerado, pero cuya importancia resulta evidente en los ejemplos 
anteriores: el de la ejecución o performance. Los cantos de Tierra del Fuego y Alemania 
presentan variaciones de altura y ritmo que serían difíciles de representar en una partitu-
ra, y el modo en el que llegan a nuestros oídos está fuertemente mediado por la tecnología 
empleada para su grabación. Sobre esto último, García aporta un ejemplo de gran interés. 

35  Miguel García, Etnografías del encuentro. Relatos y saberes sobre otras músicas, Buenos Aires: 
Ediciones del Sol, 2012, pp. 85-87.
36  García, pp. 87-93.



[120] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

[120] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

Durante sus trabajos en la Argentina, efectuados en 1906, el etnólogo alemán Robert Leh-
mann-Nitsche se sintió perturbado por los fuertes contrastes de dinámica que presentaban 
los cantos shamánicos toba, por lo cual diseñó un dispositivo rudimentario que le permitía 
alejar el fonógrafo en los fortissimo y acercarlo en los pianissimo37. Considerando que los 
datos acerca del contexto de estas grabaciones tempranas suelen ser escasos, es muy pro-
bable que otros cantos se hayan visto afectados por acciones similares sin que tengamos 
noticia de ello.

El concepto de performance permite responder, en parte, a las dudas que algunos de 
mis estudiantes suelen plantear respecto al interés que tiene estudiar música “extranjera” 
cultivada en Latinoamérica. Primero, todo proceso de recepción y apropiación de una ex-
presión musical en principio ajena implica algún grado de transformación de aquello que 
es apropiado38. Y segundo, aun si no hubiese transformación alguna, algo muy difícil, el 
sentido que adquiere una misma música en dos contextos culturales diferentes puede variar 
grandemente, como nos viene advirtiendo la etnomusicología desde los años sesenta39.

Un ejemplo concreto proviene de Santiago de Chile. Estaban de moda allí, a fines del 
siglo XVIII, las contradanzas europeas, que solían ejecutarse en fiestas públicas y privadas. 
Aunque casi no se han conservado ejemplos escritos, he podido documentar la presencia 
en la ciudad de las Reglas y advertencias generales de Pablo Minguet e Yrol, uno de cuyos 
cuadernos incluye cinco contradanzas, las violentas para el invierno, las alegres para la 
primavera y las fáciles para el verano “por no calorarse”, según dice el autor40. Pero, en 
compensación, se conocen testimonios históricos sobre el uso frecuente del género. Uno de 
ellos es el del viajero inglés George Vancouver, quien en 1795 participó en una de las ter-
tulias que organizaba un acaudalado comerciante y aficionado a la música, llamado Manuel 
Pérez Cotapos. Según Vancouver:

Las diversiones de la velada consistieron en un concierto y baile, en los cuales hacían los principales 
papeles las damas y parecían tener gran placer; las mujeres fueron los únicos músicos; una de ellas 
tocaba el piano y las otras el violín, la flauta o el arpa. La ejecución nos pareció muy buena y nos 
dio una especie de distracción a la cual éramos estraños desde largo tiempo.

37  García, pp. 68-69.
38  Katharine Ellis, “The sociology of music”, en J. P. E. Harper-Scott y Jim Samson (eds.), An 
introduction to music studies, Cambridge: Cambridge University Press, 2009, pp. 47, 58.
39  Decía Blacking en 1966 que las “estructuras musicales” de una cultura determinada no podían 
compararse con estructuras similares de otra cultura, a menos que supiéramos que ambas deri-
vaban de “conceptos y comportamientos similares” —citado por Alan P. Merriam, “Definiciones 
de ‘musicología comparada’ y ‘etnomusicología’: una perspectiva histórico-teórica”, en Cruces 
(ed.), pp. 59-78 (p. 65).
40  Pablo Minguet e Yrol, Reglas y advertencias generales que enseñan el modo de tañer todos los 
instrumentos mejores y más usuales, Madrid: Imprenta de Pablo Minguet, 1774 (edición original 
de 1752-1754), f. 22.



Sobre la existencia o no de una musicología latinoamericana
Alejandro Vera

[121] [121] 

Habríamos querido ceder a las instancias del señor Cotapos reuniéndonos con las damas para 
danzar; pero sus contradanzas nos parecieron muy difíciles y como ninguno de nosotros reconoció 
las figuras a que estábamos acostumbrados en Inglaterra, fue preciso confesar nuestra ignorancia 
y negarnos a la invitación del dueño de casa41.

En otras palabras, aun si las contradanzas eran similares a las que Vancouver presen-
ciaba en Inglaterra, su coreografía (las “figuras”) era diferente e imposibilitó que el viajero 
pudiera corresponder a la cortesía del anfitrión como hubiese deseado.

Es posible hallar numerosos ejemplos de este tipo en la historia de la música latinoa-
mericana –y de otras partes del mundo—. Ya he sugerido que las capillas musicales de 
afrodescendientes establecidas en México y Lima pudieron ejecutar la música de un modo 
distinto al de las capillas oficiales y que esto pudo contribuir al éxito que tuvieron en ciertos 
períodos. En el mismo sentido, Waisman sugiere que lo poco que sabemos sobre la práctica 
musical del período colonial apunta a que “la música que se ejecutaba era estilísticamente 
igual o muy similar a la europea, pero el modo en que se la tocaba era probablemente 
diferente”42. Y Gabriel Castillo, desde el campo de la estética, expresa algo similar en rela-
ción con Calibán, esclavo de La tempestad de Shakespeare que con frecuencia ha sido usado 
para representar al ser latinoamericano. Calibán, dice Castillo, no puede tener un idioma 
propio, porque se lo ha enseñado su captor, pero “puede hablar de otro modo el idioma del 
que lo nombra, creando así un espacio de resistencia simbólica”43.

Nuevamente es posible extraer de esto lecciones para la musicología latinoamericana. 
Primero, el concepto de ejecución o performance hace posible, para una misma expresión 
musical, estudiar simultáneamente su semejanza y su diferencia con los modelos foráneos. 
Segundo, demuestra que incluso una estética de la diferencia no tiene por qué concentrarse 
únicamente en las expresiones musicales que parecen más exóticas desde una perspectiva 
eurocéntrica, ni rechazar aquellas de origen europeo como si fueran ajenas a la cultura 
latinoamericana.44 Tercero, puede ser cierto, como afirma Waisman en el texto citado al 
inicio, que “la mayoría de nuestros musicólogos hace musicología norteamericana, alemana, 

41  Citado por Pereira Salas, pp. 42-43. Cito, sin embargo, por Jorje Vancouver, Viaje a Valparaíso 
i Santiago, Nicolás Peña (trad.), Santiago de Chile: Imprenta Mejía, 1902, pp. 61-62.
42  Waisman, p. 50.
43  Gabriel Castillo, Las estéticas nocturnas. Ensayo republicano y representación cultural en Chile e 
Iberoamérica, Santiago: Instituto de Estética, Pontificia Universidad Católica de Chile, 2003, pp. 
190-191.
44  Ya decía Stevenson, a propósito de los manuscritos musicales de Guatemala hoy conservados 
en Bloomington, Indiana, que la tendencia de algunos folcloristas de su tiempo a “dicotomizar 
la herencia indígena guatemalteca y la tradición europea, y enfrentarlos como opuestos irrecon-
ciliables, traiciona[ba] a la historia”, porque desde un comienzo los indios habían apreciado e 
intentado aprender la música polifónica traída de Europa. Robert Stevenson, “European Music 
in 16th-Century Guatemala”, The Musical Quarterly, 50, 3 (1964), p. 352.



[122] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

[122] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXVII, No. 44, enero-junio 2023

inglesa o francesa desde Iberoamérica”. Pero tanto su significado como su forma de aplica-
ción se ven necesariamente modificados cuando se encuentran con un territorio diferente 
como el latinoamericano. En este sentido, resulta extrapolable al campo musicológico otra 
reflexión de Castillo. Enfrentado al dilema de conciliar los principios de la filosofía “uni-
versal” con una posible estética americana, el autor recurre al pensamiento de José Ortega y 
Gasset para sostener como principio fundamental el circunstancialismo. El ser humano “no 
es sin sus circunstancias ya que la razón que permite su conocimiento es una razón histó-
rica”. Este principio, pese a su simplicidad, permite una articulación armoniosa de lo par-
ticular y lo universal, en la que es posible reconocer la existencia de una tradición filosófica 
común y comprensible para todos, pero que “puede y debe ejercer este conocimiento sobre 
objetos en sí específicos, por su sujeción a condiciones de ocurrencia histórica –circunstan-
cias— particulares”45. El paralelismo con las disyuntivas que enfrenta hoy la musicología 
latinoamericana es evidente.

Volviendo pues a la pregunta inicial sobre su posible existencia y especificidades, y 
asumiendo que el tema conlleva más dudas que certezas, me atrevo a concluir planteando 
que puede ser productivo definir sus objetos de estudio desde una perspectiva que consi-
dere tanto sus diferencias como sus semejanzas frente a sus posibles referentes; que tenga 
en cuenta su rica tradición oral sin por ello descuidar su no menos interesante tradición 
escrita ni reproducir, aunque sea involuntariamente, la dicotomía entre una Europa letrada 
y una América ágrafa que fue instituida en el momento mismo del “Descubrimiento”; que 
preste atención al modo de ejecución o performance tanto de la música como de la propia 
musicología, sin que esto implique convertir al concepto en una condición sine qua non 
para que un trabajo musicológico pueda ser considerado digno de interés; y que evite, en lo 
posible, la tendencia a caracterizar la musicología latinoamericana y construir sus desafíos 
a partir de su perpetua carencia con respecto al primer mundo, ya que, mientras estamos 
en ello, no dejan de aparecer trabajos de interés sobre los más diversos ámbitos en distintos 
lugares del continente.

45  Castillo, pp. 160-163.



Sobre la existencia o no de una musicología latinoamericana
Alejandro Vera

[123][123]




