
 

1 

 

Memoria, arte participativo y ritualidad social: trauma y 

construcción de significado sobre la desaparición forzada en 

Colombia y México* 

 

Astrid-Viviana Suárez-Álvarez** 

Investigadora independiente 
Juan-Camilo Portela-García*** 

Universidad de Antioquia, Colombia 
https://doi.org/10.15446/frdcp.n29.119921 

 

Resumen 

En este artículo se analiza cómo el arte participativo y la ritualidad social contribuyen a la 

construcción de significado sobre la desaparición forzada en Colombia y México. Desde un 

enfoque cultural se conciben las disputas de memoria como parte de procesos más amplios de 

representación y narración de traumas sociales. A partir de un trabajo de campo desarrollado entre 

2018 y 2022, mediante netnografía, observación participante e investigación-creación, se 

argumenta que la integración entre arte participativo y ritualidad compone una poderosa vía para 

construir el trauma de la desaparición forzada a nivel cultural. Se concluye que esta articulac ión 

entre arte, espiritualidad y política cuestiona modelos hegemónicos de memoria centrados en el 

archivo, y visibiliza saberes comunitarios de duelo, denuncia y resistencia. 

Palabras clave: memoria colectiva, espiritualidad, rito, arte latinoamericano, víctima de guerra. 

                                                 
* Artículo recibido: 20 de abril de 2025 / Aceptado: 5 de mayo de 2025 / Modificado: 18 de septiembre de 2025. El 

presente artículo es resultado de la tesis de doctorado Conjuros de paz: acciones artísticas de memoria sobre la 

desaparición forzada en Colombia y México llevada a cabo entre 2019 y 2023 por Astrid-Viviana Suárez-Álvarez para 

obtener el grado de Doctora en Artes y Diseño de la Universidad Nacional Autónoma de México. 
** Doctora en Artes y Diseño por la Universidad Nacional Autónoma de México (Ciudad de México, México). 

Investigadora independiente. Email: astridsuarez@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4637-3542 
*** Doctor en Investigación en Ciencias Sociales con mención en Sociología por la Facultad Latinoamericana de 

Ciencias Sociales, sede México (Ciudad de México, México). Instituto de Estudios Políticos de la  Universidad de 

Antioquia. Email: juan.portela@udea.edu.co ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7136-3464 
 

……………………………………... 

Cómo citar: Suárez-Álvarez, A. y Portela-García, J. (2025). Memoria, arte participativo y ritualidad social: trauma y 

construcción de significado sobre la desaparición forzada en Colombia y México . FORUM. Revista Departamento 

Ciencia Política, 29, 00-00. https://doi.org/10.15446/frdcp.n29.119921 

https://doi.org/10.15446/frdcp.n29.119921
mailto:astridsuarez@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4637-3542
mailto:juan.portela@udea.edu.co
https://orcid.org/0000-0001-7136-3464
https://doi.org/10.15446/frdcp.n29.119921


 

2 

 

 

Memory, Participatory Art, and Social Rituality: Trauma and the Construction of Meaning 

around Forced Disappearance in Colombia and Mexico 

 

Abstract 

This article analyzes how participatory art and social rituality contribute to the construction of 

meaning around enforced disappearance in Colombia and Mexico. It adopts a cultural approach 

that understands memory disputes as part of broader processes of representing and narrating social 

trauma. Based on fieldwork carried out between 2018 and 2022 through netnography, participant 

observation, and research-creation, the article argues that the integration of participatory art and 

rituality constitutes a powerful means to construct enforced disappearance as a cultural trauma. It 

suggests that this articulation between art, spirituality, and politics challenges hegemonic memory 

models centered on the archive and makes visible community-based knowledge of mourning, 

denunciation, and resistance. 

 

Keywords: collective memory, spiritualism, rite, Latin American art, war victim. 

 

Memória, Arte Participativa e Ritualidade Social: Trauma e Construção de Significado sobre 

o Desaparecimento Forçado na Colômbia e no México 

 

Resumo 

Analisa-se como a arte participativa e a ritualidade social contribuem para a construção de 

significado em torno do desaparecimento forçado na Colômbia e no México. Parte-se de uma 

abordagem cultural que entende as disputas de memória como parte de processos mais amplos de 

representação e narração de traumas sociais. Com base em trabalho de campo realizado entre 2018 

e 2022 por meio de netnografia, observação participante e pesquisa-criação, propõe-se que a 

integração entre arte participativa e ritualidade constitui uma via potente para construir o trauma 



 

3 

 

do desaparecimento forçado como trauma cultural. Argumenta-se que essa articulação entre arte, 

espiritualidade e política desafia modelos hegemônicos de memória centrados no arquivo e torna 

visíveis saberes comunitários de luto, denúncia e resistência. 

 

Palavras-chave: memória coletiva, espiritualidade, rito, arte latino-americana, vítima de guerra. 

 

(T1) Introducción  

Las desapariciones forzadas son un dolor compartido en la región latinoamericana. Actualmente, 

la situación más dramática se presenta en Colombia y México, dos países con trayectorias 

sociopolíticas marcadas por este crimen, naturalizado en el contexto de conflictos armados internos, 

violencia política y criminal, y fallas estructurales en la administración de justicia.  

Entre 1985 y 2016, en Colombia se registraron 121.768 víctimas de desaparición forzada en 

el marco del conflicto armado, aunque estimaciones estadísticas elevan esta cifra a más de 210.000 

casos (Comisión de la Verdad, 2022). En México, el Registro Nacional de Personas Desaparecidas 

y No Localizadas reporta 95.651 casos entre 1964 y 20221. En estos países, la desaparición forzada 

ha afectado todo el territorio nacional, aunque se concentra en regiones específicas: Antioquia en 

Colombia, con el 23% del total, y Jalisco, Tamaulipas y Ciudad de México en México, con el 33%. 

La evolución histórica de este drama revela dinámicas específicas. En Colombia, la 

Comisión de la Verdad (CEV) identifica cuatro momentos: desapariciones en zonas rurales 

asociadas a la represión contra autodefensas campesinas en los años sesenta; desapariciones de 

miembros de movimientos políticos y sociales durante los años setenta en el marco de la Doctrina 

de Seguridad Nacional y la concepción del enemigo interno por parte de las fuerzas armadas ; 

desapariciones a miembros de organizaciones políticas nacidas a raíz de los procesos de paz (Unión 

Patriótica, Frente Popular y A Luchar) en la década de los ochenta; y, desapariciones masivas 

cometidas por estructuras paramilitares en connivencia con las fuerzas del Estado entre las décadas 

de 1990 y 2000 (responsables del 52% de los casos registrados). 

                                                 
1 Información disponible en https://versionpublicarnpdno.segob.gob.mx/Dashboard/ContextoGeneral. Cifras a 15 de 

diciembre de 2022. 

https://versionpublicarnpdno.segob.gob.mx/Dashboard/ContextoGeneral


 

4 

 

En México, el Comité contra la Desaparición Forzada (CED) (2022) distingue dos grandes 

periodos: entre 1960 y 1990, caracterizado por la represión estatal contra opositores políticos; y, 

desde 2006, marcado por una expansión del fenómeno bajo la colusión entre crimen organizado y 

fuerzas del Estado. Este segundo periodo concentra el 98% de las desapariciones registradas. 

Con base en los datos de la CEV (2022) y el CED (2022), se puede reconocer que más del 

75% de las víctimas, en ambos países, son hombres jóvenes entre los 15 y los 40 años, aunque se 

ha registrado un aumento en la desaparición de mujeres, niños y niñas vinculado a violenc ias 

sexuales, trata y feminicidio. Estas prácticas operan como estrategias de control social, negación 

de la violencia y producción del miedo. Pueden ser entendidas como formas de necropolít ica 

(Mbembe, 2011) ejercidas por múltiples actores armados. 

Lejos de tratarse de cifras o estadísticas, las desapariciones implican la disolución de 

vínculos afectivos y sociales, así como la prolongación del sufrimiento de quienes buscan a sus 

seres queridos. Las consecuencias de este crimen trascienden a las personas desaparecidas y 

generan impactos devastadores en sus familias. Las mujeres, en particular, asumen el rol de 

búsqueda y cuidado en contextos de estigmatización y revictimización. Las afectaciones 

emocionales, físicas y sociales son profundas, una espiral de sufrimiento transgeneracional que 

evidencia que la desaparición forzada es también una forma de masacre emocional y colectiva. 

En contextos marcados por esta forma extrema de violencia, la memoria ha sido reconocida 

como un ejercicio político de denuncia. Asimismo, hace parte de un proceso de construcción de 

significado a través del cual se representa culturalmente el trauma, el cual se expresa en narrativas 

que circulan por medio de acciones rituales y performativas. La construcción cultural del trauma 

busca dar sentido a una experiencia que desborda las explicaciones racionales. 

Este proceso se desarrolla en múltiples escalas. En el ámbito familiar y comunitario, la 

elaboración del dolor se ancla en prácticas donde la dimensión espiritual ocupa un lugar central. 

Las misas, las oraciones, los altares familiares, las prácticas mágicas y otras formas de conexión 

con lo trascendente constituyen caminos para representar a las víctimas, tramitar la ausencia y 

restituir su lugar en el mundo social y afectivo. Estas formas de memoria íntima, muchas veces 

desatendidas por los discursos oficiales, revelan modos complejos y poderosos de significar la 

pérdida. Al mismo tiempo, en una escala más amplia, el arte ha ofrecido lenguajes sensibles para 

la representación del trauma. En particular, el arte participativo —entendido como aquel que 



 

5 

 

involucra a las comunidades en su creación y despliegue— aparece como un campo fértil para la 

elaboración colectiva del dolor.  

Este artículo busca explorar la articulación entre arte participativo y ritualidad social en la 

construcción de significado sobre la desaparición forzada en Colombia y México, e identificar qué 

formas de elaboración simbólica del dolor se construyen a partir de estas prácticas. Se propone 

que esa imbricación potencia significativamente la construcción cultural del trauma de la 

desaparición forzada, en tanto genera formas de memoria más enraizadas, culturalmente 

resonantes y transformadoras que aquellas que obvian la dimensión espiritual del dolor. 

Con el fin de abordar este proceso, se identifican experiencias artísticas y comunitarias a 

partir del trabajo de campo realizado entre 2018 y 2022 en Colombia y México, en el marco del 

acompañamiento a procesos de búsqueda y elaboración del duelo en contextos comunitarios. La 

investigación combinó observación participante, investigación-creación, y un ejercicio 

netnográfico orientado al análisis de expresiones de memoria y duelo en entornos digitales. Esta 

aproximación permitió identificar cómo, en ambas geografías, la espiritualidad y la ritualidad se 

establecen como formas de acción simbólica que resignifican el dolor individual y colectivo como 

parte de una memoria cultural en disputa. 

El artículo se organiza en cinco apartados. En primer lugar, se presenta una reflexión teórica 

sobre la relación entre memoria y trauma cultural, con énfasis en el papel del ritual y el arte en la 

construcción de significado ante experiencias de violencia extrema. En segundo lugar, se describ e 

el enfoque metodológico de la investigación. El tercer apartado aborda distintas acciones artísticas 

de memoria impulsadas en Colombia y México, donde se destacan vías de representación de la 

desaparición forzada. El cuarto apartado se centra en la ritualidad y espiritualidad de colectivos de 

los familiares de personas desaparecidas, explorando sus prácticas, materialidades y narrativas. 

Finalmente, se presentan una discusión y conclusiones que recuperan los principales hallazgos, 

destacando la necesidad de integrar arte, espiritualidad y participación para la construcción de 

significado en torno al trauma de la desaparición forzada.  

 

(T1) Memoria y trauma cultural: arte, ritual y construcción de significado 



 

6 

 

La desaparición forzada, como forma radical de violencia, no solo produce una ausencia física, 

sino que genera una fractura profunda en el tejido simbólico de las sociedades (Gatti, 2022). La 

imposibilidad de cerrar el duelo, y de acceder a la verdad y a la justicia, sitúa a las familias de 

personas desaparecidas en un estado de liminalidad permanente, caracterizado por la 

incertidumbre, el sufrimiento crónico y la suspensión de los ritmos ordinarios de la vida (Diéguez, 

2016). En este contexto, la memoria adquiere centralidad como forma de resistencia, denuncia 

política y vía para dotar de sentido a una experiencia que desborda lo racional y desafía los 

lenguajes convencionales. 

En los estudios contemporáneos sobre memoria, se ha consolidado la idea de que esta no se 

limita a la evocación de hechos pasados, sino que se trata de un proceso activo, situado y 

socialmente condicionado (Jelin, 2002). La memoria es performativa: se construye en la acción, 

en el gesto, en los cuerpos que recuerdan, lloran, denuncian o reponen la ausencia mediante 

símbolos y rituales (Connerton, 1989). En este sentido, la memoria es, además del contenido, el 

cómo, quién recuerda, dónde y para qué. Este carácter performativo y situado la convierte en una 

práctica cultural viva, que se entreteje con las disputas por la verdad, la dignidad y la legitimidad 

del dolor. 

Desde el enfoque del trauma cultural (Alexander, 2012), las experiencias colectivas de 

sufrimiento no son en sí mismas traumáticas, sino que devienen traumas en la medida en que 

ciertos actores logran articular narrativas que representen ese dolor como una amenaza a la 

identidad colectiva. En este marco, la construcción del trauma cultural implica la producción de 

una narrativa maestra que organice el acontecimiento traumático, identifique a las víctimas, señale 

responsabilidades y justifique la demanda de reparación. Esta representación del trauma no es un 

proceso automático, es una lucha simbólica por imponer sentidos y generar reconocimiento. En 

contextos de desaparición forzada, donde la institucionalidad suele ser incapaz de proveer verdad, 

justicia o consuelo, son las propias víctimas quienes asumen la tarea de producir esta narrativa 

desde sus lenguajes, corporalidades y tradiciones. 

En este punto, el arte y el ritual cobran especial relevancia ya que pueden contribuir a la 

elaboración del trauma, y su articulación constituye una vía importante para la reconstrucción del 

tejido simbólico fracturado por la desaparición forzada. Las prácticas artísticas, en particular el 

arte participativo, han abierto posibilidades singulares para la elaboración simbólica del trauma. A 



 

7 

 

diferencia de otros enfoques centrados en el objeto artístico o la autoría individual, el arte 

participativo se caracteriza por su énfasis en el proceso, la cocreación y la implicación directa de 

comunidades afectadas en la producción estética. En esta modalidad de arte, como lo argumenta 

Claire Bishop (2016), no se busca representar la realidad desde afuera, sino intervenir en ella desde 

adentro, generando espacios de encuentro, diálogo y reparación simbólica.   

El arte participativo revela cómo las prácticas estéticas pueden intervenir activamente en la 

configuración de lo sensible, es decir, en la distribución de las capacidades de ver, decir y actuar 

dentro del campo social (Rancière, 2014). En contextos atravesados por la desaparición forzada, 

esta forma de arte permite disputar los regímenes de visibilidad que niegan o silencian a las 

víctimas, y ofrece lenguajes sensibles para representar lo indecible. Desde esta perspectiva, no solo 

se posibilita la resignificación colectiva del dolor, también se contribuye a elaborar duelos 

suspendidos y a reinscribir a las y los desaparecidos en la esfera pública, a la vez que hace presente 

lo que la violencia pretendió borrar. 

Por otro lado, la participación comunitaria en actos simbólicos como la elaboración colectiva 

de altares, bordados, performances, ofrendas, caminatas y conmemoraciones, actualiza formas de 

ritualidad que permiten tramitar lo indecible. Aunque estas últimas no surgen necesariamente del 

campo artístico, comparten con él una preocupación por nombrar lo innombrable, representar lo 

ausente y reconfigurar el sentido del dolor. Como ha señalado Paul Connerton (1989), la memoria 

social no solo se transmite a través del discurso, sino que lo hace, y sobre todo, mediante acciones 

conmemorativas corporales y repetitivas, donde el pasado se reactualiza y se inscribe en los 

cuerpos y los espacios.  

La ritualidad, en este contexto, no remite exclusivamente a prácticas religiosas 

institucionalizadas, sino a una forma de estructurar la experiencia a través de símbolos, gestos y 

repeticiones que hacen posible el tránsito entre el dolor individual y la memoria colectiva. La 

ritualidad implica un vínculo con lo espiritual, entendido como el conjunto de saberes y prácticas 

que permiten vincularse con dimensiones trascendentes de la experiencia —ancestros, divinidades, 

fuerzas naturales, energías colectivas—, lo que facilita la elaboración simbólica de eventos que 

desbordan los marcos racionales. Como ha argumentado Mary Douglas (1991), los rituales 

permiten estabilizar el orden simbólico, y son especialmente necesarios cuando este se ve 

amenazado por hechos excepcionales. En sociedades atravesadas por la desaparición forzada, los 



 

8 

 

rituales creados por familiares de víctimas no solo cumplen una función terapéutica, son actos de 

resistencia y afirmaciones de vida frente a la deshumanización y el olvido. 

En suma, la memoria en contextos de desaparición forzada es inherente a las formas 

culturales en que se representa y se tramita el trauma. Tanto el arte participativo como la ritualidad 

social cumplen un papel central en la construcción cultural del trauma en ese contexto, aunque lo 

hacen desde esferas distintas.  

El arte participativo se sitúa principalmente en el campo artístico, con una capacidad para 

intervenir en la esfera pública y generar lenguajes colectivos que visibilicen el dolor y movilicen 

afectos y solidaridades más allá de los círculos directamente afectados. Por su parte, la ritualidad 

social emerge con fuerza en los espacios familiares, comunitarios y religiosos, donde se despliegan 

actos simbólicos íntimos —como altares, oraciones, ofrendas o actos conmemorativos— que 

permiten tramitar el duelo, sostener la memoria y preservar los vínculos con el ausente.  

Este artículo propone que una integración más deliberada entre estas dos formas de 

elaboración simbólica puede fortalecer los procesos de memoria, al articular lenguajes sensibles 

con prácticas enraizadas en las comunidades, y crear así espacios de producción de sentido que 

sean transformadores y culturalmente resonantes2. 

 

(T1) Estrategia metodológica 

La metodología empleada en esta investigación se enmarca en un enfoque cualitativo, cuyo 

propósito es comprender los procesos de memoria asociados a las desapariciones forzadas en 

Colombia y México. La investigación sigue un abordaje intersubjetivo, combina trabajo de campo, 

                                                 
2 Como advertencia, es importante prevenir, frente a una tentación en el análisis sobre la integración entre arte 

participativo y ritualidad social, intentar desvelar el sentido subjetivo del autor para denunciar intereses instrumentales 

y egoístas detrás de acciones expresivas que aparenten solidaridad. En efecto, tales intereses pueden estar presentes, 

como plantea Boris Groys (2014), al problematizar la idea del artista comprometido y no protagonista como una nueva 

forma de construcción de prestigio en el campo artístico. La sociología cultural señala, no obstante, que el éxito  

performativo no depende de los intereses —sinceros o no— de sus protagonistas , sino de la manera en que son 

interpretadas las puestas en escena por las audiencias. En este sentido, interesa hasta qué punto las obras consiguen 

posicionar narrativas maestras del trauma que sean convincentes para distintos sectores sociales. En particular, la 

capacidad de poner en escena dolores privados , a partir de un intenso trabajo de reconocimiento de los modos 

comunitarios (asociados a la espiritualidad y la ritualidad), contribuye al posicionamiento de representaciones 

colectivas sobre la necesidad de reparar a las víctimas y emprender procesos de reconciliación social.  



 

9 

 

netnografía e investigación-creación, con el fin de obtener una comprensión profunda de las 

dinámicas que configuran la memoria de las víctimas y sus familias. 

El proceso metodológico se organizó en tres fases principales. La primera se llevó a cabo en 

2019 y consistió en el acompañamiento a familiares de personas desaparecidas en México, además 

de participación en marchas, reuniones y conferencias, donde se observó de manera directa las 

estrategias de visibilidad y lucha de las organizaciones de familiares. Se realizó un trabajo 

netnográfico centrado en las organizaciones de familiares de víctimas de desaparición en Colombia 

y México, y en la creación de sentido sobre la desaparición a través de plataformas digitales3. 

La segunda fase, realizada en 2020, continuó el trabajo netnográfico, dado que las 

restricciones impuestas por la pandemia del covid-19 dificultaron el acompañamiento presencial. 

Durante este período, se fortaleció el contacto virtual con las organizaciones de familiares de 

desaparecidas y desaparecidos de ambos países, y se empezó a construir un mapa de lugares de 

memoria, basado en los hallazgos obtenidos. Esta herramienta resultó ser clave para identificar los 

espacios donde se construye y visibiliza la memoria de las víctimas. 

La tercera fase se desarrolló entre 2022 y 2023, e incluyó trabajo de campo presencial en 

Colombia y México, con acompañamiento a las organizaciones y las comunidades afectadas por 

la desaparición forzada. Se realizaron entrevistas, observaciones participativas y registros de 

prácticas simbólicas, entre ellas rituales de memoria, arte participativo y otras formas de acción 

colectiva. El contacto directo con las comunidades permitió obtener una comprensión más 

detallada de las prácticas de memoria, a la vez que proporcionó una visión abundante y matizada 

de cómo las víctimas y sus familiares disputan el significado de la desaparición forzada en los 

contextos sociales, culturales y políticos de ambos países. 

La metodología adoptada, al integrar la observación participante con la investigación-

creación, permitió documentar las prácticas de memoria y participar activamente en ellas. Este 

enfoque busca construir un conocimiento colaborativo que, además de visibilizar las experienc ias 

de las víctimas, también promueva una reflexión sobre las formas en que la memoria se inscribe 

                                                 
3 Se ubicaron perfiles en Facebook e Instagram de 46 organizaciones de familiares de personas desaparecidas que 

fueron sistematizados en una matriz, a través de la cual se identificaron los contenidos asociados a la representación 

pública del trauma y, especialmente, las ritualidades desplegadas para tramitar el dolor. 



 

10 

 

en procesos más amplios de construcción cultural del trauma y cómo el arte y la ritualidad 

participan de los mismos.  

 

(T1) Acciones artísticas de memoria: escenarios, objetos y temporalidades 

Entre 19904 y 2022 se han desarrollado en Colombia y México múltiples acciones artísticas que 

buscan representar la desaparición forzada y activar procesos de memoria colectiva. Estas prácticas 

surgen de artistas y colectivos de familiares, y se inscriben en un campo híbrido entre el arte 

participativo, la acción política y la ritualidad social. A través de estrategias estéticas diversas —

instalaciones, murales, performances, antimonumentos, bordados, entre otras— estas acciones 

configuran repertorios sensibles que interpelan a la esfera pública y disputan los sentidos 

dominantes del silencio, la negación o el olvido. 

Las acciones han tenido lugar en diversos escenarios, que van desde espacios instituciona les 

como museos y centros culturales, hasta calles, plazas, iglesias, escuelas y plataformas virtua les. 

En Colombia, destacan intervenciones como Aliento (1995) de Óscar Muñoz y Video Verónica 

(2003) de José Alejandro Restrepo, obras que mediante la manipulación de imágenes reflejadas o 

proyectadas aluden a la fragilidad de la memoria y la persistencia del rostro ausente. En México, 

la desaparición de 43 estudiantes de Ayotzinapa en 2014 catalizó una intensa producción artística, 

entre las que destacan Huellas de la memoria (2015) de Alfredo López Casanova, que inscribe 

testimonios familiares en suelas de zapatos donados, y Nivel de confianza (2015) de Rafael 

Lozano-Hemmer, instalación interactiva que confronta al espectador con su propia imagen ante la 

imposibilidad de hallar coincidencias con los rostros de las y los estudiantes desaparecidos. 

Los muros urbanos han sido otro soporte recurrente. En ambos países se han realizado 

grafitis y murales que operan como formas de denuncia visual en el espacio público. En 

                                                 
4 Se parte del año 1990 ya que puede ubicarse una inflexión en la configuración de la desaparición forzada como 

problema público y en el surgimiento de formas artísticas orientadas a su representación. En Colombia, este periodo 

coincide con el recrudecimiento del conflicto armado, el ascenso del narcotráfico y el fortalecimiento de las 

organizaciones de familiares de personas desaparecidas, todo en un contexto de creciente articulación del discurso de 

los derechos humanos (CNMH, 2016). En México, aunque la desaparición era reconocida hasta entonces como una 

práctica asociada a la represión política, durante los años noventa comienza a problematizarse desde una perspectiva 

más amplia, preludiando los cambios que se acentuarían en las décadas siguientes (Vicente, 2019). En ambos países, 

esta década marca el inicio de una transición estética y política, en la que el arte participativo, la performance y otras 

prácticas simbólicas se consolidan como lenguajes legítimos para denunciar la violencia, elaborar el trauma y activar 

memorias colectivas (Diéguez, 2007; Richard, 1994). 



 

11 

 

Guadalajara, el mural Que mi búsqueda no te sea indiferente recuerda a Rocío Lozano, víctima de 

desaparición, mientras que en Bogotá el colectivo Toxicómano realiza intervenciones que 

visibilizan el dolor persistente de quienes esperan. Estas obras buscan afectar la sensibilidad 

pública, interpelar al transeúnte y romper la indiferencia colectiva. 

En la esfera digital también han emergido formas innovadoras de memoria. Proyectos como 

La gota derramada y Tributo a los desaparecidos han creado mosaicos virtuales que amplifican la 

representación de la desaparición forzada a escala transnacional, sin intermediación de 

instituciones. La gota derramada es una iniciativa artística impulsada por artistas visuales, 

ilustradoras y familiares de personas desaparecidas, que convoca a participantes de diversas 

regiones del mundo a intervenir gráficamente el símbolo de una gota —como alegoría de la sangre 

derramada— para representar a personas desaparecidas. A través de su despliegue en plataformas 

digitales, este proyecto construye un archivo visual colectivo que resignifica el dolor desde una 

poética gráfica compartida, y permite inscribir el trauma en una narrativa global que interpela a 

públicos diversos más allá del ámbito local o nacional. 

Por su parte, Tributo a los desaparecidos es un proyecto organizado por las artistas mexicanas 

Victoria Roberts y Andrea Arroyo, inicialmente desarrollado en Facebook, que ha reunido más de 

cien obras visuales en homenaje a víctimas de desaparición forzada, en particular a los 43 

estudiantes de Ayotzinapa. Las obras, enviadas por artistas de México, Estados Unidos, Canadá, 

Europa, Asia y Australia conforman un memorial digital que desafía la invisibilizac ión 

institucional y construye una memoria afectiva transnacional. El proyecto ha generado redes de 

colaboración con otros colectivos, como Ilustradores por Ayotzinapa y Bordamos por la paz, 

articulando un campo de acción estética y política que combina arte, activismo y acompañamiento 

a los familiares. 

Aunque en Colombia estas prácticas no han alcanzado la misma visibilidad, existen 

experiencias análogas impulsadas por museos comunitarios, organizaciones de víctimas y 

proyectos colaborativos que exploran el potencial de la virtualidad como escenario de resistencia, 

duelo y reparación simbólica. Un ejemplo es el Museo Itinerante de la Memoria y la Identidad de 

los Montes de María (MIMI), que, además de su presencia territorial en el Caribe colombiano, ha 

desarrollado una plataforma digital que documenta testimonios, objetos simbólicos, obras 

artísticas y pedagogías comunitarias ligadas al conflicto armado y a la desaparición forzada. Este 



 

12 

 

museo, impulsado por la organización Ruta del Cabildo junto con líderes comunitarios y artistas 

locales, ha creado una “maleta pedagógica digital” que se difunde a través de redes sociales y 

herramientas de mensajería, lo que permite a las narrativas de las víctimas circular en contextos 

donde el acceso físico a los espacios expositivos es limitado. Estas acciones no solo preservan 

memorias locales, sino que las proyectan a un archivo compartido, donde lo ancestral, lo artístico 

y lo testimonial se entrelazan como formas de resistencia a la desmemoria. 

Estos espacios digitales operan como archivos abiertos de memoria, que producen la 

circulación simbólica que vincula lo local con lo global, lo íntimo con lo público.  

Las materialidades empleadas en estas acciones revelan una iconografía específica de la 

desaparición: retratos, siluetas, velos, pañuelos, zapatos, bordados, fotografías y antimonumentos. 

La reiteración del rostro —ya sea pintado, bordado, proyectado o duplicado— constituye una 

estrategia central de reapropiación del ausente. Se le da un lugar, una imagen y una persistencia 

simbólica. Obras previamente mencionadas, como Video Verónica o Nivel de confianza, articulan 

este gesto a través de proyecciones y tecnología interactiva.  

Una pieza que lleva esta estrategia a un plano monumental es Restablecer memorias, del 

artista chino Ai Weiwei presentada en 2019 en el Museo Universitario de Arte Contemporáneo 

(MUAC) de la Universidad Nacional Autónoma de México. En ella, el autor reconstruyó los 

rostros de los 43 estudiantes desaparecidos de Ayotzinapa con más de un millón de piezas de LEGO, 

dispuestas sobre enormes muros que remiten a dispositivos forenses y pedagógicos. La obra 

traduce el archivo fotográfico en una estética pixelada que condensa la fragilidad de la imagen, la 

persistencia del duelo y la masificación del clamor por justicia. En ese gesto, convierte a cada 

rostro en ícono resistente, visible desde lo lúdico, pero cargado de denuncia política. 

También los murales de Júpiter Fab en Guadalajara y las intervenciones del colectivo 

Toxicómano en Bogotá sitúan los rostros de las y los desaparecidos en el espacio urbano para 

interpelar a los transeúntes con una presencia ineludible. A través de esto, los cuerpos 

desaparecidos retornan como presencias simbólicas que resisten a la lógica del olvido y del 

silenciamiento institucional. 

Asimismo, los objetos cotidianos como zapatos, prendas o pañuelos bordados, adquieren una 

potencia alegórica que los convierte en soportes de memoria afectiva. El acto de bordar se ha 



 

13 

 

consolidado como una constante en colectivos de madres buscadoras. Un hito en este sentido es el 

colectivo mexicano Bordando por la paz, surgido en el 2011 como respuesta ciudadana a la 

violencia generalizada, que posiciona en el acto de bordar una forma de duelo activo y de 

resistencia simbólica. En esta iniciativa, los nombres y circunstancias de muerte o desaparición de 

las víctimas se inscriben en pañuelos blancos utilizando hilo rojo para los asesinados y verde para 

las personas desaparecidas. Cada puntada es un gesto de reparación simbólica y de denuncia, a la 

vez que una forma de reinscribir el dolor en el tejido colectivo. Estas sesiones de bordado, 

realizadas en plazas, parques, universidades o espacios virtuales, configuran espacios de escucha, 

memoria y acción pública, donde lo íntimo se convierte en relato compartido y en reclamo de 

justicia. Al transformar un objeto frágil y doméstico en un archivo comunitario del dolor, estas 

prácticas textiles hacen visible lo que la violencia busca borrar, y convierten el cuidado en una 

forma de intervención política. 

Estas materialidades sensibles no solo convocan al recuerdo, sino que interpelan al 

espectador desde lo táctil, lo artesanal y lo profundamente humano. En su gesto lento y repetitivo  

el bordado se vuelve ritual; en su acumulación afectiva, la prenda se convierte en cuerpo. Así, estas 

obras encarnan una forma de duelo activo, donde el trabajo manual, lejos de ser pasivo o 

contemplativo, se transforma en acto de memoria, de cuidado y de producción de presencia. 

En cuanto a las temporalidades, la conmemoración del 30 de agosto, Día Internacional de 

las Víctimas de Desaparición Forzada, ha sido un eje articulador en ambos países. Esta fecha ha 

sido asumida por organizaciones sociales, colectivos de familiares y artistas como un momento 

clave para realizar actos públicos de memoria, visibilizar el sufrimiento colectivo y demandar la 

verdad sobre el paradero de las personas desaparecidas. En Colombia se ha consolidado como una 

fecha de convocatoria nacional para plantones, vigilias, actos simbólicos y exposiciones en 

espacios culturales y religiosos, con amplia participación de mujeres buscadoras y redes 

comunitarias. En México, el 30 de agosto también se ha institucionalizado como jornada de 

denuncia y conmemoración, aunque su centralidad ha sido complementada e incluso desplazada 

en visibilidad por otras fechas con alto valor simbólico. 

Una de estas es el 26 de septiembre, que desde 2014 ha cobrado un lugar central en la 

memoria colectiva mexicana a raíz de la desaparición forzada de los 43 estudiantes normalistas de 

Ayotzinapa. Se han instaurado rituales cívicos y artísticos de carácter anual, como las marchas en 



 

14 

 

la Ciudad de México que recorren puntos emblemáticos —desde el Ángel de la Independencia 

hasta el Zócalo— pasando por el antimonumento +43, donde se nombran a cada uno de los 

estudiantes desaparecidos. Esta fecha ha adquirido un poder de convocatoria que trasciende el caso 

específico de Ayotzinapa, articulando múltiples demandas por justicia de colectivos de familiares 

en todo el país, así como acciones simbólicas en espacios escolares, museos, redes sociales y 

medios comunitarios. En los dos países, estas temporalidades funcionan como marcos de 

activación ritualizada de la memoria, que permiten la reiteración pública del duelo, la denuncia 

sostenida de la impunidad y la posibilidad de reinscribir el trauma en lenguajes compartidos. 

Cuando las acciones artísticas son llevadas a cabo por familiares de personas desaparecidas, 

se evidencian otras formas de temporalidad, más íntimas y persistentes, que no siempre se ajustan 

al calendario institucional. Estas temporalidades se anclan en la experiencia biográfica y afectiva, 

y se expresan en prácticas como la celebración del cumpleaños del desaparecido, la 

conmemoración del día de su desaparición o su inclusión simbólica en rituales familiares 

significativos.  

En Colombia, por ejemplo, es frecuente encontrar imágenes en primeras comuniones, 

graduaciones u otras celebraciones familiares donde el retrato del ausente posa junto a los vivos 

como una forma de inscribirlo en los ciclos vitales de la familia. En México, desde 2012, las 

madres de personas desaparecidas de todo el país se reúnen cada 10 de mayo —Día de la Madre— 

para marchar desde el Monumento a la Madre hasta el Ángel de la Independencia en Ciudad de 

México, resignificando esta fecha como una jornada de duelo, memoria y exigencia de justicia. 

Estas acciones no solo desbordan los marcos oficiales de la memoria, sino que revelan una 

dimensión profundamente ritualizada del tiempo, donde la ausencia se reinscribe una y otra vez 

como presencia viva y activa en el devenir cotidiano de las familias. 

Las acciones analizadas configuran un repertorio estético y simbólico desde el cual se 

representa y elabora colectivamente el trauma de la desaparición forzada. Al reiterar rostros, 

intervenir objetos cargados de sentido y ocupar el espacio público, estas prácticas inscribe n la 

ausencia en formas sensibles de presencia. Su potencia no radica solo en la visibilización del dolor, 

sino también en la capacidad de disputar sentidos, generar reconocimiento y construir narrativas 

culturales del trauma. Sin embargo, para comprender en profundidad su potencia transformadora, 

es necesario mirar hacia las formas de ritualidad social que emergen en los espacios familiares y 



 

15 

 

comunitarios, donde se gestan saberes espirituales que han sostenido el vínculo con los ausentes y 

que pueden nutrir las prácticas artísticas en su capacidad de construir memorias encarnadas y 

culturalmente resonantes. 

 

(T1) Ritualidad, espiritualidad y prácticas de elaboración del dolor 

En los márgenes del arte institucional y fuera del foco de las políticas oficiales de memoria, los 

colectivos de familiares de personas desaparecidas han desarrollado un repertorio ritual y espiritua l 

que constituye una vía profunda y enraizada de elaboración simbólica del trauma. En contextos 

donde la desaparición forzada impide los rituales funerarios tradicionales, estas acciones emergen 

como formas de duelo activo, cuidado colectivo y reconstrucción del tejido afectivo fracturado. 

Este apartado se adentra en esas formas de ritualidad social, explorando cómo sus saberes, 

prácticas y símbolos construyen memoria desde las esferas familiar y comunitaria, dando lugar a 

narrativas maestras del trauma de la desaparición forzada.  

(T2) Prácticas mágico-religiosas 

La dimensión religiosa ocupa un lugar central en las prácticas de familiares que buscan a sus seres 

desaparecidos en México y Colombia. Se combinan elementos del catolicismo popular (oraciones, 

vírgenes, santos), saberes indígenas resignificados (conexión con la naturaleza, ancestros) y 

formas sincréticas contemporáneas que integran tradiciones diversas según las trayectorias 

biográficas de las familias. Esta hibridación expresa una intensa creatividad comunitaria y familiar 

para tramitar experiencias límite. 

Las plegarias a Dios y a la Virgen acompañan la búsqueda y la preparación de herramientas, 

que son bendecidas con oraciones y agua. Se le habla a la energía del desaparecido, pidiéndole 

señales —mariposas, árboles, sueños— para guiar la búsqueda. En campo abierto, abrazar y hablar 

con los árboles se ha vuelto un gesto común, pues las madres los consideran guardianes que 

arrullan a sus seres queridos y a través de sus raíces los conectan con el mundo de los vivos. La 

oración, especialmente el rezo del Padre Nuestro, fortalece el espíritu y ha sido invocada como 

escudo en situaciones de peligro durante las búsquedas. 



 

16 

 

Esta espiritualidad también adopta formas menos convencionales. En México, madres 

buscadoras se tatúan símbolos relacionados con la desaparición como mariposas, árboles, palas, 

picos, nombres o frases de aliento. Estos tatuajes se realizan de manera colectiva, a modo de 

ceremonia. Aunque implican dolor físico, las madres expresan que el dolor real es la desaparición 

de sus hijos e hijas, lo que establece una jerarquía entre el sufrimiento corporal y el trauma 

emocional. Los tatuajes se convierten en testimonios corporales, una forma de arte que canaliza el 

duelo y reafirma el compromiso con la búsqueda. Además, resignifican prácticas antes criticadas 

a sus hijos al transformarlas en tributo y forma de exaltación de sus vidas. 

 

Figura 1. Tú me guías desde el cielo 

 

Fuente: archivo personal Astrid Suárez, 2022.  

 

Por otro lado, algunas prácticas pueden entenderse como rituales de adopción simbólica. En 

Colombia, mujeres ribereñas han adoptado emocionalmente los cuerpos sin vida que bajan por los 

ríos, otorgándoles nombre, apellidos y espacio en sus criptas familiares. Esta adopción ritual les 

brinda consuelo y esperanza. Confían en que alguien hará lo mismo por sus hijos y que el alma 

que ayudaron a partir intercederá para que encuentren al suyo. También existen formas de adopción 



 

17 

 

entre madres. Muchas mujeres desplazadas del núcleo familiar por la desaparición de un ser 

querido han conformado “familias en resistencia” dentro de organizaciones. En México, estas 

nuevas afiliaciones se formalizan con rituales de bautizo, donde la persona es nombrada con un 

seudónimo y marcada simbólicamente con una pala sobre los hombros, en un acto que fusiona  

identidad, cuidado y lucha colectiva. 

Entre los rituales compartidos en ambos países destacan los mandalas, tomados de la 

tradición budista pero adaptados al contexto local. En Colombia se elaboran con flores, frutas y 

una vela central que representa la luz guía; en México, con una planta, hojas, piedras y fotografías 

de las y los desaparecidos, como forma de enviarles energía. Estos círculos de memoria 

materializan vínculos, generan armonía visual y proponen un espacio donde el recuerdo se vuelve 

presencia activa. 

 

Figura 2. Mandalas en México y Colombia 

 

 

Mandala, Brigadas de 

Búsqueda, Eje de 

Escuelas. Conalep 

Tepoztlán, México. 

 



 

18 

 

 

 

 

 

 

Mandala, Imborrables. 

Bogotá, Colombia.  

 

Fuente: archivo personal Astrid Suárez, 2022. 

 

Los espacios de sanación también adquieren forma ritual. Durante el bordado, las madres 

crean círculos de la palabra, espacios donde compartir historias y emociones. Como una madre 

dijo: “bordando nos desbordamos”. El acto de coser reduce la tensión del contacto visual y estimula 

la escucha atenta. Estas redes de conversación permiten compartir saberes, aliviar el dolor y 

sostenerse en comunidad. En México, desde 2020, existe un círculo de palabra virtual promovido 

por el Eje de Iglesias y Espiritualidades de la Brigada Nacional de Búsqueda. Allí se practica una 

escucha libre de juicios, comparaciones o consejos, acompañada por la oración. 

Finalmente, ritualidades indígenas se han resignificado en el marco de la búsqueda. Los 

danzantes que llegan en diciembre a la Basílica de Guadalupe con estandartes de la Virgen, 

incluyen ahora rostros de personas desaparecidas y frases como “Se buscan, todos son mis hijos”. 

En Atla, Puebla, madres visitan una piedra con arte rupestre —considerada sagrada por los 

nahuas— para pedir por sus hijos. Y el ritual del hombre jaguar, antes exclusivo de varones y 

asociado a la lluvia, ha sido adoptado por mujeres que lo transforman en una marcha para llamar 

la justicia. 

 



 

19 

 

(T2) Objetos, materialidades y simbolismo 

¿Qué significan los objetos usados por las madres buscadoras en contextos de violenc ia, 

desaparición y conflicto social? Desde una perspectiva semiótica, como la de Roland Barthes 

(2021), estos objetos no solo son símbolos, son también signos cargados de capas afectivas, 

culturales y políticas. Transitan de lo funcional a lo emblemático y se convierten en expresiones 

condensadas de resistencia, amor y memoria. Un ejemplo elocuente es la fotografía del hijo o hija 

desaparecida que una madre porta en manifestaciones que, más allá de su función identificadora, 

se convierte en un texto visual que interpela al Estado, evoca ausencia, exige justicia y representa 

una búsqueda incesante. La fotografía, inicialmente un documento privado, se transforma en un 

grito público que encarna el trauma, el amor incondicional y el reclamo político. 

Así, los objetos personales como la ropa, los juguetes y las cartas también funcionan como 

“textos mudos” que narran historias de vidas interrumpidas. Portarlos en la búsqueda o en actos 

públicos es, en sí mismo, una forma de narración. Entre los elementos más visibles están las 

pañoletas y rebozos. En Colombia, las madres usan pañoletas como recordatorio de la pérdida 

colectiva. En México, el rebozo —tradicionalmente asociado a la maternidad— ha adquirido un 

profundo significado, pues en él se condensa la continuidad del vínculo entre madre e hijo, 

evocando protección, cuidado y presencia simbólica. Ambos textiles operan como “iconicidades 

agonísticas”, objetos que generan disenso y abren el espacio público a la memoria y la lucha social.  

Otro objeto cargado de significado es la muñeca. Su presencia ha crecido entre madres 

colombianas y mexicanas como una representación de su papel en la búsqueda y la construcción 

de paz. Desde una lectura barthesiana, estas muñecas se constituyen en “mitos modernos”, objetos 

simples que condensan múltiples sentidos y narrativas. Su creación desborda los límites entre arte 

y política, lo íntimo y lo colectivo. En su confección, las madres no solo hacen homenaje a sus 

hijos, se autorrepresentan, dejan de ser definidas por el dolor desde afuera y se configuran como 

sujetas activas de memoria, verdad y justicia. La muñeca es, entonces, un autorretrato afectivo y 

político, una forma de intervención simbólica que desafía las narrativas de victimización pasiva. 

Desde una perspectiva espiritual y psicomágica, estas muñecas también actúan como tótems , 

que encarnan el vínculo con los ausentes y permiten meditación, conexión y sanación. Al portarlas 

en espacios públicos, las madres comunican su duelo y su lucha de manera transmedia, cada objeto 

se convierte en un "hipervínculo" hacia múltiples relatos, denuncias y memorias compartidas. 



 

20 

 

Finalmente, estos objetos, aunque marcan la ausencia, también están cargados de presencia 

activa. En su capacidad de condensar historias, emociones y demandas, funcionan como mitologías 

contemporáneas que denuncian la impunidad, visibilizan el trauma y contribuyen a su elaboración 

cultural. Al crear y mostrar estos elementos, las madres transforman el dolor en lenguaje, el 

recuerdo en acción, y la pérdida en afirmación política de la vida. 

 

(T2) Elementos simbólicos y narrativas en la elaboración del trauma 

Todas las prácticas descritas muestran la creatividad de las familias para realizar duelos sin cuerpo 

en contextos de desaparición forzada. Estas acciones no solo expresan el dolor, sino que construyen 

sentidos colectivos, sostienen vínculos con los ausentes y producen formas de sanación simbólica 

y política. Es importante reconocer cómo las dimensiones rituales y espirituales permiten elaborar 

el trauma, articular narrativas compartidas y convocar solidaridades en la esfera pública. 

Entre los elementos comunes a estas prácticas se identifican tres aspectos centrales. El 

primero es la cosmización de los espacios (Eliade, 2014), entendida como la preparación simbólica 

y energética de un lugar para invocar fuerzas espirituales que acompañen y den sentido a lo vivido. 

Este gesto transforma espacios cotidianos —un patio, una plaza, una calle— en escenarios 

cargados de afectividad, donde lo sagrado y lo político se entrelazan. 

El segundo aspecto es el uso de materialidades con carácter totémico (Durkheim, 2013): 

fotografías, zapatos, siluetas, flores, imágenes religiosas, árboles, mariposas y jaguares, son 

objetos portadores de significado y en ellos se concentran el afecto, la memoria y la conexión 

espiritual con el ausente. Funcionan como puntos de anclaje para rituales públicos y privados, 

donde la ausencia se vuelve presencia simbólica. Un ejemplo de ello es la instalación con sillas 

que sostiene los retratos de los 43 estudiantes de Ayotzinapa. Al organizar estos elementos en un 

espacio ritualizado, se produce una reapropiación simbólica del territorio y una inscripc ión 

colectiva de la memoria. Esto es habitual tanto en México como en Colombia. 

El tercer elemento central es la construcción de narrativas maestras sobre el trauma a través 

de estas prácticas. Las familias elaboran representaciones colectivas que permiten dotar de sentido 

a la experiencia vivida y reclamar reconocimiento. Estas narrativas se estructuran en torno a cuatro 

dimensiones: 



 

21 

 

 

 Naturaleza del dolor. La desaparición forzada es vivida como una forma radical de 

violencia, impredecible, que rompe los lazos familiares y sume a las personas en un estado 

permanente de incertidumbre. No hay quién, cuándo o por qué, lo que la convierte en una 

experiencia de vulnerabilidad absoluta. Las familias hablan de una “masacre emocional”, 

una herida abierta que nunca cicatriza y que trastoca el ritmo de la vida cotidiana. 

 Naturaleza de la víctima. En ambos países, las familias coinciden en que la mayoría de las 

y los desaparecidos provienen de sectores empobrecidos, excluidos o estigmatizados. En 

Colombia, este patrón incluye jóvenes urbanos y rurales de barrios periféricos; en México, 

se ha fortalecido la figura del estudiante rural como víctima paradigmática, especialmente 

a raíz de Ayotzinapa. Las narrativas construidas por las familias visibilizan cómo la 

desigualdad y la marginalidad operan como condiciones de vulnerabilidad frente a la 

desaparición, y como barreras para acceder a la justicia. 

 Relación con el público. Las familias se enfrentan a la indiferencia o incomprensión de la 

sociedad. Aunque insisten en que la desaparición es un riesgo colectivo —“hoy fuimos 

nosotras, mañana pueden ser ustedes” (Conversación Líder Madres de la Candelaria, marzo 

de 2022)—, perciben que el dolor ajeno no conmueve lo suficiente para generar acción 

solidaria. Por eso sus prácticas de memoria buscan tanto conservar el recuerdo como 

interpelar, conmover e implicar al otro. 

 Atribución de responsabilidad. Las narrativas sobre los perpetradores varían según el 

contexto nacional. En México, el Estado es señalado como actor directo y responsable 

estructural de las desapariciones. En Colombia, si bien se reconoce la participación estatal, 

se subraya el rol de actores armados no estatales como los paramilitares, guerrillas o bandas 

criminales. En ambos casos, la connivencia entre el poder institucional y estructuras 

armadas ilegales es un eje común en la comprensión del fenómeno. 

 

Estas narrativas habilitan la expresión colectiva del trauma al generar lenguajes compartidos 

para nombrar lo que duele. A través de prácticas rituales y simbólicas, las familias sostienen la 

memoria íntima y construyen relatos que resisten al silencio, al olvido y a la impunidad. Las 

configuraciones de sentido que estructuran estas narrativas —el dolor como masacre emocional, 



 

22 

 

la víctima como figura socialmente vulnerable, la desaparición como amenaza colectiva, y la 

responsabilidad como crimen compartido entre Estado y actores armados— constituyen, en 

términos de Alexander (2012), un andamiaje simbólico mediante el cual el sufrimiento se convierte 

en trauma cultural. Es decir, en una herida compartida que interpela a la sociedad en su conjunto 

y que exige ser reconocida, elaborada y reparada colectivamente. 

Finalmente, los tres elementos descritos —la cosmización de los espacios, el uso de objetos 

con carácter totémico y la construcción de narrativas maestras— evidencian que la dimensión 

espiritual no es un aspecto secundario, sino un núcleo articulador de los procesos de memoria en 

contextos de desaparición forzada. Estas prácticas representan el dolor, permiten organizar lo 

simbólicamente, sostener los vínculos con los ausentes y generar formas colectivas de sentido que 

alimentan la lucha por la verdad, la justicia y el reconocimiento. 

 

(T1) Conclusiones  

Este artículo ha mostrado que una comprensión de la desaparición forzada como trauma cultura l 

exige tomar en serio las prácticas espirituales y rituales que emergen desde las familias de las 

víctimas. Lejos de ser expresiones marginales o residuales, estas prácticas constituyen un campo 

de producción simbólica que sostiene, resignifica y proyecta las memorias del trauma. Cuando el 

arte participativo se vincula con estos saberes —en lugar de representarlos desde fuera— puede 

abrir un camino hacia formas de intervención estética más arraigadas, éticamente comprometidas 

y culturalmente resonantes. 

En ese sentido, esta investigación no solo documenta un repertorio de acciones artísticas y 

rituales, sino que propone una articulación conceptual y política entre memoria, espiritualidad y 

creación. Frente al modelo hegemónico de memoria —encarnado por instituciones estatales, 

dispositivos archivísticos y enfoques técnico-jurídicos— que privilegia la documentación, la 

institucionalización del duelo y la racionalización del daño, este trabajo se establece en otra clave: 

la de una memoria viva, situada, afectiva y performativa.  

El modelo que se centra en la lógica del archivo y la verdad oficial tiende a organizar la 

memoria en marcos de legibilidad estatal y cierra el trauma en informes, fechas conmemorativas 

o actos protocolares. En contraste, las prácticas analizadas revelan una forma de memoria que no 



 

23 

 

busca clausurar el duelo, sino sostenerlo, compartirlo y ritualizarlo desde el cuerpo, la fe, el vínculo 

y la creación. 

La cosmización del espacio, el uso de objetos totémicos y la producción de narrativas 

maestras no son simples detalles etnográficos, son estructuras simbólicas que configuran una 

ontología distinta de la memoria, una que se construye en comunidad, que vincula lo visible con 

lo invisible, y que inscribe el trauma en el corazón mismo de la vida social. Estas formas de 

memoria, muchas veces invisibilizadas por el canon académico o desplazadas por las políticas 

oficiales, exigen ser reconocidas como saberes centrales para pensar los modos en que una 

sociedad tramita el horror, rehace sus vínculos y se proyecta hacia el futuro, no como expresiones 

periféricas o residuales. 

Esta perspectiva interpela también al campo académico. Resulta urgente ampliar los marcos 

de análisis para reconocer la espiritualidad no como residuo de un pensamiento premoderno, sino 

como un lenguaje legítimo, actual y complejo en la elaboración del trauma. Como plantea Jeffrey 

Alexander (2017), las sociedades contemporáneas no están desencantadas, el ritual, la creencia y 

la emocionalidad colectiva siguen siendo componentes estructurales del orden social y político. 

Las acciones simbólicas son formas activas de producir sentido y movilizar afectos en la esfera 

pública, no reliquias arcaicas. En esa misma línea, Mary Douglas (1991) ha insistido en que lo 

milagroso no es una idea confinada a sociedades tradicionales, es una forma persistente de 

clasificación del mundo, presente en sistemas modernos de orden, control e interpretación. Y como 

Durkheim mostró en Las formas elementales de la vida religiosa (2013), lo sagrado no remite 

exclusivamente a lo religioso, refiere a toda construcción colectiva que encarna significados 

compartidos y afectos movilizadores. 

Reconocer la potencia epistémica y política de las prácticas espirituales implica revisar 

nuestras categorías analíticas y posiciones éticas. Investigar la memoria no puede reducirse a 

enumerar los hechos recordados o catalogar sus soportes materiales; exige también preguntarnos 

cómo las personas rehacen el mundo tras lo irreparable. ¿Cómo sostienen la vida? ¿Cómo imaginan 

el futuro? ¿Cómo crean nuevas formas de comunidad? No basta con visibilizar las voces de las 

víctimas, es necesario aprender de ellas y reconocer que en sus rituales se encuentran saberes que 

interpelan nuestras nociones de duelo, verdad y justicia. 



 

24 

 

Por eso, este artículo se sitúa como una apuesta política y epistemológica, una defensa de las 

memorias que lloran, rezan, bordan, sueñan y cantan. Una defensa de los conjuros que rehacen los 

vínculos rotos y que, desde el afecto y la persistencia, desafían las formas más extremas de 

deshumanización. Si el trauma cultural necesita narrativas para volverse reconocible, entonces es 

en estos actos espirituales, artísticos, íntimos y colectivos donde se está escribiendo una de las 

formas más poderosas de memoria en Nuestra América. 

 

(T1) Referencias  

1. Alexander, J. C. (2017). Poder y performance. CIS. 

2. Alexander, J. C. (2012). Trauma: A Social Theory. Polity. 

3. Barthes, R. (2021). La aventura semiológica. Paidós. 

4. Bishop, C. (2016). Infiernos artificiales. Arte participativo y políticas de la espectaduría. 

Taller de Ediciones Económicas. 

5. Centro Nacional de Memoria Histórica (CNMH). (2016). Hasta encontrarlos. El drama de 

la desaparición forzada en Colombia. 

https://centrodememoriahistorica.gov.co/micrositios/hasta-encontrarlos/  

6. Comisión de la Verdad (CEV). (2022). Hasta la guerra tiene límites. Violaciones de los 

derechos humanos, infracciones al derecho internacional humanitario y responsabilidades 

colectivas.  https://www.comisiondelaverdad.co/hasta- la-guerra-tiene- limites 

7. Comité contra la Desaparición Forzada (CED). (2022). Informe del Comité contra la 

Desaparición Forzada sobre su visita a México al amparo del artículo 33 de la Convención. 

Organización de las Naciones Unidas. https://hchr.org.mx/comite/informe-del-comite-

contra-la-desaparicion-forzada-sobre-su-visita-a-mexico-al-amparo-del-articulo-33-de-la-

convencion/  

8. Connerton, P. (1989). How Societies Remember. Cambridge University Press. 

9. Diéguez, I. (2016). Cuerpos sin duelo: iconografías y teatralidades del dolor. Univers idad 

Autónoma de Nuevo León. 

10. Diéguez, I. (2007). Escenarios liminales: teatralidades, performances y política. Atuel.  

11. Douglas, M. (1991). Pureza y peligro. Un análisis de los conceptos de contaminación y 

tabú (2.a ed. aumentada). Siglo XXI. 

https://centrodememoriahistorica.gov.co/micrositios/hasta-encontrarlos/
https://www.comisiondelaverdad.co/hasta-la-guerra-tiene-limites
https://hchr.org.mx/comite/informe-del-comite-contra-la-desaparicion-forzada-sobre-su-visita-a-mexico-al-amparo-del-articulo-33-de-la-convencion/
https://hchr.org.mx/comite/informe-del-comite-contra-la-desaparicion-forzada-sobre-su-visita-a-mexico-al-amparo-del-articulo-33-de-la-convencion/
https://hchr.org.mx/comite/informe-del-comite-contra-la-desaparicion-forzada-sobre-su-visita-a-mexico-al-amparo-del-articulo-33-de-la-convencion/


 

25 

 

12. Durkheim, É. (2013). Las formas elementales de la vida religiosa. El sistema totémico en 

Australia (y otros escritos sobre religión y conocimiento). Fondo de Cultura Económica. 

13. Groys, B. (2014). Volverse público. Las transformaciones del arte en el ágora 

contemporánea. Caja Negra.  

14. Eliade, M. (2014). Lo sagrado y lo profano. Grupo Planeta. 

15. Gatti, G. (2022). Desaparecidos: cartografías del abandono. Turner. 

16. Jelin, E. (2002). Los trabajos de la memoria. Siglo XXI Editores. 

17. Mbembe, A. (2011). Necropolítica seguido de Sobre el gobierno privado indirecto. 

Editorial Melusina. 

18. Rancière, J. (2014). El reparto de lo sensible. Estética y política. Prometeo Libros. 

19. Richard, N. (1994). La insubordinación de los signos. (Cambio político, transformaciones 

culturales y poéticas de la crisis). Editorial Cuarto Propio.  

20. Vicente, C. (2019). [Tiempo suspendido]. Una historia de la desaparición forzada en 

México, 1940-1980. Bonilla Artigas Editores. 

 


