Memoria, arte participativo y ritualidad social: trauma y
construccion de significado sobre la desaparicion forzada en
Colombia y México”

Astrid-Viviana Suarez-Alvarez™
Investigadora independiente
Juan-Camilo Portela-Garcia™™

Universidad de Antioquia, Colombia
https//dotorg/10.15446/frdcp.n29.119921

Resumen

En este articulo se analiza como el arte participativo y la ritualidad social contribuyen a la
construccion de significado sobre la desaparicion forzada en Colombia y México. Desde un
enfoque cultural se conciben las disputas de memoria como parte de procesos mas amplios de
representacion y narracion de traumas sociales. A partir de un trabajo de campo desarrollado entre
2018 y 2022, mediante netnografia, observacion participante e investigacion-creacion, se
argumenta que la integracidn entre arte participativo y ritualidad compone una poderosa via para
construrr el trauma de la desaparicion forzada a nivel cultural. Se concluye que esta articulacion
entre arte, espiritualidad y politica cuestiona modelos hegeménicos de memoria centrados en el

archivo, y visibiliza saberes comunitarios de duelo, denuncia y resistencia.

Palabras clave: memoria colectiva, espiritualidad, rito, arte latinoamericano, victima de guerra.

* Articulo recibido: 20 de abril de 2025 / Aceptado: 5 de mayo de 2025 / Modificado: 18 de septiembre de 2025. El
presente articulo es resultado de la tesis de doctorado Conjuros de paz: acciones artisticas de memoria sobre la
desaparicién forzada en Colombiay México llevada a cabo entre 2019 y 2023 por Astrid-Viviana Suarez-Alvarez para
obtenerel grado de Doctora en Artes y Disefio de la Universidad Nacional Auténoma de México.

** Doctora en Artes y Disefio por la Universidad Nacional Auténoma de México (Ciudad de México, México).
Investigadora independiente. Email: astridsuarez@gmail.com ORCID: https:/orcid.org/0000-0003-4637-3542

*** Doctor en Investigacién en Ciencias Sociales con mencion en Sociologia por la Facultad Latinoamericana de
Ciencias Sociales, sede México (Ciudad de México, México). Instituto de Estudios Politicos de la Universidad de
Antioquia. Email: juan.portela@udea.edu.co ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7136-3464

Como citar: Suarez-Alvarez, A.y Portela-Garcia, J. (2025). Memoria, arte participativo y ritualidad social: trauma y
construccion de significado sobre la desaparicion forzada en Colombia y México. FORUM. Revista Departamento
Ciencia Politica, 29, 00-00. https://doi.org/10.15446/frdcp.n29.119921



https://doi.org/10.15446/frdcp.n29.119921
mailto:astridsuarez@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4637-3542
mailto:juan.portela@udea.edu.co
https://orcid.org/0000-0001-7136-3464
https://doi.org/10.15446/frdcp.n29.119921

Memory, Participatory Art, and Social Rituality: Trauma and the Construction of Meaning

around Forced Disappearance in Colombia and Mexico

Abstract

This article analyzes how participatory art and social rituality contribute to the construction of
meaning around enforced disappearance in Colombia and Mexico. It adopts a cultural approach
that understands memory disputes as part of broader processes of representing and narrating social
trauma. Based on fieldwork carried out between 2018 and 2022 through netnography, participant
observation, and research-creation, the article argues that the integration of participatory art and
rituality constitutes a powerful means to construct enforced disappearance as a cultural trauma. It
suggests that this articulation between art, spirituality, and politics challenges hegemonic memory

models centered on the archive and makes visible community-based knowledge of mourning,

denunciation, and resistance.

Keywords: collective memory, spiritualism, rite, Latin American art, war victim.

Memdria, Arte Participativa e Ritualidade Social: Trauma e Construcdo de Significado sobre

0 Desaparecimento For¢cado na Colombia e no México

Resumo

Analisa-se como a arte participativa e a ritualidade social contribbuem para a construgao de
significado em torno do desaparecimento forcado na Colombia e no México. Parte-se de uma
abordagem cultural que entende as disputas de memodria como parte de processos mais amplos de
representacdo e narragdo de traumas sociais. Com base em trabalho de campo realizado entre 2018
e 2022 por meio de netnografia, observacdo participante e pesquisa-criagdo, propde-se que a

integracdo entre arte participativa e ritualidade constitui uma via potente para construir o trauma

2



do desaparecimento forcado como trauma cultural. Argumenta-se que essa articulagdo entre arte,

espiritualidade e politica desafia modelos hegemonicos de memoéria centrados no arquivo e torna

visiveis saberes comunitarios de luto, dentiincia e resisténcia.

Palavras-chave: memoria coletiva, espiritualidade, rito, arte latino-americana, vitima de guerra.

(T1) Introduccién

Las desapariciones forzadas son un dolor compartido en la region latinoamericana. Actualmente,
la situacibn mas dramatica se presenta en Colombia y México, dos paises con trayectorias
sociopoliticas marcadas por este crimen, naturalizado en el contexto de conflictos armados internos,

violencia politica y criminal, y fallas estructurales en la administracion de justicia.

Entre 1985 y 2016, en Colombia se registraron 121.768 victimas de desaparicion forzada en
el marco del conflicto armado, aunque estimaciones estadisticas elevan esta cifra a mas de 210.000
casos (Comision de la Verdad, 2022). En México, el Registro Nacional de Personas Desaparecidas
y No Localizadas reporta 95.651 casos entre 1964y 2022!. En estos paises, la desaparicion forzada
ha afectado todo el territorio nacional, aunque se concentra en regiones especificas: Antioquia en

Colombia, con el 23% del total, y Jalisco, Tamaulipas y Ciudad de México en México, con el 33%.

La evolucion histdrica de este drama revela dindmicas especificas. En Colombia, Ia
Comision de la Verdad (CEV) identifica cuatro momentos: desapariciones en zonas rurales
asociadas a la represion contra autodefensas campesinas en los afios sesenta; desapariciones de
miembros de movimientos politicos y sociales durante los afios setenta en el marco de la Doctrina
de Seguridad Nacional y la concepcion del enemigo mterno por parte de las fuerzas armadas;
desapariciones a miembros de organizaciones politicas nacidas araiz de los procesos de paz (Union
Patridtica, Frente Popular y A Luchar) en la década de los ochenta; y, desapariciones masivas
cometidas por estructuras paramilitares en connivencia con las fuerzas del Estado entre las décadas

de 1990 y 2000 (responsables del 52% de los casos registrados).

! Informaciéon disponible en https://versionpublicarnpdno.segob.gob.mx/Dashboard/ContextoGeneral. Cifras a 15 de
diciembre de 2022.



https://versionpublicarnpdno.segob.gob.mx/Dashboard/ContextoGeneral

En México, el Comité contra la Desaparicion Forzada (CED) (2022) distingue dos grandes
periodos: entre 1960 y 1990, caracterizado por la represion estatal contra opositores politicos; 'y,
desde 2006, marcado por una expansion del fendmeno bajo la colusion entre crimen organizado y

fuerzas del Estado. Este segundo periodo concentra el 98% de las desapariciones registradas.

Con base en los datos de la CEV (2022) y el CED (2022), se puede reconocer que mas del
75% de las victimas, en ambos paises, son hombres jovenes entre los 15y los 40 afios, aunque se
ha registrado un aumento en la desaparicion de mujeres, nios y nifas vinculado a violencias
sexuales, trata y feminicidio. Estas practicas operan como estrategias de control social, negacion
de la violencia y produccion del miedo. Pueden ser entendidas como formas de necropolitica

(Mbembe, 2011) ejercidas por multiples actores armados.

Lejos de tratarse de cifras o estadisticas, las desapariciones implican la disolucion de
vinculos afectivos y sociales, asi como la prolongaciéon del sufrimiento de quienes buscan a sus
seres queridos. Las consecuencias de este crimen trascienden a las personas desaparecidas y
generan impactos devastadores en sus familias. Las mujeres, en particular, asumen el rol de
busqueda y cuidado en contextos de estigmatizacidon y revictimizacion. Las afectaciones
emocionales, fisicas y sociales son profindas, una espiral de sufrimiento transgeneracional que

evidencia que la desaparicion forzada es también una forma de masacre emocional y colectiva.

En contextos marcados por esta forma extrema de violencia, la memoria ha sido reconocida
como un ejercicio politico de denuncia. Asimismo, hace parte de un proceso de construccion de
significado a través del cual se representa culturalmente el trauma, el cual se expresa en narrativas
que circulan por medio de acciones rituales y performativas. La construccion cultural del trauma

busca dar sentido a una experiencia que desborda las explicaciones racionales.

Este proceso se desarrolla en multiples escalas. En el ambito familiar y comunitario, la
elaboracion del dolor se ancla en practicas donde la dimension espiritual ocupa un lugar central.
Las misas, las oraciones, los altares familiares, las practicas magicas y otras formas de conexion
con lo trascendente constituyen caminos para representar a las victimas, tramitar la ausencia y
restituir su lugar en el mundo social y afectivo. Estas formas de memoria intima, muchas veces
desatendidas por los discursos oficiales, revelan modos complejos y poderosos de significar la
pérdida. Al mismo tiempo, en una escala mas amplia, el arte ha ofrecido lenguajes sensibles para

la representacion del trauma. En particular, el arte participativo —entendido como aquel que

4



mnvolucra a las comunidades en su creacion y despliegue— aparece como un campo fértil para la

elaboracion colectiva del dolor.

Este articulo busca explorar la articulacion entre arte participativo y ritualidad social en la
construccion de significado sobre la desaparicion forzada en Colombia y México, e identificar qué
formas de elaboraciéon simbdlica del dolor se construyen a partir de estas practicas. Se propone
que esa imbricacion potencia significativamente la construccion cultural del trauma de la
desaparicion forzada, en tanto genera formas de memoria mas enraizadas, culturalmente

resonantes y transformadoras que aquellas que obvian la dimension espiritual del dolor.

Con el fin de abordar este proceso, se identifican experiencias artisticas y comunitarias a
partir del trabajo de campo realizado entre 2018 y 2022 en Colombia y México, en el marco del
acompafnamiento a procesos de busqueda y elaboracion del duelo en contextos comunitarios. La
mvestigacion combind observacidn participante, investigacidn-creacion, y un ejercicio
netnografico orientado al andlisis de expresiones de memoria y duelo en entornos digitales. Esta
aproximacion permitid identificar coémo, en ambas geografias, la espiritualidad y la ritualidad se
establecen como formas de accion simbolica que resignifican el dolor individual y colectivo como

parte de una memoria cultural en disputa.

El articulo se organiza en cinco apartados. En primer lugar, se presenta una reflexion tedrica
sobre la relacion entre memoria y trauma cultural, con énfasis en el papel del ritual y el arte en la
construccion de significado ante experiencias de violencia extrema. En segundo lugar, se describe
el enfoque metodologico dela nvestigacion. El tercer apartado aborda distintas acciones artisticas
de memoria impulsadas en Colombia y México, donde se destacan vias de representacion de la
desaparicion forzada. El cuarto apartado se centra en la ritualidad y espiritualidad de colectivos de
los familiares de personas desaparecidas, explorando sus practicas, materialidades y narrativas.
Finalmente, se presentan una discusion y conclusiones que recuperan los principales hallazgos,
destacando la necesidad de integrar arte, espiritualidad y participacién para la construccion de

significado en torno al trauma de la desaparicion forzada.

(T1) Memoria y trauma cultural: arte, ritual y construccion de significado



La desaparicion forzada, como forma radical de violencia, no solo produce una ausencia fisica,
sino que genera una fractura profunda en el tejido simbolico de las sociedades (Gatti, 2022). La
imposibilidad de cerrar el duelo, y de acceder a la verdad y a la justicia, sitia a las familias de
personas desaparecidas en un estado de liminalidad permanente, caracterizado por Ia
incertidumbre, el suffimiento cronico y la suspension de los ritmos ordinarios de la vida (Diéguez,
2016). En este contexto, la memoria adquiere centralidad como forma de resistencia, denuncia

politica y via para dotar de sentido a una experiencia que desborda lo racional y desafia los

lenguajes convencionales.

En los estudios contemporaneos sobre memoria, se ha consolidado la idea de que esta no se
limita a la evocaciébn de hechos pasados, smo que se trata de un proceso activo, situado y
socialmente condicionado (Jelin, 2002). La memoria es performativa: se construye en la accion,
en el gesto, en los cuerpos que recuerdan, lloran, denuncian o reponen la ausencia mediante
simbolos y rituales (Connerton, 1989). En este sentido, la memoria es, ademas del contenido, el
como, quién recuerda, donde y para qué. Este caracter performativo y situado la convierte en una
practica cultural viva, que se entreteje con las disputas por la verdad, la dignidad y la legitimidad
del dolor.

Desde el enfoque del trauma cultural (Alexander, 2012), las experiencias colectivas de
sufrimiento no son en si mismas traumdticas, sino que devienen traumas en la medida en que
ciertos actores logran articular narrativas que representen ese dolor como una amenaza a la
identidad colectiva. En este marco, la construccion del trauma cultural implica la produccion de
una narrativa maestra que organice el acontecimiento traumatico, identifique alas victimas, sefiale
responsabilidades vy justifique la demanda de reparacion. Esta representacion del trauma no es un
proceso automatico, es una lucha simbolica por mmponer sentidos y generar reconocimiento. En
contextos de desaparicion forzada, donde la institucionalidad suele ser incapaz de proveer verdad,
justicia o consuelo, son las propias victimas quienes asumen la tarea de producir esta narrativa

desde sus lenguajes, corporalidades y tradiciones.

En este punto, el arte y el ritual cobran especial relevancia ya que pueden contribuir a la
elaboracion del trauma, y su articulacidon constituye una via importante para la reconstruccion del
tejido simbodlico fracturado por la desaparicion forzada. Las practicas artisticas, en particular el

arte participativo, han abierto posibilidades singulares para la elaboracion simbdlica del trauma. A



diferencia de otros enfoques centrados en el objeto artistico o la autoria individual, el arte
participativo se caracteriza por su énfasis en el proceso, la cocreacion y la implicacion directa de
comunidades afectadas en la produccion estética. En esta modalidad de arte, como lo argumenta

Claire Bishop (2016), no se busca representar la realidad desde afuera, sino intervenir enella desde

adentro, generando espacios de encuentro, didlogo y reparacion simbolica.

El arte participativo revela como las practicas estéticas pueden intervenir activamente en la
configuracion de lo sensible, es decir, en la distribucion de las capacidades de ver, decir y actuar
dentro del campo social (Ranciere, 2014). En contextos atravesados por la desaparicion forzada,
esta forma de arte permite disputar los regimenes de visibilidad que niegan o silencian a las
victimas, y ofrece lenguajes sensibles para representar lo indecible. Desde esta perspectiva, no solo
se posbilita la resignificacion colectiva del dolor, también se contribuye a elaborar duelos
suspendidos y a reinscribir a las y los desaparecidos en la esfera ptblica, ala vez que hace presente

lo que la violencia pretendié borrar.

Por otro lado, la participacion comunitaria en actos simbolicos como la elaboracion colectiva
de altares, bordados, performances, ofrendas, caminatas y conmemoraciones, actualiza formas de
ritualidad que permiten tramitar lo indecible. Aunque estas ultimas no surgen necesariamente del
campo artistico, comparten con ¢l una preocupacion por nombrar lo imnombrable, representar lo
ausente y reconfigurar el sentido del dolor. Como ha sefialado Paul Connerton (1989), la memoria
social no solo se transmite a través del discurso, sino que lo hace, y sobre todo, mediante acciones

conmemorativas corporales y repetitivas, donde el pasado se reactualiza y se inscribe en los

cuerpos y los espacios.

La ritualidad, en este contexto, no remite exclusivamente a practicas religiosas
mstitucionalizadas, sino a una forma de estructurar la experiencia a través de simbolos, gestos y
repeticiones que hacen posible el transito entre el dolor individual y la memoria colectiva. La
ritualidad implica un vinculo con lo espiritual, entendido como el conjunto de saberes y practicas
que permiten vincularse con dimensiones trascendentes de la experiencia —ancestros, divinidades,
fuerzas naturales, energias colectivas—, lo que facilita la elaboracion simbolica de eventos que
desbordan los marcos racionales. Como ha argumentado Mary Douglas (1991), los rituales
permiten estabilizar el orden simbdlico, y son especialmente necesarios cuando este se ve

amenazado por hechos excepcionales. En sociedades atravesadas por la desaparicion forzada, los



rituales creados por familiares de victimas no solo cumplen una funcién terapéutica, son actos de

resistencia y afirmaciones de vida frente a la deshumanizacion y el olvido.

En suma, la memoria en contextos de desaparicion forzada es inherente a las formas
culturales en que se representa y se tramita el trauma. Tanto el arte participativo como la ritualidad
social cumplen un papel central en la construccion cultural del trauma en ese contexto, aunque lo

hacen desde esferas distintas.

El arte participativo se sitia principalmente en el campo artistico, con una capacidad para
mtervenir en la esfera publica y generar lenguajes colectivos que visibilicen el dolor y movilicen
afectos y solidaridades mas alla de los circulos directamente afectados. Por su parte, la ritualidad
social emerge con fuerza en los espacios familiares, comunitarios y religiosos, donde se despliegan
actos simbolicos intimos —como altares, oraciones, ofrendas o actos conmemorativos— que

permiten tramitar el duelo, sostener la memoria y preservar los vinculos con el ausente.

Este articulo propone que una integracion mas deliberada entre estas dos formas de
elaboracion simbdlica puede fortalecer los procesos de memoria, al articular lenguajes sensibles
con practicas enraizadas en las comunidades, y crear asi espacios de produccion de sentido que

sean transformadores y culturalmente resonantes?.

(T1) Estrategia metodologica

La metodologia empleada en esta investigacion se enmarca en un enfoque cualitativo, cuyo
proposito es comprender los procesos de memoria asociados a las desapariciones forzadas en

Colombia y México. La investigacion sigue un abordaje intersubjetivo, combina trabajo de campo,

2 Como advertencia, es importante prevenir, frente a una tentacion en el analisis sobre la integracion entre arte
participativo y ritualidad social, intentardesvelarel sentido subjetivo delautor para denunciarintereses instrumentales
y egoistas detras de acciones expresivas que aparenten solidaridad. En efecto, tales intereses pueden estar presentes,
como plantea Boris Groys (2014), al problematizar la idea del artista comprometido y no protagonista como unanueva
forma de construccion de prestigio en el campo artistico. La sociologia cultural sefiala, no obstante, que el éxito
performativo no depende de los intereses —sinceros o no— de sus protagonistas, sino de la manera en que son
interpretadas las puestas en escena por las audiencias. En este sentido, interesa hasta qué punto las obras consiguen
posicionar narrativas maestras del trauma que sean convincentes para distintos sectores sociales. En particular, la
capacidad de poner en escena dolores privados, a partir de un intenso trabajo de reconocimiento de los modos
comunitarios (asociados a la espiritualidad y la ritualidad), contribuye al posicionamiento de representaciones
colectivas sobre la necesidad de reparar a las victimas y emprender procesos de reconciliacion social.



netnografia e investigacion-creacion, con el fin de obtener una comprension profunda de las

dinamicas que configuran la memoria de las victimas y sus familias.

El proceso metodologico se organizd en tres fases principales. La primera se llevd acabo en
2019y consistid en el acompanamiento a familiares de personas desaparecidas en México, ademas
de participacidén en marchas, reuniones y conferencias, donde se observdo de manera directa las
estrategias de visibilidad y lucha de las organizaciones de familiares. Se realizd un trabajo
netnografico centrado en las organizaciones de familiares de victimas de desaparicion en Colombia

y México, y en la creacion de sentido sobre la desaparicion a través de plataformas digitales?.

La segunda fase, realizada en 2020, contnu6é el trabajo netnografico, dado que las
restricciones impuestas por la pandemia del covid-19 dificultaron el acompafiamiento presencial.
Durante este periodo, se fortalecid el contacto virtual con las organizaciones de familiares de
desaparecidas y desaparecidos de ambos paises, y se empez6 a construir un mapa de lugares de
memoria, basado en los hallazgos obtenidos. Esta herramienta resultd ser clave para identificar los

espacios donde se construye y visibiliza la memoria de las victimas.

La tercera fase se desarrolld entre 2022 y 2023, e incluyd trabajo de campo presencial en
Colombia y México, con acompafiamiento a las organizaciones y las comunidades afectadas por
la desaparicion forzada. Se realizaron entrevistas, observaciones participativas y registros de
practicas simbolicas, entre ellas rituales de memoria, arte participativo y otras formas de accion
colectiva. El contacto directo con las comunidades permiti® obtener una comprension mas
detallada de las practicas de memoria, a la vez que proporciondé una vision abundante y matizada
de como las victimas y sus familiares disputan el significado de la desaparicion forzada en los

contextos sociales, culturales y politicos de ambos paises.

La metodologia adoptada, al integrar la observacion participante con la investigacion-
creacion, permiti6 documentar las practicas de memoria y participar activamente en ellas. Este
enfoque busca construir un conocimiento colaborativo que, ademas de visibilizar las experiencias

de las victimas, también promueva una reflexion sobre las formas en que la memoria se inscribe

3 Se ubicaron perfiles en Facebook e Instagram de 46 organizaciones de familiares de personas desaparecidas que
fueron sistematizados en una matriz, a través de la cual se identificaron los contenidos asociados ala representacion
publica del trauma vy, especialmente, las ritualidades desplegadas para tramitar el dolor.



en procesos mas amplios de construccion cultural del trauma y como el arte y la ritualidad

participan de los mismos.

(T1) Acciones artisticas de memoria: escenarios, objetos y temporalidades

Entre 1990* y 2022 se han desarrollado en Colombia y México multiples acciones artisticas que
buscan representar la desaparicion forzada y activar procesos de memoria colectiva. Estas practicas
surgen de artistas y colectivos de familiares, y se inscriben en un campo hibrido entre el arte
participativo, la accion politica y la ritualidad social. A través de estrategias estéticas diversas —
mstalaciones, murales, performances, antimonumentos, bordados, entre otras— estas acciones
configuran repertorios sensibles que interpelan a la esfera publica y disputan los sentidos

dommantes del silencio, la negacion o el olvido.

Las acciones han tenido lugar en diversos escenarios, que van desde espacios institucionales
como museos y centros culturales, hasta calles, plazas, iglesias, escuelas y plataformas virtuales.
En Colombia, destacan intervenciones como Aliento (1995) de Oscar Mudoz y Video Verdnica
(2003) de José Alejandro Restrepo, obras que mediante la manipulacion de imigenes reflejadas o
proyectadas aluden a la fragilidad de la memoria y la persistencia del rostro ausente. En México,
la desaparicion de 43 estudiantes de Ayotzinapa en 2014 catalizd una intensa produccion artistica,
entre las que destacan Huellas de la memoria (2015) de Alfredo Lopez Casanova, que inscribe
testimonios familiares en suelas de zapatos donados, y Nivel de confianza (2015) de Rafael
Lozano-Hemmer, mstalacion interactiva que confronta al espectador con su propia imagen ante la

imposibilidad de hallar coincidencias con los rostros de las y los estudiantes desaparecidos.

Los muros urbanos han sido otro soporte recurrente. En ambos paises se han realizado

grafitis y murales que operan como formas de denuncia visual en el espacio publico. En

4 Se parte del afio 1990 ya que puede ubicarse una inflexion en la configuracion de la desaparicion forzada como
problema publico y en el surgimiento de formas artisticas orientadas a surepresentacion. En Colombia, este periodo
coincide con el recrudecimiento del conflicto armado, el ascenso del narcotrafico y el fortalecimiento de las
organizaciones de familiares de personas desaparecidas,todo enun contexto de creciente articulacion del discurso de
los derechos humanos (CNMH, 2016). En México, aunque la desaparicion era reconocida hasta entonces como una
practica asociadaa la represion politica, durante los afios noventa comienza a problematizarse desdeuna perspectiva
mas amplia, preludiando los cambios que se acentuarian en las décadas siguientes (Vicente, 2019). En ambos paises,
estadécada marca el inicio de una transicion estéticay politica, en la que el arte participativo, la performance y otras
practicas simbdlicas se consolidan como lenguajes legitimos para denunciar la violencia, elaborar el trauma y activar
memorias colectivas (Diéguez, 2007; Richard, 1994).

10



Guadalajara, el mural Que mi busqueda no te sea indiferente recuerda a Rocio Lozano, victima de
desaparicion, mientras que en Bogotd el colectivo Toxicomano realiza intervenciones que
visibilizan el dolor persistente de quienes esperan. Estas obras buscan afectar la sensibilidad

publica, interpelar al transetinte y romper la indiferencia colectiva.

En la esfera digital también han emergido formas mnnovadoras de memoria. Proyectos como
La gota derramada y Tributo a los desaparecidos han creado mosaicos virtuales que amplifican la
representacion de la desaparicion forzada a escala transnacional, sin intermediacion de
mstituciones. La gota derramada es una miciativa artistica impulsada por artistas visuales,
ilustradoras y familiares de personas desaparecidas, que convoca a participantes de diversas
regiones del mundo aintervenir graficamente el simbolo de una gota —como alegoria de la sangre
derramada— para representar a personas desaparecidas. A través de su despliegue en plataformas
digitales, este proyecto construye un archivo visual colectivo que resignifica el dolor desde una

poética grafica compartida, y permite inscribir el trauma en una narrativa global que interpela a

publicos diversos mas alld del ambito local o nacional.

Por su parte, Tributo alos desaparecidos es un proyecto organizado por las artistas mexicanas
Victoria Roberts y Andrea Arroyo, inicialmente desarrollado en Facebook, que ha reunido mas de
cien obras visuales en homenaje a victimas de desaparicion forzada, en particular a los 43
estudiantes de Ayotzinapa. Las obras, enviadas por artistas de México, Estados Unidos, Canada,
Europa, Asia y Australia conforman un memorial digital que desafia la mvisibilizacion
institucional y construye una memoria afectiva transnacional El proyecto ha generado redes de
colaboracién con otros colectivos, como Ilustradores por Ayotzmapa y Bordamos por la paz,

articulando un campo de accion estética y politica que combina arte, activismo y acompafnamie nto

a los familiares.

Aunque en Colombia estas practicas no han alcanzado la misma visibilidad, existen
experiencias andlogas impulsadas por museos comunitarios, organizaciones de victimas y
proyectos colaborativos que exploran el potencial de la virtualidad como escenario de resistencia,
duelo y reparacion simbodlica. Un ejemplo es el Museo Itinerante de la Memoria y la Identidad de
los Montes de Maria (MIMI), que, ademas de su presencia territorial en el Caribe colombiano, ha
desarrollado una plataforma digital que documenta testimonios, objetos simbolicos, obras

artisticas y pedagogias comunitarias ligadas al conflicto armado y a la desaparicion forzada. Este

11



museo, impulsado por la organizacion Ruta del Cabildo junto con lideres comunitarios y artistas
locales, ha creado una “maleta pedagogica digital” que se difinde a través de redes sociales y
herramientas de mensajeria, lo que permite a las narrativas de las victimas circular en contextos
donde el acceso fisico a los espacios expositivos es limitado. Estas acciones no solo preservan
memorias locales, sino que las proyectan a un archivo compartido, donde lo ancestral, lo artistico

y lo testimonial se entrelazan como formas de resistencia a la desmemoria.

Estos espacios digitales operan como archivos abiertos de memoria, que producen la

circulacién simbdlica que vincula lo local con lo global, lo intimo con lo ptblico.

Las materialidades empleadas en estas acciones revelan una iconografia especifica de la
desaparicion: retratos, siluetas, velos, pafiuelos, zapatos, bordados, fotografias y antimonumentos.
La reiteracion del rostro —ya sea pintado, bordado, proyectado o duplicado— constituye una
estrategia central de reapropiacion del ausente. Se le da un lugar, una imagen y una persistencia

simbolica. Obras previamente mencionadas, como Video Veronica o Nivel de confianza, articulan

este gesto a través de proyecciones y tecnologia nteractiva.

Una pieza que lleva esta estrategia a un plano monumental es Restablecer memorias, del
artista chno Ai Weiwei presentada en 2019 en el Museo Universitario de Arte Contemporaneo
(MUAC) de la Universidad Nacional Autonoma de México. En ella, el autor reconstruyo los
rostros de los 43 estudiantes desaparecidos de Ayotzinapa con mas de un millon de piezas de LEGO,
dispuestas sobre enormes muros que remiten a dispositivos forenses y pedagogicos. La obra
traduce el archivo fotografico en una estética pixelada que condensa la fragilidad de la imagen, la
persistencia del duelo y la masificacion del clamor por justicia. En ese gesto, convierte a cada

rostro en icono resistente, visible desde lo ludico, pero cargado de denuncia politica.

También los murales de Jupiter Fab en Guadalajara y las mtervenciones del colectivo
Toxicomano en Bogotd sitian los rostros de las y los desaparecidos en el espacio urbano para
mterpelar a los transeuntes con una presencia ineludible. A través de esto, los cuerpos

desaparecidos retornan como presencias simbdlicas que resisten a la logica del olvido y del

silenciamiento mstitucional.

Asimismo, los objetos cotidianos como zapatos, prendas o pafiuelos bordados, adquieren una

potencia alegdérica que los convierte en soportes de memoria afectiva. El acto de bordar se ha

12



consolidado como una constante en colectivos de madres buscadoras. Un hito en este sentido es el
colectivo mexicano Bordando por la paz surgido en el 2011 como respuesta ciudadana a la
violencia generalizada, que posiciona en el acto de bordar una forma de duelo activo y de
resistencia simbolica. En esta iniciativa, los nombres y circunstancias de muerte o desaparicion de
las victimas se inscriben en pafiuelos blancos utilizando hilo rojo para los asesinados y verde para
las personas desaparecidas. Cada puntada es un gesto de reparacion simbdlica y de denuncia, a la
vez que una forma de remscribir el dolor en el tejido colectivo. Estas sesiones de bordado,
realizadas en plazas, parques, universidades o espacios virtuales, configuran espacios de escucha,
memoria y accion publica, donde lo intimo se convierte en relato compartido y en reclamo de
justicia. Al transformar un objeto fragil y doméstico en un archivo comunitario del dolor, estas
practicas textiles hacen visible lo que la violencia busca borrar, y convierten el cuidado en una

forma de intervencion politica.

Estas materialidades sensibles no solo convocan al recuerdo, sino que interpelan al
espectador desde lo tactil, lo artesanal y lo profundamente humano. En su gesto lento y repetitivo
el bordado se vuelve ritual; en su acumulacion afectiva, la prenda se convierte en cuerpo. Asi, estas
obras encarnan una forma de duelo activo, donde el trabajo manual, lejos de ser pasivo o

contemplativo, se transforma en acto de memoria, de cuidado y de produccion de presencia.

En cuanto a las temporalidades, la conmemoracion del 30 de agosto, Dia Internacional de
las Victimas de Desaparicion Forzada, ha sido un eje articulador en ambos paises. Esta fecha ha
sido asumida por organizaciones sociales, colectivos de familiares y artistas como un momento
clave para realizar actos publicos de memoria, visibilizar el sufrimiento colectivo y demandar la
verdad sobre el paradero de las personas desaparecidas. En Colombia se ha consolidado como una
fecha de convocatoria nacional para plantones, vigilias, actos simbolicos y exposiciones en
espacios culturales y religiosos, con amplia participacion de mujeres buscadoras y redes
comunitarias. En México, el 30 de agosto también se ha institucionalizado como jornada de
denuncia y conmemoracion, aunque su centralidad ha sido complementada e incluso desplazada

en visibilidad por otras fechas con alto valor simbolico.

Una de estas es el 26 de septiembre, que desde 2014 ha cobrado un lugar central en la
memoria colectiva mexicana a raiz dela desaparicion forzada de los 43 estudiantes normalistas de

Ayotzinapa. Se han instaurado rituales civicos y artisticos de cardcter anual, como las marchas en

13



la Ciudad de México que recorren puntos emblematicos —desde el Angel de la Independencia
hasta el Zocalo— pasando por el antimonumento +43, donde se nombran a cada uno de los
estudiantes desaparecidos. Esta fecha ha adquirido un poder de convocatoria que trasciende el caso
especifico de Ayotzinapa, articulando multiples demandas por justicia de colectivos de familiares
en todo el pais, asi como acciones simbolicas en espacios escolares, museos, redes sociales y
medios comunitarios. En los dos paises, estas temporalidades funcionan como marcos de

activacion ritualizada de la memoria, que permiten la reiteracion publica del duelo, la denuncia

sostenida de la impunidad y la posibilidad de reinscribir el trauma en lenguajes compartidos.

Cuando las acciones artisticas son llevadas a cabo por familiares de personas desaparecidas,
se evidencian otras formas de temporalidad, mas intimas y persistentes, que no siempre se ajustan
al calendario institucional. Estas temporalidades se anclan en la experiencia biografica y afectiva,
y se expresan en practicas como la celebracion del cumpleatios del desaparecido, la
conmemoracidon del dia de su desaparicion o su incluision simbolica en rituales familiares

significativos.

En Colombia, por ejemplo, es frecuente encontrar imagenes en primeras comuniones,
graduaciones u otras celebraciones familiares donde el retrato del ausente posa junto a los vivos
como una forma de mscribirlo en los ciclos vitales de la familia. En México, desde 2012, las
madres de personas desaparecidas detodo el pais se retinen cada 10 de mayo —Dia de la Madre—
para marchar desde el Monumento a la Madre hasta el Angel de la Independencia en Ciudad de
Meéxico, resignificando esta fecha como una jornada de duelo, memoria y exigencia de justicia.
Estas acciones no solo desbordan los marcos oficiales de la memoria, smno que revelan una
dimension profundamente ritualizada del tiempo, donde la ausencia se reinscribe una y otra vez

como presencia viva y activa en el devenir cotidiano de las familias.

Las acciones analizadas configuran un repertorio estético y simbolico desde el cual se
representa y elabora colectivamente el trauma de la desaparicion forzada. Al reiterar rostros,
mtervenir objetos cargados de sentido y ocupar el espacio publico, estas practicas inscriben la
ausencia en formas sensibles de presencia. Su potencia no radica solo en la visibilizacion del dolor,
sino también en la capacidad de disputar sentidos, generar reconocimiento y construir narrativas
culturales del trauma. Sin embargo, para comprender en profundidad su potencia transformadora,

es necesario mirar hacia las formas de ritualidad social que emergen en los espacios familiares y

14



comunitarios, donde se gestan saberes espirituales que han sostenido el vinculo con los ausentes y

que pueden nutrir las practicas artisticas en su capacidad de construir memorias encarnadas y

culturalmente resonantes.

(T1) Ritualidad, espiritualidad y practicas de elaboracion del dolor

En los margenes del arte institucional y fuera del foco de las politicas oficiales de memoria, los
colectivos de familiares de personas desaparecidas han desarrollado un repertorio ritual y espiritual
que constituye una via profunda y enraizada de elaboracion simbolica del trauma. En contextos
donde la desaparicion forzada impide los rituales funerarios tradicionales, estas acciones emergen
como formas de duelo activo, cuidado colectivo y reconstruccion del tejido afectivo fracturado.
Este apartado se adentra en esas formas de ritualidad social, explorando como sus saberes,
practicas y simbolos construyen memoria desde las esferas familiar y comunitaria, dando lugar a

narrativas maestras del trauma de la desaparicion forzada.
(F2) Practicas magico-religiosas

La dimensién religiosa ocupa un lugar central en las practicas de familiares que buscan a sus seres
desaparecidos en México y Colombia. Se combinan elementos del catolicismo popular (oraciones,
virgenes, santos), saberes indigenas resignificados (conexion con la naturaleza, ancestros) y
formas sincréticas contemporaneas que integran tradiciones diversas segin las trayectorias
biograficas de las familias. Esta hibridacion expresa una intensa creatividad comunitaria y familiar

para tramitar experiencias limite.

Las plegarias a Dios y a la Virgen acompafian la bisqueda y la preparacion de herramientas,
que son bendecidas con oraciones y agua. Se le habla a la energia del desaparecido, pidiéndole
sefiales —mariposas, arboles, suefios— para guiar la bisqueda. En campo abierto, abrazar y hablar
con los arboles se ha vuelto un gesto comimn, pues las madres los consideran guardianes que
arrullan a sus seres queridos y a través de sus raices los conectan con el mundo de los vivos. La
oracion, especialmente el rezo del Padre Nuestro, fortalece el espiritu y ha sido nvocada como

escudo en situaciones de peligro durante las busquedas.

15



Esta espiritualidad también adopta formas menos convencionales. En México, madres
buscadoras se tatian simbolos relacionados con la desaparicion como mariposas, arboles, palas,
picos, nombres o frases de aliento. Estos tatuajes se realizan de manera colectiva, a modo de
ceremonia. Aunque implican dolor fisico, las madres expresan que el dolor real es la desaparicion
de sus hijos e hijas, lo que establece una jerarquia entre el sufrimiento corporal y el trauma
emocional. Los tatuajes se convierten en testimonios corporales, una forma de arte que canaliza el
duelo y reafirma el compromiso con la bisqueda. Ademas, resignifican practicas antes criticadas

a sus hijos al transformarlas en tributo y forma de exaltacion de sus vidas.

Figura 1. Tame guias desde el cielo

W o

Fuente: archivo personal Astrid Suarez, 2022.

Por otro lado, algunas practicas pueden entenderse como rituales de adopcion simbdlica. En
Colombia, mujeres riberefias han adoptado emocionalmente los cuerpos sin vida que bajan por los
rios, otorgandoles nombre, apellidos y espacio en sus criptas familiares. Esta adopcion ritual les
brinda consuelo y esperanza. Confian en que alguien hard lo mismo por sus hijos y que el alma

que ayudaron a partir intercedera para que encuentren al suyo. También existen formas de adopcion

16



entre madres. Muchas mujeres desplazadas del nicleo familiar por la desaparicion de un ser
querido han conformado “familias en resistencia” dentro de organizaciones. En México, estas
nuevas afiliaciones se formalizan con rituales de bautizo, donde la persona es nombrada con un
seudonimo y marcada simbdlicamente con una pala sobre los hombros, en un acto que fusiona

identidad, cuidado y lucha colectiva.

Entre los rituales compartidos en ambos paises destacan los mandalas, tomados de la
tradicion budista pero adaptados al contexto local. En Colombia se elaboran con flores, frutas y
una vela central que representa la luz guia; en México, con una planta, hojas, piedras y fotografias
de las y los desaparecidos, como forma de enviarles energia. Estos circulos de memoria
materializan vinculos, generan armonia visual y proponen un espacio donde el recuerdo se vuelve

presencia activa.

Figura 2. Mandalas en México y Colombia

Mandala, Brigadas de
Busqueda, Eje de
Escuelas. Conalep
Tepoztlan, México.

17



Mandala, Imborrables.

Bogota, Colombia.

Fuente: archivo personal Astrid Suarez, 2022.

Los espacios de sanacion también adquieren forma ritual Durante el bordado, las madres
crean circulos de la palabra, espacios donde compartir historias y emociones. Como una madre
dijo: “bordando nos desbordamos”. El acto de coser reduce la tension del contacto visual y estimula
la escucha atenta. Estas redes de conversacidbn permiten compartir saberes, aliviar el dolor y
sostenerse en comunidad. En México, desde 2020, existe un circulo de palabra virtual promovido
por el Eje de Iglesias y Espiritualidades de la Brigada Nacional de Busqueda. Alli se practica una

escucha libre de juicios, comparaciones o consejos, acompanada por la oracion.

Finalmente, ritualidades indigenas se han resignificado en el marco de la busqueda. Los
danzantes que llegan en diciembre a la Basilica de Guadalupe con estandartes de la Virgen,
incluyen ahora rostros de personas desaparecidas y frases como “Se buscan, todos son mis hijos”.
En Atla, Puebla, madres visitan una piedra con arte rupestre —considerada sagrada por los
nahuas— para pedir por sus hijos. Y el ritual del hombre jaguar, antes exclusivo de varones y
asociado a la lluvia, ha sido adoptado por mujeres que lo transforman en una marcha para llamar

la justicia.

18



(I2) Objetos, materialidades y simbolismo

(Qué significan los objetos usados por las madres buscadoras en contextos de violencia,
desaparicion y conflicto social? Desde una perspectiva semidtica, como la de Roland Barthes
(2021), estos objetos no solo son simbolos, son también signos cargados de capas afectivas,
culturales y politicas. Transitan de lo funcional a lo emblematico y se convierten en expresiones
condensadas de resistencia, amor y memoria. Un ejemplo elocuente es la fotografia del hijo o hija
desaparecida que una madre porta en manifestaciones que, mas alld de su funcion identificadora,
se convierte en un texto visual que interpela al Estado, evoca ausencia, exige justicia y representa
una busqueda incesante. La fotografia, iicialmente un documento privado, se transforma en un

grito publico que encarna el trauma, el amor incondicional y el reclamo politico.

Asi, los objetos personales como la ropa, los juguetes y las cartas también funcionan como
“textos mudos” que narran historias de vidas interrumpidas. Portarlos en la bisqueda o en actos
publicos es, en si mismo, una forma de narracion. Entre los elementos mas visibles estdn las
pafioletas y rebozos. En Colombia, las madres usan pafioletas como recordatorio de la pérdida
colectiva. En México, el rebozo —tradicionalmente asociado a la maternidad— ha adquirido un
profundo significado, pues en €l se condensa la continuidad del vinculo entre madre e hjo,

evocando proteccion, cuidado y presencia simbolica. Ambos textiles operan como “iconicidades

agonisticas”, objetos que generan disenso y abren el espacio publico ala memoria y la lucha social.

Otro objeto cargado de significado es la mufieca. Su presencia ha crecido entre madres
colombianas y mexicanas como una representacion de su papel en la bisqueda y la construccion
de paz. Desde una lectura barthesiana, estas mufiecas se constituyen en “mitos modernos”, objetos
simples que condensan multiples sentidos y narrativas. Su creacion desborda los limites entre arte
y politica, lo intimo y lo colectivo. En su confeccion, las madres no solo hacen homenaje a sus
hijos, se autorrepresentan, dejan de ser definidas por el dolor desde afuera y se configuran como
sujetas activas de memoria, verdad y justicia. La mufieca es, entonces, un autorretrato afectivo y

politico, una forma de mtervencién simbolica que desafia las narrativas de victimizacion pasiva.

Desde una perspectiva espiritual y psicomagica, estas mufiecas también actian como tdtems,
que encarnan el vinculo con los ausentes y permiten meditacion, conexion y sanacion. Al portarlas
en espacios publicos, las madres comunican su duelo y sulucha de manera transmedia, cada objeto

se convierte en un "hipervinculo" hacia multiples relatos, denuncias y memorias compartidas.

19



Finalmente, estos objetos, aunque marcan la ausencia, también estan cargados de presencia
activa. En su capacidad de condensar historias, emociones y demandas, funcionan como mitolo gias
contemporaneas que denuncian la impunidad, visibilizan el trauma y contribuyen a su elaboracion

cultural. Al crear y mostrar estos elementos, las madres transforman el dolor en lenguaje, el

recuerdo en accion, y la pérdida en afirmacién politica de la vida.

(I2) Elementos simbolicos y narrativas en la elaboracion del trauma

Todas las practicas descritas muestran la creatividad de las familias para realizar duelos sin cuerpo
en contextos de desaparicion forzada. Estas acciones no solo expresan el dolor, sino que construyen
sentidos colectivos, sostienen vinculos con los ausentes y producen formas de sanacion simbdlica
y politica. Es importante reconocer como las dimensiones rituales y espirituales permiten elaborar

el trauma, articular narrativas compartidas y convocar solidaridades en la esfera publica.

Entre los elementos comunes a estas practicas se identifican tres aspectos centrales. El
primero es la cosmizacion de los espacios (Eliade, 2014), entendida como la preparacion simbdlica
y energética de un lugar para invocar fuerzas espirituales que acompafien y den sentido a lo vivido.

Este gesto transforma espacios cotidianos —un patio, una plaza, una calle— en escenarios

cargados de afectividad, donde lo sagrado y lo politico se entrelazan.

El segundo aspecto es el uso de materialidades con caracter totémico (Durkheim, 2013):
fotografias, zapatos, siluetas, flores, imagenes religiosas, arboles, mariposas y jaguares, son
objetos portadores de significado y en ellos se concentran el afecto, la memoria y la conexion
espiritual con el ausente. Funcionan como puntos de anclaje para rituales publicos y privados,
donde la ausencia se vuelve presencia simbolica. Un ejemplo de ello es la instalacion con sillas
que sostiene los retratos de los 43 estudiantes de Ayotzinapa. Al organizar estos elementos en un
espacio ritualizado, se produce una reapropiacion simbdlica del territorio y una inscripcidon

colectiva de la memoria. Esto es habitual tanto en México como en Colombia.

El tercer elemento central es la construccion de narrativas maestras sobre el trauma a través
de estas practicas. Las familias elaboran representaciones colectivas que permiten dotar de sentido
ala experiencia vivida yreclamar reconocimiento. Estas narrativas se estructuran en torno a cuatro

dimensiones:

20



e Naturaleza del dolor. La desaparicion forzada es vivida como una forma radical de
violencia, impredecible, que rompe los lazos familiares y sume a las personas en un estado
permanente de incertidumbre. No hay quién, cudndo o por qué, lo que la convierte en una
experiencia de vulnerabilidad absoluta. Las familias hablan de una “masacre emocional”,
una herida abierta que nunca cicatriza y que trastoca el ritmo de la vida cotidiana.

e Naturaleza de la victima. En ambos paises, las familias coinciden en que la mayoria de las
y los desaparecidos provienen de sectores empobrecidos, excluidos o estigmatizados. En
Colombia, este patron incluye jovenes urbanos y rurales de barrios periféricos; en México,
se ha fortalecido la figura del estudiante rural como victima paradigmatica, especialmente
a raiz de Ayotzinapa. Las narrativas construidas por las familias visibilizan cémo la
desigualdad y la margmalidad operan como condiciones de vulnerabilidad frente a la
desaparicion, y como barreras para acceder a la justicia.

e Relacion con el publico. Las familias se enfrentan a la indiferencia o incomprension de la
sociedad. Aunque msisten en que la desaparicion es un riesgo colectivo —“hoy fuimos
nosotras, mafiana pueden ser ustedes” (Conversacion Lider Madres de la Candelaria, marzo
de 2022)—, perciben que el dolor ajeno no conmueve lo suficiente para generar accion
solidaria. Por eso sus practicas de memoria buscan tanto conservar el recuerdo como
mterpelar, conmover e implicar al otro.

e Atribucion de responsabilidad. Las narrativas sobre los perpetradores varian segin el
contexto nacional. En México, el Estado es sefialado como actor directo y responsable
estructural de las desapariciones. En Colombia, si bien se reconoce la participacion estatal,
se subraya el rol de actores armados no estatales como los paramilitares, guerrillas o bandas
criminales. En ambos casos, la connivencia entre el poder institucional y estructuras

armadas ilegales es un eje comin en la comprension del fenomeno.

Estas narrativas habilitan la expresion colectiva del trauma al generar lenguajes compartidos
para nombrar lo que duele. A través de practicas rituales y simbolicas, las familias sostienen la
memoria fntima y construyen relatos que resisten al silencio, al olvido y a la impunidad. Las

configuraciones de sentido que estructuran estas narrativas —el dolor como masacre emocional,

21



la victima como figura socialmente vulnerable, la desaparicion como amenaza colectiva, y la
responsabilidad como crimen compartido entre Estado y actores armados— constituyen, en
términos de Alexander (2012), un andamiaje simbdlico mediante el cual el sufrimiento se convierte

en trauma cultural. Es decir, en una herida compartida que interpela a la sociedad en su conjunto

y que exige ser reconocida, elaborada y reparada colectivamente.

Finalmente, los tres elementos descritos —Ila cosmizacion de los espacios, el uso de objetos
con caracter totémico y la construccidn de narrativas maestras— evidencian que la dimension
espiritual no es un aspecto secundario, sino un nicleo articulador de los procesos de memoria en
contextos de desaparicion forzada. Estas practicas representan el dolor, permiten organizarlo
simbdlicamente, sostener los vinculos con los ausentes y generar formas colectivas de sentido que

alimentan la lucha por la verdad, la justicia y el reconocimiento.

(T1) Conclusiones

Este articulo ha mostrado que una comprension de la desaparicion forzada como trauma cultural
exige tomar en serio las practicas espirituales y rituales que emergen desde las familias de las
victimas. Lejos de ser expresiones marginales o residuales, estas practicas constituyen un campo
de produccion simbolica que sostiene, resignifica y proyecta las memorias del trauma. Cuando el
arte participativo se vincula con estos saberes —en lugar de representarlos desde fuera— puede
abrir un camino hacia formas de intervencion estética mas arraigadas, éticamente comprometidas

y culturalmente resonantes.

En ese sentido, esta investigacion no solo documenta un repertorio de acciones artisticas y
rituales, sino que propone una articulacién conceptual y politica entre memoria, espiritualidad y
creacion. Frente al modelo hegeménico de memoria —encarnado por instituciones estatales,
dispositivos archivisticos y enfoques técnico-juridicos— que privilegia la documentacion, la
mstitucionalizacidon del duelo y la racionalizacion del dafio, este trabajo se establece en otra clave:

la de una memoria viva, situada, afectiva y performativa.

El modelo que se centra en la logica del archivo y la verdad oficial tiende a organizar la
memoria en marcos de legibilidad estatal y cierra el trauma en informes, fechas conmemorativas

0 actos protocolares. En contraste, las practicas analizadas revelan una forma de memoria que no

22



busca clausurar el duelo, sino sostenerlo, compartirlo y ritualizarlo desde el cuerpo, la fe, el vinculo

y la creacion.

La cosmizacion del espacio, el uso de objetos totémicos y la produccion de narrativas
maestras no son simples detalles etnograficos, son estructuras simbodlicas que configuran una
ontologia distinta de la memoria, una que se construye en comunidad, que vincula lo visible con
lo mvisible, y que inscribe el trauma en el corazén mismo de la vida social. Estas formas de
memoria, muchas veces nvisibilizadas por el canon académico o desplazadas por las politicas
oficiales, exigen ser reconocidas como saberes centrales para pensar los modos en que una
sociedad tramita el horror, rehace sus vinculos y se proyecta hacia el futuro, no como expresiones

periféricas o residuales.

Esta perspectiva interpela también al campo académico. Resulta urgente ampliar los marcos
de andlisis para reconocer la espiritualidad no como residuo de un pensamiento premoderno, sino
como un lenguaje legitimo, actual y complejo en la elaboracion del trauma. Como plantea Jeffrey
Alexander (2017), las sociedades contemporaneas no estan desencantadas, el ritual, la creencia y
la emocionalidad colectiva siguen siendo componentes estructurales del orden social y politico.
Las acciones simbolicas son formas activas de producir sentido y movilizar afectos en la esfera
publica, no reliquias arcaicas. En esa misma linea, Mary Douglas (1991) ha msistido en que lo
milagroso no es una idea confinada a sociedades tradicionales, es una forma persistente de
clasificacion del mundo, presente en sistemas modernos de orden, control e interpretacion. Y como
Durkheim mostrd en Las formas elementales de la vida religiosa (2013), lo sagrado no remite
exclusivamente a lo religioso, refiere a toda construccion colectiva que encarna significados

compartidos y afectos movilizadores.

Reconocer la potencia epistémica y politica de las practicas espirituales implica revisar
nuestras categorias analiticas y posiciones éticas. Investigar la memoria no puede reducirse a
enumerar los hechos recordados o catalogar sus soportes materiales; exige también preguntarnos
como las personas rehacen el mundo tras lo irreparable. ;Coémo sostienen la vida? ;Coémo imaginan
el futuro? ;Coémo crean nuevas formas de comunidad? No basta con visibilizar las voces de las
victimas, es necesario aprender de ellas y reconocer que en sus rituales se encuentran saberes que

mterpelan nuestras nociones de duelo, verdad y justicia.

23



Por eso, este articulo se sitia como una apuesta politica y epistemold gica, una defensa de las
memorias que lloran, rezan, bordan, suefian y cantan. Una defensa de los conjuros que rehacen los
vinculos rotos y que, desde el afecto y la persistencia, desafian las formas mas extremas de
deshumanizacion. Si el trauma cultural necesita narrativas para volverse reconocible, entonces es
en estos actos espirituales, artisticos, itimos y colectivos donde se estd escribiendo una de las

formas mas poderosas de memoria en Nuestra América.

(T1) Referencias

1. Alexander, J. C. (2017). Poder y performance. CIS.

2. Alexander, J. C. (2012). Trauma: A Social Theory. Polity.

3. Barthes, R. (2021). La aventura semiologica. Paidos.

4. Bishop, C. (2016). Infiernos artificiales. Arte participativo y politicas de la espectaduria.
Taller de Ediciones Econdmicas.

5. Centro Nacional de Memoria Historica (CNMH). (2016). Hasta encontrarlos. El drama de
la desaparicion forzada en Colombia.
https://centrodememoriahistorica. gov.co/micrositios/hasta-encontrarlos/

6. Comision de la Verdad (CEV). (2022). Hasta la guerra tiene limites. Violaciones de los

derechos humanos, infracciones al derecho internacional humanitario y responsabilidades

colectivas. https//www.comisiondelaverdad.co/hasta- la- guerra-tiene- limites

7. Comit¢ contra la Desaparicion Forzada (CED). (2022). Informe del Comité contra la
Desaparicion Forzada sobre su visita a México al amparo del articulo 33 de la Convencion.

Organizacion de las Naciones Unidas. https:/hchr.org mx/comite/informe-del-comite-

contra-la-desaparicion- forzada-sobre-su-visita-a-mexico-al-amparo-del-articulo-33-de-la-

convencion/
8. Connerton, P. (1989). How Societies Remember. Cambridge University Press.
9. Ditguez, 1. (2016). Cuerpos sin duelo: iconografias y teatralidades del dolor. Universidad
Autéonoma de Nuevo Leon.
10. Dieguez, 1. (2007). Escenarios liminales. teatralidades, performances y politica. Atuel.
11. Douglas, M. (1991). Pureza y peligro. Un andalisis de los conceptos de contaminacion y

tabu (2.* ed. aumentada). Siglo XXI.

24


https://centrodememoriahistorica.gov.co/micrositios/hasta-encontrarlos/
https://www.comisiondelaverdad.co/hasta-la-guerra-tiene-limites
https://hchr.org.mx/comite/informe-del-comite-contra-la-desaparicion-forzada-sobre-su-visita-a-mexico-al-amparo-del-articulo-33-de-la-convencion/
https://hchr.org.mx/comite/informe-del-comite-contra-la-desaparicion-forzada-sobre-su-visita-a-mexico-al-amparo-del-articulo-33-de-la-convencion/
https://hchr.org.mx/comite/informe-del-comite-contra-la-desaparicion-forzada-sobre-su-visita-a-mexico-al-amparo-del-articulo-33-de-la-convencion/

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.
19.

20.

Durkheim, E. (2013). Las formas elementales de la vida religiosa. El sistema totémico en
Australia (y otros escritos sobre religion y conocimiento). Fondo de Cultura Economica.
Groys, B. (2014). Volverse publico. Las transformaciones del arte en el dgora
contemporanea. Caja Negra.

Eliade, M. (2014). Lo sagrado y lo profano. Grupo Planeta.

Gatti, G. (2022). Desaparecidos: cartografias del abandono. Turner.

Jelin, E. (2002). Los trabajos de la memoria. Siglo XXI Editores.

Mbembe, A. (2011). Necropolitica seguido de Sobre el gobierno privado indirecto.
Editorial Melusina.

Ranciere, J. (2014). El reparto de lo sensible. Estéticay politica. Prometeo Libros.
Richard, N.(1994). La insubordinacion de los signos. (Cambio politico, transformaciones
culturales y poéticas de la crisis). Editorial Cuarto Propio.

Vicente, C. (2019). [Tiempo suspendido]. Una historia de la desaparicion forzada en
Meéxico, 1940-1980. Bonilla Artigas Editores.

25



