DOI: https://doi.org/10.15446/ga.v28n1.119953

Construccion de paz territorial del pueblo
Nasa del Putumayo: recomponiendo

las relaciones con la naturaleza

Territorial peacebuilding by the Nasa people of Putumayo:

Restoring relationships with nature

Vivian Andrea Cantor Avila®

RESUMEN

ABSTRACT

Los Nasa son un pueblo indigena de Colombia, oriundo
del Cauca (region andina), que migré en la segunda mitad
del siglo XX al Putumayo (regién amazénica) donde ha
experimentado el conflicto armado, al cual ha respondi-
do a través de pricticas politicas de construccién de paz
territorial fundamentadas en el mantenimiento de las re-
laciones con el territorio y la naturaleza. Su experiencia
ha aportado significativamente a la construccién de la paz
territorial, entienda como un proceso de restablecimiento
de las relaciones con la naturaleza orientado a recomponer
la vida que fue alterada por la violencia, este proceso es
inacabado, espacialmente situado, y sucede en la cotidiani-
dad, incluso en medio de escenarios violentos.

Este articulo se centra en la experiencia de la comunidad
indigena de El Descanso, que ha desarrollado politicas
ontoldgicas de construccién de paz como la resistencia y
la reciprocidad con la naturaleza. Esta comunidad ejerce
una praxis de ritualidad, cuidado ambiental y técnicas es-
pecificas de agricultura, junto a otros repertorios de accién
como la valentia, la neutralidad y el permanecer en el terri-
torio, con los que hacen la paz en la cotidianidad. En este
sentido, la paz territorial se traduce en la construccién de
relaciones territoriales cultivadas a través de la armoniza-
cién y la agricultura amazénica agrodiversa, como forma
de enfrentar la violencia y los dafios en y al territorio.

The Nasa are an Indigenous people originally from Cauca
(Andean region) in Colombia, who migrated to Putumayo
(Amazon region) in the second half of the 20th century.
This community has endured armed conflict and devel-
oped political practices of territorial peacebuilding root-
ed in maintaining relationships with their territory and
nature. In this context, zerritorial peace is understood as a
process of restoring relationships with the land, aimed at
repairing lives disrupted by violence. This process is un-
finished, spatially situated, and unfolds in everyday life—
even amid ongoing violence.

This article focuses on the experience of the Indigenous
community of El Descanso, which has implemented o7-
tological peacebuilding practices such as resistance and rec-
iprocity with nature. Here, reciprocity is defined as the
relationship between humans and non-humans, mediated
by gifts and punishments bestowed by nature’s spirits. The
community engages in rituals, environmental steward-
ship, and specific agricultural techniques, alongside other
repertoires of action—including bravery, neutrality, and
remaining on their territory—through which they con-
struct peace in daily life. Territorial peace manifests as the
cultivation of land-based relationships via harmony and
agro-diverse Amazonian farming, serving as a means to
confront violence and territorial damage.

PALABRAS CLAVE: paz territorial; relaciones con la
naturaleza; pueblos indigenas; politica ontolégica.

KEY WORDS: Territorial peace; Human-nature
relationality; Indigenous peoples; Ontological politics.

a Departamento de Geografia Universidad Nacional de Colombia. Bogotd, Colombia. ORCID Cantor Avila, VA:

0000-0001-7206-6621

b Autor de correspondencia: vacantora@unal.edu.co

Recepcidn: 17 de mayo de 2025. Aceptacion: 29 de julio de 2025

(@) 6v-ne-sh |

Gestion y Ambiente 28(1), 119953, 2025


https://doi.org/10.15446/ga.v28n1.119953
mailto:vacantora@unal.edu.co

Introduccion

Uno de los pueblos indigenas de Colombia que
mayor relevancia ha adquirido en la bisqueda de la
representaciéon dentro del espacio publico ha sido
el Pueblo Nasa, originario del departamento del
Cauca en Colombia. A partir de diversos procesos
sociales y migratorios, los Nasa se han establecido
en otros departamentos del pais, como el Putumayo.
Lamentablemente, tal como otros pueblos indigenas
colombianos, los Nasa han sufrido las consecuencias
del conflicto armado colombiano como victimas de
los distintos actores que, de manera menos o ms in-
tensiva, han penetrado en los territorios que habitan.

La guerra ha irrumpido en la vida de los Nasa
del Putumayo, resquebrajando las relaciones entre
humanos y no humanos que sustentan la vida. Asi-
mismo, las acciones que se producen en el marco del
conflicto armado —como el desplazamiento forzado,
las restricciones de movilidad, los toques de queda,
los sefialamientos de los actores en conflicto que los
vinculan como parte de uno u otro grupo (que ge-
neran persecuciones y amenazas), y la imposicién de
actividades econémicas como la siembra de cultivos
de uso ilicito— han transformado negativamente las
relaciones entre humanos y no humanos, deviniendo
en la ausencia de gufanza por parte de los espiritus
de la naturaleza, su no manifestacién y la desarmo-
nia en la comunidad.

¢Qué tipo de acciones han emprendido los Nasa
del Putumayo frente al influjo de distintas formas
de violencia en el marco del conflicto armado?
¢Cémo funcionan dichas acciones? Las respuestas
que pueden darse para estas dos preguntas, aunque
en apariencia “sencillas”, dan cuenta de un complejo
trasfondo y entramado de acciones dirigidas a re-
construir las relaciones entre humanos y no huma-
nos, las cuales pueden categorizarse como formas de
construccién de paz territorial. Esto implica que la
paz territorial no es solamente un concepto institu-
cional banalizado, por el contrario, su nocién amplia
implica la accién de restablecer las relaciones entre
humanos y no humanos interconectados en entra-

mados que crean la vida; es decir, implica reparar

V. A. Cantor Avila

las relaciones con la naturaleza'. Y que en ella, las
précticas politicas de resistencia, reciprocidad y agri-
cultura propia recomponen la vida afectada por la
violencia.

El presente articulo se basa en la investigacién
realizada por la autora, en el marco de su tesis para
obtener el titulo de magister en Geografia, publicada
en 2024: Territorio para la paz y paz para el territorio:
la experiencia del pueblo Nasa de El Descanso en Puerto
Guzmdn, Putumayo, Colombia (Cantor Avila, 2024).
En este contexto, la experiencia de la comunidad de
El Descanso, Puerto Guzman, Putumayo, servird
como eje por medio del cudl se buscard comprender
sus estrategias de resistencia y construccién de paz.

Ademds, esta investigaciéon parte de un enfoque
epistemoldgico y ontoldgico relacional que confiere
la base tedrica de este escrito, la cudl serd explorada
en el primer apartado. Luego de esto, se describirdan
los hallazgos relacionados con las précticas politicas
ontolégicas desarrolladas por el pueblo Nasa de El
Descanso en los procesos de construccién de paz en
la cotidianidad, particularmente la reciprocidad con
la naturaleza y la agricultura Nasa. Por ultimo, se
presentardn las conclusiones.

Las ontologias relacionales y
las politicas ontologicas en el
entendimiento de la paz territorial

El marco teérico de esta investigacién se fun-
damenta en la propuesta teérica de las ontologias
relacionales, la cual hace parte del “giro ontolégico”
de las ciencias sociales. A modo de contexto, la onfo-
logia se refiere a una rama de la filosofia interesada
en el estudio de los modos esenciales de existencia
de las cosas, es decir, se inquieta por entender lo que
hace que las cosas sean lo que son.

En relacién con ese “giro ontolégico”, en las ul-
timas décadas, los supuestos, paradigmas y practi-
cas que sostienen la modernidad y su produccién
de conocimiento han sido objeto de critica. Se ha
cuestionado que la modernidad tienen una visién

1 La naturaleza entendida como una multiplicidad de mun-
dos en los que seres no humanos, provistos de agencia, per-
sonalidad e intencionalidad son reconocidos como legitimos
actores y sujetos de derechos (Ruiz Serna & Del Cairo, 2016)

Gest. Ambient. 28(1) 2025



Construccion de paz territorial del pueblo Nasa del Putumayo: recomponiendo las relaciones con la naturaleza

reduccionista y dualista de la realidad —como la con-
traposicion naturaleza/cultura—, anclada en una vi-
si6n del mundo como algo objetivo, sin finalidad y
disponible para el dominio técnico, en estas visiones
no existen inquietudes ontolégicas, pues se parte del
entendimiento de un mundo constituido por esen-
cias fijas (Biset, 2020).

En contraposicién la propuesta tedrica de las on-
tologias relacionales, entienden al ser a partir de las
relaciones entre entidades humanas y no humanas,
sus conexiones y vinculos, en lugar de considerar
cada ser como un ente aislado constituido por es-
cencias fijas. Las relaciones constituyentes del ser
se identifican por su interdependencia, fluidez, fron-
teras no rigidas,dentro de un constante dinamismo
que articula a los humanos y no humanos en un mis-
mo eje de co-constitucion. (Biset, 2020; Escobar,
2014; Ruiz Serna & Del Cairo, 2016).

La ontologia relacional puede interpretarse como
una politica ontoldgica, en tanto sostiene, desde el
diferir como acto politico, una ciencia ontolégica y
epistemoldgicamente distinta a la ciencia moderna
(Biset, 2020). Arturo Escobar (2020) define la poli-
tica ontolégica como formas de politica que, ya sea
de manera explicita o implicita, se fundamentan en
la relacionalidad radical, desafiando los dualismos
tradicionales y orientdndose hacia el reconocimien-
to y la constitucién de pluriversos o cosmopoliticas.

El concepto de pluriverso alude a la pluralizacién
de lo politico, entendido como un campo de dispu-
tas y relaciones antagénicas entre mundos? diversos.
En este marco, la politica pluriversal reconoce una
multiplicidad de mundos donde los seres no hu-
manos —dotados de agencia— se constituyen como
actores legitimos y sujetos de derechos. La transi-
cién hacia lo cosmopolitico ocurre al trascender la
dicotomia naturaleza-humano mediante el reco-
nocimiento de una ecologia basada en conexiones
parciales (singulares, contextuales y especificas) en-
tre seres humanos y no humanos, que crean un tipo
de mundo. Estas conexiones se fundamentan en el

2 Mundo entendido como una red de relaciones significati-
vas que constituye una realidad especifica, donde humanos
y no humanos (animales, plantas, espiritus, rios, etc.) coexis-
ten como sujetos en interaccion continua, generando modos
particulares de existencia, conocimiento y politica.

reconocimiento mutuo de su(s) capacidad(es) para
agenciar sus modos de existencia desde sus particu-
laridades (Ruiz-Serna & Del Cairo, 2016).

Escobar (2015) resalta que al interior de la po-
litica ontoldgica es posible identificar diferentes
practicas que contribuyen a defender las ontologias
y los mundos de los pueblos indigenas en sus pro-
pios términos. Si bien los pueblos étnicos con fre-
cuencia involucran practicas modernas y el uso de la
ciencia y la tecnologia (como Internet), esto no los
invalida como mundos diferentes, con enunciados
validos sobre la realidad, los cuales no se reducen a
una amalgama de términos sobre representaciones,
metiforas y simbolos (Escobar, 2015).

La nocién relacional del ser y la idea de politicas
ontoldgicas permite un entendimiento amplio de
fenémenos como la guerra y la paz, asi como de las
entidades que intervienen en su definicién. Involu-
cran una sensibilidad relacional radical sobre los fe-
némenos, aplicable a varias categorias conceptuales
y tedricas de la investigacién, por ejemplo, territorio,
naturaleza, paz, entre otras, que otrora fueron enten-
didas por marcos modernos que ignoraban las vi-
siones no modernas, tipificindolas como primitivas
(Escobar, 2014).

La premisa de la paz y el territorio relacional
significa que lo que sucede énticamente y ontold-
gicamente estd determinado por relaciones. Esta
aproximacion tedrica permite comprender cémo los
seres humanos y los no humanos estin conectados
y ontolégicamente afirmados y reafirmados con la
paz y el territorio, siendo moldeados por contingen-
cias historicas, geograficas, econémicas y politicas.
Ademis, este enfoque tedrico es una apuesta ética y
politica por una investigacién comprometida con la
multiplicidad.

En esta linea, el territorio, entendido desde lo re-
lacional, se conceptualiza como una red de relacio-
nes entre humanos y no humanos que coproducen
la vida. Esta visién retoma la posicién de los pueblos
indigenas, en dénde el territorio no es solo una base
material, sino el conjunto de pricticas y relaciones
que componen la vida, y donde los espacios materia-
les son geografias vivas, animadas, que interactdan
con los humanos (Ruiz Serna & Del Cairo, 2016;
Ruiz-Serna, 2017, 2023).



Para Ruiz-Serna (2023), el territorio participa ac-
tivamente en la generacién de un sentido colectivo
del ser, y no solo contingentemente. Esto significa
que no precede a las relaciones y practicas que tienen
lugar alli, sino que, por el contrario, el territorio es
lo que resulta de estas relaciones y précticas; y en lu-
gar de ser un espacio dado o proporcionado (a través
de los procesos de titulacién colectiva, por ejemplo),
posee un cardcter performativo.

Por su parte, la paz, desde un enfoque relacional,
se entiende como la propiedad emergente de las re-
laciones humanas y no humanas localizadas, don-
de no persisten lo estable ni lo homogéneo como
estado objetivo. La paz es “el producto inmanente
de capacidades heterogéneas para el pensamiento y
la accién, ensambladas intimamente en un conjunto
de humanos y no humanos” (Bregazzi & Jackson,
2018, p. 82).

La mirada relacional permite adoptar la catego-
ria de paz territorial, es decir, acciones en torno a la
construccién de territorio orientadas a recomponer
la vida alterada por la violencia. La nocién relacional
implica que la paz se hace en la continua y consti-
tutiva relacién humano-no humano, en un espacio
concreto que siempre se hace y se rehace mutua-
mente con el espacio (Bjorkdahl & Buckley-Zistel,
2016).

Asi mismo, la paz puede entenderse como una
politica ontolégica orientada a la pluriversidad, al
ser un conector que moviliza proyectos respetuosos
con las diversas formas de existencia. La pluriver-
salidad de la paz abre posibilidades de didlogo y
colaboracién a través de diferencias epistémicas y
ontolégicas, encamindndolas hacia la transforma-
cién de sistemas de opresién (Behr, 2014). Por ello,
una politica pluriversal de la paz implica entender
que las afectaciones de la guerra han recaido sobre
actores humanos y no humanos: la violencia es “una
experiencia compartida por comunidades amplias
de vida en las que los humanos solo son un actor
miés” (Ruiz-Serna, 2023, p. 87).

De este modo, la guerra puede comprenderse
como una ocupacién ontoldgica, donde los acto-
res armados imponen valores y pricticas violentas
en contravia del ser de las comunidades y sus for-
mas de territorialidad (Ruiz-Serna, 2023). Enton-
ces, reconocer los territorios como victimas implica

V. A. Cantor Avila

identificar las afectaciones que comprometen la po-
sibilidad de disfrute y usufructo de la propiedad co-
lectiva y los dafios en las relaciones territoriales. En
este sentido, Ruiz-Serna (2023) distingue entre dos
tipos de dafios causados por el conflicto armado: los
danos territoriales y los dafos al territorio.

El primero corresponde a todas las acciones
que violan los derechos y la soberania que tienen
los pueblos indigenas y afrocolombianos sobre las
propiedades colectivas que les fueron legalmente
reconocidas por el Estado, incluyendo sus formas
de autogobierno y la autonomia para decidir el uso
y manejo. Acciones como el desplazamiento for-
zado, el acaparamiento de tierras o las economias
extractivas, agenciadas por los actores armados y
econémicos del conflicto, contribuyen a los dafios
territoriales (Ruiz-Serna, 2023).

Por su parte, los dafios al territorio se conceptua-
lizan desde la comprensién de éste como entidad
viva, recipiente y agente de justicia (Fulfer, 2013).
Este tipo de dafio abarca las afectaciones a entidades
que, por su propio valor intrinseco y capacidad de
actuar sobre los asuntos humanos y territoriales, son
objeto de consideracién ética por parte de los dis-
tintos pueblos indigenas. Sin embargo, esto no cir-
cunscribe su andlisis a lo meramente ambiental. La
‘vitalidad’ del territorio representa el trato hacia to-
das las entidades sintientes, con agencia y voluntad,
sean estos animales, espiritus, bosques, rios, piedras
y montafias, por nombrar solo algunos. El lenguaje
utilizado por los pueblos indigenas para referirse a
los dafios ocasionados no se limita —e incluso reba-
sa— a lo puramente material (Ruiz-Serna, 2023).

La reparacién de los dafios al territorio requiere
aunar esfuerzos estatales y colectivos-comunitarios
orientados a reconstituir las relaciones entre hu-
manos y no humanos —en las que el ser humano es
un actor mds— y a priorizarlas como objeto de re-
paracién y proteccién, evitando atender a los seres
o los lugares por separado (Ruiz-Serna, 2023). De
este modo, la construccién de paz territorial en el
contexto de los pueblos étnicos adquiere una nue-
va dimensién y un enfoque renovado de accién. En
este caso, al analizar la experiencia de la comunidad
Nasa de El Descanso, esto se rastrea en las politicas
ontoldgicas de reciprocidad y resistencia.

Gest. Ambient. 28(1) 2025



Construccion de paz territorial del pueblo Nasa del Putumayo: recomponiendo las relaciones con la naturaleza

La reciprocidad se refiere a una relacién entre hu-
manos y no humanos que se concreta a través de do-
nes y castigos. Por ejemplo, no respetar una funcién
o un ritual implica un castigo sobre los cultivos o
enfermedades que afectan a personas y animales, ya
que los espiritus u otras entidades poseen o protegen
la naturaleza. Por el contrario, una buena conducta
propicia dones que permiten mantener un equilibrio
reciproco con el territorio. Esta dindmica expresa
una ética que prescribe las relaciones entre humanos
y no humanos, regulando su modelo y sus finalida-
des, para garantizar una armoniosa reproduccién del
mundo (Rosa, 2022).

Como politica ontoldgica, la reciprocidad se opo-
ne a la 16gica individualista y extractivista de la mo-
dernidad occidental, al establecer una relacién de
interdependencia ética y equilibrada entre humanos
y no humanos (animales, plantas, territorios, espi-
ritus), reconociéndoles como sujetos politicos con
agencia. Lejos de reducirse a un intercambio utili-
tario de «dar”y “recibir», la reciprocidad constituye
un principio vital que sostiene la existencia, y donde
rios, montafias o semillas son interlocutores en pac-
tos de coexistencia.

La reciprocidad implica que los seres (humanos
y no humanos) tiene habilidades para traspasar las
fronteras ontolégicas de su propia realidad y asumir
la perspectiva de otros seres, a partir de didlogos que
les permiten establecer estrategias de colaboracién
y aprovechamiento mutuo que los vinculan, a través
de relaciones de respeto (Ruiz-Serna & Del Cairo,
2016). Desde la ontologia relacional se entiende que
el mundo vivo se re-crea continuamente, median-
te un didlogo permanente entre todos los seres que
exige una corresponsabilidad radical. Asi, la reci-
procidad no es solo un acto, sino una estructura de
realidad alternativa que reconfigura lo politico des-
de lo mis-que-humano (Escobar, 2014; Ruiz-Serna,
2023).

Por su parte, la resistencia se refiere a las estra-
tegias que desarrollan las comunidades étnicas para
responder e interpelar a los interlocutores armados,
en contextos de violencia politica y dominacién co-
lonial. Segin Quifiones (2008), citado en Laurent
(2022), “en el marco del conflicto politico, la no-
cién de resistencia alude al ejercicio de una accién
de oposicién, es decir, a un negarse a ceder ante las

expresiones de la dominacién, al margen de las ca-
racteristicas que estas dltimas tengan” (p.7).

En los estudios de paz, la resistencia se concibe
como una forma de oposicién y/o presién organi-
zada y colectiva —sin recurso de violencia— frente
a los ejercicios de coercién hacia una poblacién en
particular, incluyendo grupos indigenas (Herndndez
Delgado, 2010). Resistir consiste en permanecer en
la propia tierra, cultivarla y mantenerse vivo. En este
sentido, las acciones cotidianas —como la agricul-
tura— son précticas politicas que desafian el orden
establecido en contextos de violencia y dominacién
(Allain, 2020).

La paz se construye, entonces, en la cotidianidad,
incluso en medio de escenarios de confrontacién ar-
mada activa. Se trata de una “paz imperfecta”, puesto
que es un proceso inacabado e incompleto que se
construye incluso en escenarios donde persisten las
violencias, y que se materializa en las regulaciones
pacificas de los conflictos y en su articulacién como
fuerza transformadora (Mufioz, 2001).

La reciprocidad como politica ontologica
de los Nasa de El Descanso

Al analizar las experiencias del pueblo Nasa de El
Descanso, es posible reconocer las préicticas politicas
ontoldgicas en su quehacer cotidiano y organizacién
social. Se destacan especialmente la interlocucién
con los espiritus mayores, a través de la ritualidad y
la medicina ancestral para asegurar el éxito en todos
los proyectos.

Para los Nasa, el planeta tiene tres mundos: i) el
Mundo de Arriba, en el que viven la luna, el sol, el
cielo azul, los espiritus mayores, el trueno y las estre-
llas; ii) el Mundo de Ac4, en el que viven los Nasa
y todos los seres y elementos que habitan la super-
ficie de La Tierra —Kiwe, de quien los Nasa son hi-
jos—; y iii) el Mundo de Abajo, en donde estin los
minerales y los pequefos seres que los cuidan —los
Tapanos—. Para los Nasa todo tiene vida y todo se
considera natural. No hay separacién entre el cuerpo
y el pensamiento, entre lo natural y lo sobrenatural.

El territorio esta salvaguardado por los espiritus,
y el Kiwe thé’ es el traductor o mediador entre los
tres mundos diferentes que componen la vida en la
cosmovisién Nasa; y estas conexiones se establecen



a través de las précticas espirituales de la cotidiani-
dad y colectivas. Desde la cosmovisién del ser Nasa,
existen multiples fuerzas que se entrelazan con los
espiritus de los otros mundos en la relacién del ser
humano con la naturaleza. Desde esta cosmovision,
la naturaleza no es un recurso, sino la Madre Tierra
— Uma Kiwe—,y con ella se establecen “(...) una serie
de normas como dietas, prohibiciones, sefias, permi-
sos, pagamentos, vedas, cumplimiento de su propio
calendario, etc. Sélo cumpliendo con estas normas,

se puede tener una armonia entre ella y el ser Nasa”

(Consejo Regional del Pueblo Nasa del Putumayo,
2008, p. 37).

A partir de estas formas de existencia relacional,
la reciprocidad se materializa en la celebracion ritual
en la cual se ofrece, se brinda y se paga a Uma Kiwe,
y con las pricticas de cuidado ambiental. A cambio,
ella permite que las cosas marchen bien. La natura-
leza habla a través del canto del pajaro —que indica
cémo van las cosas—, los olores, los mensajes en las
piedras y en el agua, asi como con la aparicién del
duende, guardian del territorio, al a quien se debe
pedir permiso. Normalmente, esta relacién® es me-
diada y dirigida por el Kiwe #hé*, quien es el “médico
tradicional de los Nasa, [que] cumple una funcién
especial dentro de la comunidad y es la personalidad
que media la relacién de la comunidad con la na-
turaleza y el universo mitico” (Asociacién Consejo
Regional Pueblo Nasa del Putumayo, 2008). Este
sabedor, al poseer experiencia en la convivencia con
seres cosmicos de la naturaleza, bajo orientacién de
los Asxa’we’sx (espiritus), tiene la capacidad de leer el
territorio y comprender lo que ha de venir (Lasso,
Dizzu & Chocué, 2020).

El Kiwe thé’ interpreta las sefiales del entorno,
que le permiten realizar la armonizacién necesaria
para ofrecer las diferentes preparaciones de plantas
e insumos que ofrece el territorio. Por ello, no todos
los rituales son iguales, sino que varian en funcién de

3 Que en Ultima implica la articulacion entre lo humano y
todo lo que se encuentra inmerso en el universo, como le ex-
plica Collo (2019).

4 Actualmente se le denomina de esta manera por parte de
la comunidad, aunque en la revision documental se identifi-
c6 que en la primera década de los 2000 se le denominaba
Thé'Wala.

V. A. Cantor Avila

las senales que interpreta el Kiwe thé’ en cada caso,
dandole a conocer qué elementos debe incorporar el
ritual para evitar desequilibrios y desarmonias. La
armonia es el estado y objetivo ideal para el pue-
blo Nasa. a alteracién de esta —por incumplimien-
to de las normas establecidas por la naturaleza— se
refleja en enfermedades, cosechas perdidas, veranos
extensos, migraciones y accidentes naturales. Sin
armonizacion es imposible garantizar la proteccién
y, por consiguiente, la prosperidad de los proyectos
colectivos (Consejo Regional del Pueblo Nasa del
Putumayo, 2008).

El acto de armonizacién varia segiin el momento,
lugar y corporeidad. Por ejemplo, pricticas como el
mambeo, que es masticar la hoja de coca seca’ junto
con otras medicinas tradicionales o plantas. Ade-
mds, se preparan ofrendas como el chirrincho (des-
tilado de la cafia similar al aguardiente elaborado en
el resguardo) y la chicha (bebida fermentada hecha a
base de maiz), que se brindan a la madre tierra y a
los espiritus; también se incluye una limpieza de los
participantes. El Kiwe #hé’ seleccionari el lugar mds
adecuado para realizar las interacciones y el refresca-
miento —que puede incluir el bafio completo en rios
o lagunas en el Cauca—, destacindose el siguiente
procedimiento:

§ Las piedras presentes en el sitio escogido mues-
tran el camino a seguir, generalmente, tres piedras
organizadas alrededor del fuego.

§ Se realizan brindis y movimientos corporales para

que el pensamiento se cumpla.

§ Con la mano derecha, se ofrece alo alto la yu'beka
(bebida) para que se marque con fuerza el trabajo
que se ha emprendido o a quien se hace la ofrenda
0 pagamento.

§ Con la mano izquierda, se hace el brindis hacia
abajo (en direccién a la madre tierra) para que la
fuerza negativa permanezca afuera.

§ Se hace un movimiento con las manos, subiendo

5 Se mastica la hoja de coca como en la tradicion andina,
a diferencia del mambe de pueblos indigenas amazonicos
que han desarrollado practicas rituales de transformacion
de la hoja de coca, donde esta se convierte en un polvo que
se obtiene a partir de tostar, moler y cernir las hojas de coca
amazonica.

Gest. Ambient. 28(1) 2025



Construccion de paz territorial del pueblo Nasa del Putumayo: recomponiendo las relaciones con la naturaleza

por el vientre hacia el centro del cuerpo para sa-
car lo sucio del espiritu. Le sigue el movimiento
hasta llegar a la cabeza, logrando sacar lo sucio,
para que asi ingrese la fuerza que se necesita para
continuar el camino (Proyecto Nasa, 2015, citado

en Collo, 2019).

Estos elementos expuestos evidencian que la ar-
monizacién, para el pueblo Nasa, es un proceso de
territorializacién y re-territorializacién, el cual logra
que los seres humanos puedan habitar con éxito un
espacio determinado. Cuando ocurre una afectacién
del territorio causado por la guerra, se usa el paga-
mento como forma de recuperacién de la armonia y
equilibrio: el indigena brinda y ofrece a los espiri-
tus, y a cambio éstos le permiten realizar la vida, que
incluye transitar por el territorio sin ser lastimado,
emprender proyectos u obtener la proteccién frente
a actores armados.

Estos procesos de territorializacién y re-territo-
rializacién son de gran relevancia en el gobierno de
las comunidades. Los gobernadores de los cabildos
y lideres de la comunidad resaltan la importancia del
trabajo con el Kiwe #hé’, ya que, ademads de su papel
integral para la proteccién, sus acciones, visiones e
interpretaciones como médicos tradicionales ayudan
a sobrellevar las dificultades del conflicto armado.

Ante los requerimientos y exigencias de los gru-
pos armados y las amenazas de muerte, la respuesta
de los Nasa ha sido la preparacién espiritual. Los
ejercicios de armonizacién restablecen el equilibrio
y la armonia entre la persona, la tierra y los espiritus,
alejando las malas energias. Y las sefiales experimen-
tadas por el Kiwe #h¢” indican si las cosas saldrin
bien o no, guiando las acciones de las autoridades en
cada caso. Es aqui dénde se gesta la resistencia y la
paz relacional.

La politica de la resistencia y el cultivo
de la paz

Ademis de las ofrendas rituales, de los brindis
que se realizan al ingresar a un espacio para pedir
permiso y observar las sefiales del entorno, la re-
sistencia en la construccién de paz territorial de la
comunidad Nasa se fundamenta en dos formas de
relacionamiento: el cultivo y la economia propia.

De acuerdo con Cancimance (2014), quien estu-
di6 las resistencias cotidianas de los colonos del Pu-
tumayo, los habitantes aprendieron a vivir en medio
de la confrontacién armada a través de repertorios
o estrategias que les permitian resistir a la violencia
impuesta por los grupos armados y narcotraficantes.
Se pueden destacar estrategias como:

§ La valentia expresada en la resistencia a la
violencia sin retirarse del territorio

§ La postura firme de arraigo (“echar raices”)
en el territorio

§ La neutralidad frente a los actores armados
presentes

§ La buena convivencia como comportamiento
ejemplar

§ El uso del silencio como forma de proclamacién
de resistencia

Estos repertorios, considerados en los contextos
particulares de la investigacién, coinciden con la
propuesta de Lyons (2019), quien presenta la agri-
cultura como el sustento de las respuestas hacia la
violencia —como agresién a vidas humanas y no hu-
manas, asi como contra las relaciones territoriales)
en el Putumayo. Es esta actividad, la agricultura, la
que explica la dimensién de la paz como “reconci-
liacién profunda” con todo el conjunto de relaciones
territoriales.

En esta misma linea, Van Dexter e Ingalls (2022)
reconocen cémo la agricultura amazénica es una
propuesta politica que enfrenta la violencia ejerci-
da por la imposicién del modelo agroindustrial. La
agrodiversidad, en este contexto, se erige como una
forma de defensa del territorio y de la vida, que con-
tribuye a la construccién de la paz territorial basada
en la vida de la selva. Lederach (2019) también re-
salta el rol del cultivo como forma reconstituyente
de relaciones ecolégicas destruidas por la extensién
de los cultivos de usos ilicito y el uso indiscrimi-
nado de herbicidas (glifosato) por parte de actores
estatales.

Entre las formas de violencia existentes en el
contexto del pueblo Nasa, la aspersién aérea con
glifosato llama la atencidn, pues ejerce una deste-
rritorializacién que desarticula los arreglos que dan
vida al territorio. El efecto un dafio irreversible,



tanto a los elementos ecosistémicos como al bienes-
tar fisico y emocional de los pobladores (Meszaros
Martin, 2018). Ademds, si a esto se suma un andli-
sis de los elementos constitutivos de la cosmogonia
Nasa, la aspersién con glifosato afecta la integridad
de los seres que hacen parte de todos sus espacios
cosmogonicos.

En este panorama de multiples violencias y su
efecto, resalta cémo, en la cultura de los Nasa, el cul-
tivo recompone las relaciones entre los seres huma-
nos y no humanos, mediante el acto cuidadoso de
vestir a la madre tierra con policultivos que funcio-
nan como un tejido diverso.

Y es que la parcela indigena estd estrechamen-
te relacionada con el Azx Tu/ o “anaco”, que es una
falda hecha de lana de ovejo para abrigar el cuerpo
de una mujer, al estilo de un abrigo que cubre un
armazon. Por lo tanto, la huerta o parcela Nasa se
concibe como ese armazén que estd cubierto por un
abrigo, donde cultivar es similar a enredar y entrete-
jer para cubrir un cuerpo. En otras palabras, como
los Nasa conciben a la Madre Tierra (7Txiwe Nxhi)
como la madre de todos, cultivar es el acto de abrigar
el cuerpo de la madre. Mds atn, asi como el tejido
se compone de varios hilos, para los Nasa, sembrar
es un acto de entretejer muchos hilos, cada uno aso-
ciado a un tipo de cultivo (Yule Yatacué & Vitonas
Pavi, 2004).La agricultura Nasa se encuentra ligada
la Madre Tierra en la medida en que los procesos de
produccién estin relacionados con la accién de Uma
A’te (Madre Luna) y 7ay Sek (Padre Sol), quienes
marcan los ciclos de siembra y el tipo de cultivo. Por
ejemplo, el tiempo en el que se recolecta la semilla
estd determinado por la fase de la luna, garantizan-
do, entre otros casos, que cargue la yuca y el plitano
no se desbarranque. En menguante se siembran los
productos que tienen el fruto por fuera de la tierra; y
cuando pasa esta fase, se siembra lo que se produce
por debajo de la tierra (Asociacién Consejo Regio-
nal del Pueblo Nasa del Putumayo, 2008).

La actividad agricola, ademds de su vinculo cons-
tituyente con la cosmogonia Nasa, estd ligada a las
préacticas espirituales, como pedir permisos para
realizar determinadas actividades (siembra, cose-
cha, limpieza, entre otros), con tiempos especificos
para ello. Un ejemplo estd en el ritual del Sakelum,
espacio donde se bendice, se sana y se protege la

V. A. Cantor Avila

semilla para que haya abundancia y no exista esca-

sez de alimentos en el territorio. Mientras que, para

hacer una tumba, es necesario consultar al Kiwe thé’

(Asociacién Consejo Regional del Pueblo Nasa del

Putumayo, 2008).

Por otro lado, existen técnicas propias para garan-
tizar el éxito de los cultivos, por ejemplo, la siembra
del maiz comienza en el centro del cultivo. Desde
alli va amplidndose en forma de caracol o espiral
hasta cubrir toda el drea: en cualquier cultivo, inme-
diatamente después de la quema, se deben sembrar
las primeras matas en el centro del lote. El espiral,
en la cosmovisién Nasa, representa el nacimiento y
las etapas de la vida, que continta sin tener un fin
porque se permanece en el tiempo en los diferen-
tes espacios. Asi pues, todos los Nasa se reconocen
como semillas que, al morir, son sembrados para que
luego se tornen en espiritus que germinan y luego
son cosechados (Enciso, 2016).

Este conjunto de practicas que conforman las re-
laciones de los Nasa con el uso de la tierra, se com-
plementa (y da sentido al ejercicio de construccién
de paz) con los cuatro diferentes tipos de arreglos de
cultivos existentes en la comunidad de El Descan-
so (Asociacion Consejo Regional del Pueblo Nasa
del Putumayo, 2022. p.118-120, citado en Cantor-
Avila, 2024):

§ YU'CE TUL (Huerta de Plantas medicinales):
Es una huerta donde se siembran y se cultivan di-
versas plantas medicinales propias en las vivencias
del cuidado de la salud espiritual y fisica dentro
del ejercicio de la Medicina Ancestral. Este espa-
cio tiene un cuidado especial: son las abuelas y los
abuelos quienes hacen los ejercicios de siembra,
cosecha y cuidado. Por tanto, no cualquiera puede
entrar a este lugar para cosechar o tomar los re-
medios sembrados.

§ NASATUL (Huerta): Hace parte del sistema de
produccién ancestral Nasa. Es un huerto casero,
cuya forma en espiral indica el relacionamiento, el
equilibrio entre lo positivo y negativo, la armonia
de las energias dentro del territorio y el origen. Se
ubica cerca de la Yaz (Casa), en un modelo a esca-
la de diversificacién y asociacién de cultivos, tanto
medicinales y alimenticios. La Huerta, para los
Nasa, muestra una complementariedad de ener-
gias que sirven para la proteccién de las familias,

Gest. Ambient. 28(1) 2025



Construccion de paz territorial del pueblo Nasa del Putumayo: recomponiendo las relaciones con la naturaleza

Figura 1. Sementera con cultivos de yuca y platano

Nota. Fuente:

por tanto, la casa se ubica en el centro represen-
tando el Uus (Corazén).

§ NASA EH (Sembrado, sementera o rosal): Es
un sistema de produccién de alimentos mixto,
para la siembra y cosecha de cultivos asociativos y
de ciclos cortos, transitorios y permanentes.

Cabe decir que estos tipos de arreglos de cultivos
se combinan con las formas de propiedad colectiva
(resguardo), las fincas de los cabilderos, y los terre-
nos adquiridos comunitariamente, donde se repro-
ducen las légicas de cultivo propio. En el caso del
cabildo de El Descanso, con dineros comunitarios se
compraron fincas de propiedad comunal en un drea
de vega del rio Caquetd, parcelindose y asignando-
se una hectdrea a cada familia de la comunidad con
necesidades de acceso a tierra cultivable. No sélo la
reparticion para el uso de la tierra tiene una caracte-
ristica particular y diferente a la l6gica de propiedad

autores

capitalista; la administracién de dichos terrenos
constituye un ejercicio comunitario —por ejemplo la
minga—, al igual que el trabajo colectivo, a partir de
las tradiciones y précticas de reciprocidad de la tierra
ya exploradas.

El trabajo y estudio de la comunidad de El Des-
canso, que hizo parte de la tesis de maestria que
sustentd el presente escrito, muestra el engranaje
continuo de una serie de vivencias, pricticas, y cos-
movisiones significativamente distantes de los sabe-
res occidentales. Ademas, describe la aplicacién® de
ese engranaje, expresado en formas particulares de
organizacién social, que aplican los principios mds
elementales de la paz territorial y la armonia busca-
das por diversas comunidades indigenas que hacen

6 Entiéndase esta palabra desde una acepcion alejada de los
estandares modernos de productividad y utilizacion de recur-
sos capitalista.



10

parte del sur y suroccidente colombiano, aunque en
esta investigacion el énfasis haya estado en el caso de
los pueblos Nasa.

Conclusiones

La paz territorial mds alla de ser un término insti-
tucional, y en su concepcién mds profunda, parte de
la ruptura epistemoldgica y ontolégica con la mo-
dernidad, e inclusive, con la propia posmodernidad,
se enmarca en un terreno de alteridad y diferencia,
centrado en politicas de racionalidad radical.

Virar hacia la perspectiva relacional implica dar
cabida a la importancia que posee el territorio para
comunidades indigenas como los Nasa del Putuma-
yo: como ente/sujeto al cual pedir permiso, o favores,
asi como el ente que puede ser arropado con el culti-
vo, o destrozado por la violencia. La paz, vista asi, se
sale de cualquier abstraccién y cobra sentido como
la bisqueda de la preservacion de la armonia a través
de diversas pricticas politicas. Y la resistencia, como
forma de arraigo, deja de parecer inocua cuando se
descubre la intencién protectora y restauradora de
permanecer y continuar con formas de agricultura
propia agrodiversa.

Por su parte, la agricultura, la ritualidad, y la or-
ganizacion ligada a éstas, facilitan la construccién de
la paz territorial para los Nasa. La paz territorial im-
plica garantizar que las formas de existencia humana
y no humana puedan reconstituirse a pesar de los
dafios causados por actores armados. Finalmente, el
cultivo no solo representa una actividad econémica,
sino que representa la seguridad de una vida plena.

Agradecimientos
Agradecimiento al pueblo Nasa de El Descanso

y al Programa de Apoyo a la Formacién Doctoral

PAFD del convenio IDEA -ZEF.

Bibliografia
Allain, M. (2020). Cultivar la «resistencia» en las zo-
nas rurales colombianas: cémo lo cotidiano se vuelve

politico. Actes de la recherche en sciences sociales, 235(5),
32-47.

Asociacién Consejo Regional del Pueblo Nasa del Putu-
mayo. (2008). Diagndstico y autodiagndstico para el Plan
de Vida del Pueblo Nasa del Putumayo.

V. A. Cantor Avila

Behr, H. (2014). Politics of difference. Epistemologies of
peace. Routledge.

Biset, E. (2020). ;Qué Es Una Ontologia Politica? Revis-
ta Internacional de Pensamiento Politico, 15, 323—-346.
ISSN 1885-589.X.

Bjorkdahl, A., & Buckley-Zistel, S. (2016). Spatializing
Peace and Conflict: An Introduction. En A. Bjorkdahl
& S. Buckley-Zistel (Eds.), Spatializing Peace and
Conflict. Rethinking Peace and Conflict Studies. https://
doi.org/10.1057/9781137550484_1

Bregazzi, H., & Jackson, M. (2018). Agonism , critical
political geography , and the new geographies of peace.
Progress in Human Geography, 42(1), 72-91. https://
doi.org/10.1177/0309132516666687

Cancimance, A. (2014). Echar raices en medio del conflicto
armado : Resistencias cotidianas de colonos en Putumayo.
Universidad Nacional de Colombia. [Doctorado en
antropologia]. Universidad Nacional de Colombia.

Cantor Avila, V. (2024). Territorio para la paz y paz para
el territorio: la experiencia del pueblo Nasa de El Descan-
so en Puerto Guzmdn, Putumayo, Colombia. [Maestria
en geografia]. Universidad Nacional de Colombia.
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/87056

Collo, V.]. L.(2019). E/ saber del Kiwe Thé y la cosmovision
del pueblo Nasa para la defensa de la vida y el territorio

[Tesis de maestria]. Universidad del Cauca

De la Cadena, M., & Starn, O. (2009). Indigeniedad:
problemadticas, experiencias y agendas en el nuevo
milenio. Tabula Rasa, 10,191-223.

Enciso, O. (2016). Sembrando difuntos, cosechando es-
piritus: Rituales de muerte y vida en los Nasa Wesx
del centro de Colombia. Boletin Antropolégico, 34(91),
75-85.

Escobar, A. (2014). Sentipensar con la tierra : nuevas lec-
turas sobre desarrollo, territorio y diferencia. Ediciones
ANAULA. http://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/
escposunaula/20170802050253/pdf_460.pdf

Escobar, A. (2015). Territorios de diferencia: La on-
tologia politica de los “derechos al territorio”. Cuader-
nos de Antropologia Social, 41,25-38.

Escobar, A. (2020). Politica pluriversal: lo real y lo posible
en el pensamiento critico y las luchas latinoamericanas
contempordneas. Tabula Rasa, 36, 323-354. https://
doi.org/10.25058/20112742.n36.13

Fulfer, K. (2013). The Capabilities Approach to Justice

and the Flourishing of Nonsentient Life. Ethics and
the Environment, 18(1), 19-38

Lasso, J., Dizzu, P., & Chocué, J. (2020). Sentidos de la
ritualidad nasa miradas desde los adolescentes de la Insti-
tucion Educativa Chimicueto, Jambals Cauca [Maestria
en Educacién desde la Diversidad]. Universidad de

Manizales.

Laurent, V. (2022). 50 (y mds) afios de resistencia indi-
gena desde el Cauca, Colombia. De la lucha por la

tierra hacia la construccién de otro mundo. Colombia

Gest. Ambient. 28(1) 2025


https://doi.org/10.1057/9781137550484_1
https://doi.org/10.1057/9781137550484_1
https://doi.org/10.1177/0309132516666687
https://doi.org/10.1177/0309132516666687
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/87056
http://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/escposunaula/20170802050253/pdf_460.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/escposunaula/20170802050253/pdf_460.pdf
https://doi.org/10.25058/20112742.n36.13
https://doi.org/10.25058/20112742.n36.13

Construccion de paz territorial del pueblo Nasa del Putumayo: recomponiendo las relaciones con la naturaleza

Internacional, 111, 3-29. https://doi.org/10.7440/co-
lombiaint111.2022.01

Lederach, A. (2019). “El campesino nacié para el cam-
po”: un enfoque multiespecies hacia la paz territorial
en Colombia. Maguaré, 33(2), 171-207. https://doi.
org/10.15446/mag.v33n2.86200

Lyons, K. (2019). Rios y reconciliacién profunda: la re-
construccién de la memoria socioecoldgica en tiem-
pos de conflicto y “transicién” en Colombia. Maguaré,
33(2), 209- 245. https://doi.org/10.15446/mag.
v33n2.86201

Meszaros Martin, H. (2018). ‘Defoliating the World’.
Third Text, 32(2-3), 230-253. https://doi.org/10.108
0/09528822.2018.1486526

Rosa, C. (2022). Ontologias relacionales: un desafio para
la interculturalidad. Revista de la Facultad de Filosofia y

Letras de la Universidad Nacional Autéonoma de México.

Ruiz-Serna, D. (2017). El territorio como victima. On-
tologia politica y leyes de victimas para comunidades

indigenas y negras en Colombia. Revista Colom-
biana de Antropologia, 53(2), 85-113. https://doi.
org/10.22380/2539472X.118

Ruiz-Serna, D. (2023). When Forest run amok. War and its
afterlives in indigenous and afro-Colombian territories.

Duke University Press.
Ruiz-Serna, D., & Del Cairo, C. (2016). Los debates del

giro ontolégico en torno al naturalismo moderno. Re-

vista de Estudios Sociales, 55,193-204.

Van Dexter, K., & Ingalls, M. (2022). Sowing peace: Vio-
lence and agrobiodiversity in the Colombian Amazon.
Geoforum, 128, 251-262. https://doi.org/10.1016/;.
geoforum.2021.11.008

Yule Yatacué, M., & Vitonas Pavi, C. (2004). Pees kupx
fxi’zenxi: nasa disa’ s txi pnxi. La metamorfosis de la vida:
cosmovision Nasa. Cabildo Etnoeducativo Proyecto
Nasa, Municipio de Toribio y la Zona Norte del Cauca.

11


https://doi.org/10.7440/colombiaint111.2022.01
https://doi.org/10.7440/colombiaint111.2022.01
https://doi.org/10.15446/mag.v33n2.86200
https://doi.org/10.15446/mag.v33n2.86200
https://doi.org/10.15446/mag.v33n2.86201
https://doi.org/10.15446/mag.v33n2.86201




