
DOI: https://doi.org/10.15446/ga.v28n1.122197

Gestión y Ambiente 28(1), 122197, 2025

a	 Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Políticas y Derecho. Bogotá, Colombia. ORCID González, P: 
0009-0004-4703-9460c

b	 Universidad de Bonn, Instituto de Derecho internacional Privado y Comparado. Bonn, Alemania. ORCID Niño, G: 
0009-0004-4703-9460

C	 Autor de correspondencia: pgonzalezd@unal.edu.co 

Recepción: 27 de junio de 2025. Aceptación: 3 de agosto de 2025

RESUMEN ABSTRACT

El territorio es central en la cosmovisión de los pueblos indígenas y 
constituye parte de su identidad, desde lo que podríamos denominar 
una perspectiva relacional. En Colombia, además de la noción de pro-
piedad privada individual, presente en la constitución, también existen 
figuras de protección del territorio colectivo, entre las que encontra-
mos los resguardos indígenas. Esta figura, de herencia colonial, ampara 
la protección de las tierras ancestrales de los pueblos originarios, sir-
viendo además como una forma de resistencia en contra de proyectos 
que atenten contra el territorio sagrado. De este modo, además de 
defender su territorio colectivo, los resguardos permiten a los pueblos 
indígenas desarrollar sus prácticas ancestrales, constituyéndose en lu-
gares en donde no solo se respeta su modo de vida y sus tradiciones 
–que incluyen a la naturaleza como miembro de la comunidad que re-
quiere ser defendido–, sino que pueden impartir sus propias formas de 
justicia, emanadas de la Ley de Origen. Así, estos resguardos indígenas 
buscan materializar las nociones de justicia social y ambiental dentro 
de los territorios ancestrales. 
En este sentido, cabe preguntarse si es posible que estas figuras jurídi-
cas, que pretenden delimitar el uso de las tierras ancestrales, realmente 
pueden poner en práctica la justicia social y ambiental desde la cosmo-
visión Indígena. Para ello, nos apoyaremos en un estudio contextual: 
La comunidad Quillacinga. Se utilizarán metodologías cualitativas –
entrevistas, narrativas, y revisión bibliográfica– para indagar en este 
aspecto. Así, en un primer momento, se analizarán conceptualmente 
las nociones de territorios ancestrales, justicia social y justicia ambiental, 
desde una perspectiva dialógica, partiendo de la decolonialidad y las 
epistemologías del sur. En un segundo momento, se contextualizará la 
comunidad; y, finalmente, en un tercer momento, se estudiarán los te-
rritorios ancestrales de las comunidades y las posibilidades que tienen 
para que, a través de estas, se pueda desarrollar una justicia ambiental 
y social.
Entre las contribuciones más importantes de este trabajo se resalta 
el análisis a partir de las categorías de justicia ambiental y social, así 
como el papel que ha jugado la resignificación de los resguardos indí-
genas como figura de propiedad colectiva para la defensa de los dere-
chos territoriales de estas comunidades. Así mismo, el trabajo también 
integra otros conceptos importantes como el de territorio ancestral, 
representado en este caso por la Laguna de la Cocha, frente al cual se 
sugiere que debe ser declarado sujeto de derechos.

The territory is central to the worldview of Indigenous 
peoples, forming an integral part of their identity that can 
be understood through a relational perspective. In Colombia, 
alongside the concept of individual private property enshrined 
in the constitution, there are legal provisions aimed at protect-
ing collective territory, such as indigenous reserves. This insti-
tution, with colonial roots, safeguards the ancestral lands of 
indigenous peoples and serves as a form of resistance against 
projects that threaten their sacred territories. Thus, these re-
serves protect collective land and enable Indigenous peoples 
to practice their ancestral traditions, respecting their way of 
life, including their relationship with nature as community 
members. Furthermore, these reserves allow for the expres-
sion of their forms of justice based on the Law of Origin. 
This way, Indigenous Reserves seek to materialize social and 
environmental justice within ancestral territories.
Given this, it is worth asking whether these legal instru-
ments, designed to delineate the use of ancestral lands, can 
truly implement social and environmental justice from an 
Indigenous perspective. To explore this question, we will ex-
amine case study: the Quillacinga community. Qualitative 
methodologies will be employed, including interviews, nar-
ratives, and literature review. First, the concepts of Ancestral 
Territories, Social Justice, and Environmental Justice will be 
analyzed from a dialogical perspective, rooted in decoloniality 
and epistemologies of the South. Second, the specific context 
of the community will be presented. Finally, the study will 
explore how this community’s ancestral territories can serve as 
a means for developing social and environmental justice based 
on their perspectives.
Among the most important contributions of this work, the 
analysis departing from the categories of social and envi-
ronmental justice is highlighted, as well as the paper that 
has played the resignification of the indigenous reserves as 
a figure of collective property for the defense of the territo-
rial rights of this communities. Equally, this document also 
integrate other relevant concepts as “ancestral territory”, in 
this case, represented in “La Cocha” Lagoon, suggesting its 
declaration as a subject of rights. 

PALABRAS CLAVE: justicia ambiental, justicia social,  
pueblos indígenas

KEY WORDS: environmental justice, social justice, 
indigenous people

Las tierras ancestrales de los Quillasinga: 
hacia una Justicia Ambiental y Social

The ancestral lands of the Quillasinga:  
towards Environmental and Social Justice

Pablo González Delgadoa y Gabriela Niño Pedrazab

https://doi.org/10.15446/ga.v28n1.122197


P. González Delgado y G. Niño Pedraza

2 Gest. Ambient. 28(1) 2025

Introducción
El territorio constituye un eje fundamental en 

la cosmovisión de los pueblos indígenas, donde se 
entrelazan la identidad, la espiritualidad y la vida 
colectiva. En Colombia, la coexistencia entre el de-
recho de propiedad privada y las formas de tenencia 
colectiva ha generado tensiones en el reconocimien-
to de los territorios ancestrales. Los resguardos indí-
genas han sido una herramienta jurídica que permite 
a las comunidades originarias ejercer autonomía y 
defender sus territorios frente a proyectos extracti-
vos y amenazas ambientales. Sin embargo, persisten 
interrogantes sobre si estos mecanismos legales son 
suficientes para materializar la justicia social y am-
biental desde una perspectiva indígena.

Este artículo parte de un enfoque cualitativo y se 
apoya en marcos teóricos como las epistemologías 
del Sur y la decolonialidad, con el fin de reflexionar 
sobre el papel del territorio ancestral en la construc-
ción de justicia. Se propone un análisis conceptual 
y crítico sobre cómo la defensa territorial puede 
convertirse en una vía efectiva para salvaguardar los 
derechos colectivos, la diversidad ecológica y la per-
vivencia cultural de los pueblos indígenas.

Materiales y métodos
Si bien el artículo parte de un enfoque cualitati-

vo, en cada sección se da prevalencia a un método 
u otro, dependiendo del tipo de trabajo o temática 
que se aborde. Inicialmente, se plantea un análisis 
sociojurídico en la revisión bibliográfica inicial, para 
entender la relación entre los fenómenos normativos 
culturales, sociales y jurídicos de la comunidad, y la 
comprensión teórica que surge de este hecho (Car-
vajal, 2016, p. 8). Para la segunda sección, se combi-
nan las narrativas de los miembros de la comunidad 
junto con la revisión bibliográfica, para entender el 
contexto en el que nos encontramos. Finalmente, la 
construcción de las narrativas a partir de las entre-
vistas alimenta la sección final1. 

1	  Es importante señalar que para la presente investigación 
se utilizaron las entrevistas y narrativas realizadas a miembros 
de la comunidad Quillasinga (Autoridades politicas y tradicio-
nales, mayores, miebros de la comunidad en general), que fue-
ron recogidas como parte de la tesis doctoral del investigador 

Resultados

Marco Conceptual

Conceptualización del Ambiente
El concepto de ambiente, según Augusto Ángel 

Maya (1995), se aleja de una visión puramente na-
turalista o ecológica, concibiéndolo como la com-
pleja interacción y tensión entre el ecosistema y la 
cultura. Para Ángel Maya, el ser humano no tiene 
un nicho ecológico natural en el sentido tradicional; 
en cambio, crea uno artificial a través de la cultura, 
que incluye la tecnología, el lenguaje y las estructu-
ras sociales. El ambiente, por lo tanto, no es simple-
mente el entorno físico, sino el resultado de cómo la 
cultura humana ha transformado y se ha adaptado 
a los procesos de la naturaleza; y la crisis ambiental 
no es un problema de la naturaleza, sino una crisis 
de la cultura, ya que las formas de habitar el mundo 
que hemos desarrollado han roto los equilibrios del 
ecosistema de manera insostenible.

En este sentido, para Ángel Maya (1995) la solu-
ción a la crisis ambiental no reside en la tecnología 
o en un retorno a un estado idílico de la naturaleza, 
sino en un cambio cultural profundo. El autor pro-
pone la necesidad de una nueva ética que reconozca 
los límites del ecosistema y la pertenencia del ser 
humano a una red de vida interconectada. Se trata 
de construir una “sociedad ambiental” que aprenda 
a “transformar bien”, es decir, una cultura que sea 
consciente de su propia fragilidad y que coexista de 
manera sostenible con los ciclos y lógicas de la na-
turaleza. Además, el trabajo de Ángel Maya invita a 
reevaluar los valores, la ética y las formas de produc-
ción para integrar el respeto por la vida en el núcleo 
de la actividad humana.

Pablo González Delgado. Por lo anterior, los archivos están en 
su custodia y pueden ser compartidos a solicitud del comité 
editorial. Es importante resaltar que, por razones de anoni-
midad y tratamiento de datos personales, no se incluyen los 
nombres de los participantes en el presente documento. 



3

Las tierras ancestrales de los Quillasinga: hacia una Justicia Ambiental y Social

Tierras ancestrales: Propiedad en Colombia  
y resguardos indígenas 
La propiedad privada está incluida en la Carta 

Constitucional colombiana de 19912 como un de-
recho de carácter fundamental (artículo 58), supedi-
tado a su función social (artículo 59), previendo con 
ello la garantía de conservación y protección consti-
tucional de un Estado liberal. Simultáneamente, en 
el preámbulo y reflejado en posteriores artículos de 
la Carta Constitucional se realzan las características 
de un Estado social de derecho, pluriétnico y mul-
ticultural; y la pluralidad en el territorio del Estado 
tiene lugar tanto en el reconocimiento de los terri-
torios indígenas como en la independencia de la ju-
risdicción especial indígena (Castro y Tellez, 2018). 

El reconocimiento de estos territorios, en los que 
no es posible su explotación con fines capitalistas, 
contraviene los presupuestos del Estado liberal e 
implica el fracaso de los mercados en la mercanti-
lización de la tierra (Rueda-Saiz, 2017 Mejía, 2003, 
p. 116). Si bien esta sería la lógica constitucional, 
lo cierto es que las comunidades étnicas han sido 
desplazadas a una marginalidad política y social, y 
supeditadas a la protección de la propiedad privada.  

Significativo para la prevalencia del derecho 
de propiedad privada son los mecanismos legales 
previstos para su garantía, desarrollados mayorita-
riamente en el Código Civil colombiano. La mar-
ginalización de la propiedad de las comunidades 
étnicas, entonces, tiene lugar cuando los mecanis-
mos estatales previstos para su protección son ob-
soletos en comparación, de difícil acceso y poco 
efectivos. Muestra de ello son los múltiples casos 
llevados ante la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos, como el caso del Pueblo Indígena U´wa 
vs. Colombia, en sentencia del 4 de julio del 2024, 
que realza el abandono de un Estado, la marginali-
zación de los entes sociales y las estructuras políticas 
de las comunidades indígenas.

2	   Si bien el concepto de propiedad data de la época colo-
nial –incluso reconociendo los resguardos indígenas, como se 
revisará en el siguiente apartado–, la Constitución de 1991 es 
un hito en Colombia, en términos de reconocimiento de dere-
chos para las comunidades indígenas.

Justicia Social
La justicia social se ha establecido como una po-

sición crítica en diversos sectores de la sociedad, 
destinada a abordar las desigualdades y promover 
la equidad en este sistema que promete un abanico 
de derechos, pero no los garantiza. Se basa funda-
mentalmente en los ideales de igualdad y equidad, 
que buscan garantizar que todas las personas ten-
gan acceso a las mismas oportunidades y recursos; y, 
de esta manera fomenta una sociedad justa, lo cual 
abarca una multitud de dimensiones económicas, 
educativas y sistémicas que influyen en los dere-
chos de las personas y en su acceso a los servicios 
fundamentales.

La justicia social abarca el reconocimiento y la 
rectificación de las desigualdades históricas y sis-
témicas que afectan a los grupos marginados. El 
concepto sostiene que los individuos de la sociedad 
deben experimentar un reparto equitativo de los re-
cursos y las oportunidades, que les permita partici-
par por igual en el bienestar social. Zubrickienė y 
Anužienė (2022) destacan la integridad de la justicia 
social como entrelazada con los principios de gober-
nanza del Estado, abogando por medidas que a la 
vez reconozcan las injusticias históricas y procuren 
lograr una distribución equitativa de los recursos. 
Este reconocimiento es crucial para abordar las ne-
cesidades especiales de las poblaciones vulnerables y 
garantizar que la asistencia social se administre de 
forma justa en toda la sociedad.

En América Latina, la justicia social abarca un 
amplio abanico de cuestiones inherentes a los con-
textos históricos y socioeconómicos de la región. Las 
persistentes desigualdades alimentadas por el lega-
do colonial, las prácticas neocoloniales y las políticas 
económicas neoliberales han incitado a los movi-
mientos sociales, redefiniendo la conceptualización 
de justicia en todo el continente.

Uno de los principales motores de la injusticia so-
cial en América Latina son las desigualdades histó-
ricas, particularmente en cuanto a la distribución de 
la riqueza y el poder. La investigación ilustra que la 
clase social influye profundamente en las oportuni-
dades educativas, lo que, a su vez, perpetúa los ciclos 
de desigualdad dentro de los grupos marginados, 
como los pueblos indígenas y los afrodescendien-
tes (Stromquist, 2004; López, 2018). Además, el 



P. González Delgado y G. Niño Pedraza

4 Gest. Ambient. 28(1) 2025

capitalismo, caracterizado como “salvaje” o “despia-
dado” en contextos latinoamericanos, ha exacerbado 
la pobreza y la exclusión social entre vastos segmen-
tos de la población de esta región (Parada, 2007). 
Los estudiosos sostienen que el acceso desigual a 
los recursos y las oportunidades es la piedra angular 
para comprender las dinámicas sociales y las luchas 
por la justicia (Huber et al., 2006).

La reconfiguración de los movimientos sociales 
ha sido notable en la lucha por la justicia social. Los 
movimientos que abogan por la justicia ambiental 
han surgido de forma destacada en respuesta a las 
políticas neoliberales que a menudo priorizan el 
crecimiento industrial sobre el bienestar de la co-
munidad (Carruthers, 2008; Ayres et al., 2024). 
Los casos de degradación ambiental, que afectan de 
manera desproporcionada a las comunidades mar-
ginadas, ilustran la interseccionalidad de las preo-
cupaciones ecológicas con la justicia social (Nading 
y Lowe, 2018; Bryan, 2012). Estos movimientos no 
solo buscan rectificar los desequilibrios, sino que 
también movilizan marcos espirituales y ancestrales 
que afianzan aún más su narrativa socioambiental 
(Plaza, 2020).

Además, la justicia social en el contexto de la go-
bernanza y los marcos políticos está evolucionan-
do. El Acuerdo de Escazú, que hace hincapié en 
los derechos ambientales y la participación, refleja 
un compromiso a largo plazo con la justicia social 
mediante soluciones de colaboración entre las en-
tidades gubernamentales y la sociedad civil (Bull, 
2022). Los esfuerzos encaminados a institucionali-
zar estos marcos pueden conducir a resultados más 
equitativos en todos los sectores socioeconómicos de 
América Latina (Carruthers, 2008). Un enfoque ju-
dicial de la justicia transicional, como en Argentina, 
demuestra que abordar los abusos de los derechos 
humanos del pasado a través de juicios nacionales 
ha contribuido a narrativas de justicia social más 
amplias, lo que indica una compleja interacción en-
tre las medidas punitivas y la reconciliación social 
(Quirós, 2017).

Las comunidades reconocen cada vez más que el 
papel de la ciudadanía y la participación activa en los 
procesos democráticos son vitales para lograr la jus-
ticia social. El activismo de base, especialmente en-
tre las poblaciones marginadas, está fomentando un 

entorno en el que los ciudadanos abogan colectiva-
mente por la equidad y la representación en las de-
cisiones gubernamentales que afectan directamente 
a sus medios de vida y su entorno ( Jacobs, 2002). 
Este impulso de las bases es crucial para mantener el 
compromiso al tiempo que se abordan las injusticias 
históricas, correlacionadas con las desigualdades es-
tructurales en toda la región (Vommaro, 2022). 

Justicia Ambiental
En línea con la justicia social, la justicia ambien-

tal aborda el impacto desproporcionado de los pe-
ligros ambientales en las comunidades marginadas, 
centrándose en el acceso equitativo a entornos sa-
ludables y la participación significativa de todas las 
comunidades en los procesos de toma de decisiones 
ambientales. Este campo ha cobrado fuerza en los 
últimos años, sobre todo a medida que se hacen más 
evidentes las intersecciones entre la raza, el estatus 
socioeconómico y los resultados en materia de salud 
ambiental, resaltando algunos aspectos críticos. 

El racismo sistémico tiene profundas implicacio-
nes para las políticas de salud ambiental. Perry et al. 
(2021) subrayan que las injusticias raciales no sólo se 
manifiestan en los contextos sociales, sino que tam-
bién afectan de manera crítica a las políticas de sa-
lud pública, dando lugar a protecciones inadecuadas 
para las comunidades afectadas de manera despro-
porcionada por los peligros ambientales. Asimismo, 
el trabajo fundacional sobre justicia ambiental de 
Bowen et al. (1995) indica que las preocupaciones 
legítimas deben evaluarse mediante análisis desglo-
sados detallados centrados en lugares específicos. 
Ambos casos son significativos, pues ilustran que la 
discriminación ambiental sistémica a menudo que-
da oculta en evaluaciones espaciales más amplias.

El movimiento por la justicia ambiental critica 
las desigualdades sistémicas arraigadas en la raza y 
la clase social, y reclama reformas políticas integra-
les y el compromiso de la comunidad para fomen-
tar entornos equitativos. Al respeto, las reflexiones 
colectivas de los estudios mencionados subrayan la 
necesidad de una planificación urbana informada, 
de enfoques interseccionales en la investigación de 
la salud ambiental y de un activismo de base; todo 
lo cual es crucial para lograr una auténtica justicia 
ambiental.



5

Las tierras ancestrales de los Quillasinga: hacia una Justicia Ambiental y Social

La justicia ambiental en América Latina, especí-
ficamente, es una cuestión polifacética que se cruza 
con los derechos humanos, la autonomía indígena, el 
desarrollo económico y los conflictos socioambien-
tales. A medida que los países de la región lidian con 
los legados del colonialismo y la actual degradación 
ambiental, los movimientos por la justicia ambien-
tal han ganado visibilidad, haciendo hincapié en la 
necesidad de enfoques integrados que reconozcan 
tanto los derechos humanos como los derechos de 
la naturaleza.

El reconocimiento de los derechos de la Tierra 
constituye un aspecto central de la justicia ambien-
tal, como marco para abordar las injusticias a las 
que se enfrentan las comunidades indígenas y los 
defensores del ambiente. Según Correa-Salazar et 
al. (2024), enmarcar estos derechos en el discurso 
internacional de los derechos humanos puede prote-
ger diversas formas de vida contra la explotación y la 
violencia, que afecta de manera desproporcionada a 
las poblaciones marginadas de América Latina. Este 
argumento pone de relieve las intrincadas conexio-
nes entre los derechos ambientales y los derechos 
humanos, especialmente en contextos de extrac-
tivismo, donde la extracción de recursos naturales 
a menudo conduce a graves violaciones de ambos 
(Raftopoulos, 2018).

El extractivismo, caracterizado por conflictos so-
cioambientales, plantea importantes amenazas a la 
justicia ambiental en América Latina. Raftopoulos 
(2018) explica cómo los conflictos socioambientales 
han surgido históricamente en respuesta a las prác-
ticas de extracción de recursos que, a menudo, pasan 
por alto los derechos y las voces de las comunidades 
locales. A medida que estos conflictos se intensifi-
can, se crean nuevos espacios políticos para defender 
los derechos humanos y la justicia ambiental, trans-
formando la resistencia en una poderosa forma de 
movilización social. Además, la mayor visibilidad 
de estos conflictos ha dado lugar a llamamientos en 
favor de marcos de gobernanza más participativos, 
sobre todo a la luz de los proyectos de infraestructu-
ras que amenazan las tierras y los entornos indígenas 
(Pereira, 2021).

La interacción entre los derechos de los pueblos 
indígenas y la gestión del ambiente es otro aspec-
to fundamental. Mitchell (2024) sostiene que la 

dinámica política en torno al cambio climático ha 
brindado oportunidades para fomentar la autono-
mía indígena, que es vital para lograr una gobernan-
za ambiental sostenible. Esta perspectiva es esencial 
en una región donde las formas tradicionales de go-
bernanza constantemente marginan las voces indí-
genas, lo que conduce a mayores injusticias. De ahí 
que, al abogar por el autogobierno, las comunidades 
indígenas logren hacer valer mejor sus derechos y 
desempeñar un papel proactivo en los esfuerzos de 
conservación ambiental.

Además, la integración de la sostenibilidad en las 
estrategias económicas de las empresas latinoame-
ricanas –pasando de la mera extracción a prácticas 
más sostenibles– indica un creciente reconocimien-
to de la responsabilidad social en el sector empresa-
rial (Garzón-Jiménez & Zorio-Grima, 2021). Este 
cambio es crucial, ya que converge con las demandas 
de justicia ambiental. Por ejemplo, se considera que 
las empresas que realizan inversiones socialmente 
responsables pueden liderar la transformación de las 
prácticas económicas para dar prioridad al bienestar 
ambiental y social. Sin embargo, el reto sigue siendo 
garantizar que estos cambios se traduzcan en bene-
ficios tangibles para las comunidades afectadas.

Se subraya la necesidad de una perspectiva am-
biental crítica como forma de dotar a las comunida-
des de los conocimientos y herramientas necesarios 
para abordar eficazmente las cuestiones de justicia 
ambiental. En ese sentido, Silva et al. (2023) sos-
tienen que la educación desde una perspectiva so-
cioambiental es esencial para comprender y afrontar 
las complejidades del cambio climático y sus rami-
ficaciones sociales, en particular para las comunida-
des marginadas. Este enfoque hace hincapié en la 
identidad y el territorio, permitiendo a las comu-
nidades recuperar su agencia frente a las amenazas 
ambientales.

De lo anterior podemos afirmar que la búsqueda 
de la justicia ambiental en América Latina es una 
lucha continua, profundamente arraigada en injusti-
cias históricas, conflictos socioambientales y el im-
perativo de reconocer tanto los derechos humanos 
como los derechos de la naturaleza. Los esfuerzos 
por promover la autonomía indígena, integrar la 
sostenibilidad en los modelos económicos e invertir 



P. González Delgado y G. Niño Pedraza

6 Gest. Ambient. 28(1) 2025

en educación crítica representan pasos hacia un fu-
turo más equitativo en la región.

Tierras ancestrales como parámetro de 
justicia social: epistemologías del sur y 
decolonialidad
La reivindicación de las tierras ancestrales, su 

protección y consagración, implica luchas por la jus-
ticia territorial y social. Las consecuencias de asumir 
una realidad que no solo repara los daños históricos 
causados durante la época colonial y por el capita-
lismo a las comunidades étnicas, sino que también 
dignifica su existencia, sus modos de habitar y de 
entender el territorio, supone una reflexión más allá 
del derecho positivizado y el entendimiento del sis-
tema-mundo, a partir de epistemologías hasta ahora 
no paradigmáticas.  

Esta reflexión permite comprender que las tierras 
ancestrales no son solo los metros cuadrados enmar-
cados dentro de los territorios protegidos y reconocidos 
por el Estado, sino que forman parte integral de la 
colectividad de las comunidades indígenas, por su 
simbolismo, historicidad, cultura y espiritualidad, 
con las están profundamente integradas. 

En palabras de Arturo Escobar (2014), la ances-
tralidad del territorio se reconoce en el mandato 
ancestral de ocupación, bajo un modelo de vida di-
ferente y otra cosmovisión. En relación con esto, el 
reconocimiento de las injusticias históricas que han 
afectado y siguen afectando a estos territorios forma 
parte de la postura crítica que busca remediar de las 
desigualdades estructurales, donde el despojo de las 
tierras ancestrales ha sido una herramienta de la co-
lonización y del extractivismo capitalista.

 En otras palabras, las dimensiones interseccio-
nales, ecológicas y comunitarias de la justicia social 
implican el reconocimiento de las formas de vida no 
paradigmáticas. En efecto, desde las epistemologías 
del sur se propugna por una reivindicación de las 
tierras ancestrales y, con ello, los conocimientos in-
dígenas del territorio, su injerencia sobre el manejo 
de los territorios, y la justicia comunitaria. Esta pers-
pectiva reivindica el conocimiento ancestral, en con-
travía de una realidad donde, históricamente, se ha 
negado valor al conocimiento producido por fuera 
de los estándares europeos y de lo considerado como 
válido científicamente. 

Mignolo (2017, p 33) plantea una retórica de 
la desobediencia y de la perseverancia, dos nocio-
nes que no resultan ajenas entre sí; por el contra-
rio, conllevan la interseccionalidad de la oposición, 
la resistencia y la afirmación en contra del proyecto 
globalizador y capitalista. La descentralización de 
conocimiento en las lógicas europeas permite tam-
bién avanzar en las concepciones del territorio más 
allá de su explotabilidad como recurso.

Contextualización: Comunidad 
Quillasinga

La Comunidad Quillasinga está ubicada en el 
departamento de Nariño, al sur de Colombia. Pun-
tualmente, en el Resguardo Quillasinga Refugio del 
Sol, próximo a la Laguna de la Cocha, que queda en 
inmediaciones del Municipio de el Encano, Nari-
ño, a 23 kilómetros de la ciudad de Pasto. A partir 
de lo que se denomina el “Despertar Quillasinga”, 
a finales del siglo pasado, la comunidad ha logrado 
fortalecer su proceso dentro del territorio, reivindi-
cando sus derechos, así como sus usos y costumbres, 
y buscando la defensa del territorio desde su propia 
subjetividad. 

Siguiendo el mandato de su Derecho Mayor3, 
emanado de la Madre Tierra, esta comunidad reco-
rre el territorio compartiendo la palabra, reviviendo 
la memoria ancestral a través de la “minga de pensa-
miento desde sus propias dinámicas alrededor de la 
tulpa, la armonización y la ofrenda a la madre terri-
torio” (Matabanchoy, 2024, p. 320). Así, promueven 
sus derechos y tradiciones, fortaleciendo la autono-
mía de las comunidades indígenas y contribuyendo 
a la justicia social y la igualdad en la región. 

El pueblo panamazónico Quillasinga fue frag-
mentado por la ley 1421 de 1940, la cual desestruc-
turó y parceló el territorio ancestral. Sin embargo, 
en 1995 el pueblo Quillasinga decidió empoderar-
se y reclamar su autonomía a través de su gobierno 

3	 El Derecho Mayor o “Ley de Origen” es un concepto fun-
dado en los principios de la tradición oral, la ancestralidad, las 
costumbres y tradiciones de los pueblos indígenas. No está 
escrita, en cambio, corresponde al conjunto de leyes, proce-
sos y acciones respaldados por la palabra de origen y la his-
toria de los ancestros, con el fin de remediar la disarmonía y 
buscar restaurar el equilibrio. 



7

Las tierras ancestrales de los Quillasinga: hacia una Justicia Ambiental y Social

propio, en el proceso denominado por la comunidad 
como “El Gran Despertar Quillasinga”. Este proce-
so ha sido positivizado mediante la Resolución 1610 
del 10 de mayo de 1999, de la Dirección de Asuntos 
Indígenas del Ministerio del Interior, por medio de 
la cual se realza su historia, territorio y prácticas an-
cestrales (Matabanchoy, 2024). 

Ahora bien, en el 2009, dentro del acuerdo de 
titulación No. 200 del Instituto Colombiano de 
Desarrollo Rural (INCODER), se menciona que 
el Resguardo está conformado por 269 familias y 
1.110 personas, en una titulación colectiva que abar-
ca una extensión de más de 4.300 metros cuadrados 
en dos inmuebles: el Campanero y el Cristalino. No 
obstante, si bien la concepción del territorio como 
unidad integral ya se encontraba en la conciencia 
colectiva de la comunidad, fue gracias a la donación 
de 400 predios ubicados de manera discontinua en 
el territorio circundante a la Laguna de la Cocha, 
que se logró recuperar parte del legado ancestral. De 
manera arbitraria, la administración seleccionó 17 
predios que cumplían con los requisitos jurídicos, 
argumentando que la adjudicación del territorio co-
lectivo solo era posible en terrenos contiguos, lo cual 
fragmentó la unidad territorial y cosmogónica de la 
comunidad (Matabanchoy, 2024). 

En virtud de lo anterior, la población del cabildo 
no solo se encuentra en los terrenos reconocidos ins-
titucionalmente, sino que también están asentados a 
lo largo de todo su territorio ancestral, en todas las 
veredas que conforman el municipio de El Encano, 
a saber: El Socorro, Casapamba, Campo Alegre, San 
José, El Puerto, El Carrizo, Santa Clara, Santa Rosa, 
Motilón, Mojondinoy, Romerillo, Santa Teresita, 
Ramos, El Estero, Naranjal, Santa Lucía y Santa 
Isabel. La Casa Mayor del Cabildo se encuentra en 
el área urbana de El Encano, lugar donde se orga-
niza política y socialmente la comunidad (Cabrera, 
2019).

Al ser un lugar con especial importancia ecosis-
témica –albergando los páramos azonales del río 
Guamuez por debajo de los 3.000 m. s. n. m.–, fue 
declarado humedal RAMSAR4 en el año 2000. Es 

4	 Clasificación basada en la Convención sobre los Humeda-
les, realizada en la ciudad de Ramsar, Irán, en 1971. La decla-
ración de un humedal como RAMSAR denota su importancia 

un lugar donde el encuentro entre la región Amazó-
nica y la Andina genera una confluencia ambiental, 
cultural y espiritual que dota de sentido al territorio 
mismo como un territorio ancestral, con todos sus 
actores: las montañas, los ríos, las praderas, la La-
guna. Es de anotar que este ecosistema también fue 
reconocido como Reserva Forestal Protectora Na-
cional desde 1971, y como Complejo de Páramos, 
denominado la Cocha-Patascoy, desde 2018. Asi-
mismo, la Isla la Corota, ubicada en el corazón de la 
Laguna de la Cocha, fue declarada Parque Nacional 
Natural (Matabanchoy, 2024).

Es importante destacar que, a pesar de la especial 
protección convencional y constitucional que tiene 
el Pueblo Quillasinga al ser una comunidad indíge-
na ancestral, lo cierto es que existe una brecha enor-
me entre lo que las leyes y medidas institucionales 
plantean sobre el papel y la realidad del asunto. Si 
bien los Quillasinga cuentan con derechos especia-
les –como la consulta previa, libre e informada, la 
jurisdicción especial indígena y su autonomía den-
tro de su territorio ancestral–, son desconocidos por 
parte de la institucionalidad al otorgar concesio-
nes y ocupaciones del cauce, licencias ambientales, 
permisos de uso y aprovechamiento de los lugares 
sagrados. Un desconocimiento que ha tenido como 
consecuencia la sobreexplotación de la laguna, el 
turismo a gran escala, la remoción de la tierra, y el 
desvío de fuentes hídricas, todas ellas afectaciones 
que enferman el territorio y modifican las dinámicas 
propias de la comunidad (Chávez, 2019), lo cual, en 
última instancia, afecta las nociones mismas de jus-
ticia ambiental y social en el territorio. 

Como respuesta, los Quillasinga han liderado di-
ferentes iniciativas con el objeto de caminar y vivir 
su territorio, orientados al cuidado de la vida y el 
territorio, las cuales, en última instancia, buscan for-
talecer y asegurar la pervivencia de la cultura y tradi-
ción indígena. Entre otras, se destacan las “Escuelas 
de agua”, que son espacios de formación política y 
liderazgo; la “Escuela de Música Ancestral y Lati-
noamericana Guaguas Quilla”, como un espacio de 
vida y espiritualidad desde la niñez; la “Escuela de 

internacional por sus reservas de agua, por ser espacios donde 
se concentra mucha biodiversidad y por ser determinantes en 
el funcionamiento de los ecosistemas.



P. González Delgado y G. Niño Pedraza

8 Gest. Ambient. 28(1) 2025

Comunicaciones Los Chasquis Guardianes de la 
Memoria”, espacio de visibilización y documenta-
ción de procesos de resistencia y defensa ambiental; 
el “Grupo de Mujeres Quillaguanga”, quienes guar-
dan la memoria del Pueblo; la “Biblioteca Pública 
Intercultural Guaguas Quilla”, como un lugar para 
meditar en torno a la vida en comunidad guiados 
por los mayores; y la “Emisora Comunitaria radio 
Quillasinga” (Matabanchoy, 2024).

Por último, pero no menos importante, se desta-
ca la búsqueda del Pueblo Quillasinga para que la 
Laguna de la Cocha sea declarada como sujeto de 
derechos, reconociéndola –desde el mandato propio 
y desde la jurisdicción especial consagrada consti-
tucionalmente– como el centro de la Vida, armo-
nizando el ordenamiento positivo con el mandato 
emanado del gobierno propio. 

Más que utilizar el ordenamiento jurídico positi-
vo a través de alguna acción constitucional –como la 
tutela o la acción popular– para reivindicar los dere-
chos de La Cocha y establecerla como un sujeto de 
derechos, lo que busca esta iniciativa es “(...) sentar 
jurisprudencia en Colombia sobre el poder de decisión de 
las comunidades indígenas sobre sus territorios y cómo 
estos mandatos deben ser vinculantes para el accionar 
del estado y los particulares con pretensiones económicas 
en estos lugares de importancia ambiental y cultural” 
(Matabanchoy, 2024, p. 322).

Si bien todas las iniciativas buscan reivindicar la 
identidad, la pervivencia y el territorio de la Comu-
nidad Quillasinga, es en esta última donde se puede 
materializar el mandato ancestral a través del terri-
torio ancestral, en la búsqueda de sus propias nocio-
nes de justicia ambiental y social. 

Discusión 

Tierras Ancestrales en pro de la Justicia 
Social y Ambiental

Actualmente, existen diferentes amenazas am-
bientales para la comunidad que ponen en riesgo su 
supervivencia física, cultural y espiritual. Entre ellos, 
los intereses de agentes externos que buscan expan-
dir sus cultivos de trucha arcoíris y sus complejos ho-
teleros, la escasez de agua potable en varias veredas 
por la expansión urbanística ilegal y no planificada, 

los altos índices de contaminación en las fuentes hí-
dricas, la pérdida de las tradiciones, amenazas a la 
vida de las autoridades, la pérdida del bosque y la 
vegetación o la latente amenaza a la supervivencia a 
los páramos más bajos del mundo (debajo de 3.000 
m s.n.m.) (Rodríguez, 2020).

Tierras ancestrales en la comunidad 
Quillasinga.
Como fue expuesto en el acápite anterior, las tie-

rras ancestrales de los Quillasinga fueron fragmen-
tadas en virtud de la reforma agraria de inicios de 
la década de 1940. En principio, habían estado ad-
ministradas colectivamente bajo la figura de los res-
guardos indígenas, los cuales estuvieron consignados 
en las cédulas reales en la época colonial.  Sin em-
bargo, con la independencia el gobierno republicano 
amenazó cada vez más los territorios que, aunque 
reducidos respecto a su extensión inicial antes de la 
conquista, aún permanecen bajo su control. 

Los resguardos indígenas son una figura de he-
rencia colonial que, a pesar de su oscura historia, 
han sido retomados, visibilizados y resignificados 
a partir de la Constitución de 1991. Expresamen-
te, la expedición de la Carta Magna permitió que 
en 1995 comenzara el “Despertar Quillasinga”, lo 
que, a su vez, produjo la constitución del territorio 
nuevamente en un territorio colectivo a través de la 
figura de los resguardos indígenas. 

Ahora, si bien la figura del resguardo indígena 
tiene la vocación de proteger la tierra ancestral, frag-
mentar el territorio impide que abarquen todo su 
territorio. Por ello, la resistencia y la lucha institu-
cional y no institucional constituyen la posibilidad 
de recuperar nuevamente los fragmentos que les 
fueron negados, como parte de un territorio colec-
tivo comunitario. En otras palabras, si se amplía el 
territorio colectivo del resguardo, no solo a los dos 
predios que actualmente lo constituyen, sino a todos 
los demás predios que inicialmente fueron ofrecidos 
–e incluso a todo el territorio ancestral circundante 
a la Laguna de la Cocha–, se favorecería el man-
dato de la Mama Cocha y su protección, al ser un 
territorio administrado por los Quillasinga, quienes 
procuran sus nociones de justicia ambiental y social, 
que se analizarán a continuación.



9

Las tierras ancestrales de los Quillasinga: hacia una Justicia Ambiental y Social

Justicia Social y Ambiental en la comunidad 
Quillasinga
Para la comunidad Quillasinga, además de las no-

ciones de igualdad y equidad presentes en la litera-
tura para caracterizar la justicia social, se debe tener 
en cuenta su perspectiva relacional con el territorio 
colectivo, la Ley de Origen y la protección de la La-
guna. Esto significa que no solo la comunidad dis-
fruta de los derechos que tienen, sino que también 
las fuentes de vida, las montañas, los ríos, el agua y 
todos aquellos seres presentes en el territorio tam-
bién gozan de estos derechos y deben ser respetados, 
procurando un equilibrio en el uso y goce de todos 
los recursos presentes en el ambiente. 

Respecto a la justicia ambiental, en el mismo sen-
tido que fue planteado en el párrafo anterior, para 
que pueda existir una justicia social se requiere que el 
ambiente también goce de derechos y sea respetado 
dentro de la comunidad. Este tipo de participación 
es lo que ratifica al ambiente como un actor más del 
territorio, que puede ejercer su agencia gracias a la 
protección ejercida por la comunidad Quillasinga. 
Protección que, a su vez, puede ser ejercida en virtud 
de la constitución del territorio colectivo bajo la fi-
gura del resguardo indígena. 

El llamado que hace el territorio ancestral de los 
Quillasinga –la Laguna de la Cocha– para que sus 
derechos sean garantizados, no solo es para el terri-
torio Quillasinga, sino para alzar la voz como pueblo 
indígena y animar a otros pueblos a hacer lo mis-
mo en contra del cambio climático (Matabanchoy, 
2024). Es de esta manera como su herencia espiri-
tual, emanada desde el nacimiento de la Mama Co-
cha, orienta las acciones de la comunidad para que 
estén encaminadas a la defensa del agua, la tierra y 
las fuentes de vida (Rodriguez, 2020).

Las tierras ancestrales de los Quillasinga 
como noción de justicia ambiental y social
Finalmente, para responder a la pregunta cen-

tral que se plantea el presente texto –relativa a las 
posibilidades que tienen las tierras ancestrales para 
materializar una justicia ambiental y social desde su 
propia cosmovisión– podemos afirmar que, efec-
tivamente, es posible desarrollarla, pero que no se 
trata de un proceso pacífico y que requiere de una 
gran movilización de parte de las comunidades para 

llevarse a la práctica. No obstante, se puede hablar 
de un proceso que logra encontrar un equilibrio y 
procura la pervivencia de la Pachamama. 

En primer lugar, la noción de tierras ancestrales 
en los Quillasinga se refiere a los territorios que his-
tóricamente han habitado, circundantes a la Lagu-
na de la Cocha, los cuales fueron atomizados en la 
primera mitad del siglo XX, pero que lograron ser 
constituidos nuevamente como territorios colectivos 
a finales del mismo siglo bajo la figura de resguardos 
indígenas. Esto les brinda autonomía y permite pro-
teger el territorio, aunque con limitaciones derivadas 
de la forma en que la institucionalidad conformó el 
resguardo. A pesar de las diferencias y dificultades 
de gobernabilidad que esto genera, existe una opor-
tunidad de mejora con la ampliación del territorio, 
por un lado, y con la declaratoria autónoma de la 
Laguna de la Cocha como sujeto de derechos de 
parte de los Quillasinga, por el otro. 

En segundo lugar, la noción de justicia ambien-
tal y social incluye a todos los seres presentes en el 
territorio ancestral, procurando el equilibrio y los 
derechos que les corresponden. Esto significa que 
la perspectiva Quillasinga aboga por la protección 
y conservación del territorio, que para materializar-
se requiere ampliar el territorio que fue atomizado 
–incluso en la consolidación del Refugio del Sol–, 
a todo el espacio circundante a la laguna para que 
pueda ser protegido efectivamente por los guardia-
nes del territorio ancestral: Los Quillasinga.

En consecuencia, para que se materialicen las no-
ciones de justicia ambiental y social, independien-
temente del territorio que se analice, se requiere la 
conformación del territorio colectivo ancestral de 
manera integral, no resquebrajado o fragmentado. 
Por ello, la consolidación del territorio colectivo a 
través de la figura del resguardo indígena se confi-
gura como una medida que permite desarrollar las 
cosmovisiones propias de los pueblos indígenas y 
proponer su propio horizonte de posibilidades. Esta 
figura ha sido resignificada de tal forma que,  pese 
a su origen colonial, ha logrado trascender su con-
ceptualización inicial gracias al trabajo de las comu-
nidades indígenas, convirtiéndose en un bastión de 
resistencia dentro del sistema jurídico-político y en 
una herramienta de movilización.



P. González Delgado y G. Niño Pedraza

10 Gest. Ambient. 28(1) 2025

Conclusiones
La reivindicación y protección de los territorios 

ancestrales constituyen un eje central para alcanzar 
la justicia social y ambiental desde la cosmovisión 
de los pueblos indígenas. A pesar de contar con me-
canismos jurídicos como los resguardos indígenas, 
las comunidades enfrentan múltiples barreras para 
ejercer plenamente sus derechos. La fragmentación 
territorial, la presión de intereses económicos exter-
nos y la falta de implementación efectiva de políticas 
diferenciales son obstáculos que limitan el alcance 
de una verdadera justicia ambiental y social desde 
su perspectiva.

El enfoque decolonial y las epistemologías del 
Sur permiten cuestionar los modelos hegemónicos 
de desarrollo y propiedad, abriendo paso a formas 
alternativas de habitar y gobernar el territorio. Para 
que la justicia social y ambiental sea una realidad 
tangible, es indispensable reconocer al territorio no 
solo como un espacio físico, sino como un sujeto vivo 
y sagrado, cuya defensa va de la mano con la digni-
dad y la autonomía de los pueblos que lo habitan.

Agradecimientos
La presente investigación se realizó gracias al 

apoyo del Programa de Apoyo a la Formación Doc-
toral - PAFD (Doctoral Studies Support Program 
- DSSP), articulado por el Instituto de Estudios 
Ambientales de la Universidad Nacional de Colom-
bia y el Instituto de Estudios para el Desarrollo de 
la Universidad de Bonn, Alemania. 

Contribuciones de autoría: 
Los autores trabajaron mancomunadamente en 

la recolección de datos, sistematización, análisis y 
escritura.

Conflictos de interés: 
Inexistentes.

Bibliografía
Ángel Maya, A. (1995). La fragilidad ambiental de la cul-

tura. Instituto de Estudios Ambientales (IDEA), Uni-
versidad Nacional de Colombia.

Ayres, C., Casanova, J., & Arroyave, J. (2024). Social 
movements, social change, and international cooper-
ation: Strategic insights from Latin America and the 

Caribbean. Social Sciences, 13(12), 639. https://doi.
org/10.3390/socsci13120639

Bowen, W., Salling, M., Haynes, K., & Cyran, E. 
(1995). Toward environmental justice: Spatial equi-
ty in Ohio and Cleveland. Annals of the Association 
of American Geographers, 85(4), 641–663. https://doi.
org/10.1111/j.1467-8306.1995.tb01818.x

Bryan, J. (2012). Rethinking territory: Social justice 
and neoliberalism in Latin America’s territorial 
turn. Geography Compass, 6(4), 215–226. https://doi.
org/10.1111/j.1749-8198.2012.00480.x

Bull, B. (2022). A social compromise for the Anthropo-
cene? Elite reactions to the Escazú Agreement and the 
prospects for a Latin American transformative green 
state. (Documento de trabajo). Recuperado de https://
doi.org/10.33960/issn-e.1885-9119.dtfo07en

Cabrera, C. (2019). Procesos de construcción de diversidad 
identitaria en Colombia: Estudio de casos del resguardo 
indígena Refugio del Sol en Nariño y comunidades afrode-
scendientes [Trabajo de grado, Universidad del Cauca].

Carruthers, D. (2008). Environmental justice in Lat-
in America. https://doi.org/10.7551/mitpress/ 
9780262033725.001.0001

Chávez, A. (2019). Estrategia pedagógica: Contribuyendo a 
la apropiación de los mitos y leyendas del resguardo indí-
gena de Quillasinga Refugio del Sol territorio El Encano� 
[Trabajo de grado, Universidad Nacional Abierta y a 
Distancia].

CIDH. (2019). Informe No. 146/19, Caso 11.754, Fon-
do, Pueblo Indígena U’wa y sus Miembros, Colombia. 
Recuperado de https://www.oas.org/es/cidh/deci-
siones/corte/2020/CO_11.754_ES.PDF

Escobar, A. (2014). Territorios de diferencia: La ontología 
política de los “derechos al territorio” (p. 74). Universidad 
Autónoma Latinoamericana (UNAULA).

Huber, É., Nielsen, F., Pribble, J., & Stephens, J. (2006). 
Politics and inequality in Latin America and the Ca-
ribbean. American Sociological Review, 71(6), 943–963. 
https://doi.org/10.1177/000312240607100604

Jacobs, J. (2002). Community participation, the environ-
ment, and democracy: Brazil in comparative perspec-
tive. Latin American Politics and Society, 44(4), 59–88. 
https://doi.org/10.1111/j.1548-2456.2002.tb00223.x

López, M. (2018). States, elites, and inequality in Lat-
in America. Sociology Compass, 12(8). https://doi.
org/10.1111/soc4.12598

Nading, A., & Lowe, L. (2018). Social justice as epidem-
ic control: Two Latin American case studies. Medical 
Anthropology, 37(6), 458–471. https://doi.org/10.1080
/01459740.2018.1485021

Parada, H. (2007). Regional perspectives from Latin 
America. International Social Work, 50(4), 560–569. 
https://doi.org/10.1177/0020872807077918

https://doi.org/10.3390/socsci13120639
https://doi.org/10.3390/socsci13120639
https://doi.org/10.1111/j.1467-8306.1995.tb01818.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-8306.1995.tb01818.x
https://doi.org/10.1111/j.1749-8198.2012.00480.x
https://doi.org/10.1111/j.1749-8198.2012.00480.x
https://doi.org/10.33960/issn-e.1885-9119.dtfo07en
https://doi.org/10.33960/issn-e.1885-9119.dtfo07en
https://doi.org/10.7551/mitpress/9780262033725.001.0001
https://doi.org/10.7551/mitpress/9780262033725.001.0001
https://www.oas.org/es/cidh/decisiones/corte/2020/CO_11.754_ES.PDF
https://www.oas.org/es/cidh/decisiones/corte/2020/CO_11.754_ES.PDF
https://doi.org/10.1177/000312240607100604
https://doi.org/10.1111/j.1548-2456.2002.tb00223.x
https://doi.org/10.1111/soc4.12598
https://doi.org/10.1111/soc4.12598
https://doi.org/10.1080/01459740.2018.1485021
https://doi.org/10.1080/01459740.2018.1485021
https://doi.org/10.1177/0020872807077918


11

Las tierras ancestrales de los Quillasinga: hacia una Justicia Ambiental y Social

Perry, M., Arrington, S., Freisthler, M., Ibe, I., McCray, 
N., Neumann, L., … & Rosas, B. (2021). Pervasive 
structural racism in environmental epidemiology. En-
vironmental Health, 20(1). https://doi.org/10.1186/
s12940-021-00801-3

Plaza, C. (2020). Between divine and social justice: 
Emerging climate-justice narratives in Latin Amer-
ican socio-environmental struggles. Geographica 
Helvetica, 75(4), 403–414. https://doi.org/10.5194/
gh-75-403-2020

Quirós, D. (2017). Punishment, democracy, and transi-
tional justice in Argentina (1983–2015). Internation-
al Journal for Crime, Justice and Social Democracy, 6(1), 
88–102. https://doi.org/10.5204/ijcjsd.v6i1.378

Stromquist, N. (2004). Inequality as a way of life: Ed-
ucation and social class in Latin America. Peda-
gogy, Culture & Society, 12(1), 95–119. https://doi.
org/10.1080/14681360400200191

Vommaro, P. (2022). Generational inequalities in Argen-
tina’s working-class neighbourhoods. In Capítulo en 
libro (pp. 99–106). https://doi.org/10.2307/j.ctv2qnx-
5gh.16

Correa-Salazar, C., Marín-Carvajal, I., García, M., 
Fox, K., & Chilton, M. (2024). Earth rights for the 
advancement of a planetary health agenda. Health 
Education & Behavior, 51(6), 787–795. https://doi.
org/10.1177/10901981241232642

Garzón-Jiménez, R., & Zorio-Grima, A. (2021). Sustain-
ability engagement in Latin America firms and cost of 
equity. Academia Revista Latinoamericana de Adminis-
tración, 34(2), 224–243. https://doi.org/10.1108/arla-
05-2020-0117

Mignolo, W. (2010). Desobediencia epistémica: Retórica de 
la modernidad, lógica de la colonialidad y gramática de la 
descolonialidad (p. 33). [Editorial faltante].

Matabanchoy, V. (2024). Refugio del Sol. En R. Martínez 
& A. Pedro (Eds.), Derechos de la Naturaleza desde el 
Mediterráneo. El diálogo Sur-Sur (pp. ––). Pireo Uni-
versidad. [Páginas faltantes].

Mitchell, D. (2024). Indigenous autonomy and de-
centralization in Colombia’s quest for peace. Global 
Policy, 15(S3), 14–25. https://doi.org/10.1111/1758-
5899.13329

Pereira, R. (2021). Public participation, indigenous peo-
ples’ land rights and major infrastructure projects in 
the Amazon: The case for a human rights assessment 
framework. Review of European, Comparative & Inter-
national Environmental Law, 30(2), 184–196. https://
doi.org/10.1111/reel.12400

Raftopoulos, M. (2018). Contemporary debates on so-
cial-environmental conflicts, extractivism and human 
rights in Latin America. (Capítulo de libro, pp. 1–18). 
https://doi.org/10.4324/9781351135634-1

Rodríguez, I. (2020). Conviviendo con el taita Galeras. La 
lucha de la comunidad Quillacinga de Jenoy por perman-
ecer en su territorio en una zona de amenaza volcánica 
alta [Trabajo de grado, Facultad Latinoamericana de 
Ciencias Sociales (FLACSO)].

Silva, R., Rivera, A., Pereira, V., Cardoso, L., & Becerra, 
M. (2023). Critical environmental education in Lat-
in America from a socio-environmental perspective: 
Identity, territory, and social innovation. Sustainability, 
15(12), 9410. https://doi.org/10.3390/su15129410

https://doi.org/10.1186/s12940-021-00801-3
https://doi.org/10.1186/s12940-021-00801-3
https://doi.org/10.5194/gh-75-403-2020
https://doi.org/10.5194/gh-75-403-2020
https://doi.org/10.5204/ijcjsd.v6i1.378
https://doi.org/10.1080/14681360400200191
https://doi.org/10.1080/14681360400200191
https://doi.org/10.2307/j.ctv2qnx5gh.16
https://doi.org/10.2307/j.ctv2qnx5gh.16
https://doi.org/10.1177/10901981241232642
https://doi.org/10.1177/10901981241232642
https://doi.org/10.1108/arla-05-2020-0117
https://doi.org/10.1108/arla-05-2020-0117
https://doi.org/10.1111/1758-5899.13329
https://doi.org/10.1111/1758-5899.13329
https://doi.org/10.1111/reel.12400
https://doi.org/10.1111/reel.12400
https://doi.org/10.4324/9781351135634-1
https://doi.org/10.3390/su15129410



