
Reflexión

✓

Etica y Sostenibilidad

Recibido para evaluación: 27 de Abrí! de 2004 
Aceptación: 11 de Junio de 2004 
Recibido versión fínai: 10 de Julio de 2004

RESUMEN

Se podría decir que el concepto de sostenibilidad está basado en postulados éticos, en tanto 
que reclama tener en cuenta las necesidades ambientales de las generaciones futuras como una 
variable reguladora de los modelos de desarrollo y de los patrones de consumo de la humanidad. 
La ética, por su parte, sobre todo en la línea del pensamiento spinozista, es una propuesta filosófica 
dirigida a potenciar las operaciones de expresión de los seres (no sólo del hombre). Más que uno, 
esta ética plantea múltiples desarrollos y piensa a las generaciones futuras no como colectivos 
indiferenciados, pasivos e impotentes, sino como comunidades activas y alegres, sensibles a las 
posibilidades y dinámicas de su propio devenir.

PALABRAS CLAVE: Ética, Moral, Sostenibilidad, Geopolítica.

ABSTRACT

It could be said that the concept of sustainability is based on ethic postulates, because it 
claims to bear in mind the set of necessities of future generations as a control variable for human 
development models and for consumption patterns. Ethics, in its own, mainly in the spinozist line of 
thinking, is a philosophical proposal directed to empowering the operations of expression of the 
beings (not only of the human being). This ethics outlines multiple developments and conceive 
future generations not as undifferentiated, passive and impotent collectives, but as active and joyful 
communities, who are sensitive to the possibilities of their own devenir.

KEY WORDS: Ethics, Moral, Sustainability, Geopolitical.

1. Ingeniero Civil. M.Sc.
Profesor Universidad Nacional de 
Colombia -  Sede Medellín 
jfjimene@unalmed. edu. co

José Fernando Jiménez Mejía1

Volumen 7 - No 1 - 2004 Gestión y j-y
Anéjente *



Reflexión

A Patricia Sáenz, 
In memoríam

1. LA MORAL ES DIFERENTE DE LA ÉTICA

En el lenguaje coloquial, es común el uso indiferenciado de los términos moral y ética. 
Aunque en la imaginación la mente tiende a asociar la moral con lo religioso y reserve para la 
“ética” cierto carácter “laico” o civil de los valores, no es ni siquiera claro que en ello estribe 
alguna diferencia: la Ética de Spinoza, por ejemplo, no cesa de hablar de Dios ni de ponderar su 
infinita potencia, pues, como dice el filósofo, “sin Dios nada puede ser ni concebirse” (Ética, 1,15).

Sin duda es un error confundir la moral con la ética, pues en varios aspectos estos términos 
deben considerarse distintos y contrarios. Michel Foucault ha llamado la atención acerca de la 
forma en que griegos y romanos vivieron la ética como una “práctica reflexiva de la libertad”. El 
hombre en el mundo grecorromano asumía su ethos, es decir, su comportamiento personal y 
social, como un rasgo distintivo de su condición de hombre libre, de hombre noble, digno, bello, 
sabio, valeroso, como una actitud vital que implicaba incluso la superación de sí mismo y de las 
pasiones. Para ellos, ser libre suponía en primer lugar un dominio y cuidado del ser, pero también, 
por extensión, una cierta autonomía en relación con los asuntos del gobierno de la ciudad, de las 
actividades de los demás conciudadanos, etc. Y ante todo, esa ética o práctica de la libertad era, 
a diferencia de como hoy a menudo se la quiere ver, una práctica opuesta a la esclavitud y a las 
tiranías; es decir, un asunto radicalmente político, un asunto de poder. Con el tiempo (el mismo 
Foucault declara no saber en qué momento), ese ethos ó cuidado de sí mismo pasó a convertirse 
en algo sospechoso, asociado al egoísmo o al interés individual. De modo que, para el cristianismo, 
por ejemplo, la salvación también supone un cuidado de sí mismo, pero en un sentido 
marcadamente negativo, es decir, como renuncia, no como expresión.

Desde otro punto de vista, más cercano a Spinoza por cierto, la moral remite a un sistema 
preceptivo de valores que intenta polarizar las potencias del ser entre los términos llamados 
“bien” y “mal”; se trata de un suiche binario que, en relación con el “bien”, admite que las cosas 
puedan o deban hacerse, y en relación con el mal, plantea que la acción debe impedirse o 
reprimirse; al mismo tiempo, la moral propone una escala de valores que viene desde fuera, 
generalmente dictada por una instancia trascendente, donde se supone reside un poder o una 
razón mayor, la de un supremo juez (el déspota, el padre, la madre, el cónyuge, Dios, etc.). La 
ética, en cambio, pondera las cosas de un modo muy distinto: rechaza las tablas de la ley, los 
sumos mandamientos; incluso se instala por fuera de los conceptos morales del bien y del mal, 
pero no porque pretenda trascenderlos sino, al contrario, porque evita y denuncia las ilusiones de 
la trascendencia; no porque aspire a alcanzar los placeres prometidos del cielo o porque tema a 
las llamas eternas, sino porque su propuesta es la tierra, la inmanente, y el eterno fluir de los 
acontecimientos. Para la ética, bien y mal no son ni pueden ser dados a priori, por una instancia 
exterior, sino que más bien son valores sugeridos por una otología, es decir, por una ciencia de 
los comportamientos y de las potencias de actuar de los seres y el hombre. Y esto no implica que 
la ética sea puramente facultativa; es decir, que elimine todo tipo de coacciones, como puede 
verse en Spinoza, sobre todo en relación con el tema de la sociedad y la evidente necesidad de 
conformar un estado de derecho (cf. Ética, Parte IV).

En este contexto, no hay duda de que el postulado del Desarrollo Sostenible, como propuesta 
que busca proteger la accesibilidad futura a los bienes de la tierra, asume una posición ética; 
pues introduce a las generaciones futuras en consideraciones que condicionan, con argumentos 
de razón, la acción presente de las naciones y de los individuos en relación con el ambiente. 
Entre otras cosas, esta propuesta de sostenibilidad no ignora las dificultades afectivas reales que 
plantea la valoración de los llamados “recursos naturales”, dado que nosotros, los humanos, 
difícilmente podremos imaginar las condiciones de vida y las necesidades que, en el futuro, 
pueden comprometer la demanda de esos recursos. Sobre este punto, escribía Spinoza:

Volumen 7 - No 1 - 2004



Reflexión

“Según la gula de la razón, apeteceremos un bien mayor futuro más 
que un bien menor presente, y  un mal menor presente más que un mal 
mayor futuro” (Ética IV, 66)

No obstante, surge una inquietud en relación con el enunciado técnico del desarrollo sostenible: 
¿no será que en él se esconde una intención inconveniente, que busca unificar la multiplicidad, 
globalizar y neutralizar las potencias de actuar de las generaciones y de los pueblos? Los economistas 
ecológicos y, más concretamente, Joan Martínez Alier, han mencionado la forma tan dispar como 
los países llamados ricos asumen y persiguen metas sociales, culturales y económicas, imposibles 
de alcanzar por los países pobres en el marco de la sostenibilidad. Esto ocurre, valga la pena 
recordarlo, no sólo porque la capacidad de inversión pública de estos últimos a duras penas si logra 
mantener la situación política y social dentro de estrechos límites, sino porque en contextos de 
pobreza es tanto más difícil valorar las necesidades futuras siendo que las presentes están lejos de 
ser satisfechas. Así pues, como hay una ecología del “norte”, sustentada en argumentos universales 
yen escenarios económicos más boyantes, también hay una ecología popularen los países pobres, 
que cuida el bosque porque sabe que de allí proviene la carne y la madera, los humedales porque 
aseguran un suministro de pescado, etc. Pero, por lo pronto, no ahondemos aquí, para no encadenar 
más argumentos sobre esos puntos de vista según los cuales es la pobreza, o, mejor dicho, la 
población de los países pobres, la que más amenaza la sostenibilidad de la tierra; pues la razón 
revela claramente quiénes son, al nivel de las naciones y de los grupos económicos, los que más 
gravemente atentan contra la estabilidad ecológica y ambiental del planeta.

Según Konrad Lorenz, los seres vivos, a diferencia de los inorgánicos, están especialmente 
dotados para captar y almacenar energía e información del medio, a través de mecanismos específicos. 
Así pues, en primera instancia, la fisiología remite a unas operaciones básicas de selección y captura 
de sustancias (materia y energía), así como a la disposición de las mismas según un orden conveniente; 
y esta manera de agenciar sobre el medio, de actuar sobre el medio, es lo que denominaremos 
operaciones de contenido. Con base en esto se entiende mejor porqué Lorenz dice: “En toda especie 
viviente el plan de construcción tiene como base la hélice doble de la cadena molecular del ácido 
nucleico y está codificado en la serie de los nucleoides”, pues el contenido de todo ser vivo tiene un 
sustrato material y de información, y esto no sólo en la escala del ADN y el ARN.

Foto
Patrida Sáenz

2. GEOPOLITICA Y SOSTENIBILIDAD

Volumen 7 - No 1 - 2004



Reflexión

Por otro lado, ese contenido remite necesariamente a unas operaciones de expresión. Y 
esas operaciones no se diferencian de las de contenido porque carezcan de forma y sustancia (cf. 
Deleuze y Guattari), sino porque la expresión aprovecha el contenido para recombinar los elementos 
iniciales y producir compuestos, así como para recodificar las formas y hacerlas más compatibles 
con los agenciamientos del cuerpo. La serie lineal: nacer, crecer, reproducirse y morir, con la cual se 
quizo describir la vida, no ve y pasa por alto las operaciones de expresión, las cuales necesariamente 
acompañan todos esos infinitivos.

Pero ningún cuerpo, y menos aún si se trata de un ser vivo o un conjunto de seres vivos que 
actúan más o menos coordinadamente (como ocurre con una ciudad, un país, un grupo económico), 
puede concebirse con independencia del medio. Tanto las operaciones de contenido como las de 
expresión implicarán siempre unos mecanismos que el cuerpo desarrolla, y que crean en el medio 
circundante una “tensión”, una demanda y oferta de recursos, o mejor aún, unas relaciones de 
intercambio específicos entre cuerpo y entorno. La célula establece ese comercio a través de su 
membrana; las ciudades lo hacen por medio de las vías, los acueductos, los oleoductos, las líneas 
de energía, las telecomunicaciones, etc. De este modo decimos que es el medio quien sustenta el 
contenido del cuerpo, mientras la expresión del cuerpo se despliega en el medio. Para mantenerse 
y expresar el cuerpo interviene o captura flujos libres de materia, de energía, incluso de Información; 
y las más de las veces otros cuerpos interactúan con el primero y establecen con él relaciones de 
reciprocidad ó dependencia más o menos Identificares, con lo cual se convierten en medios 
“asociados”, “anexionados” ó “anexionadores” del primero.

En virtud de dichas operaciones de contenido y expresión, quizás el cuerpo comience a 
medrar, crecer, hacerse fuerte, hasta llegar a sojuzgar no sólo los medios que encuentra a su 
alrededor, y que constituyen un territorio político o, mejor aún, geopolítico interesante, e incluso, 
avanzando en pos de los mismos objetivos, quizás llegue a ejercer violencia sobre sus propios 
componentes creando, por ejemplo, un organismo, cuyas partes se pliegan como estratos geológicos 
en torno a un núcleo central: cuerpo estratificado (cf. Deleuze y Guattari). Así es como el organismo 
transforma por completo no sólo las relaciones entre sus componentes, sino también sus propias 
operaciones de contenido y expresión. Kafka lo describió muy bien en “un mensaje imperial”:

¿Y quién impide que el organismo aspire a ser un déspota absoluto? Pues bien pudiera él 
convertirse en una terrible máquina totalitaria, que someta a sus leyes la expresión de los 
componentes, si no fuera porque también existen resistencias compensatorias al programa de 
totalización. En otras palabras, porque es inevitable que algunas de las partes del cuerpo sometido 
eventualmente escapen, se fuguen o descodifiquen, liberándose de la tiranía que impone por la 
fuerza el agregado central, deviniendo de nuevo una partícula, órgano o componente libre.

Es más, las operaciones combinadas de liberación y de captura no se refieren exclusivamente 
al sustrato material de los organismos. También las palabras pueden obedecer a un orden secuencial 
y estructurado, que en vez de series libres se constituyan en cadenas verbales. ¿Será esto una 
contingencia sin importancia, como si dijéramos una casualidad? En todo caso, es claro que una 
lógica trata de apoderarse de las palabras, y no sólo a través de la sintaxis sino también de la 
expresión lingüística, en el sentido más amplio. Y el sujeto, ¿hemos entendido los anillos 
sedimentarios que atrapan al sujeto? Cuando se dice: “El joven A sale de su casa, temprano, todos 
los días de la semana; estudia porque aspira a graduarse para conseguir un trabajo; su madre lo 
considera un buen chico, aunque su padre dice que todavía no le da la talla. 'Hubieras visto cómo 
me las arreglaba yo a tu edad’. El joven A asiste a la universidad y después de las 6 siempre visita 
a su novia. ¿Serás mi amante?, le pregunta; ella sonríe y le pide que no hablen de eso: aún están 
muy jóvenes y él no tiene un empleo. Entonces A, quien en ese momento recuerda las palabras que 
ha pronunciado su padre mientras espumeaba dentífrico en la mañana, sale de la casa de su novia, 
no sin antes despedirse de la suegra. Me retiro, le dice, perderé el último noticiero de la noche si no 
tomo un bus pronto. Se tiende en el sofá cuando llega a su casa. Lo ve todo con fruición: la violencia, 
el sexo y el deporte. Y en la noche sueña con un buen automóvil, un lujoso apartamento y otra 
novia, muy distinta a la actual. Al otro día, tendrá que madrugar a preparar los exámenes de la

V ero  la multitud es muy grande; sus alojamientos son infinitos. Si ante 
él se abriera el campo libre, cómo volaría...”

Volumen 7 - No 1 - 2004



Reflexión

semana próxima”. Miserias del individuo-sujeto, existencias ligadas con pesadas cadenas al “mundo”; 
organismos que, por ser propias, consideran sumamente importantes todas sus imaginaciones; 
pasividad, atonía, impotencia real...

Pero, para volver al asunto de la sostenibilidad, y en relación con ella, ¿habrá mejor ejemplo 
de la estratificación geológica  que la pretendida globalización mundial? ¿Conocemos mejor ejemplo 
de la captura por parte de un organismo que el de la sostenibilidad globalizada? El conocido artículo 
de K. Boulding, La economía futura de la tierra como un navio espacial, es especialmente elocuente 
a este respecto (cf. Daly et al);

“Unos cuantos espíritus extraordinarios entre los antiguos griegos 
percibieron que la tierra es una esfera. Pero sólo las circunnavegaciones 
y  las exploraciones geográficas de los siglos XV y  XVI pudieron establecer 
el hecho de que la tierra es una esfera, de modo que todos lo conozcan 
y  acepten. Todavía en el siglo XIX , el mapa más común era la proyección 
de Mercator, que contem pla la tierra como un cilindro ilim itado, 
esencialmente un plano enrollado alrededor del globo, y  no fue sino 
hasta la Segunda Guerra Mundial y  el desarrollo de la edad del aire que 
la naturaleza global del planeta ingresó de hecho en la imaginación 
popular. Aún ahora distamos mucho de haber hecho los ajustes morales, 
políticos y  sicológicos que están implicados en esta transición del plano 
ilimitado a la esfera cerrada.”

Ciencia, cultura, geografía, guerras, moral, política, sicología. Excelente combinatoria de 
palabras para aludir a un devenir geopolítico del planeta, un devenir organizado de la tierra. Todos 
estamos montados en la misma nave, eso es claro. Pero: ¿alguien será el encargado de tripular? 
¿Quién será ese alguien? ¿Las Naciones Unidas, el G8, el FMI acaso? ¿Los Estados Unidos? ¿Y 
qué aportaríamos nosotros, quienes hablamos desde el subdesarrollo? ¿Industria, know how , 
servicios? En todo caso, advertidos de lo que puede ocurrir con los organismos, deberíamos estar 
muy atentos a las pretensiones hegemónicas de la economía mundial, no vaya a ser que nos 
topemos con un alacrán de pinzas enormes: contenido y expresión, y un terrible aguijón: sus armas 
de destrucción.

Volumen 7 - No 1 - 2004 Gestión y 9 T
Ambiente



Reflexión

A propósito de esto, SamirAmín plantea que la economía globalizante avanza básicamente 
en cinco frentes, a saber:

• La erosión económica y política del Estado-nación.

• La creciente polarización económica entre los países llamados “desarrollados”, en el centro, y 
los “no-desarrollados”, en los márgenes de la economía.

• El monopolio de los medios de comunicación.
• El control de los recursos naturales del planeta.
• El monopolio de las armas de destrucción masiva.

La conexión de este tema con la problemática ambiental no podría ser más inmediata. El 
llamado Informe Brundtland (1987), por ejemplo, planteó la necesidad de erigir en objetivo planetario 
el ideal de “sostenibilidad”, y contó con la rápida aquiescencia de la mayoría de los países del 
mundo, incluido, por supuesto, Colombia, que integró el término Desarrollo Sostenible a la carta 
constitucional. Sin embargo, dado el carácter nacional-unidista de esta propuesta, sumado al apoyo 
que le han brindado poderosos grupos financieros, tal vez ella no esté muy lejos de coincidir con las 
pretensiones totalitarias que un país como los Estados Unidos trata de imponer a nivel mundial. No 
sorprende que, según el mismo Informe Brundtland, se pretenda satisfacerlas necesidades esenciales 
de la población pobre del planeta con “una nueva era de crecimiento económico”. ¡Carambal, pero, 
repitamos la feliz expresión: “¿Por quién se toma la tierra?”.

Es inocuo permanecer en el plano de las sintomatologías. Decir que la crisis de los valores 
es al mismo tiempo una crisis moral, de apatía política y de racionalismo instrumental, es todavía 
plantear las cosas desde un punto de vista demasiado “humanístico" o, si se prefiere, cultural. P or 
supuesto, el moralismo siempre opera de ese modo, reacciona ante las crisis con un reordenamiento 
del discurso, pero permanece en el plano de la moralidad. El Sumo Pontífice se escandaliza ante los 
desafueros de la humanidad, mientras presta sus manos para que sean besadas por las figuras del 
poder. ¿Es esto ético? ¿Qué es ético entonces? Ético es lo que favorece la potencia de actuar de los 
seres, las potencias del ser y, por supuesto, no exclusivamente de los seres humanos. Si la moralidad 
básicamente coacciona, es porque no cesa de estratificar, de capturar partículas libres, de intervenir 
flujos, y de integrarlos a un organismo, a una cadena de significantes, a la familia, al internet, al 
televisor, al grupo social. Lo ético, por el contrario, propende por la liberación de los seres atrapados, 
actúa la desarticulación de los principios sólidos, promueve el despliegue de lo plegado, provoca la 
vinculación del deseo con la realidad y, si no se puede la acción, propone cuando menos las pasiones 
alegres como mecanismo de potenciación y la práctica del pensamiento nómade, que escapa a la 
simple representación.

Pero lo ético no es lo ingenuo. Por el contrario, toda ética parte de la naturaleza, pues, si se 
aplica la fórmula de Spinoza, sin ella -e s  decir, sin la naturaleza-,“nada puede ser ni concebirse”. La 
ética no admite que se reduzca su visión del mundo ni a la historia de las sociedades o de la cultura 
o de la política o de la economía, y tampoco se expresa en términos de culpas, conciencia, “bien” y 
“mal”, sacrificios, compasión. La ética denuncia los totalitarismos y las trascendencias, los fascismos 
y la interpretación; se opone con todas sus fuerzas a las pasiones tristes, a la impotencia y a la 
servidumbre, y para ello define sus propias estrategias.

Por eso toda liberación remite a una experimentación; la ética no se realiza ya en espacios 
oscuros y cerrados, sino al aire libre, en campo abierto, en el terreno de la acción. Tomemos por 
caso la obra de Patricia Sáenz: propiamente una práctica, un arte ético. ¿Se ha dicho que nosotros, 
gente de los suburbios de la tierra, la potente, no tenemos esperanzas de una liberación? ¿Y quien 
ha dicho eso? ¿Quienes se quejan de que nosotros rechacemos la esclavitud y la estulticia? ¿O 
aquellos que dicen que tenemos el cuerpo social enfermo? Obsérvense en las fotografías de Patricia

3. LAS VERDADERAS POTENCIAS DEL SER

Volumen 7 - No 1 - 2004



Reflexión

Sáenz, los seres atrapados entre líneas de energía: seres desnudos, Indefensos, recogidos en su 
propia tristeza pero siempre atentos al afuera como si esperaran un momento propicio para poder 
saltar. De pronto veréis una luz más intensa, roja, como si estuviera iluminada por un fuego, y 
entonces surge una superficie cortada que se transfigura, unas nalgas que devienen colinas terracota, 
o ancas de caballo. Pura tensión que tiende, no ya a una finalidad, sino a explorar otros devenires: 
los posibles, los tropicales, los del barro cocido. ¿Acaso una obra como ésta pudiera llamarse 
europea? |Miopía de los críticos! Todas estas fotografías tienen la temperatura de nuestro mundo, 
sus lentitudes y su velocidad. Y, sobretodo, no se quedan en la violencia, ni dan vueltas una y otra 
vez en tomo a las pasiones tristes; por el contrarío, exploran sin descanso sus posibilidades, como 
Pedro el Rojo, el personaje del informe para una academia, de Kafka, quien no aspira a encontrar 
una salida; devienen cósmicas y veloces, porque obedecen a una intuición: la del cuerpo compuesto 
que busca sus potencias de actuar, no ya las del sujeto encadenado.

Es probable que la coacción moral no desaparezca por completo de la faz de la tierra. Al fin 
y al cabo las operaciones de contenido y expresión exponen a los vivientes al riesgo de quedar 
atrapados, y siempre habrá sembradores de tristeza y fascistas husmeando en los cuerpos y entornos. 
Alacranes descomunales que utilizan su doble pinza para crecer y agenciar poder sobre el medio 
(léase medio ambiente si se quiere), como si en ello presintieran su potencia.

¿Cuál es pues la posición de la ética ante la sostenibilidad o, mejor dicho, ante el desarrollo 
llamado sostenible? De hecho, ya lo hemos dicho, introducir a las generaciones futuras en el tema 
de los agenciamientos de las sociedades y de los individuos es un logro ético. Pero por lo menos 
desde el spinozismo podría plantearse este concepto de un modo distinto, más intensivo, esto es - 
enfaticemos en ello más directamente comprometido con las potencias de la tierra. No ya un 
desarrollo -y  sobre todo no un desarrollo económico o financiero como lo plantean los serviles, los 
reactivos, los que suponen que la tierra es la superficie milagrosa del dinero-, sino múltiples 
desarrollos. Y no ya, de manera tan simple, para que las generaciones futuras puedan satisfacer 
sus necesidades, sino para que los pueblos por venir puedan expresar y desplegar sus propios 
gobelinos de existencia. Porque entre lo que se entiende por las generaciones futuras y estos pueblos, 
habrá que hacer una precisión: ante todo no se trata de satisfacer rebaños sojuzgados por pastores, 
por unas élites o una jerarquía, por los inteligentes o las merítocracias; más bien cada pueblo

Fóto
Patrída Sáenz

4. CODA

Volumen 7 - No 1 - 2004



Reflexión

tendrá que ser un colectivo articulado a su devenir, atento para que no medren en él ni el nihilismo 
ni los totalitarismos, ni cualesquiera formas de fascismo: desde el imperial hasta el familiar o el del 
cuerpo individual, que impone su tiranía contra sus propios órganos.

En este sentido decimos que la ética promueve la multiplicidad de las sostenibílidades, para 
que sea posible el advenimiento de esos pueblos por venir.

Amin, S., 1999. El capitalismo en la era de la globalización. Paidós. Barcelona.

Daly, H. et al, 1989. Economía, ecología y ética. Fondo de cultura económica. México D.F.

Deleuze, G. Y F. Guattari, 1994. Mil mesetas. Pre-textos. Valencia.

Foucault, M., 1999, Estética, ética y hermenéutica. Paidós. Barcelona.

Kafka, F, 1952. La condena. Emecé. Buenos Aires.

Lorenz, K., 1974. La otra cara del espejo. Plaza y Janés. Barcelona.

Martínez Alier, J., 1994. De la economía ecológica al ecologismo popular. Icaria. Barcelona.

Nietzsche, F., 1971. Más allá del Bien y del Mal. Alianza Editorial. Madrid.

Spinoza, B., 1980. Ética demostrada según el orden geométrico. Orbls. Madrid.

W CED, 1987. Our Common Future. The Brundtland Report. Oxford, World Commission on 
Environment and Development. Oxford University Press.

5. BIBLIOGRAFIA

Volumen 7 - No 1 - 2004


	Etica y Sostenibilidad

	RESUMEN

	ABSTRACT

	1.	LA MORAL ES DIFERENTE DE LA ÉTICA

	2.	GEOPOLITICA Y SOSTENIBILIDAD

	3.	LAS VERDADERAS POTENCIAS DEL SER

	5.	BIBLIOGRAFIA




