ETICA, SOCIEDAD Y MEDIO AMBIENTE

Augusto Angel Maya

Praofesor

Instituto de Estudios Ambientales
Universidad Nacional de Colombia

"La cultira no estd en los genes" (Lewontin)

RESUMEN

Este articulo es la reproduccion del Gltimo numeral correspondiente al cuarto capitulo del
libro “El Retorno de Icaro, Muerte y Vida de la Filosofia” que serd publicado
proximamente por la Universidad Auténoma de Occidente. Hay que entenderlo, por lo
tanto bajo la perspectiva con la que se ha escrito dicho libro. Alli se pretende debatir la
encrucijada en la que se halla cualquier interpretacion ambiental, acorralada entre el
reduccionismo de las ciencias naturales y el sobrenaturalismo filosé6fico de la ciencia
sociales. Unas ciencias naturales que no comprenden al hombre y unas ciencias sociales
que no reconocen los vinculos con la naturaleza. Si se aplica este criterio al estudio de la
sociedad o de la cultura, habria que entenderla como el resultado del proceso evolutivo,
pero al mismo tiempo como una ruptura con relacion a las formas evolutivas anteriores.
La cultura no estd en los genes, pero tiene vinculos con la naturaleza, que las ciencias
sociales no han querido aceptar. Ello tiene consecuencias éticas y politicas. Asi como no
existe una ética ecosistémica, toda ética humana debe ser consciente de sus relaciones con
el medio. Quizas esa propuesta traiga una nueva vision de lo que es la libertad.

ABSTRACT

This article is a reproduction of parts the fourth chapter of the book "The Return of Icaro,
Death and Life of the Philosophy", that will be published by the Universidad Auténoma
de Occidente. The book intend to debate the crossroad in which any environmental
interpretation is finned: penned between the reductionism of natural sciences and the
philosophical sobrenaturalism of the social science. Between some natural sciences that
don't understand the man and some social sciences that don't recognize the bonds with the
nature. If this approach is applied to the study of society or of culture, it would be
necessary to understand it as the result of a evolutionary process, but also at the same time
as a rupture with the previous evolutionary forms. The culture is not in the genes, but it
has relationships with nature, the social sciences have not wanted to accept this fact. It
has ethical and political consequences. As well as there is no ecosistemic ethics, all
human ethics should be aware of its relationships with the environment. Maybe this
proposal will bring a new vision of what is freedom.

Gestion y Ambiente - 2000



Habria que preguntarse si es posible construir una
sociedad sobre bases ambientales o, dicho de otra
manera, si es importante para un manejo ambiental
adecuado, la construccion de una sociedad distinta.
Lo primero que hay que comprender es que el
hombre se asoma a la naturaleza a través de la
formacion social, o sea, que sus responsabilidades
ambientales estan asignadas de acuerdo con la
distribucion de la herencia cultural. Tampoco en
medio ambiente existen los Robinson Crusoe.

Ahora bien, asomarse a la naturaleza significa
comprenderla, investigarla y transformarla. Toda
cultura o toda sociedad se organiza sobre este
presupuesto. La cultura no nace milagrosamente, sino
que surge de la transformacion de la naturaleza, por
obra del trabajo. Dicho de otra manera, Las formas de
organizacion social son el resultado del trabajo de
transformacion de la naturaleza. Esta expresion seria
correcta, si el hombre no perteneciese a la naturaleza,
pero la sociedad hay que pensarla con Spinoza,
dentro de la naturaleza.

En el anilisis social se ha preferido la palabra
"sociedad", para designar el conjunto de actividades
que llevan a cabo los grupos humanos. Este término
tiene, sin embargo, un sentido restrictivo y seria
preferible utilizar el término "cultura" en la acepcion
que le dieron los primero antropdlogos, antes de que
esta ciencia iniciase con Boas el camino de
platonizacion. Cultura en ese sentido significa el
conjunto de la actividad humana, o sea, tanto su
actividad tecnolégica, como sus formas de
organizacion social y las elaboradas formas
simbdlicas que establece para entenderse a si misma y
al mundo que la rodea o para malinterpretarlos.

El presupuesto basico de todo sistema cultural es la
poblacion. Cuantos somos y cudn rapidamente nos
multiplicamos o nos dispersamos. Pero una poblacién
no puede entenderse sino en uso de un modelo
particular de tecnologia, organizada en complejas
relaciones de produccion y de reproduccion y
enriquecida o empobrecida con un mundo simbélico
que guarda la memoria de sus valores, sus técnicas,
sus juegos y pocas veces de sus errores.

Para entender la cultura desde una perspectiva
ambiental, lo primero que hay que analizar es el
medio en el que se desenvuelve o se organiza. Si por
naturaleza se entiende todo aquello que ha llegado a
ser a través del proceso evolutivo, hay que incluir no

solamente al hombre, sino también la sociedad y, por
lo tanto, la cultura. La cultura no es comprensible
sino como resultado de la evolucion bioldgica y, por
lo tanto, como parte de la naturaleza. Es la mano
prensil, la vista estereoscopica, el lenguaje articulado
y la capacidad de almacenamiento cerebral lo que
permite construir cultura. Sin estas bases bioldgicas,
que han sido tan poco estudiadas por las ciencias
sociales, la cultura es solamente una abstraccion.

Pero al mismo tiempo la cultura significa no solo
continuidad, sino ruptura. En contra de las tendencias
reduccionistas provenientes sobre todo de la
sociobiologia, el sistema cultural hay que tomarlo
como una emergencia evolutiva. Ello significa que no
que se construye por fuera de la naturaleza, sino que
es naturaleza de manera diversa. La naturaleza no
tiene siempre la mismas leyes. Emergencia significa
que cambian las reglas del juego. No se trata de una
prerrogativa, sino de una transformacién. La cultura
es distinta, no necesariamente superior a las otras
formas evolutivas.  Tiene sus ventajas y sus
limitaciones y en ocasiones parece menos complicada
la vida simple del animal y se puede decir con Rubén
Dario:

"Dichoso el arbol que es apenas sensitivo
Y mas feliz la piedra, porque ella ya no siente”.

Lo que se opone a la cultura en el orden de la
naturaleza es el ecosistema. La evolucion, como
vimos antes, tomé la forma organizativa del
ecosistema, que es un sistema de nichos. Nicho
significa en este contexto, que cada especi¢ esta
organicamente adaptada al cumplimiento de una
funcion especifica, dentro del sistema global. Lo que
cambia en la evolucion con el advenimiento de la
cultura es ese sistema cerrado de adaptacion organica.
La evolucion se abre a la adaptacion instrumental,
que permite y exige un manejo diferente del medio.

Sociedad y ecosistema son dos formas distintas de ser
naturaleza. Ellas estan relacionadas, por lo menos en
el momento actual de la evolucion, pero, de hecho, el
orden ecosistémico funciona independientemente del
hombre. Mejor aun, solamente funciona bien sin el
hombre. La cultura, por su parte, no depende del
mantenimiento del orden ecosistémico, sino de su
transformacién. Ello significa que el hombre, como
especie, no tiene nicho. Para entender el orden social,
es necesario comprender previamente el orden

10



ecosistémico, que es el escenario en el que se
desenvuelve la cultura. Un escenario que no es pasivo
y que no permanece igual a lo largo del proceso.
Hacer cultura es culturizar la naturaleza. Es
humanizar el ecosistema, o sea, adaptarlo a las
condiciones de vida impuestas por el nuevo orden de
instrumentalidad cultural.

Es importante entender que la cultura depende del
orden ecosistémico, no porque el hombre tenga alli su
nicho, sino porque necesita transformar dicho orden,
para lograr su propia subsistencia. La transformacion
del ecosistema no es, pues, una actividad decorativa o
el resultado de una especie de maldad ingénita. Es la
exigencia evolutiva de una especie que depende de la
instrumentalidad para poder subsistir. Cualquier
cultura transforma de alguna manera el orden
ecosistémico y establece asi su propio orden. Ello
significa que la cultura establece un nuevo orden en
el sistema de la naturaleza, un nuevo orden que
reemplaza progresivamente el orden ecosistémico y
que depende de las nuevas condiciones tecnoldgicas
impuestas por el hombre. No es posible hacer cultura,
sino domesticando la naturaleza. Eso es lo que
significa, en ultimo término, que el hombre no tiene
nicho.

Aunque toda especie transforma el medio externo, las
transformaciones inducidas por el hombre son de
naturaleza diferente. La sucesion vegetal, por
ejemplo, depende de la transformacion del medio que
ha realizado cada una de las etapas anteriores. Asi, las
plantas colonizadoras ayudan a formar el suelo y
permiten que otras especies mas evolucionadas entren
en escena. Igualmente, las bacterias primitivas
modificaron drasticamente la atmésfera, al introducir
el oxigeno y dar paso a la vida pluricelular que se
sirve de este elemento para sus procesos metabolicos.

Las transformaciones culturales son de otro signo.
Transforma la totalidad de la leyes que regulan el
ecosistema. El sistema cultural utiliza nuevas fuentes
de energia, cambia los ciclos de los elementos,
elimina o redistribuye los niveles de la escala tréfica
y, en conclusion, reformula el nimero y la
distribucién de los nichos. Todos estos cambios
significan una artificializacion de la naturaleza, o sea,
el sometimiento de la misma al manejo tecnolégico.
La cultura no puede definirse como un nicho mas,
sino como el establecimiento de un nuevo orden
dirigido y controlado por el hombre. La agricultura es
un buen ejemplo de ello. Es un orden que depende

totalmente de la iniciativa y del control tecnoldgico
humano y que no se da espontineamente en el
espacio ecosistémico.

¢Cuales son las consecuencias de estos presupuestos
para la elaboracion de una ética y una teoria politica?
Ante todo, es necesario reconocer la especificidad del
orden cultural. Si la cultura no se distingue del orden
ecosistémico, se concluye necesariamente en los
postulados de una ética ecologicista, que proclama la
sumision del hombre a las leyes del ecosistema.
Muchos de los tratados de ecologia estan saturados de
preceptos de esta indole. El hombre no puede
convertirse como lo exige Odum ¢n un "predador
prudente”, simplemente porque no es un predador,
sino un agricultor. Pertenece a la "cultura" agraria, no
a los nichos situados al "final de las cadenas troficas".

La ética no se puede, por tanto, fundamentar en la
confusion de ambos ordenes. Ello significaria
someter al hombre y la cultura al orden ecosistémico
y desconocer las especificidades evolutivas del orden
cultural. Los ideales y los valores de una ética
ambiental no son, por tanto, "conservar" |la
naturaleza, sino saberla transformar. Sin duda alguna,
la conservacion sigue teniendo un significado, puesto
que el hombre genéticamente no puede vivir en el
planeta solamente con sus animales domésticos. Pero
es el hombre el que define cual es el limite de la
conservacion. De hecho, la agricultura no es posible,
si se quiere conservar la totalidad de las especies.

Existe, por lo tanto, un orden cultural, regido por el
hombre y que es diferente al orden ecosistémico. Un
orden que tiene sus propias reglas de juego. Por una
parte tiene que contar con el orden ecosistémico,
porque esa es la base esencial de toda cultura. Por
otra parte, tiene que transformar dicho orden para
establecer nuevos equilibrios, que podemos llamar
"tecno-biologicos", para dieferenciarlos de los
equilibrios ecosistémicos. No se trata de equilibrios
tecno-ecosistémicos, porque el ecosistema no incluye
la intervencion tecnoldgica. Se puede hablar en
cambio de sistemas tecno-biolégicos, porque la vida
toma en manos del hombre otra dimensién. Es una
vida controlada por la técnica.

Ello conduce a plantear el problema del
antropocentrismo, uno de los aspectos mas debatidos
en los circulos ambientales. El ecologicismo radical,
al igual que la sociobiologia quisieran prescindir por
completo del dominio del hombre. Su ideal es que el
hombre se adapte a su condicién de mamifero o al

Gestion y Ambiente - 2000

11



espacio reducido de un nicho ecoldgico. Si se acepta
la emergencia del orden cultural, ello lleva al
reconocimiento de una especie de antropocentrismo,
si esta palabra significa que el destino de la
naturaleza esta para bien o para mal, en manos del
hombre. La condicion instrumental de la especie
humana lo lleva a un dominio de la naturaleza
desconocido por las otras especies. Ello no depende
del hecho de que el hombre sea un ser venido desde
fuera de la naturaleza para dominarla y manejarla a su
antojo, sino del hecho evolutivo que lo expulsa del
orden ecosistémico.

Se trata, por tanto, de un antropocentrismo limitado.
La cultura no es ni puede ser omnipotente frente al
orden ecosistémico. El hombre no puede debilitar la
capa de ozono o modificar drasticamente la capa de
efecto invernadero, sin producir el colapso de la vida.
Tampoco puede exterminar a su antojo la totalidad de
las especies vivas, con la ilusiéon perniciosa de
quedarse solo en el planeta, en compaiiia de sus
animales domésticos Las leyes del sistema vivo le
imponen normas y limites a su accién. El hombre no
puede manejar arbitrariamente su entorno sin
amenazar la subsistencia de su propia especie. Es la
primera especie que tiene la posibilidad de suicidarse,
pero con su suicidio amenaza el sistema total de la
vida.

De aqui se desprenden responsabilidades éticas, que
no han sido incluidas en los codigos tradicionales y
que representan quizas las responsabilidades mas
graves que debe asumir el hombre. La ética ha girado
al rededor de los deberes que surgen de las relaciones
sociales, pero poco se ha dicho de las
responsabilidades con el sistema total de la vida, del
que el hombre depende para construir cultura. Ese,
sin embargo, debe ser uno de los fundamentos de toda
ética, porque las responsabilidades sociales estan
ligadas a los deberes ambientales.

Aunque no se deberian confundir las
responsabilidades sociales con las ambientales, es
necesario reconocer su mutua dependencia. La
manera como el hombre organice las relaciones con
los demaés, influird necesariamente en la relacién con
el medio. La transformacion y el manejo adecuado de
la naturaleza depende no tanto de la voluntad
individual, como de la forma como esté organizada la
sociedad. Las graves erosiones causadas por la
explotacion agraria del Imperio Romano-se debieron
en parte a la concentraciéon de la propiedad y a la

modalidad de trabajo esclavo. La colonizacion sobre
la selva himeda obedece hoy en dia a procesos
sociales de concentracién de la propiedad de las
tierras fértiles y al desplazamiento de la mano de obra
campesina. Son por lo tanto procesos sociales en los
que entran en muy escasa medida la buena o mala
voluntad de los individuos. Hay exigencias
econdmicas y sociales que sofocan la voluntad
individual.

Ello, por lo tanto, replantea el concepto de libertad, al
menos en la forma en la que se ha manejado o
exaltado este término desde la época del
Renacimiento. Quizas no sea necesagio negar la
libertad con el énfasis con que lo hacen Spinoza o los
estoicos. Al parecer con la evolucidon se han ido
abriendo los margenes de opciones y es posible que a
ello lo podamos designar con el nombre de libertad.
Ello no significa que tengamos que extender hasta la
fisica el dominio de la actividad libre, como lo
pretendié Epicuro y lo ha planteado de nuevo en
nuestros dias Prigogine.

Ciertamente la liberacion de los estrechos margenes
del nicho permiti6 a la especie humana ampliar
significativamente los limites de su actividad. La
libertad humana surge en gran medida de las formas.
de adaptacion instrumental al medio, o sea, de la
manera como el hombre transforma el medio natural.
Con la division de los nichos o campos funcionales a
lo largo de la evolucion, las especies se vieron
atrapadas en margenes de actividad cada vez mas
estrechos. La instrumentalidad abre de nuevo las
puertas a las mas variadds posibilidades de
adaptacion. Por ello la especie humana ha podido
adaptare a todos los climas y a innumerables
posibilidades alimenticias.

Posiblemente estas explicaciones no basten para
desentraiiar todo el significado de la libertad y es
necesario seguir profundizando en la razon de ser de
este concepto desde una perspectiva ambiental, pero
ciertamente no es necesario construir con Kant toda la
parafernalia de un mundo trascendente, para explicar
el significado filosofico. Si existe la libertad, existe
aqui en la tierra y sujeta a las condiciones evolutivas.
Es una criatura algo fugaz de la naturaleza que no
tiene ninguna razon para escaparse de las condiciones
terrenas.

Para Kant la libertad es la que fundamenta cualquier
obligacion y por lo tanto cualquier derecho. Puesto
que el hombre posee un principio absoluto de accidn,

12



solamente €l tiene responsabilidades, porque
solamente el hombre es persona, es decir sujeto de
derecho. No existe, por tanto, derecho en la
naturaleza y por lo tanto, no existe responsabilidad
ética o juridica por fuera del mundo humano.

Este es quizd&s uno de los aspectos mas
controversiales del pensamiento moderno. ;Sera
acaso 'necesario admitir con. algunas tendencias
ambientales, la necesidad de extender el concepto de
derecho a toda la naturaleza, especialmente al mundo
vivo? En realidad no parece facil admitir este criterio.
(Puede decirse acaso que una especie tiene derecho a
vivir o a alimentarse? Dentro de las leyes ecosistémicas
(qué podria significar ese tipo de derechos? Ocupar un
nicho no es tener derecho a él, sino ejercer una funcion
dentro del sistema global. Es dificil decir que el ledn
tiene derecho a comerse la gacela y que esta tiene la
obligacion de dejarse comer.

Nietzsche tenia pues razén al rechazar enfaticamente
la adjudicacion de criterios humanos para juzgar los
hechos de la naturaleza, que se mueve con otras
reglas. Las otras especies no necesitan derechos para
vivir ni para perpetuar su propia especie. Vivir es mas
que tener un derecho. No se puede decir lo mismo,
sin embargo, de los animales domesticados.
Domesticar significa separar de las condiciones del
nicho a una especie y colocarla bajo condiciones
culturales de vida. La cultura se construye también
con animales y plantas y, por lo tanto, en alguna
forma las especies domesticadas quizas empiecen a
participar de algunas prerrogativas culturales. La
especie domesticada depende del hombre para su
subsistencia. En ese caso podemos quizés
preguntarnos si un perro doméstico tiene o no
derecho a la comida. ;O es que acaso tiene derecho el
hombre a manejar a su antojo a los animales que ha
participan de su vida? La domesticacion significa en
alguna forma entrar en el ambito de la cultura.

Se podria plantear quizds que el hombre puede tener
obligaciones hacia los otros seres vivos, aunque estos
no sean depositarios de derecho. Es muy posible que
el derecho sea una prerrogativa humana, pero
entonces habria que preguntarse por qué lo es. ;Cémo
se da el salto evolutivo hacia la conformacién de una
persona juridica? Hasta el momento el mundo ético y
juridico se han estudiado bajo dos tipos de criterios.
Para los sofistas y para algunas de las corrientes
modernas, todo derecho y toda obligacion respectiva
surgen de un pacto libre entre los hombres. Para

Platon, Kant y las corrientes trascendentalistas, por el
contrario, el derecho viene impuesto por alguna
entidad superior, cualquiera que ella sea, pero por lo
general, este criterio presupone la existencia de un
dios. Kant rechaza con desdeiio las corrientes que se
empeiian en descubrir la fuente del derecho a través
de investigaciones antropoldgicas.

Si aceptamos que la naturaleza es lo que ha llegado a
ser a través del proceso evolutivo, es dificil aceptar
los criterios trascendentalistas para justificar el
mundo juridico. Quizas desde una perspectiva
religiosa se puede argumentar la necesidad de la
existencia de dios para cimentar, el mundo del
derecho. El platonismo, como dijimos antes, es dificil
de mantener en un terreno exclusivamente filoséfico.
Kant acepté de nuevo el mundo trascendente para
fundamentar el andlisis de la libertad, pero
dificilmente se puede llamar analisis a la aceptacion
intuitiva de una idea que no conocemos y que no
podemos investigar, como son de hecho, para Kant,
las ideas de libertad, de alma y de dios.

Para fundamentar un andlisis ambiental de la ética y
del derecho, habria que preguntarse qué cambio en el
procesos mismo de la evolucion, para que el hombre
pueda considerarse como sujeto de derecho y. de
responsabilidades éticas. La emergencia evolutiva de
la cultura deberia traer en si misma la explicacion de
los fundamentos de la ética, sin necesidad de acudir a
entidades trascendentes. ;Es ello posible?

Ante todo, es necesario quizds tomar en serio la
expulsion del paraiso ecosistémico. El haber perdido
un nicho puede significar una ventaja evolutiva, pero
también serias desventajas. El nicho ofrece seguridad,
puesto que a lo largo del proceso evolutivo, la
particion de los nichos se ha efectuado para evitar la
competencia. Un nicho, desde este punto de vista es
un espacio ecosistémico mas seguro, mientras mas
especializado esté. A través de él, la especie tiene
segura su alimentacion o su reproducciony-no tiene
que competir con otras especies para lograrlo. Pero es
igualmente mas fragil, porque disminuye su campo
adaptativo. Por su parte, la adaptacion instrumental
propia de la especie humana permite una gran
versatilidad. El hombre ha ampliado enormemente
sus posibilidades de vida, pero ello ha sido posible
solo en la medida en que invade los nichos de las
demas especies o se los adjudica. Ello es lo que
algunos ecélogos Illaman "egoismo", pero es dificil
saber desde el punto de vista de la ecologia qué es
egoismo.

Gestion y Ambiente - 2000

13



Asi, pues, la ética y el derecho tienen fundamentos
inciertos. La libertad es, si se quiere, una ventaja
evolutiva, pero llena de incertidumbres. Posiblemente
como lo plantea Kant, la libertad es el fundamento de
la ética, pero no pertenece a un mundo transcendente,
sino que es el resultado precario del proceso
evolutivo. Ser libre significa no estar amarrado a las
seguras cadenas de un nicho, pero ello significa tener
que abrirse paso, domesticando la naturaleza y esa
tarea tiene enormes riesgos, aunque sea una aventura
maravillosa.

El que la ética se fundamente en la libertad fue quizas
uno de los primeros hallazgos tanto del derecho como
de la filosofia. Los griegos fundaron la polis sobre el
concepto de "isonomia", o sea, sobre el postulado de
la igualdad de todos ante la ley. En mas de dos
milenios nos hemos acostumbrado tanto a esa idea
que ya nos parece indiscutiblemente natural. Ese ha
sido el cimiento mas seguro para la convivencia
humana, pero se nos olvida facilmente que es una
construccion del hombre y no un don de Jupiter como
lo plantea sarcasticamente Protagoras. La convivencia
entre los hombres y, por supuesto, las mujeres, se
logra sobre el pacto implicito o explicito de que todos
somos libres y, por lo tanto, todos tenemos derechos.

La manera como el derecho y la responsabilidad se
fundamentan en la libertad, la planted Heraclito poco
después de que los grandes juristas griegos habia
establecido la isonomia, como fundamento del orden
legal. El derecho requiere fundamentacion filosofica,
o mejor aun, la filosofia jonia surge para fundamentar
el derecho. El primer elemento que aporta dicha
filosofia es que la naturaleza puede ser investigada y
manejada. El segundo elemento es que el hombre es
libre, pero responsable. Ambas proposiciones estan
ligadas. La libertad y la responsabilidad estan
articuladas al sitio que ocupa el hombre dentro de la
naturaleza y al manejos que hace de la misma.

Sin embargo, el derecho y la ética no vienen de la
naturaleza, como pretende la sociobiologia. La
naturaleza anterior al hombre es el ecosistema y el
ecosistema, como vimos no se construye con
derechos, sino con nichos. Una de las emergencias
evolutivas consiste precisamente en la creacion de
una sociedad sobre la base del derecho y de la
responsabilidad ética, lo cual no es posible sino por el
hecho de que el hombre no posee nicho. Con un
codigo ético al estilo humano, no podrian existir las
cadenas troficas.

La sociobiologia, sin embargo, ha insistido en el
hecho indiscutible de que muchas de las
caracteristicas sociales humanas se hallan en el reino
animal. La etologia ha descubierto comportamientos
sorprendentes sobre todo en las aves y los insectos
que los acercan mucho a los codigos humanos. Las
diferencias pueden parecer a primera vista accesorias
o superficiales, pero quizds no lo son. La
organizacion social en las especies anteriores consiste
en la division del espacio funcional del nicho. La
funcion genérica de la especie se divide, por ejemplo
entre reproductores, obreros y soldados. Para ello es
necesario “diversificar” la especie, de tal manera que
cada una de las "castas" posea la adaptatién organica
necesaria para el cumplimiento de su funcién y ello
se logra mediante "feromonas", aportadas por la
reina. La division en castas, es por tanto, una forma
de diferenciacion organica.

En la especie humana, en cambio, no tiene lugar
ninguna adaptacion organica para el cumplimiento de
la funciones sociales. Un obrero y un rey no se
diferencian ni genética ni organicamente y los
soldados no poseen armas organicas. Las diferencias
dependen, por tanto, de la cultura y la cultura "no esta
en los genes" segin la expresion de Lewontin. Es,
como la llama Dubos una plataforma "parabioldgica",
que se transmite a través de la educacién. La
transmision y redistribucion de la herencia cultural es,
en efecto, el significado basico del sistema educativo.
Las funciones sociales se ejercen como resultado de
un prolongado entrenamiento.

Ello significa que la adaptacién humana es social y,
por lo tanto, que la sociedad es el origen del derecho
y de la ética. Habria que rechazar, por tanto, los dos
extremos sobre los que se ha basado el pensamiento
occidental. Por una parte, el trascendentalismo ético
que tiene sus raices en las reflexiones socriticas, y
que fue elaborado como sistema por Platén. El otro
extremo es el individualismo biologista que hace del
hombre una simple prolongacion de la lucha
competitiva. Esta ultima teoria podria sostenerse si la
evolucion en efecto fuese la consecuencia de la lucha
de competencia y no de la adaptacion en los posibles
nichos de un sistema.

La ética y la politica no surgen, por lo tanto, ni de la
naturaleza, ni del individuo desnudo. Surgen de las
formas sociales de adaptacion. Si se admite este
principio habria que revisar a fondo muchos de los
postulados que han prevalecido en Occidente. Por lo

14



general, la ética, el derecho y la politica estan basados
sobre los principios de la légica formal, es decir sobre
el planteamiento que susurré la diosa al oido de
Parménides. El ser es y no tiene que ver con el no ser.
Las cosas son absolutas y no pueden entenderse como
mezclas de contrarios como lo habia sugerido
Heraclito. En esta forma, existen principios morales
absolutos, que no pueden ser transgredidos en
ninguna forma ni desde ningin presupuesto.

Veamos lo que este principio de realidad absoluta
significa en el caso particular de la verdad. Para Kant
este es uno de los principios fundamentales e
inmodificables sobre los que debe basarse la
sociedad. La obligacion de decir la verdad pura y
simple es un imperativo categdrico que no puede ni
debe ser transgredido en ninguna circunstancia. Este
principio parece ser quizas el mas claro en el contexto
de la ética. Sin embargo, si se analiza con
detenimiento, no resulta sencillo. Ni siquiera Platén
lo admiti6 como un principio universal. En el otro
extremo Maquiavelo funda el derecho del principe a
mentir, si las circunstancias del poder asi lo exigen.

(Como formular o conjugar este principio dentro de
la norma basica trazada anteriormente? ;Cémo
entender la verdad dentro de una concepcion social
del derecho y de la ética? Solo podemos sugerir
algunos caminos de interpretacion. No sabemos si
existe o no una verdad absoluta a la que haya que
aspirar. De hecho la sociedad no se rige por esa
norma. La verdad se mide por el nivel de
comunicacion y todos esperamos que se nos
responda, no con la verdad en la mano, sino con lo
que podriamos llamar la verdad posible, dentro de las
circunstancias concretas en las que se ejerce la
accion. La mentira es un hecho social con igual razén
que la verdad y la vida cotidiana no es mas que una
mezcla entre mentira y verdad. En muchas ocasiones,
la mentira es la Gnica arma que le resta al débil, al
pobre, al esclavo o al miembro de las minorias. En
otras ocasiones, la mentira es un arma politica y
dificilmente podemos concebir el ejercicio publico
basado sobre la verdad absoluta.

Sin duda alguna, la verdad sigue siendo un
desideratum, es decir, un valor deseable, pero, en la
mayor parte de las circunstancias, no podemos
esperar que germine. La ética necesita un minimo de
realismo para asentarse en la vida diaria. Si
descendemos de la piramide platonica, nos
encontramos en la realidad cotidiana con la ética

sofista. En esta realidad de la mezcla, como la
llamaba el mismo Platén, rigen normas distintas de
las que se expresan en el reino absoluto de las ideas.
Para poder vivir en sociedad no podemos
alimentarnos con presupuestos absolutos, sino con el
olfato realista que percibe como funciona en efecto la
sociedad. .

N

Estos planteamientos, sin embargo no dilucidan
todavia el conflicto. Puede decirse que la ética es
precisamente el postulado absoluto, o sea, el
imperativo categdrico, asi no se cumpla nunca a
cabalidad. Asi al menos la entendieron tanto Platén
como Kant. Es un ideal al que no ge puede llegar,
pero que permanece siempre en el horizonte como
ideal. Hay que tender hacia all4, aunque sepamos que
se trata de un ideal inalcanzable. Examinemos, por lo
tanto, mas de cerca el problema de la verdad.
(Cuando esperamos realmente que el vecino nos diga
la verdad? Evidentemente cuando la verdad no vaya
en su propio perjuicio. La verdad, por lo tanto, debe
ser tomada como una relacion social. De hecho, la
verdad es tanto mas posible cuanto mayor sea el
vinculo que nos une con el interlocutor. Existe, por lo
tanto, una escala de verdades, que va desde la
intimidad del amante, hasta el odio al enemigo.
Mientras no tengamos las herramientas para medir
esa escala, no estamos educados para vivir en
sociedad. Decir la verdad al enemigo es un suicidio.
No decirsela al amante es una traicién. No hay peor
error que decir la verdad o la mentira en el nivel
equivocado de la escala.

Ello en ultimo término supone que la verdad no
puede ser analizada sino a partir del analisis de la
sociedad en la que se construye. La verdad absoluta
presupone una sociedad igualitaria, sin autoridad y
sin poder. Es la sociedad utdpica predicada por Jests,
en la que la respuesta debe ser “si” o0 “no”, porque lo
que excede esa expresion sencilla y enfatica
“proviene del maligno”. No es, sin embargo, la
sociedad utépica prevista por Platon, porque ésta se
construye sobre la desigualdad. Por ello el mismo
Platon les reconoce el derecho a la mentira a los que
rigen la nueva Republica. Si aceptamos estos
presupuestos, quiere decir que no tenemos porqué
exigir la verdad, mientras no hayamos construidos los
fundamentos sociales para que dicha verdad sea
posible. Ese es el fundamento de una ética realista,
que es la dnica posible una vez que hayamos
colocado la piramide sobre su base.

Gestion y Ambiente - 2000

15



Estos son solamente algunos de los aspectos que
deberian tenerse en cuenta en un analisis ambiental de
las organizaciones sociales. Seguramente la sociedad
es mucho mas que esto, pero se deberia analizar
también como una estrategia adaptativa, que surge en
el proceso evolutivo. Para lograr un justo analisis es
necesario tener en cuenta las semejanzas que presenta
la sociedad con el orden ecosistémico, pero
igualmente sus diferencias.

La cultura es una emergencia evolutiva y por esta
razon las ciencias sociales no pueden ser "reducidas”
al andlisis bioldgico, pero, al mismo tiempo, la
cultura es una etapa del proceso de evolucion natural
y por ello no es necesario acudir a entidades
trascendentes para descubrir sus caracteristicas. En
este sentido, las disciplinas sociales también son.
ciencia, en el sentido kantiano del término y no se
necesita diferenciar entre razon practica y razdn
tedrica, sobre la base de una libertad trascendente.

16



	ETICA, SOCIEDAD y MEDIO AMBIENTE


