
ETICA, SOCIEDAD y MEDIO AMBIENTE

A ugusto Ángel Maya
Profesor
Instituto de Estudios Ambientales
Universidad Nacional de Colombia

"La cultura no está en los genes" (Lewontin)

RESUMEN

Este artículo es la reproducción del último numeral correspondiente al cuarto capítulo del 
libro “El Retorno de Icaro, Muerte y Vida de la Filosofía” que será publicado 
próximamente por la Universidad Autónoma de Occidente. Hay que entenderlo, por lo 
tanto bajo la perspectiva con la que se ha escrito dicho libro. Allí se pretende debatir la 
encrucijada en la que se halla cualquier interpretación ambiental, acorralada entre el 
reduccionismo de las ciencias naturales y el sobrenaturalismo filosófico de la ciencia 
sociales. Unas ciencias naturales que no comprenden al hombre y unas ciencias sociales 
que no reconocen los vínculos con la naturaleza. Si se aplica este criterio al estudio de la 
sociedad o de la cultura, habría que entenderla como el resultado del proceso evolutivo, 
pero al mismo tiempo como una ruptura con relación a las formas evolutivas anteriores. 
La cultura no está en los genes, pero tiene vínculos con la naturaleza, que las ciencias 
sociales no han querido aceptar. Ello tiene consecuencias éticas y políticas. Así como no 
existe una ética ecosistémica, toda ética humana debe ser consciente de sus relaciones con 
el medio. Quizás esa propuesta traiga una nueva visión de lo que es la libertad.

ABSTRACT

This article is a reproduction of parts the fourth chapter of the book 'T he Return of Icaro, 
Death and Life of the Philosophy”, that will be published by the Universidad Autónoma 
de Occidente. The book intend to debate the crossroad in which any environmental 
interpretation is finned: penned between the reductionism of natural sciences and the 
philosophical sobrenaturalism of the social science. Between some natural sciences that 
don't understand the man and some social sciences that don't recognize the bonds with the 
nature. If this approach is applied to the study of society or of culture, it would be 
necessary to understand it as the result of a evolutionary process, but also at the same time 
as a rupture with the previous evolutionary forms. The culture is not in the genes, but it 
has relationships with nature, the social sciences have not wanted to accept this fact. It 
has ethical and political consequences. As well as there is no ecosistemic ethics, all 
human ethics should be aware of its relationships with the environment. Maybe this 
proposal will bring a new vision of what is freedom.

Gestión y  Ambiente  -  2000 9



Habría que preguntarse si es posible construir una 
sociedad sobre bases ambientales o, dicho de otra 
manera, si es importante para un manejo ambiental 
adecuado, la construcción de una sociedad distinta. 
Lo primero que hay que comprender es que el 
hombre se asoma a la naturaleza a través de la 
formación social, o sea, que sus responsabilidades 
ambientales están asignadas de acuerdo con la 
distribución de la herencia cultural. Tampoco en 
medio ambiente existen los Robinson Crusoe.

Ahora bien, asomarse a la naturaleza significa 
comprenderla, investigarla y transformarla. Toda 
cultura o toda sociedad se organiza sobre este 
presupuesto. La cultura no nace milagrosamente, sino 
que surge de la transformación de la naturaleza, por 
obra del trabajo. Dicho de otra manera, Las formas de 
organización social son el resultado del trabajo de 
transformación de la naturaleza. Esta expresión sería 
correcta, si el hombre no perteneciese a la naturaleza, 
pero la sociedad hay que pensarla con Spinoza, 
dentro de la naturaleza.

En el análisis social se ha preferido la palabra 
"sociedad”, para designar el conjunto de actividades 
que llevan a cabo los grupos humanos. Este término 
tiene, sin embargo, un sentida restrictivo y sería 
preferible utilizar el término '’cultura*' en la acepción 
que le dieron los primero antropólogos, antes de que 
esta ciencia iniciase con Boas el camino de 
platonización. Cultura en ese sentido significa el 
conjunto de la actividad humana, o sea, tanto su 
actividad tecnológica, como sus formas de 
organización social y las elaboradas formas 
simbólicas que establece para entenderse a si misma y 
al mundo que la rodea o para mal interpretarlos.

El presupuesto básico de todo sistema cultural es la 
población. Cuántos somos y cuán rápidamente nos 
multiplicamos o nos dispersamos. Pero una población 
no puede entenderse sino en uso de un modelo 
particular de tecnología, organizada en complejas 
relaciones de producción y de reproducción y 
enriquecida o empobrecida con un mundo simbólico 
que guarda la memoria de sus valores, sus técnicas, 
sus juegos y pocas veces de sus errores.

Para entender la cultura desde una perspectiva 
ambiental, lo primero que hay que analizar es el 
medio en el que se desenvuelve o se organiza. Si por 
naturaleza se entiende todo aquello que ha llegado a 
ser a través del proceso evolutivo, hay que incluir no

solamente al hombre, sino también la sociedad y, por 
lo tanto, la cultura. La cultura no es comprensible 
sino como resultado de la evolución biológica y, por 
lo tanto, como parte de la naturaleza. Es la mano 
prensil, la vista estereoscópica, el lenguaje articulado 
y la capacidad de almacenamiento cerebral lo que 
permite construir cultura. Sin estas bases biológicas, 
que han sido tan poco estudiadas por las ciencias 
sociales, la cultura es solamente una abstracción.

Pero al mismo tiempo la cultura significa no solo 
continuidad, sino ruptura. En contra de las tendencias 
reduccionistas provenientes sobre todo de la 
sociobiología, el sistema cultural hay que tomarlo 
como una emergencia evolutiva. Ello significa que no 
que se construye por fuera de la naturaleza, sino que 
es naturaleza de manera diversa. La naturaleza no 
tiene siempre la mismas leyes. Emergencia significa 
que cambian las reglas del juego. No se trata de una 
prerrogativa, sino de una transformación. La cultura 
es distinta, no necesariamente superior a las otras 
formas evolutivas. Tiene sus ventajas y sus 
limitaciones y en ocasiones parece menos complicada 
la vida simple del animal y se puede decir con Rubén 
Darío:

"Dichoso el árbol que es apenas sensitivo
Y más feliz la piedra, porque ella ya  no siente ”.

Lo que se opone a la cultura en el orden de la 
naturaleza es el ecosistema. La evolución, como 
vimos antes, tomó la forma organizativa del 
ecosistema, que es un sistema de nichos. Nicho 
significa en este contexto, que cada especié está 
orgánicamente adaptada al cumplimiento de una 
función específica, dentro del sistema global. Lo que 
cambia en la evolución con el advenimiento de la 
cultura es ese sistema cerrado de adaptación orgánica. 
La evolución se abre a la adaptación instrumental, 
que permite y exige un manejo diferente del medio.

Sociedad y ecosistema son dos formas distintas de ser 
naturaleza. Ellas están relacionadas, por lo menos en 
el momento actual de la evolución, pero, de hecho, el 
orden ecosistémico funciona independientemente del 
hombre. Mejor aun, solamente funciona bien sin el 
hombre. La cultura, por su parte, no depende del 
mantenimiento del orden ecosistémico, sino de su 
transformación. Ello significa que el hombre, como 
especie, no tiene nicho. Para entender el orden social, 
es necesario comprender previamente el orden

10



ecosistémico, que es el escenario en el que se 
desenvuelve la cultura. Un escenario que no es pasivo 
y que no permanece igual a lo largo del proceso. 
Hacer cultura es culturizar la naturaleza. Es 
humanizar el ecosistema, o sea, adaptarlo a las 
condiciones de vida impuestas por el nuevo orden de 
instrumentalidad cultural.

Es importante entender que la cultura depende del 
orden ecosistémico, no porque el hombre tenga allí su 
nicho, sino porque necesita transformar dicho orden, 
para lograr su propia subsistencia. La transformación 
del ecosistema no es, pues, una actividad decorativa o 
el resultado de una especie de maldad ingénita. Es la 
exigencia evolutiva de una especie que depende de la 
instrumentalidad para poder subsistir. Cualquier 
cultura transforma de alguna manera el orden 
ecosistémico y establece así su propio orden. Ello 
significa que la cultura establece un nuevo orden en 
el sistema de la naturaleza, un nuevo orden que 
reemplaza progresivamente el orden ecosistémico y 
que depende de las nuevas condiciones tecnológicas 
impuestas por el hombre. No es posible hacer cultura, 
sino domesticando la naturaleza. Eso es lo que 
significa, en último término, que el hombre no tiene 
nicho.

Aunque toda especie transforma el medio externo, las 
transformaciones inducidas por el hombre son de 
naturaleza diferente. La sucesión vegetal, por 
ejemplo, depende de la transformación del medio que 
ha realizado cada una de las etapas anteriores. Así, las 
plantas colonizadoras ayudan a formar el suelo y 
permiten que otras especies más evolucionadas entren 
en escena. Igualmente, las bacterias primitivas 
modificaron drásticamente la atmósfera, al introducir 
el oxígeno y dar paso a la vida pluricelular que se 
sirve de este elemento para sus procesos metabólicos.

Las transformaciones culturales son de otro signo. 
Transforma la totalidad de la leyes que regulan el 
ecosistema. El sistema cultural utiliza nuevas fuentes 
de energía, cambia los ciclos de los elementos, 
elimina o redistribuye los niveles de la escala trófica 
y, en conclusión, reformula el número y la 
distribución de los nichos. Todos estos cambios 
significan una artificialización de la naturaleza, o sea, 
el sometimiento de la misma al manejo tecnológico. 
La cultura no puede definirse como un nicho más, 
sino como el establecimiento de un nuevo orden 
dirigido y controlado por el hombre. La agricultura es 
un buen ejemplo de ello. Es un orden que depende

totalmente de la iniciativa y del control tecnológico 
humano y que no se da espontáneamente en el 
espacio ecosistémico.

¿Cuales son las consecuencias de estos presupuestos 
para la elaboración de una ética y una teoría política? 
Ante todo, es necesario reconocer la especificidad del 
orden cultural. Si la cultura no se distingue del orden 
ecosistémico, se concluye necesariamente en los 
postulados de una ética ecologicista, que proclama la 
sumisión del hombre a las leyes del ecosistema. 
Muchos de los tratados de ecología están saturados de 
preceptos de esta índole. El hombre no puede 
convertirse como lo exige Odum qn un "predador 
prudente", simplemente porque no es un predador, 
sino un agricultor. Pertenece a la "cultura" agraria, no 
a los nichos situados al "final de las cadenas tróficas".

La ética no se puede, por tanto, fundamentar en la 
confusión de ambos órdenes. Ello significaría 
someter al hombre y la cultura al orden ecosistémico 
y desconocer las especificidades evolutivas del orden 
cultural. Los ideales y los valores de una ética 
ambiental no son, por tanto, "conservar" la 
naturaleza, sino saberla transformar. Sin duda alguna, 
la conservación sigue teniendo un significado, puesto 
que el hombre genéticamente no puede vivir en el 
planeta solamente con sus animales domésticos. Pero 
es el hombre el que define cuál es el límite de la 
conservación. De hecho, la agricultura no es posible, 
si se quiere conservar la totalidad de las especies.

Existe, por lo tanto, un orden cultural, regido por el 
hombre y que es diferente al orden ecosistémico. Un 
orden que tiene sus propias reglas de juego. Por una 
parte tiene que contar con el orden ecosistémico, 
porque esa es la base esencial de toda cultura. Por 
otra parte, tiene que transformar dicho orden para 
establecer nuevos equilibrios, que podemos llamar 
"tecno-biológicos", para diferenciarlos de los 
equilibrios ecosistémicos. No se trata de equilibrios 
tecno-ecosistémicos, porque el ecosistema no incluye 
la intervención tecnológica. Se puede hablar en 
cambio de sistemas tecno-biológicos, porque la vida 
toma en manos del hombre otra dimensión. Es una 
vida controlada por la técnica.

Ello conduce a plantear el problema del 
antropocentrismo, uno de los aspectos más debatidos 
en los círculos ambientales. El ecologicismo radical, 
al igual que la sociobiología quisieran prescindir por 
completo del dominio del hombre. Su ideal es que el 
hombre se adapte a su condición de mamífero o al

Gestión y  Ambiente  -  2000 11



espacio reducido de un nicho ecológico. Si se acepta 
la emergencia del orden cultural, ello lleva al 
reconocimiento de una especie de antropocentrismo, 
si esta palabra significa que el destino de la 
naturaleza está para bien o para mal, en manos del 
hombre. La condición instrumental de la especie 
humana lo lleva a un dominio de la naturaleza 
desconocido por las otras especies. Ello no depende 
del hecho de que el hombre sea un ser venido desde 
fuera de la naturaleza para dominarla y manejarla a su 
antojo, sino del hecho evolutivo que lo expulsa del 
orden ecosistémico.

Se trata, por tanto, de un antropocentrismo limitado. 
La cultura no es ni puede ser omnipotente frente al 
orden ecosistémico. El hombre no puede debilitar la 
capa de ozono o modificar drásticamente la capa de 
efecto invernadero, sin producir el colapso de la vida. 
Tampoco puede exterminar a su antojo la totalidad de 
las especies vivas, con la ilusión perniciosa de 
quedarse solo en el planeta, en compañía de sus 
animales domésticos Las leyes del sistema vivo le 
imponen normas y límites a su acción. El hombre no 
puede manejar arbitrariamente su entorno sin 
amenazar la subsistencia de su propia especie. Es la 
primera especie que tiene la posibilidad de suicidarse, 
pero con su suicidio amenaza el sistema total de la 
vida.

De aquí se desprenden responsabilidades éticas, que 
no han sido incluidas en los códigos tradicionales y 
que representan quizás las responsabilidades más 
graves que debe asumir el hombre. La ética ha girado 
al rededor de los deberes que surgen de las relaciones 
sociales, pero poco se ha dicho de las 
responsabilidades con el sistema total de la vida, del 
que el hombre depende para construir cultura. Ese, 
sin embargo, debe ser uno de los fundamentos de toda 
ética, porque las responsabilidades sociales están 
ligadas a los deberes ambientales.

Aunque no se deberían confundir las 
responsabilidades sociales con las ambientales, es 
necesario reconocer su mutua dependencia. La 
manera como el hombre organice las relaciones con 
los demás, influirá necesariamente en la relación con 
el medio. La transformación y el manejo adecuado de 
la naturaleza depende no tanto de la voluntad 
individual, como de la forma como esté organizada la 
sociedad. Las graves erosiones causadas por la 
explotación agraria del Imperio Romano se debieron 
en parte a la concentración de la propiedad y a la

modalidad de trabajo esclavo. La colonización sobre 
la selva húmeda obedece hoy en día a procesos 
sociales de concentración de la propiedad de las 
tierras fértiles y al desplazamiento de la mano de obra 
campesina. Son por lo tanto procesos sociales en los 
que entran en muy escasa medida la buena o mala 
voluntad de los individuos. Hay exigencias 
económicas y sociales que sofocan la voluntad 
individual.

Ello, por lo tanto, replantea el concepto de libertad, al 
menos en la forma en la que se ha manejado o 
exaltado este término desde la época del 
Renacimiento. Quizás no sea necesario negar la 
libertad con el énfasis con que lo hacen Spinoza o los 
estoicos. Al parecer con la evolución se han ido 
abriendo los márgenes de opciones y es posible que a 
ello lo podamos designar con el nombre de libertad. 
Ello no significa que tengamos que extender hasta la 
física el dominio de la actividad libre, como lo 
pretendió Epicuro y lo ha planteado de nuevo en 
nuestros días Prigogine.

Ciertamente la liberación de los estrechos márgenes 
del nicho permitió a la especie humana ampliar 
significativamente los límites de su actividad. La 
libertad humana surge en gran medida de las formas^ 
de adaptación instrumental al medio, o sea, de la 
manera como el hombre transforma el medio natural. 
Con la división de los nichos o campos funcionales a 
lo largo de la evolución, las especies se vieron 
atrapadas en márgenes de actividad cada vez más 
estrechos. La instrumentalidad abre de nuevo las 
puertas a las más variadas posibilidades de 
adaptación. Por ello la especie humana ha podido 
adaptare a todos los climas y a innumerables 
posibilidades alimenticias.

Posiblemente estas explicaciones no basten para 
desentrañar todo el significado de la libertad y es 
necesario seguir profundizando en la razón de ser de 
este concepto desde una perspectiva ambiental, pero 
ciertamente 110 es necesario construir con Kant toda la 
parafernalia de un mundo trascendente, para explicar 
el significado filosófico. Si existe la libertad, existe 
aquí en la tierra y sujeta a las condiciones evolutivas. 
Es una criatura algo fugaz de la naturaleza que no 
tiene ninguna razón para escaparse de las condiciones 
terrenas.

Para Kant la libertad es la que fundamenta cualquier 
obligación y por lo tanto cualquier derecho. Puesto 
que el hombre posee un principio absoluto de acción,

12



solamente él tiene responsabilidades, porque 
solamente el hombre es persona, es decir sujeto de 
derecho. No existe, por tanto, derecho en la 
naturaleza y por lo tanto, no existe responsabilidad 
ética o jurídica por fuera del mundo humano.

Este es quizás uno de los aspectos más 
controversiales del pensamiento moderno. ¿Será 
acaso necesario admitir con algunas tendencias 
ambientales, la necesidad de extender el concepto de 
derecho a toda la naturaleza, especialmente al mundo 
vivo? En realidad no parece fácil admitir este criterio. 
¿Puede decirse acaso que una especie tiene derecho a 
vivir o a alimentarse? Dentro de las leyes ecosistémicas 
¿qué podría significar ese tipo de derechos? Ocupar un 
nicho no es tener derecho a él, sino ejercer una función 
dentro del sistema global. Es difícil decir que el león 
tiene derecho a comerse la gacela y que está tiene la 
obligación de dejarse comer.

Nietzsche tenía pues razón al rechazar enfáticamente 
la adjudicación de criterios humanos para juzgar los 
hechos de la naturaleza, que se mueve con otras 
reglas. Las otras especies no necesitan derechos para 
vivir ni para perpetuar su propia especie. Vivir es más 
que tener un derecho. No se puede decir lo mismo, 
sin embargo, de los animales domesticados. 
Domesticar significa separar de las condiciones del 
nicho a una especie y colocarla bajo condiciones 
culturales de vida. La cultura se construye también 
con animales y plantas y, por lo tanto, en alguna 
forma las especies domesticadas quizás empiecen a 
participar de algunas prerrogativas culturales. La 
especie domesticada depende del hombre para su 
subsistencia. En ese caso podemos quizás 
preguntarnos si un perro doméstico tiene o no 
derecho a la comida. ¿O es que acaso tiene derecho el 
hombre a manejar a su antojo a los animales que ha 
participan de su vida? La domesticación significa en 
alguna forma entrar en el ámbito de la cultura.

Se podría plantear quizás que el hombre puede tener 
obligaciones hacia los otros seres vivos, aunque estos 
no sean depositarios de derecho. Es muy posible que 
el derecho sea una prerrogativa humana, pero 
entonces habría que preguntarse por qué lo es. ¿Cómo 
se da el salto evolutivo hacia la conformación de una 
persona jurídica? Hasta el momento el mundo ético y 
jurídico se han estudiado bajo dos tipos de criterios. 
Para los sofistas y para algunas de las corrientes 
modernas, todo derecho y toda obligación respectiva 
surgen de un pacto libre entre los hombres. Para

Platón, Kant y las corrientes trascendentalistas, por el 
contrario, el derecho viene impuesto por alguna 
entidad superior, cualquiera que ella sea, pero por lo 
general, este criterio presupone la existencia de un 
dios. Kant rechaza con desdeño las corrientes que se 
empeñan en descubrir la fuente del derecho a través 
de investigaciones antropológicas.

Si aceptamos que la naturaleza es lo que ha llegado a 
ser a través del proceso evolutivo, es difícil aceptar 
los criterios trascendentalistas para justificar el 
mundo jurídico. Quizás desde una perspectiva 
religiosa se puede argumentar la necesidad de la 
existencia de dios para cimenta^ el mundo del 
derecho. El platonismo, como dijimos antes, es difícil 
de mantener en un terreno exclusivamente filosófico. 
Kant aceptó de nuevo el mundo trascendente para 
fundamentar el análisis de la libertad, pero 
difícilmente se puede llamar análisis a la aceptación 
intuitiva de una idea que no conocemos y que no 
podemos investigar, como son de hecho, para Kant, 
las ¡deas de libertad, de alma y de dios.

Para fundamentar un análisis ambiental de la ética y 
del derecho, habría que preguntarse qué cambió en el 
procesos mismo de la evolución, para que el hombre 
pueda considerarse como sujeto de derecho y  de 
responsabilidades éticas. La emergencia evolutiva de 
la cultura debería traer en sí misma la explicación de 
los fundamentos de la ética, sin necesidad de acudir a 
entidades trascendentes. ¿Es ello posible?

Ante todo, es necesario quizás tomar en serio la 
expulsión del paraíso ecosistémico. El haber perdido 
un nicho puede significar una ventaja evolutiva, pero 
también serias desventajas. El nicho ofrece seguridad, 
puesto que a lo largo del proceso evolutivo, la 
partición de los nichos se ha efectuado para evitar la 
competencia. Un nicho, desde este punto de vista es 
un espacio ecosistémico más seguro, mientras más 
especializado esté. A través de él, la especie tiene 
segura su alimentación o su reproducción y no tiene 
que competir con otras especies para lograrlo. Pero es 
igualmente más frágil, porque disminuye su campo 
adaptativo. Por su parte, la adaptación instrumental 
propia de la especie humana permite una gran 
versatilidad. El hombre ha ampliado enormemente 
sus posibilidades de vida, pero ello ha sido posible 
sólo en la medida en que invade los nichos de las 
demás especies o se los adjudica. Ello es lo que 
algunos ecólogos llaman "egoísmo", pero es difícil 
saber desde el punto de vista de la ecología qué es 
egoísmo.

Gestión y  Ambiente  -  2000 13



Así, pues, la ética y el derecho tienen fundamentos 
inciertos. La libertad es, si se quiere, una ventaja 
evolutiva, pero llena de incertidumbres. Posiblemente 
como lo plantea Kant, la libertad es el fundamento de 
la ética, pero no pertenece a un mundo transcendente, 
sino que es el resultado precario del proceso 
evolutivo. Ser libre significa no estar amarrado a las 
seguras cadenas de un nicho, pero ello significa tener 
que abrirse paso, domesticando la naturaleza y esa 
tarea tiene enormes riesgos, aunque sea una aventura 
maravillosa.

El que la ética se fundamente en la libertad fue quizás 
uno de los primeros hallazgos tanto del derecho como 
de la filosofía. Los griegos fundaron la polis sobre el 
concepto de ,fisonomíafl, o sea, sobre el postulado de 
la igualdad de todos ante la ley. En más de dos 
milenios nos hemos acostumbrado tanto a esa idea 
que ya nos parece indiscutiblemente natural. Ese ha 
sido el cimiento más seguro para la convivencia 
humana, pero se nos olvida fácilmente que es una 
construcción del hombre y no un don de Júpiter como 
lo plantea sarcásticamente Protágoras. La convivencia 
entre los hombres y, por supuesto, las mujeres, se 
logra sobre el pacto implícito o explícito de que todos 
somos libres y, por lo tanto, todos tenemos derechos.

La manera como el derecho y la responsabilidad se 
fundamentan en la libertad, la planteó Heráclito poco 
después de que los grandes juristas griegos había 
establecido la isonomía, como fundamento del orden 
legal. El derecho requiere fundamentación filosófica, 
o mejor aun, la filosofía jonia surge para fundamentar 
el derecho. El primer elemento que aporta dicha 
filosofía es que la naturaleza puede ser investigada y 
manejada. El segundo elemento es que el hombre es 
libre, pero responsable. Ambas proposiciones están 
ligadas. La libertad y la responsabilidad están 
articuladas al sitio que ocupa el hombre dentro de la 
naturaleza y al manejos que hace de la misma.

Sin embargo, el derecho y la ética no vienen de la 
naturaleza, como pretende la sociobiología. La 
naturaleza anterior al hombre es el ecosistema y el 
ecosistema, como vimos no se construye con 
derechos, sino con nichos. Una de las emergencias 
evolutivas consiste precisamente en la creación de 
una sociedad sobre la base del derecho y de la 
responsabilidad ética, lo cual no es posible sino por el 
hecho de que el hombre no posee nicho. Con un 
código ético al estilo humano, no podrían existir las 
cadenas tróficas.

La sociobiología, sin embargo, ha insistido en el 
hecho indiscutible de que muchas de las 
características sociales humanas se hallan en el reino 
animal. La etología ha descubierto comportamientos 
sorprendentes sobre todo en las aves y los insectos 
que los acercan mucho a los códigos humanos. Las 
diferencias pueden parecer a primera vista accesorias
o superficiales, pero quizás no lo son. La 
organización social en las especies anteriores consiste 
en la división del espacio funcional del nicho. La 
función genérica de la especie se divide, por ejemplo 
entre reproductores, obreros y soldados. Para ello es 
necesario “diversificar” la especie, de tal manera que 
cada una de las "castas" posea la adaptación orgánica 
necesaria para el cumplimiento de su función y ello 
se logra mediante "feromonas", aportadas por la 
reina. La división en castas, es por tanto, una forma 
de diferenciación orgánica.

En la especie humana, en cambio, no tiene lugar 
ninguna adaptación orgánica para el cumplimiento de 
la funciones sociales. Un obrero y un rey no se 
diferencian ni genética ni orgánicamente y los 
soldados no poseen armas orgánicas. Las diferencias 
dependen, por tanto, de la cultura y la cultura "no está 
en los genes" según la expresión de Lewontin. Es, 
como la llama Dubos una plataforma "parabiológica", 
que se transmite a través de la educación. La 
transmisión y redistribución de la herencia cultural es, 
en efecto, el significado básico del sistema educativo. 
Las funciones sociales se ejercen como resultado de 
un prolongado entrenamiento.

Ello significa que la adaptación humana es social y, 
por lo tanto, que la sociedad es el origen del derecho 
y de la ética. Habría que rechazar, por tanto, los dos 
extremos sobre los que se ha basado el pensamiento 
occidental. Por una parte, el trascendentalismo ético 
que tiene sus raíces en las reflexiones socráticas, y 
que fue elaborado como sistema por Platón. El otro 
extremo es el individualismo biologista que hace del 
hombre una simple prolongación de la lucha 
competitiva. Esta última teoría podría sostenerse si la 
evolución en efecto fuese la consecuencia de la lucha 
de competencia y no de la adaptación en los posibles 
nichos de un sistema.

La ética y la política no surgen, por lo tanto, ni de la 
naturaleza, ni del individuo desnudo. Surgen de las 
formas sociales de adaptación. Si se admite este 
principio habría que revisar a fondo muchos de los 
postulados que han prevalecido en Occidente. Por lo

14



general, la ética, el derecho y la política están basados 
sobre los principios de la lógica formal, es decir sobre 
el planteamiento que susurró la diosa al oído de 
Parménides. El ser es y no tiene que ver con el no ser. 
Las cosas son absolutas y no pueden entenderse como 
mezclas de contrarios como lo había sugerido 
Heráclito. En esta forma, existen principios morales 
absolutos, que no pueden ser transgredidos en 
ninguna forma ni desde ningún presupuesto.

Veamos lo que este principio de realidad absoluta 
significa en el caso particular de la verdad. Para Kant 
este es uno de los principios fundamentales e 
inmodificables sobre los que debe basarse la 
sociedad. La obligación de decir la verdad pura y 
simple es un imperativo categórico que no puede ni 
debe ser transgredido en ninguna circunstancia. Este 
principio parece ser quizás el más claro en el contexto 
de la ética. Sin embargo, si se analiza con 
detenimiento, no resulta sencillo. Ni siquiera Platón 
lo admitió como un principio universal. En el otro 
extremo Maquiavelo funda el derecho del príncipe a 
mentir, si las circunstancias del poder así lo exigen.

¿Cómo formular o conjugar este principio dentro de 
la norma básica trazada anteriormente? ¿Cómo 
entender la verdad dentro de una concepción social 
del derecho y de la ética? Sólo podemos sugerir 
algunos caminos de interpretación. No sabemos si 
existe o no una verdad absoluta a la que haya que 
aspirar. De hecho la sociedad no se rige por esa 
norma. La verdad se mide por el nivel de 
comunicación y todos esperamos que se nos 
responda, no con la verdad en la mano, sino con lo 
que podríamos llamar la verdad posible, dentro de las 
circunstancias concretas en las que se ejerce la 
acción. La mentira es un hecho social con igual razón 
que la verdad y la vida cotidiana no es más que una 
mezcla entre mentira y verdad. En muchas ocasiones, 
la mentira es la única arma que le resta al débil, al 
pobre, al esclavo o al miembro de las minorías. En 
otras ocasiones, la mentira es un arma política y 
difícilmente podemos concebir el ejercicio público 
basado sobre la verdad absoluta.

Sin duda alguna, la verdad sigue siendo un 
desideratum, es decir, un valor deseable, pero, en la 
mayor parte de las circunstancias, no podemos 
esperar que germine. La ética necesita un mínimo de 
realismo para asentarse en la vida diaria. Si 
descendemos de la pirámide platónica, nos 
encontramos en la realidad cotidiana con la ética

sofista. En esta realidad de la mezcla, como la 
llamaba el mismo Platón, rigen normas distintas de 
las que se expresan en el reino absoluto de las ideas. 
Para poder vivir en sociedad no podemos 
alimentarnos con presupuestos absolutos, sino con el 
olfato realista que percibe cómo funciona en efecto la 
sociedad.

Estos planteamientos, sin embargo no dilucidan 
todavía el conflicto. Puede decirse que la ética es 
precisamente el postulado absoluto, o sea, el 
imperativo categórico, así no se cumpla nunca a 
cabalidad. Así al menos la entendieron tanto Platón 
como Kant. Es un ideal al que no ^e puede llegar, 
pero que permanece siempre en el horizonte como 
ideal. Hay que tender hacia allá, aunque sepamos que 
se trata de un ideal inalcanzable. Examinemos, por lo 
tanto, más de cerca el problema de la verdad. 
¿Cuándo esperamos realmente que el vecino nos diga 
la verdad? Evidentemente cuando la verdad no vaya 
en su propio perjuicio. La verdad, por lo tanto, debe 
ser tomada como una relación social. De hecho, la 
verdad es tanto más posible cuanto mayor sea el 
vínculo que nos une con el interlocutor. Existe, por lo 
tanto, una escala de verdades, que va desde la 
intimidad del amante, hasta el odio al enemigo. 
Mientras no tengamos las herramientas para medir 
esa escala, no estamos educados para vivir en 
sociedad. Decir la verdad al enemigo es un suicidio. 
No decírsela al amante es una traición. No hay peor 
error que decir la verdad o la mentira en el nivel 
equivocado de la escala.

Ello en último término supone que la verdad no 
puede ser analizada sino a partir del análisis de la 
sociedad en la que se construye. La verdad absoluta 
presupone una sociedad igualitaria, sin autoridad y 
sin poder. Es la sociedad utópica predicada por Jesús, 
en la que la respuesta debe ser “si” o “no”, porque lo 
que excede esa expresión sencilla y enfática 
“proviene del maligno”. No es, sin embargo, la 
sociedad utópica prevista por Platón, porque ésta se 
construye sobre la desigualdad. Por ello el mismo 
Platón les reconoce el derecho a la mentira a los que 
rigen la nueva República. Si aceptamos estos 
presupuestos, quiere decir que no tenemos porqué 
exigir la verdad, mientras no hayamos construidos los 
fundamentos sociales para que dicha verdad sea 
posible. Ese es el fundamento de una ética realista, 
que es la única posible una vez que hayamos 
colocado la pirámide sobre su base.

Gestión y  Ambiente  -  2000 15



Estos son solamente algunos de los aspectos que 
deberían tenerse en cuenta en un análisis ambiental de 
las organizaciones sociales. Seguramente la sociedad 
es mucho más que esto, pero se debería analizar 
también como una estrategia adaptativa, que surge en 
el proceso evolutivo. Para lograr un justo análisis es 
necesario tener en cuenta las semejanzas que presenta 
la sociedad con el orden ecosistémico, pero 
igualmente sus diferencias.

La cultura es una emergencia evolutiva y por esta 
razón las ciencias sociales no pueden ser "reducidas" 
al análisis biológico, pero, al mismo tiempo, la 
cultura es una etapa del proceso de evolución natural 
y por ello no es necesario acudir a entidades 
trascendentes para descubrir sus características. En 
este sentido, las disciplinas sociales también son 
ciencia, en el sentido kantiano del término y no se 
necesita diferenciar entre razón practica y razón 
teórica, sobre la base de una libertad trascendente.

16


	ETICA, SOCIEDAD y MEDIO AMBIENTE


