
FÍSICA, FILOSOFÍA y MEDIO AMBIENTE

Augusto Ángel Maya *

RESUMEN

La física y  la filosofía vienen unidas desde los Jonios. El presente ensayo intenta 
analizar algunos de los problemas filosóficos que surgen de la física clásica y  
contemporánea y  que repercuten en la visión ambiental. Puede decirse en general 
que los descubrimientos de la física han significado una progresiva desplatonización 
del pensamiento occidental, incluidos los restos platónicos que conserva la filosofía 
de Aristóteles. Del análisis surgen algunos problemas que vale la pena enfatizar. 
Ante todo, la relación entre determinismo y  teoría del azar. Desde la perspectiva 
ambiental es necesario preguntarse si es lícito aplicar estos conceptos al hombre. 
Con ello surge el problema de la libertad, atacada por Spinoza, pero cuidadosamente 
defendida por la filosofía kantiana. Su aceptación supone, sin embargo, la división 
del hombre y  la esquizofrenia cultural. ¿Es posible explicar la libertad desde la 
física, tal como lo pretenden Epicuro o Prigogine? ¿Tiene acaso la naturaleza un 
campo de libertad tan amplio, como lo suponen algunas de las corrientes de lafísica 
contemporánea? Todas ellas son inquietudes que tiene que afrontar el pensamiento 
ambiental, aunque no pueda solucionarlas.

ABSTRACT

Physics and philosophy has join developments since the Jonios. The present article 
tries to analyze some of the philosophical problems that arise o f the classic and 
contemporary physics and that affects the environmental vision. In general, it can 
be said that the discoveries of the physics has meant a progressive desplatonization 
ofthe western world, including the remaining o f Platon that is included in Aristóteles 
philosophy. From the analysis some problems arise that is worthwhile to emphasize. 
Above all, the relationship between determinism and random theory. From the 
environmental perspective it is necessary to wonder if it is licit to apply these concepts 
to man. With it the problem of freedom arise, attacked by Spinoza, but carefully 
protected by Kant’s philosophy. Their acceptance supposes, however, the division 
between man and the cultural schizophrenia. ¿Is it possible to explain freedom from 
the physics, such as was pretended by Epicuro or Prigonine? ¿Has nature a wide 
field offreedom as it is assumed in some of the currents of contemporary physics? 
All of them are questions that the environmental thought has to confront, although it 
cannot solve them

*  Profesor Universidad Nacional de Colombia, Instituto de Estudios Ambientales, Sede Palmira

Gestión y  Ambiente - Volumen 4  -  Número 1 - 2001 7 3



La introducción de Aristóteles en la Edad Media facilitó, 
sin duda, el camino de la reflexión científica, pero no lo 
allanó por completo. Ciertamente su juiciosa filosofía intentó 
colocar al hombre de nuevo sobre la tierra, pero 110 pudo 
deshacerse completamente del esquema platónico. De hecho, 
la física tuvo que construirse negando el modelo finalista y 
astrobiológico que el Estagirita había construido. Aristóteles 
había renunciado a la trascendencia de las ideas y por ello 
pudo construir una lógica relativamente racional, pero en 
física estaba de acuerdo con Platón en que 110 era válida la 
explicación mecanicista de los jonios y sobre todo de 
Demócrito. Su mundo, al igual que el de Platón, cumple 
fines u objetivos propuestos desde fuera. Ello significa que 
la Inteligencia preside toda la actividad de la naturaleza y 
que esta tiene una estructura jerárquica, presidida ya no por 
las ideas, sino por un Primer Motor. Los astros están 
construidos de una materia más sutil que el mundo sublunar 
y se desplazan con un movimiento circular que está más 
cerca de la perfección.

Cuando Galileo retomó el análisis racional de la 
naturaleza, tropezó con algunos de los prejuicios 
aristotélicos. No pudo desprenderse de la idea de que el 
movimiento circular era natural en los cuerpos celestes 
y para conciliar sus teorías heliocéntricas con los 
postulados aristotélicos, tuvo que acudir a la complicada 
teoría de los epiciclos. Solamente Kepler logró romper 
los vínculos con la física aristotélica y pudo simplificar, 
en consecuencia, la descripción científica del sistema 
solar. Pero más difícil aún era desprenderse del concepto 
platónico de espíritu o de fuerza impulsora. La teoría 
platónica se basa en la afirmación de que todo movimiento 
corporal proviene del impulso o de la iniciativa de un 
espíritu, que nada tiene que ver con la materia. Éste, 
podríamos decir, es el núcleo del sistema platónico. Lo 
que le reprocha Platón a Anaxágoras es 110 haberle dado 
al NOUS el papel que le corresponde en las explicaciones 
físicas y haber hecho depender el movimiento de los 
impulsos materiales. El papel que le corresponde al 
NOUS, es total. Para Platón, la materia es algo pasivo 
que solam ente puede recibir su dinám ica de las 
entelequias espirituales que se agazapan en la retroescena. 
La teoría aristotélica de la materia y la forma o de la 
potencia y el acto, reproduce parcialmente esta visión 
dualista de la naturaleza, que hubiera sido extraña para 
los filósofos jonios.

No fue fácil para la física moderna desprenderse de estos 
presupuestos. Cada vez que asomaba una duda, los físicos

estaban dispuestos a echar mano de los espíritus. Galileo 
descubrió que un cuerpo abandonado a sí mismo no está 
sometido a ninguna fuerza oculta y que la fuerza 
solamente puede intervenir para cambiar el rumbo o la 
velocidad. Newton acuñó estos descubrimientos en sus 
dos primeras leyes y con ello pudo prescindir de los 
espíritus platónicos, entendidos como fuerzas impulsoras 
de la materia. Sin embargo, Newton formuló un principio 
más universal que vinculó todas las fuerzas impulsoras 
de la naturaleza en la ley general de la gravitación. Ello 
significaba que la fuerza estaba vinculada a la masa y 
que, por lo tanto, no se requería ningún tipo de impulso 
espiritual. Sin embargo quedaba todavía un problema 
por resolver. ¿Cómo podían actuar los cuerpos a 
distancia? Para superar está dificultad, Newton supuso 
la existencia de un medio sutil e invisible, que él 
significativamente llamó “espíritu”. El “espíritu” de 
Newton pasó a ser el éter de Maxwell, que permitía el 
desplazamiento de las ondas luminosas y que acabó 
finalmente disolviéndose con la teoría de la relatividad 
de Einstein.

Tampoco fue fácil comprender los elementos constitutivos 
de los cuerpos materiales. De nuevo, la ciencia moderna 
reivindicó la audaz teoría de Demócrito, en contra de las 
elucubraciones aristotélicas. El hecho de que Demócrito 
hubiese imaginado la materia compuesta por núcleos 
indivisibles o “átomos”, no pasa de ser una genial 
intuición. El no tenía ninguna base científica para 
afirm arlo. Aristóteles lo refutó sobre el supuesto 
aparentemente más lógico de que los últimos elementos 
imaginados por Demócrito tenían que ser extensos y si 
lo eran, tenían que ser divisibles. Era una lógica al parecer 
irrefutable, pero ha sido refutada por la ciencia moderna. 
El atomismo surgió de nuevo con fuerza en el siglo XVII. 
Los primeros químicos se imaginaban todavía los átomos 
a la manera de Demócrito, como núcleos con ganchos 
que los unían entre sí, pero las leyes de la gravitación de 
Newton mostraban que los planetas no necesitan ganchos 
para atraerse. Los átomos acabaron perdiendo sus garfios 
materiales.

Sin embargo, todavía se podía refutar el materialismo de 
los primeros atomistas y Leibniz colocó todo su genio 
para reiv indicar a Platón. No era posible que el 
movimiento y la dinámica de la naturaleza acabaran 
explicándose simplemente por el engranaje de pequeñas 
partículas m icroscópicas. Si existían  los átom os 
materiales, también debían existir los átomos espirituales,

74



que son los que verdaderamente impulsan el movimiento. 
Sin embargo, Platón no tardó en ser desalojado de este 
reducto. De hecho, los últimos elementos de la materia 
no requieren ni siquiera extensión. No sabemos si las 
subpartículas ocupan o no un espacio. Si así es, no 
tenemos ninguna posibilidad de discernirlo, o sea de 
medirlo. En ese ultimo reducto de la física cuántica, la 
materia se acerca extrañamente a la energía, a tal punto 
que la ecuación fundamental de Einstein acaba por 
identificarlas y la ecuación de Planck trata la energía 
como cuántos materiales. Las almas de Platón o las 
mónadas de Leibniz acaban disolviéndose en el aire.

Por cualquier lado que afrontemos el estudio de la física 
podemos llegara las mismas conclusiones. Losjonios 
tenían razón. La naturaleza se puede explicar por sí 
misma y no se necesitan entidades metafísica para 
comprender su estructura o su dinámica. El paso dado 
por Kant tiene, en consecuencia, una gran importancia y 
una filosofía ambiental tiene que ser por lo menos 
kantiana. Es necesario preservar la autonomía de la 
ciencia, pero como bien comprendieron los jonios, 
preservar la autonomía de la ciencia significa establecer 
la au tonom ía de la na tu ra leza . Lo que hizo 
habilidosamente Kant, fue desplazar el espíritu platónico 
al reino de la ética, despejando así el camino de la ciencia. 
A ésta le corresponde el estudio de la naturaleza, mientras 
la ética pertenece al mundo de la libertad.

Ahora bien, este refinado silogismo, que ha tenido tanto 
éxito en la filosofía moderna, significa desterrar al hombre 
definitivamente del paraíso natural. Por eso el kantismo es 
un platonismo a medias. En contra de Platón. Kant reconoce 
plenamente el derecho de la ciencia para someter la 
naturaleza a su análisis, pero al mismo tiempo intenta salvar 
la trascendencia al menos para el hombre. La libertad 
humana es una iniciativa absoluta, que nada tiene que ver 
con el encadenamiento causal de la naturaleza. El mundo 
natural se puede definir justamente como un encadenamiento 
causal. Es, por lo tanto, un mundo determinista, que puede 
ser analizado por la ciencia, sin acudir a ningún tipo de 
entelequias espirituales. Es un mundo autónomo en el que 
no interviene dios. En efecto, el dios de Kant se parece más 
al NOUS de Anaxágoras, que, como lo expresa Pascal, 
ridiculizando al dios de Descartes, da el primer papirotazo, 
pero después nada le corresponde hacer.

Desde una perspectiva am biental, el reducto de 
platonismo que se esconde en Kant, es tan peligroso como

el rechazo de la autonomía de la naturaleza por parte de 
Platón. Significa que el hombre no pertenece a la 
naturaleza y que con él empieza otro reino diferente, en 
el que no tiene ninguna v igencia  la causalidad  
determinística. La libertad no pertenece al sistema de la 
naturaleza y, por lo tanto, tampoco pertenecen a ella la 
ética y el manejo político. El hombre es un extraño, 
asentado en el reino natural, sin raíces en la tierra. Debe 
estar aquí por accidente, tal como lo pensaba Platón o 
por la culpa de un pecado, como lo imaginaba Pablo de 
Tarso o Agustín de Tagaste. Ahora bien, en contra de 
Pablo y de Agustín, Kant reivindica el reino de la libertad. 
Si Lutero podía decir que el hombre es esclavo, porque 
dios es libre, Kant diría que dios es libre porque el hombre 
lo es. La libertad, en efecto es la razón que tenemos, 
según Kant, para afirmar la existencia de dios. Más allá 
nada sabemos. Se trata de un mundo trascendente en el 
que no puede penetrar la ciencia. No es el reino de las 
ideas clarividentes de Platón, sino el reino de la eterna 
ignorancia. La trascendencia es trascendencia total, pero 
solamente le pertenece al hombre o en el hombre, a esa 
.semilla de trascendencia que es la libertad. Es algo que 
debe ser, pero que no sabemos lo que es.

En esta forma, la física moderna acaba desplazando la 
trascendencia del reino de la naturaleza al mundo del 
hombre. La filosofía jonia triunfa pero solamente en la 
posibilidad de investigación y manejo del mundo natural. 
El hombre se construye con Kant un reino independiente, 
que se prolonga en la trascendencia. Efectivamente, la 
libertad es para Kant la prueba más segura de la 
existencia de un alma inmortal y la existencia del alma 
exige asim ¡sino la existencia de dios. En el alma humana 
concluye, tal como lo había afirmado Descartes, el 
dominio de las leyes determinísticasde la naturaleza. Pero 
Descartes 110 sabe que hacer con el alma y ésta acaba 
refutando el mecanicismo rígido de su filosofía. Ello se 
debe al hecho de que Descartes quiere seguir concibiendo 
el alma, a la manera platónica, como explicación de la 
mecánica corporal. Kant rompe este esquema dualista. 
Ni el alma ni dios tiene que ver con las leyes que rigen la 
naturaleza y por lo tanto, la ciencia puede prescindir de 
ellas. Para Kant, el único dualismo válido es la separación 
entre ciencia y ética, es decir, entre naturaleza y libertad.

La física lleva, por tanto la reflexión filosófica a una 
inquietante pregunta: ¿Cuál es el sitio del hombre dentro de 
la naturaleza? ¿Podía acaso el kantismo detener la 
investigación natural sobre el hombre? A pesar de Kant, la

Gestión y  Ambiente  -  Volumen 4  -  Número 1 -  2001 7 5



ciencia continuó su investigación en la esfera humana. Si el 
hombre pertenece a la naturaleza tiene que ser descifrable a 
través del prisma científico. ¿Se puede acaso “reducir” la 
dimensión humana al análisis de la física? Y si no es así, 
¿cómo interpretarel comportamiento humano en el conjunto 
de las leyes naturales? Spinoza da el primer paso en esta 
dirección. Para ello, tuvo que romper el esquema platónico, 
retornando a la filosofía estoica, que había sido la primera 
refutación seria del platonismo. Si el mundo está organizado 
dentro de un sistema rígido de leyes causales, hay que 
introducir dentro de él tanto al hombre, como a dios. La 
libertad desaparece de la escena. Todo está regido por un 
orden determmístico y el único camino ético del hombre es 
acoplarse a ese orden. No existe una trascendencia en la 
que el hombre se pueda salvar de su destino rígido. También 
se podía optar por la solución de Epicuro. Tanto la naturaleza 
física, como el hombre son autónomos, pero el hombre es 
autónomo, porque es libre. Ahora bien, si el hombre es libre, 
es necesario buscar en la física las raíces de la libertad.

Al parecer, la física cuántica coloca nuevos presupuestos 
para el análisis. No toda la naturaleza física esta sometida 
al dominio de la causalidad determinística. A medida que 
se penetra en el contexto y la estructura íntima de la 
materia, se puede observar que ésta acababa rompiendo 
los moldes de la causalidad. Parece, más bien, que está 
jugando al azar. Las leyes precisas que cobijaban la física 
de Galileo y de Newton van desapareciendo a medida 
que se restringe el campo de análisis. La materia entra 
en rebeldía en el nivel microscópico. Nada allí es preciso 
ni p redeterm inare. La materia parece estar abierta 
todav ía  a la c rea tiv idad  y la crea tiv idad  surge 
principalmente del caos. Toda ley determinística es 
necesariam ente conservadora. Cualquier sistem a 
sometido a ella, se ve obligado a conservar su estructura. 
Debe reproducirse de la misma manera, pues de lo 
contrario no sería predecible. Pero la creatividad en la 
naturaleza no se ha agotado. Sigue brotando en cada 
rincón de la evolución. ¿Cómo debemos, entonces, 
interpretarel orden?

Este es el campo fascinante de análisis filosófico en el 
que nos coloca el estudio de la física actual. Tanto para 
Prigogine como para Monod, la creatividad de la 
naturaleza solamente puede provenir del caos, es decir, 
de ese cam po periférico  que todavía no ha sido 
domesticado por el orden causal. Mientras la ciencia 
clásica miraba el mundo como un sistema cerrado por la 
causalidad, la física moderna lo ve como un sistema

continuamente abierto a la innovación. Ahora bien, ¿hasta 
dónde puede llegar la fuerza innovadora? O dicho de 
otro modo ¿Cuál es el campo de la libertad en la 
naturaleza? ¿Es posible que el proceso evolutivo siga 
cualquier rumbo? Los partidarios de una libertad absoluta 
parecen afirmarlo. Según ellos, nada tiene porque 
repetirse. El futuro se abre en cualquier rumbo y no 
podemos predecir ninguna dirección. El azares rey y se 
puede parodiar a Heráclito diciendo que es “el padre de 
todo”. AI parecer no hay pautas en la naturaleza y todo 
se halla en el almacén de las posibilidades.

De estos presupuestos asentados por algunas corrientes 
de la física contemporánea, se puede deducir que no existe 
ninguna ley universal, válida para cualquier tiempo o 
cualquier espacio. En contra de la física clásica se afirma 
que toda ley es reversible. El universo no está determinado 
para siempre en ninguna de sus características. Todo está 
sometido de nuevo al juego del azar. La libertad creativa 
es absoluta y no puede ser restringida por ninguna ley 
causal. Ni siquiera la ley de la entropía tiene rígida validez 
para el futuro. Las aguas de escorrentía pueden fluir hacia 
las montañas en un sistema distinto y quizás dentro de 
millones de años, la entropía se convierta en acumulación 
positiva de energía. Nada está sellado definitivamente 
por la fuerza del pasado.

Frente a esta corriente, los creadores de física cuántica, 
Planck y Einstein, perm anecieron discretam ente 
escépticos hasta el fin de sus vidas. H abría que 
preguntarse, sin embargo, hasta qué punto las imágenes 
de la trascendencia platónica, Ies impidieron aceptar las 
consecuencias filosóficas de sus propios descubrimientos. 
Ambos aceptan la esquizofrenia cultural y hacen lo 
posible por no mezclar las conclusiones de la ciencia 
con su visión religiosa del mundo. Ambos tenían, sin 
embargo, una imagen diversa de la trascendencia ética y 
religiosa y aunque los dos basen su concepción sobre 
argumentos científicos, Planck coloca en la ciencia misma 
los fundamentos para dar el salto hacia la trascendencia.

Ante todo, Planck rechaza la concepción individualista de 
la ciencia. En su opinión, la investigación científica es un 
esfuerzo común, que se apoya en la herencia cultural. El 
punto de vista, por tanto, no es individual. Ahora bien, si la 
sensación tiene un aspecto individual, la teoría científica se 
hereda a lo largo de una cadena ininterrumpida de esfuerzos 
científicos. Las leyes pertenecen a esta esfera teórica del 
conocimiento. El científico es al mismo tiempo un

76



experimentador y un teórico. En esta forma la ciencia no 
puede ser el resultado de un esfuerzo aislado del individuo, 
sino la construcción social de leyes que interpreten la 
naturaleza. Planck se adhiere, por tanto al kantismo, al 
aceptar que el principio de causalidad es independiente de 
las percepciones sensoriales. Ello significa que la naturaleza 
obedece leyes determinísticas, así no podamos acercarnos, 
en ocasiones, sino a la medición estadística. La conducta 
inmotivada es totalmente inaceptable en cualquier tipo de 
ciencia. Más aún, la naturaleza misma parece que no se 
contenta con el relativismo, sino que tiende a asentar 
principios absolutos y la misma teoría cuántica se basa sobre 
un valor autónomo, “independiente de cualquier acción 
arbitraria de la voluntad humana”. Cada paso de la ciencia 
lleva al encuentro de un absoluto que se desplaza en el 
horizonte.

Hasta aquí la base científica en la que Planck fundamenta 
su argumentación. Es, sin duda una base científica, pero 
que le permite tender el puente hacia la trascendencia. Más 
allá de esta esfera de la ciencia, Planck acepta con Kant la 
independencia del reino de la ética y de la religión y, por lo 
tanto, de la libertad. Por ello le parece inaceptable que se 
pretenda deducir el concepto de libertad de las leyes 
estadísticas que rigen el mundo de la física cuántica. Si la 
ciencia es social, la ética y la religión son reductos 
individuales, en los que se esconde la libertad. Aceptando el 
kantismo, Planck se adhiere por tanto, al esquema occidental 
que impone como necesaria la esquizofrenia cultural.

Einstein, por su parte, se defiende en el terreno 
exclusivamente científico. La exigencia de un orden 
causal no se da por el reconocimiento de un factor externo, 
cualquiera que sea, sino por la necesidad misma del 
método científico. La física está llamada a dar explicación 
de los fenómenos individuales y, por lo tanto, no es lícito 
contentarse con las leyes estadísticas de la física actual. 
Es necesario encontrar un método que supere las 
limitaciones del análisis. La ley de la causalidad no está 
impuesta desde fuera, sino que es exigida desde dentro. 
No se trata de imponer a la física las leyes que rigen en 
la ética. La causalidad es una exigencia de la naturaleza 
y no una imposición de la moral.

Frente a la posición de los dos creadores de la física 
moderna, hay que colocar la opinión intermedia de Rudolf 
Carnap, uno de los miembros prominentes del circulo de 
Viena. Carnap, a pesar de su filiación de escuela, se 
coloca en una posición benigna, que evita los extremos

de otros seguidores del positivismo. Sus presupuestos 
son, sin duda, del más genuino corte positivista. La 
ciencia solamente se entiende como medición y la lógica 
teórica nada nos dice de la realidad. De este presupuesto 
se deduce que es necesario buscar un instrumento que 
permita vincular la teoría y la práctica experimental.

Sin embargo, Carnap evita los extremos de la escuela. 
Ante todo loma una posición m oderada frente al 
operacionalismo de Bridgman, que identifica la ciencia 
con los instrumentos de medida. Tampoco acepta la 
propuesta de Ramsey, quien de manera similar reemplaza 
los términos teóricos por términos operacionales. Para 
Carnap, la medición sola 110 basta, porque toda medición 
exige un marco teórico que la encuadre. Por ello tampoco 
está dispuesto a aceptar la propuesta de Hume, que 
rechaza el concepto de necesidad ontològica y que ha 
sido seguida tan escuetamente por otros positivistas 
lógicos. Carnap cree que se puede aceptar el concepto 
de necesidad, con tal de que no se convierta en metafísica. 
Los sistemas teóricos no son necesariamente metafísicos. 
Se trata de una necesidad lógica, no ontològica. Contra 
Neurath, cree que esta necesidad lógica se puede aplicar 
a la ley. De esta manera puede llegar a la fórmula 
intermedia y relativamente moderada de que “ la ley 
describe las estructuras causales del mundo”. Por un 
momento podríamos pensar que estamos de nuevo en el 
reino causal que defendían tanto Planck como Einstein, 
pero Carnap está lejos de aceptar el determinismo físico 
que promulgan los dos maestros. Si hablamos de ley o 
de necesidad se trata de conceptos puramente estadísticos.

Así, pues, los sistemas teóricos no son solamente 
herram ientas lingüísticas, como lo proponen los 
intrumentalistas radicales, tales como Pierce y Dewey. 
De ello, sin embargo, no hay que deducir que en la 
realidad existen de hecho los sistemas formulados por la 
teoría, como lo plantean los realistas. La descripción de 
un electrón es un sistema teórico, que no necesariamente 
describe la realidad tal cual es. Ciertamente la física 
cuántica es indeterminista, pero no por ello es necesario 
cambiar radicalm ente los térm inos lógicos, como 
proponen Franck, Schlicky el mismo Reichenbach. Basta 
con plantear claramente que entre sistemas teóricos y 
sistema empíricos, es necesario construir “reglas de 
correspondencia”. Ello significa que las leyes empíricas 
no se pueden deducir de las leyes teóricas como pretendía 
Kant. La ciencia consiste en articular el mundo de la 
lógica al mundo de la realidad física.

Gestión y  Ambiente - Volumen 4 - Número 1 - 2001 7 7



Ahora bien, ¿cómo se aplica la lógica teórica al mundo 
experimental de la ciencia? O, dicho de otro modo, ¿qué 
tipo de lógica es necesario aplicar al estudio de la física? 
No se trata de lina elección a priori. Simplemente la 
geometría de Rieman simplifica las leyes de la física, 
porque con ellas se suprime la noción de fuerza que se 
mantenía en la teoría newtoniana y se reemplaza con un 
sistema geométrico letradimensional. Ahora bien, cada 
sistema tiene su propia formulación teórica. Carnap no 
está dispuesto a aplicar mecánicamente las consecuencias 
de la física cuántica al mundo macrofísico y menos aún 
a la esfera humana. Por fortuna, el carácter aleatorio de 
la física cuántica no se puede trasladar al mundo 
macrofísico de la experiencia cotidiana, que tiene mucho 
más estab ilidad  que el escenario  caótico de las 
micromoléculas. Igualmente, la libertad humana nada 
tiene que ver con el carácter aleatorio de la física cuántica.

Vemos por lo tanto, dos tendencias fundamentales en el 
panorama teórico de la física actual. Para algunos 
c ien tíf ico s , los resu ltados ep istem ológ icos y 
metodológicos de la física cuántica se pueden aplicaren 
todas las esferas, incluida el reino de la libertad humana. 
La otra corriente conserva todavía las exigencias 
kantianas que separan el reino de la ciencia y la esfera 
de la libertad humana. La corriente libertaria ha intentado 
renovar una de las facetas olvidadas de la filosofía de 
Epicuro, quien ya había intentado darle un soporte físico 
a la libertad. Pretende descubrir en toda la naturaleza, 
una cierta tendencia hacia la libertad, que emerge desde 
el átomo e incluso desde las posibilidades primarias de 
la energía. El mundo está abierto a las modificaciones y 
la gran cantera de la libertad y del cambio es la fuerza 
incontrolada del azar. Prigogine ha intentado demostrarlo 
en física y Monod en Biología.

El hecho de que la libertad esté inserta en la naturaleza, 
desde el átomo, sería, sin duda, la mejor refutación de 
Kant. En alguna forma hay que insertar la libertad en el 
mundo de la naturaleza, pero ¿cómo lograrlo? ¿Será 
necesario corregir la física como lo pretendió Epicuro, 
o, quizás la libertad surge sorpresivamente del mundo 
confuso del azar, como lo pretende Prigogine? Sin duda 
la argumentación que basa la libertad en la creatividad 
de la naturaleza tiene una gran fuerza. El mundo de la 
física clásica es un mundo sin libertad y su mejor 
exponente es, sin duda Spinoza. Si la física  es 
necesariamente determinista, no tiene porque existir la 
libertad, porque tanto el hombre como los dioses estarían

sometidos a ella. Tampoco la salida de Kant parece 
satisfactoria. Para afirmar la libertad no es necesario 
crear un mundo metafísico independiente. Esa solución 
acaba por exilar al hombre del paraíso natural. ¿Pero 
acaso el fisicalismo reduccionista de Epicuro o de 
Prigogine aclaran el origen de la libertad? Quizás la 
libertad humana 110 se explique desde los átomos, pero 
ello no quiere decir que no venga desde los átomos por el 
sinuoso camino de la evolución.

Si alguna exigencia teórica ha traído la preocupación 
ambiental ha sido la necesidad de insertar al hombre en 
el sistema de la naturaleza. Ello exige el rechazo a 
cualquier tipo de platonismo, incluido el platonismo 
kantiano. Hay que buscar las soluciones al interior de la 
naturaleza y, por lo tanto, hay que proscribir cualquier 
fuga hacia las soluciones trascendentes. El hombre es un 
ser de la fisis, tal como lo habían planteado los Jonios. 
Si el concepto de la fisis no alcanza a cubrir al hombre 
es porque está mal dimensionado o quizás, porque el 
concepto de hombre esta sobredim ensionado. La 
naturaleza ha pasado a significar solamente el dominio 
de la física y de la biología, excluyendo al hombre y el 
hombre, ha acabado por significar algo distinto al ser 
natural que es. E11 esta forma el hombre se ha construido 
un imperio dentro del imperio, como decía Spinoza.

El camino por el que el hombre ha regresado a su 
significado natural ha sido el del reduccionismo. La física 
ha querido d imensionarlo como una máquina más o como 
una rueda del gran reloj de la naturaleza. Así lo entendió 
la filosofía moderna. Descartes empezó a trabajar el 
cuerpo humano como un simple rompecabezas de piezas 
mecánicas. El Tratado sobre el Hombre es un curioso 
esfuerzo de ingeniero para descifrar cómo funciona el 
cuerpo. Todo movimiento tiene su explicación mecánica 
precisa. Allí difícilmente tenía cabida el alma y ésta tuvo 
que emigrar hacia la glándula pineal, en la que Descartes 
encontró la síntesis de materia y espíritu. Pero cuando la 
pone a trabajar en ese sistema ordenado que es el cuerpo, 
el alma sólo sirve para estorbar. Ninguna de las ingeniosas 
reflex iones de D escartes logran d evo lverle  su 
im portancia . Para D escartes el alm a era 
fundamentalmente la sede de la inteligencia, que por ser 
inextensa estaba excluida del dominio de la materia. Si 
no cabía en las explicaciones mecanicistas, la inteligencia 
y con ella el alma, debía emigrar hacia el reino de la 
trascendencia. Con ello, la inteligencia se escapa del reino 
de la naturaleza.

78



Sin embargo, la inteligencia es la responsable del análisis 
científico y la ciencia, según Kant, es la encargada de analizar 
la naturaleza. Si la inteligencia no pertenece a la naturaleza, 
difícilmente puede entrar en su análisis. Éste, al menos, es 
el presupuesto que plantea el enigma de Parménides. Si el 
hombre hace ciencia con su inteligencia, es porque ésta 
pertenece al reino natural. Así, pues, hay que buscar en otro 
lado la trascendencia del hombre y Kant la encontró en la 
libertad. Frente a la Razón Pura se levanta la Razón Práctica. 
El hombre es trascendente porque es libre, es decir, porque 
no está sometido al dominio fatídico de la necesidad. En 
esta forma, la libertad se evade del reino de la naturaleza. 
Así el alma unitaria de Platón, se divide en la filosofía 
moderna entre una inteligencia privilegiada y una libertad 
autónoma. Ambas escapan del paraíso terrenal y entran al 
dominio de la trascendencia. El hombre construye su imperio 
independiente por fuera del imperio de la naturaleza.

Este fue el camino de la fuga. Pero ¿cuál es el camino 
del regreso? Se puede negar de plano la trascendencia, 
aunque sea d ifícil hacerlo  con los presupuestos 
metafísicos del estoicismo o de Spinoza. El reduccionismo 
moderno prefiere eliminar el alma y a dios. Ciertamente 
un dios sin alma no vale la pena. Si algún significado 
tiene dios para el hombre es porque el mismo hombre 
tiene derecho a participar de su esencia espiritual. La 
diferencia entre el dogma platónico y la filosofía moderna 
radica en que para Platón el hombre es función de dios y 
para Descartes y Kant, dios es función del hombre. Para 
Descartes la importancia de dios es sustentar la veracidad 
de la existencia del yo y para Kant es afianzar la 
existencia de la libertad humana. Para Platón, dios es el 
principio de la clarividencia. Para Descartes lo es el 
“cogito” humano. Así, pues, si se elimina el alma, lo 
más práctico es elim inar a dios. Así lo intentó el 
materialismo de la Ilustración. Si el alma se reduce a un 
principio material de acción, como lo hicieron el Barón 
de Holbach o Lammetrie, dios sobra definitivamente.

La posición del reduccionismo moderno es más sutil y 
menos chocantemente mecanicista. La física actual no 
da cabida para entender la naturaleza de la manera rígida 
como la comprendió la filosofía de la Ilustración. La 
reflexión contemporánea prefiere acudir al mundo 
fascinante, aunque desconocido, del caos y del azar. Un 
mundo en el que no podem os penetrar con los 
instrumentos de la física actual y quizás con los de 
ninguna época. Un mundo que se disuelve en partículas 
movedizas, de una inestabilidad desesperante y que al

final se resuelve en energía. ¿Puede, acaso la teoría 
cuántica dar caminos para entender el extraño misterio 
del hombre? Tanto Planck como Carnap dudan de ello, 
pero muchos de los físicos teóricos creen que sí. Según 
Prigogine vivimos dentro de un mundo unificado, en el 
que todo se trasmite y todo va creciendo del átomo al 
hombre, incluso el sentido de la libertad. Un mundo 
abierto a la creatividad, no sólo del hombre, sino de la 
naturaleza y la creatividad es libertad y la libertad viene 
del extraño mundo del caos y del azar.

Esta perspectiva ofrece una extraña fascinación. ¿Acaso no 
podemos explicara! hombre como resultado de la evolución 
y acaso la evolución no comienza con el proceso físico de 
creación de los átomos y de las subpartículas? ¿Si el hombre 
es el resultado de la evolución, no viene todo lo que le 
pertenece a través de ella? ¿Podemos seguir sosteniendo 
dentro del marco de la ciencia moderna que la inteligencia y 
la libertad no provienen de las lejanías profundas del proceso 
evolutivo? Parece que no. El hombre pertenece a la 
naturaleza 110 solamente por su cuerpo, como pensaba 
Descartes o por su ciencia como se imaginaba Kant, sino 
por la totalidad de su ser. Inteligencia y libertad pertenecen 
al proceso evolutivo. ¿Significa ello que es necesario buscar 
las explicaciones del hombreen la física y que la libertad la 
podemos encontrar en el choque imprevisto de los átomos?

Epicuro lo pensó así y por ello puede considerarse como 
el antecesor más preclaro de la física cuántica. Demócrito 
pensaba que los átomos se movían en sentido vertical 
con una absoluta necesidad. Si así fuese, la libertad no 
podía encontrar antecedentes en el análisis físico. Epicuro 
le dio a los átomos la capacidad de una desviación caótica 
y con ello introdujo en la física la semilla de la libertad 
humana. Ninguno de ellos pudo encontrar confirmación 
empírica de sus afirmaciones, pero la física moderna la 
ha encontrado para probar que el movimiento molecular 
es caótico. ¿Acaso es ese el inicio evolutivo de la libertad?

Ante todo hay que analizar el sentido que le dan los 
teóricos contemporáneos al concepto de libertad física. 
Para ellos la libertad consiste en la absoluta carencia de 
reglas, o sea de constreñimiento causal. En su opinión, 
esa es la raíz del proceso creativo en la naturaleza, tanto 
en física, como en biología. Los biólogos hablan de genes 
y los físicos de partículas y subpartículas atómicas. Tanto 
genes como partículas parecen impulsados por el mismo 
frenesí libertario y, por lo visto, son los dueños del 
proceso. Sin embargo, las cosas no parecen ser así. Es

Gestión y  Ambiente  -  Vo/úmen 4  -  Número 1 -  2001 7 9



posible que la libertad creativa venga del caos, pero tiene 
que someterse al orden. Existe, sin duda, en la naturaleza 
un principio de innovación en contra del principio causal 
de estabilidad. Cuando un organismo engendra, reproduce 
una es tru c tu ra  dete rm inada, pero in troduce 
modificaciones en el proceso. Estas modificaciones vienen 
de una injerencia caótica. Todo ello es posible, aunque 
quizá no tengamos todavía una seguridad absoluta para 
afirmarlo. Las dudas de Einstein merecen tanto respeto 
como las afirmaciones de Bohr. Es igualmente posible 
que las leyes de la estadística mantengan detrás la 
exigencia de leyes determinísticas. Sin embargo, ¿si el 
mundo está regido solamente por leyes causales, dónde 
queda espacio para la variación y la creatividad?

Así pues, parece que no hay motivo para temerle a las 
leyes estadísticas y a su posible presupuesto ontològico 
que es la inestabilidad de la naturaleza. Heráclito lo había 
previsto. El universo no solamente está regido por el 
logos, sino también por la contradicción. El orden es 
necesario, pero la naturaleza se crea continuamente desde 
esos rincones contradictorios del desorden, o sea de la 
contradicción. “La guerra es el padre de todo” y esta 
expresión de Heráclito hay que aplicarla 110 sólo al mundo 
humano, sino principalmente a la realidad física del 
cosmos. La causalidad rígida parece ser más bien un 
presupuesto del trascendentalismo platónico. Todo está 
determinado, porque todo tiende hacia un objetivo 
prefijado desde fuera. El único que se escapa al 
determinismo es el que fija las reglas, cualquiera que sea 
el ser trascendente que rige la naturaleza. Sin embargo, 
también los Jonios concluyeron en el determinismo de 
Demócrito. “Nada existe fuera de los átomos y el vacío 
y todo lo demás, no pasa de ser comentario”.

Hay una versión del determinismo todavía más extraña. 
Nietzsche, reflexionando sobre las leyes de la termodinámica 
concluye en la exigencia del “Eterno Retomo”. Son términos 
que hay que escribir con mayúsculas dentro del contexto 
nietzscheano. Si existe una cantidad definida de energía, 
que no puede aumentar ni disminuir, dentro de un tiempo 
infinito, se concluye que todo tiene que repetirse 
indefinidam ente hasta la saciedad y así el mundo 
desaparecerá, pero volverá a formarse el mismo mundo, 
con la misma geografía, las mismas especies y las mismas 
guerras y miserias humanas. Tendremos que soportar de 
nuevo los mitos de Platón y las intemperancias antiplatónicas 
de Nietzsche.

Ahora bien, la refutación del deterninism o rígido, sea 
de tipo trascenden te  o inm anente, no s ign ifica  
necesariamente la afirmación de la plena libertad de la 
na tu raleza. No parece líc ito  pasar de la cárcel 
determinística, que no da cabida a la creatividad, a la 
absoluta libertad que carece de reglas. El mundo no es 
tan monótono como lo piensan los deterministas, pero 
tampoco es tan abierto como lo imaginan los libertarios. 
Un mundo determinista es evidentemente tan monótono 
y aburrido como lo pinta Nietzsche y eso a pesar de la 
“Voluntad de Poder”, pero un mundo abierto sin tregua 
a la variación es tan impensable como lo es el dominio 
del caos.

Quizás Heráclito tenía razón. Existe el orden, pero también 
existe la contradicción. Existen las leyes causales rígidas, 
pero también existe la apertura estadística hacia la 
indeterm ¡nación, como lo plantea Bohm. En contra de Bohm, 
sin embargo, hay que decir quizás que la apertura no es 
indefinida ni ilimitada.. Todo está abierto a la innovación y 
al cambio, como decía Heráclito, pero igualmente todo 
cambio está presidido por el Logos. Este logos de Heráclito 
hay que escribirlo con minúscula. Se trata de un logos 
inmanente, 110 de una imposición trascendente. El logos 
quizás no sea otra cosa que la manera como la realidad 
misma se va estructurando. La orientación no proviene de 
fuera, sino de la estructura misma, pero es una orientación 
tan rígida como en cualquier sistema determinístico. Es a 
eso quizás a lo que podemos llamar deterninismo. Todo 
sistema cerrado sobre si mismo es necesariamente 
determinista. Las variaciones llegan con la lluvia caótica de 
influencias que vienen de fuera del sistema. Ahora bien, 
todo sistema en la naturaleza está abierto a los influjos 
externos, por el hecho de que todo hace parte del sistema 
global. Existen, por tanto, leyes determinísticas que proviene 
de fuera y leyes causales que rigen el interior de cada sistema.

Pero si ello es así, 110 es posible apoyar la variabilidad 
infinita de la naturaleza. El caos obra sobre estructuras 
determinadas y solamente tiene una cantidad finita de 
opciones, de acuerdo con la misma estructura que entra 
a modificar. Toda estructura es un límite a la libertad o a 
la creatividad indefinida. Quizás a ese tipo de opciones 
limitadas es a lo que podemos llamar con el solemne 
nombre de “ libertad” y si es así, es evidente que la libertad 
existe no solamente en el hombre, sino en la totalidad de 
la naturaleza. No solamente el hombre es creativo. Toda 
la naturaleza es un reservorio de creatividad y por lo 
tanto, de libertad. La naturaleza está encadenada por la

8 0



causalidad, pero sigue abierta hacia la creatividad. El 
rumbo de la evolución no va hacia cualquier parte, 
im pulsada por el caos, sino que sigue cam inos 
determinados por las estructuras existentes.

No pasa, por tanto, de ser una especulación decir que la 
física cuántica exige una apertura total del sistema 
natural, que necesariamente está regido por el caos y 
que cualquier posibilidad es posible en el extraño mundo 
de los futuribles o en los futuros a secas. Los futuribles 
no fueron más que una disculpa teológica para afirmar 
la absoluta libertad y omnisciencia de dios. El caos no 
puede reemplazar a diós y no necesita reemplazarlo. El 
futuro a secas se rige por las pautas del sistema actual 
de la naturaleza y siempre se ha regido por la estructura 
que encuentra. Por eso el eterno retorno no es tan utópico 
como se piensa, aunque posiblemente no es tan monótono 
como lo piensa Nietzsche.

Si el Big Bang regresa en el tiempo milenario, posiblemente 
la energía no tendrá muchas más opciones de organizarse 
fuera de los 92 elementos naturales de la tabla periódica, 
que representan los niveles lógicos de acumulación 
energética. Son tan lógicos, que a la ciencia le ha sido posible 
predecir elementos que no se habían encontrado aún. Es 
posible que haya variaciones, pero no tantas como para 
alterar completamente el panorama actual. Y si los elementos 
surgen similares a los presentes, la unión del hidrógeno y el 
oxígeno volverá a conformar el agua y ésta a recorrer los 
caminos de la escorrentía, desde las altas cumbres hasta el 
océano. Si la vida vuelve a surgir o ha surgido en cualquier 
otro rincón del universo, la encontraremos engarzada en los 
átomos tetravalentes del carbono. No tiene mucha lógica 
que se organice sobre el silicio, desperdiciando energía en el 
proceso. Ahora bien, si nos encontramos alguna vez con los 
extraterrestres es probable que nos demos la mano y que 
tengamos que descifrar mutuamente nuestros lenguajes 
articulados.

No hay necesidad de exagerar la libertad creativa de la 
materia, como tampoco la del hombre. Tampoco la libertad 
del hombrees ilimitada. Cada circunstancia social da campo 
a determinadas opciones, pero el abanico no se abre nunca 
en forma infinita. Como bien comprendió Hegel, la libertad 
no es lo opuesto a la determinación, sino su complemento. 
Toda estructura deja algunos caminos abiertos a la 
creatividad y cierra otros. La libertad viene de la evolución, 
pero no es igual en los distintos niveles de conformación 
estructural del universo. Cada sistema tiene sus propias

rigideces y sus posibilidades de apertura y eso marca los 
márgenes de la libertad.

Estos presupuestos suponen una nueva manera de 
entender el concepto de naturaleza. La físis no es 
so lam ente  el cam po dom inado por las leyes 
determmísticas como lo pensaba Kant, sino también la 
apertura hacia las innovaciones. Tanto la causalidad 
como la creativ idad pertenecen a la naturaleza. 
Afortunadamente hemos salido del mundo cerrado de la 
física clásica y podemos entender el mundo como un 
sistema abierto al cambio, pero de todas maneras es un 
mundo de opciones limitadas. La libertad no es absoluta, 
sino que está constreñida a las determ inaciones 
estructurales de cada momento.

Podemos llamar naturaleza, por tanto, a todo lo que ha 
devenido a través del proceso evolutivo. La inteligencia 
y la libertad humana hay que interpretarlas dentro del 
sistema natural. No son apariciones fantásticas de un 
mundo diferente. Se han consolidado a lo largo de la 
evolución. Son frutos de la tierra y, por lo tanto, 
pertenecen a la física, en la manera como entendía los 
jonios este concepto. Si la física es el estudio de la 
naturaleza, quiere decir que el hombre es uno de los 
objetos sometidos a su estudio.

Ello no significa, sin embargo, que la totalidad del hombre 
sea interpretable desde el ángulo de la física, tal como se 
entiende este término en la actualidad. El concepto de 
física se ha venido reduciendo al estudio de una fase 
concreta de la evolución, como es la evolución de los 
átomos y de las subpartículas, a más de las leyes 
form uladas por la física clásica. En este sentido 
restringido, la física no interpreta en forma exhaustiva 
la estructura y el funcionamiento de la vida, ni tampoco 
el sentido de la actividad humana. Por ello el fisicalismo 
social no pasa de ser una aventura pintoresca, pero 
carente de bases interpretativas.

Estos postulados llevan a una reinterpretación del 
concepto de naturaleza. Si bien, todo el proceso evolutivo, 
incluido el hombre, es natural, ello no significa que cada 
etapa de la evolución haya que analizarla con criterios 
homogéneos. Contradiciendo el aforismo medieval, 
habría que decir que la naturaleza sí da saltos y que cada 
salto construye una estructura diferente. Solamente así 
es posible entender los saltos epistemológicos propuestos 
por Kuhn. Por ello la física cuántica puede tener un

Gestión y  Ambiente  -  Volumen 4  -  Número 1 -  2001 81



método diferente al de la física clásica. La materia de la 
macrofísica no se comporta de la misma manera que las 
partículas elementales. El átomo de hidrógeno, una vez 
engarzado al oxígeno, para formar el agua, tiene que 
dejar atrás sus características, para adaptarse a la nueva 
estructura. Cada estructura dicta nuevas leyes de 
comportamiento y ello justifica la separación actual entre 
las ciencias. La multidisciplina no es una opción arbitraria 
de la ciencia moderna. Cada ciencia tiene su campo 
especifico de acción, y este campo ha sido delimitado 
por los cambios cualitativos sufridos en el proceso 
evolutivo. Podemos señalar no solamente el paso de la 
física cuántica a la física newtoniana, sino, sobre todo, 
el salto cualitativo que se consolida con la aparición de 
la vida.

El último salto, que es el más difícil de aceptar y de 
analizar, es el que se da con la aparición del hombre. La 
estructura antròpica representa una nueva emergencia 
evolutiva, que también pertenece a la naturaleza, pero 
que tiene sus propias reglas de funcionamiento. Así pues, 
sin duda, la libertad y la inteligencia tienen sus 
precedentes evolutivos, pero el comportamiento humano 
es cualitativamente diferente. Ello 110 significa que el 
hombre sea más, sino que es diferente. Pertenece a la 
fisis, pero la fisis no es homogénea en sus distintos niveles 
de existencia. Cada estructura trae consigo sus propias 
condiciones de actividad.

Para analizar al hombre como naturaleza es necesario 
desprenderse de las entelequias platónicas que han 
arrancado al hom bre de su espacio natural, pero 
igualmente de las fórmulas simplistas del reduccionismo. 
El hecho de que el hombre sea naturaleza significa 
simplemente que no viene de ninguna otra parte por fuera 
de la evolución, pero también, que dentro de la evolución, 
ocupa una estructura diferente. Las diferencias del 
hombre con el resto de la naturaleza no se debe a una 
supuesta superioridad espiritual, sino simplemente a que 
su plataforma adaptativa es diferente. La evolución lo 
expulsó del paraíso ecosistémico, pero no del reino de la 
naturaleza. Por esta razón, las ciencias antrópicas que 
analizan  el com portam ien to  hum ano tienen  su 
justificación, como la tiene igualmente la biología, que 
logró independizar sus métodos de análisis.

Sin embargo, el análisis aquí desarrollado no interesa 
solamente al campo de la física. De allí se extiende hasta 
el dominio humano, abarcando todo el universo. Puesto

que el hombre hace parte de la naturaleza, algunos 
principios generales tienen vigencia en todos los campos. 
Uno de esos principios es el de causalidad, que aunque 
tenga especificidades en cada una de las etapas 
evolutivas, interesa de manera análoga a todos ellos. 
Efectivamente, sustentar la causalidad rígida o la libertad 
omnímoda lleva a consecuencias éticas y política 
insospechadas.

El mundo contemporáneo se sitúa entre dos tendencias 
antagónicas, cuya síntesis no se ha logrado aún y quizás 
no se logre nunca. Esas dos tendencias se pueden 
caracterizar por las doctrinas de la causalidad y la 
libertad. Los que defienden el rígido encadenamiento 
determinístico de la naturaleza, acaban negando la 
libertad humana o cualquier tipo de libertad natural. Esta 
tendencia se inclina a pensar que el individuo no es más 
que una expresión de lo social, determinado por las 
circunstancias culturales sin ningún margen de iniciativa. 
La otra tendencia, que defiende la libertad y la creatividad 
absoluta, ve en el individuo el motor de toda dinámica 
social. Estas dos tendencias son fácilmente reconocibles 
en el campo político y las consecuencias de ambas han 
dejado marcado de sangre la historia reciente. Nos 
asomam os al siglo XXI sin lograr arm onizar las 
contradicciones entre causalidad y libertad, entre 
democracia y totalitarismo.

La tendencia de la causalidad rígida fue definida con 
claridad por Spinoza. El mundo es un sistema cerrado 
de causalidades intrínsecas, en el que se encuentran por 
igual, tanto dios como el hombre. La libertad no pasa de 
ser un sueño ambicioso del hombre, quien la trasladó 
abusivamente al ámbito divino. Hegel, reaccionando 
contra Kant, intenta restringir el dominio absoluto de la 
libertad y del individuo, acentuando la importancia del 
sistema global. El individuo es una expresión de lo social 
y sólo encuentra su justificación y su plenitud en la 
relación con el otro. Marx lleva estos principios al terreno 
de la política y plantea sobre ellos la necesidad de 
implantar la igualdad, restringiendo la propiedad y por 
lo tanto, la libertad. En la física moderna, Einstein parece 
afiliarse a esta corriente, llevándola al terreno de la física. 
Todo fenómeno no es más que la emergencia de una red 
de relaciones, dispersa a lo largo del universo. Esta podría 
ser la caricatura de la primera tendencia.
La segunda tendencia se inicia con el Renacimiento y su 
idealización del individuo y de la libertad. Se puede 
sintetizar en la frase del Cusiano: “el individuo no es

8 2



más que la resumen de lo infinito” . Después del 
devastador ataque de Spinoza, Kant se erige como el 
adalid de la libertad absoluta, pero la restringe al campo 
de la ética y de la política. Es, por lo tanto, una libertad 
exclusivamente humana. El liberalismo la toma como 
bandera en el campo económico y social y en la 
Revolución Francesa triunfa en el terreno político.

Ambas tendencias han llevado a excesos que no se 
encuentran en la doctrina de sus iniciadores. Hegel no 
pretende desconocer la importancia del individuo. Para él, 
la sensibilidad es necesariamente individual y cualquier tipo 
de elaboración teórica solamente tiene como objetivo 
desarrollar el goce. Ahora bien, si la actividad individual se 
somete al análisis científico solamente puede ser expresado 
en fórmulas sociales, dado que lo individual como tal escapa 
a cualquier esfuerzo analítico. Igualmente para Marx, la 
finalidad de la historia no es la conformación de un estado 
totalitario, sino la liberación del individuo, en su goce pleno, 
lo cual no es posible mientras siga siendo el esclavo de un 
sistema económico injusto. Sin embargo, la teoría rígida de 
la causalidad ha llevado a las dantescas escenas de los 
campos de concentración del fascismo hitleriano o de las 
purgas stalinistas.

La corriente que sostiene el dominio absoluto de la libertad 
ha encontrado inesperadamente una justificación en el 
reduccionismo de la sociobiología. Se ha pretendido 
extrapolar a la naturaleza, la lucha competitiva de los centros 
económicos y se ha querido ver en la evolución el triunfo 
absoluto del individuo y, más allá del individuo, de los 
minúsculo genes que son los verdaderos protagonistas del 
proceso. La absolutización de la libertad sigue conduciendo 
a la desigualdad y a la glorificación de la lucha competitiva, 
engendrando la violencia de los desposeídos.

Estas son las dos tendencia que presiden el final de milenio 
y que se instalan sin reparo en la historia del próximo futuro. 
¿Cómo encontrar una síntesis entre estadística y causalidad, 
entre iniciativa individual y poder político, entre libertad e 
igualdad? ¿Representan ambas tendencias los polos 
necesarios de una realidad contradictoria? La única 
conclusión que podemos sacar es que la solución no consiste 
en destruir uno de los polos, sino en reconocer ambos como 
elementos inseparables de la realidad. Esta conclusión en el 
terreno político y en el campo de la ciencia significa la 
necesidad del entablar el diálogo como la única alternativa 
para comprendemos, si no queremos perecer en las corrientes 
contradictorias del azar y de la necesidad.

B i b l i o g r a f í a

La física y la biología molecular son posiblemente los 
campos mas avanzados del conocimiento científico. En 
el presente ensayo no se ha trabajado la evolución de la 
materia antes de la aparición de la vida, sino de forma 
muy alusiva y casi elusiva. Sin embargo, algunas de las 
propuesta metodológicas planteadas se basan en los 
avances de las ciencias físicas. La bibliografía en este 
campo es muy extensa. Este trabajo se ha basado 
principalmente en los siguientes textos.

BOHM, David, Causalidad y Azar en la Física Moderna. 
UNAM, 19859. (Original inglés de 1957. Prólogo de 
Louis de Broglie)

BOHR Niels, Physique Atomique et Connaissance 
Humaine. Ed. Gonthier, Paris, 1961

CARNAP Rudolf, Fundamentación lógica de la física. 
Ed. Suramericana, Buenos Aires, 1989 (integrantedel 
Circulo de Viena, Profesor de la Univ. De chicago y 
otras. Original inglés de 1966)

CHARON Jean, De la Physique a l’Homme. Ed. 
Gonthier, 1964

EDDINGTON A., The Philosophy of Physical Science. 
Cambridge Un. Press, 1939

EINSTEIN A., Comment je vois le Monde. Flammarion, 
Paris, 1939

EINSTEIN A., El Significado de la Relatividad. Planeta, 1985

FRANK Philipp, Fudamentos de la Física. UNAM, 1956. 
(Original inglés de 1946 por la Chicago Univ. Press).

HEISENBERG W., La N ature dans la Physique 
C ontem poraine. G allim ard, Paris, 1962 (H ay 
traducción española en Ariel, 1976.

HEISENBERG W., Physique et Philosophie. Albin 
Michel, Paris, 1961

JEANS James, Historia de la Física. Breviarios F.C.E., 
84, 2a. ed. 1960

MARCH Arthur, La Physique moderne et ses theories. 
Ed. Gallimard, colec. Idées, 77, Paris 1965

MERLAU PONTY J. Y MORANDO B., Les Trois 
étapes de la Cosmologie.Robert Laffont, Paris, 1971

PLANK M., L’Image du Monde dans la Physique 
moderne. Gonthier, Paris, 1963

Gestion y  Ambiente  -  Volúmen 4  -  Número 1 -  2001 8 3



PLANCK Max, A dónde va la ciencia. Ed. Losada, B.A., 
1944

PRIGOGINE Ilya, Tan solo una Ilusión?Tusquetsed., 1983

SHATZMAN E.L., The Structure of the UNliverse. 
McGraw-Hill, N.Y., 1968

8 4



Gestión y  Ambiente - Volumen 4 - Número 1 - 2001 8 5




	FÍSICA, FILOSOFÍA y MEDIO AMBIENTE

	RESUMEN

	ABSTRACT



