
84 . XVII REVISTA GOLIARDOS . 

HISTORIA UNIVERSAL E HISTORIA
MUNDIAL EN EL MARCO DE 
LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA

Diego Alfonso Landinez Guio1

1 Estudiante de pregrado en Historia, Universidad Nacional de Colombia. Correo: die_nihil@yahoo.es

AbstractResumen

El texto es una reflexión en torno al problema 
de la llamada Historia Universal. Se propone un 

origen crítico de la constitución de los metarrelatos 
modernos en función de unas relaciones de 

poder que ejercen los adalides de Occidente 
sobre los sectores sometidos al capitalismo en 

el mundo globalizado. Se abarca el problema 
de la fragmentación de las ciencias humanas y 
especialmente la corriente posmodernista que 

ha empapado la academia desde los ochenta. 
Se plantea como hipótesis que es posible un 

discurso global de la historia en el marco de la 
contemporaneidad, pero no una historia universal.

Palabras clave 
Historia universal, globalización, historiografía, 

posmodernismo.

Key words
Universal History, globalization, historiography, 
Postmodernism.

This essay is a reflection about the Universal 
History problem. It proposes a critic origin 
of the modern Metanarratives in function of 
relationships of power that the leaders of West 
exert on subject regions to capitalism in a global 
world. It attempts ask the question about of the 
Human Sciences fragmentation and specially 
about of Postmodernism that has preoccupied 
the academy since the eighties. It propounds the 
hypothesis that is possible a global Discourse of 
History in the context of Actual Society, but not a 
Universal History. 



85. REVISTA GOLIARDOS XVII .   

Introducción

Desde la antigüedad la historiografía ha sido un instrumento a partir del cual los sectores 
dominantes de una sociedad han legitimado su poder y las condiciones que de él se 
siguen. Para Josep Fontana, ella ha desempeñado un papel ambivalente: por un lado, 
ha sido el de «legitimar el orden político y social existente», y por otro, el «preservar las 

esperanzas colectivas de los que eran oprimidos por el orden establecido»1. En esta medida, ¿a 
qué relaciones de poder está ligado el concepto de historia universal? De acuerdo con Leopoldo 
Zea a la hegemonía de Occidente y sus pretensiones de universalidad a partir de la cual subsume la 
historia, las costumbres y la mentalidad de los «pueblos marginales». 

La historia «por excelencia», en tanto se entiende como «historia del mundo occidental» sería el 
proyecto de legitimación del poder de los adalides de la Europa dominante: «un pequeño grupo 
de pueblos entre los que se destacan Inglaterra, Francia y Holanda y, más tarde, Alemania»2, 
así como luego Norteamérica. ¿Cuáles son los pueblos marginales a los que se refiere Zea? 
Oceanía, África, Asia y Latinoamérica: el resto del mundo. ¿A partir de qué se configura la idea 
de la historia universal como un discurso de dominio? A partir de la idea de progreso, aquella 
que «tiene por sujeto a la humanidad como héroe de la libertad»3, que justifica la igualdad de 
oportunidades al mismo tiempo que la desigualdad relativa a la capacidad de cada individuo, 
solo que el mundo occidental es quien define tanto las oportunidades como las capacidades, 
que, desde luego, coinciden con las suyas propias.

Pero dos acontecimientos permiten reevaluar la idea de progreso, el ideal europeo de 
humanidad y, al mismo tiempo, la idea de historia universal: el fin del colonialismo y el 
desarrollo de las comunicaciones. Para Gianni Vattimo, «los pueblos “primitivos”, los 
así llamados, colonizados por los europeos en nombre del buen derecho de la civilización 
“superior” y más desarrollada, se han rebelado y han vuelto problemática de hecho una historia 
unitaria, centralizada»4, y el desarrollo de las comunicaciones, del acercamiento mediático, 
«han venido a ser elementos de una explosión y multiplicación general de Weltanschauungen, 
de concepciones del mundo»5.

1 Josep Fontana, La historia de los hombres (Barcelona: Crítica, 2001), 11.
2 Leopoldo Zea, América en la historia (Madrid: Revista de Occidente, 1970), 37.
3 Jean François Lyotard, La condición postmoderna (Madrid: Cátedra, 2000), 63.
4 Gianni Vattimo, “Postmodernidad: ¿una sociedad transparente?” En Colombia: el despertar de la modernidad, 
editado por Fernando Viviescas y Fabio Giraldo (Bogotá: Foro nacional por Colombia, 1991), 190.
5 Vattimo, 191.



86 . XVII REVISTA GOLIARDOS . 

Diego Alfonso Landinez Guio

Al término de la Segunda Guerra Mundial, diferentes países y culturas del mundo empiezan 
a reclamar para sí mismos los valores que obstinadamente Occidente se reservaba: igualdad y 
libertad. A este respecto, las posiciones tanto de Vattimo como de Zea son diferentes, para el 
primero lo que acontece es una ruptura con el ideal occidental de humanidad, para el segundo, la 
demanda de una universalización de los mismos. En todo caso, de lo que se duda es de la validez 
del concepto de progreso y, por consiguiente, del dominio indiscutible de Occidente; se cae en lo 
que Lyotard llama la «incredulidad con respecto a los metarrelatos»6 y, en esta medida, en la crisis 
de los discursos por ellos legitimados, particularmente el discurso universal de la historia.

Queremos preguntarnos, por consiguiente, ¿es posible concebir una historia universal después de 
la crisis de la idea de progreso? ¿Es posible articular un discurso historiográfico universal o, por el 
contrario, solo es posible elaborarlo legítimamente desde lo particular, lo local y lo fragmentario? 
Nuestra hipótesis: es posible un discurso global de la historia en el marco de la contemporaneidad, 
pero no una historia universal.

Expansión de Occidente, liberalismo e historia universal

Aunque a mediados del siglo XIX los territorios coloniales americanos de España y Portugal lograron 
en gran parte su independencia, la incursión de potencias capitalistas sobre países no occidentales 
se hace notable en una segunda etapa colonial europea. La crisis social que el desarrollo industrial 
del siglo XVIII dejó especialmente sobre las clases bajas en Inglaterra abre una brecha entre la 
capacidad productiva y la posibilidad de comercialización y adquisición de mercancías dentro 
de los límites nacionales: «una gran masa con una mayoría de desocupados y empobrecida 
tenía que ser, forzosamente, un mal mercado para los productos que habían hecho posible la 
industrialización del país», y la solución adoptada fue la expansión hacia el exterior, «hacia los 
pueblos no occidentales, en los que no se tropezase con la competencia que ya se hacía patente 
en otras naciones occidentales». La consecuencia no podía ser más propicia, pues, concluye Zea, 
«el bienestar social y económico que la burguesía inglesa había ofrecido a toda la nación iba a 
ser posible», en tanto que «otros grupos más débiles y más desamparados que sus nacionales 
iban a pagar esa esperada prosperidad»7, el proletariado industrial se vería desplazado a naciones 
enteras: las colonia europeas en Asia, África, y Oceanía.

6 Lyotard, 10.
7 Zea, 72.



87. REVISTA GOLIARDOS XVII .   

HISTORIA UNIVERSAL E HISTORIA MUNDIAL EN EL MARCO DE LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA

Pero el poder capitalista occidental no se manifiesta únicamente en los territorios sujetos 
directamente a la soberanía colonial (Argelia, Marruecos, India, Sudáfrica, etc.), sino que se 
extiende a los países Latinoamericanos emancipados del dominio peninsular (cuyo modelo 
eran las potencias europeas), en los que se impone «un nuevo tipo de subordinación colonial, 
la económica del imperialismo occidental»8. Asimismo, a Inglaterra y Francia se une otra 
potencia, Estados Unidos, que recurrirá no a la primera dinámica, sino a la segunda. Mas en 
uno u otro caso la sujeción económica fue relativamente la misma: explotación de recursos 
naturales tanto como de fuerza de trabajo proletarizada que desencadenó una división social 
del trabajo a gran escala. Es en el seno de esta dinámica que han tenido lugar, por nombrar un 
hecho cercano y de sobra conocido, acontecimientos desafortunados como el que se recuerda 
con el nombre de «masacre de las bananeras» (1928) bajo la ocupación explotadora de la 
United Fruit Company en territorio colombiano.

Como en toda expansión imperial, las potencias capitalistas tenían, y tienen aún, su propio 
discurso legitimador del orden dominante, que de una u otra manera repetían y siguen 
repitiendo los pueblos sometidos a dicho orden. A diferencia del colonialismo español, que 
legitimaba la conquista americana de manera confesional (la bula papal de Alejandro VI y el 
requerimiento son ejemplo de ello), el dominio capitalista orientó su crecimiento de manera 
secular, con una perspectiva laica que alcanzó su formulación más completa con el liberalismo. 
En la ideología dominante entran en escena conceptos centrales como libertad, igualdad, 
individuo, progreso y civilización, que caracterizarán la acción de las naciones occidentales y 
su relación con los países subordinados.

Occidente propone una nueva concepción del mundo, una nueva forma de vida en la que 
la libertad fundamente todas las instituciones sociales y políticas, pese a que esa libertad 
se circunscriba casi exclusivamente a la libre competencia. Propone un orden democrático, 
producto de una sociedad civilizada en el cual cada individuo tenga el puesto que le 
corresponde acorde a su capacidad y sus logros, y no a irracionales derechos de nacimiento 
producto de regímenes despóticos que cohíben la libertad y rehúsan conceder la igualdad 
connaturales a todo ser humano. ¿Qué puesto les corresponde a los pueblos sometidos a este 
orden? El límite, la periferia que corresponde a aquellos que no han sido capaces de llegar por 
sí mismos a la verdadera civilización, o en términos kantianos, a la «mayoría de edad».

En los marcos de esta visión, el hombre occidental (inglés, francés, holandés o norteamericano) 
burgués moderno, se ve a sí mismo como más avanzado, más evolucionado respecto a sociedades 

8 Zea, 74.



88 . XVII REVISTA GOLIARDOS . 

Diego Alfonso Landinez Guio

no occidentales primitivas que no han podido salir de la barbarie (o incluso del salvajismo), que 
han quedado rezagadas en estadios anteriores de la Historia que él ya ha superado, que no han 
recorrido un camino hacia el progreso que él ya ha transitado y, por consiguiente, se ve a sí mismo 
y a su sociedad como mejor, como el modelo a seguir, ya que si el progreso «es algo a que pueden 
aspirar todos los hombres», dado que nacen iguales, no obstante, es «algo que solo alcanzará un 
grupo de ellos, los más capaces, los mejores o más aptos»9.

Por lo tanto, queda justificada la acción del hombre europeo: actúa en el marco de la igualdad, 
pero es el más capaz de todos los hombres para seguir el camino del progreso, pues es el 
más adelantado. Los pueblos más atrasados (el «tercer mundo») pueden llegar al desarrollo 
únicamente bajo su tutela, por cuanto personifica la finalidad misma de la Historia: «grupos 
sociales, sociedades, pueblos o individuos cuyos intereses sean opuestos, o siquiera diversos, 
tendrán que someterse o exponerse a su exterminio»10. El pasado fue un medio para llegar al 
presente, el presente es Occidente y el futuro es su cometido, así reza el ideario occidental que 
lee la historia universal en función de sus propios intereses y su propia tradición.

En el contexto del dominio británico sobre India, Dipesh Chakrabarty resalta cómo incluso 
en la actualidad, después de la descolonización, la historia del tercer mundo solo puede ser 
comprendida a la luz de la europea pero no a la inversa. Las categorías a partir de las cuales se 
comprende son una hipóstasis del hombre europeo moderno que relega a las no occidentales 
a la periferia, de ahí que en la consideración inglesa se haga patente «la proclividad a leer 
la historia india en términos de carencia, de una ausencia, de un estado incompleto que se 
traduce en una “ineptitud”»11, pero con la aclaración de que este no es un juicio exclusivo del 
inglés que se erige como agente civilizado y civilizador, sino también del indio que ve en «la 
ciudadanía y el estado nación», en los ideales burgueses occidentales, una meta: «para el indio 
de los años 1830 y 1840, ser un “individuo moderno” significaba convertirse en “europeo”»12. 
Observación que, lejos de ser válida únicamente para la India, puede hacerse también para 
el resto del mundo no europeo que sigue estando bajo la égida del capitalismo, que con una 
especie de síndrome de Estocolmo ha aceptado, aunque no sin reparos, la sujeción a la historia 
de Europa como relato universal y universalizable.

9 Zea, 44.
10 Zea, 51.
11 Dipesh Chakrabarty, “La postcolonialidad y el artificio de la historia: ¿quién habla en nombre del pasado “indio”?”, 
Historia Social, No. 39 (2001): 93.
12 Chakrabarty, 94-95.



89. REVISTA GOLIARDOS XVII .   

HISTORIA UNIVERSAL E HISTORIA MUNDIAL EN EL MARCO DE LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA

Crisis de los metarrelatos, capitalismo multinacional y fractura 
de la historia

Cuando Julio Aróstegui habla de la crisis de los «grandes paradigmas» de la historiografía 
contemporánea: escuela de los Annales, marxismo y cuantificación (cliometría y estructural-
cuantitativismo), en la década de 1970, aborda el problema desde su dimensión epistemológica, 
ya que «la idea de una historiografía-ciencia ha perdido, a finales del siglo XX, gran parte de su 
fuerza y su atractivo»13, crisis sintomática de las ciencias humanas en general, que hace manifiesto 
el «cansancio de la investigación globalizadora, despersonalizadora, sin duda, que buscaba las 
condiciones “abstractas” de la acción y resultados de lo histórico»14. Aunque este análisis no se 
refiere concretamente a la crisis de la idea de Historia Universal, plantea, no obstante, el problema 
de la reticencia a las explicaciones globales dentro de la práctica historiográfica.

Por esta línea, pero haciendo referencia a la historiografía colombiana, la profesora Vera 
Weiler afirma que «los historiadores en la actualidad están experimentando una marcada 
desconfianza en sus posibilidades de participar, de forma relevante, en la comprensión del 
mundo en su conjunto»15. ¿A qué se debe dicha crisis? No solo a problemas teóricos sino a 
problemas socioculturales de fondo, al problema de la legitimidad de la Historia y la naturaleza 
de su visión de conjunto.

El problema teórico lo plantea en gran medida Lyotard en el contexto de las ciencias. Para 
él, todo discurso científico de la modernidad era investido con una autoridad encargada 
de justificar su propio quehacer y «prescribir las condiciones convenidas (…) para que un 
enunciado forme parte de este discurso»16. Autoridad constituida por un metarrelato en sí 
mismo externo a la propia esfera científica pero que circunscribe y legitima su campo de 
acción tanto como sus propósitos. Dichos metarrelatos son básicamente dos: el «relato de 
emancipación», que propende a la defensa de la libertad humana y el progreso (representados 
por “el pueblo”), y el «relato especulativo», fundado en el idealismo alemán, que unifica en un 
principio único conocimiento y acción institucionalmente en la universidad17.

13 Julio Aróstegui, “Teoría, historia e historiografía (La naturaleza de la disciplina historiográfica)”. En La 
investigación histórica: teoría y método (Barcelona: Crítica, 1995), 130.
14 Aróstegui, 132.
15 Vera Weiler, “Sobre Historia Mundial Hoy”. Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, No. 21 (2001): 186.
16 Lyotard, 23.
17 Lyotard, 64-65.



90 . XVII REVISTA GOLIARDOS . 

Diego Alfonso Landinez Guio

Pero la especialización de las ciencias por fuera de dicha unidad, la irreductibilidad de los «juegos 
de lenguaje» respectivos a la ciencia (los enunciados descriptivos) y a la praxis (enunciados 
prescriptivos), el «auge de técnicas y tecnologías después de la Segunda Guerra Mundial, que 
ha puesto el acento sobre los medios de la acción más que sobre sus fines», y el desarrollo del 
capitalismo «que ha eliminado la alternativa comunista y que ha revalorizado el disfrute individual 
de bienes y servicios»18, han desacreditado los metarrelatos, han hecho que entren en la crisis 
que Lyotard no duda en llamar posmoderna, pues los supuestos desde los cuales se edificaba la 
modernidad quedan en tela de juicio y ya no demandan obligación de ningún tipo.

Esta crisis tiene, por lo tanto, serias implicaciones respecto a la concepción unitaria y total de la 
historia en la que el Estado-nación europeo era su manifestación, y el progreso, o la realización 
del espíritu, su teleología19, por cuanto la unidad y la emancipación se revelan como producto 
de la ideología legitimadora de la hegemonía de Occidente sobre el resto del mundo. Esta crisis 
se hace patente con la disolución del ideal occidental, moderno, de humanidad, ideal que se ha 
desarrollado «en relativa, y a veces absoluta, ignorancia de la mayor parte del género humano»20.

Pero su decadencia no es tanto producto de la crítica a la Ilustración realizada por los 
filósofos de los siglos XIX y XX, sino de la rebelión de los pueblos menos desarrollados que 
emergen de la opresión occidental, a partir de lo cual su valoración de lo humano empieza a 
manifestarse «como un ideal más entre muchos otros, no necesariamente el peor, pero que 
no puede pretender, sin violencia, el derecho de ser la esencia verdadera del hombre, de todo 
hombre»21. Paralelamente a la emergencia de las racionalidades colonizadas y la reevaluación 
de la «humanidad» occidental, se exige la universalización de sus valores, pues es «en nombre 
de estos» que «se enfrenta el colonialismo»22.

Aunque parezca paradójico, el argumento de Zea juega con la dualidad liberal de la forma y el 
contenido, pregunta: «Argelia, Marruecos, Egipto, los países árabes (…) ¿representan una amenaza 
para la cultura occidental?», a lo que responde negativamente, porque «estos pueblos, con 
independencia de su religión, formación cultural concreta, lo que piden en su supuesta rebelión no 
es la entronización de sus respectivas religiones o culturas, sino el complimiento de los principios 
que el mundo occidental ha llevado al mundo no occidental»23.

18 Lyotard, 73.
19 Cf. Hegel, Lecciones sobre la filosofía de la historia universal (Barcelona: Altaya, 1994).
20 Chakrabarty, 89.
21 Vattimo, 190.
22 Zea, 88.
23 Zea, 93.



91. REVISTA GOLIARDOS XVII .   

HISTORIA UNIVERSAL E HISTORIA MUNDIAL EN EL MARCO DE LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA

Como ejemplo paradigmático Zea nombra a Jomo Kenyatta de Kenia —y en diferentes momentos 
también a Nehru y Gandhi de la India— que se educa en la cultura occidental inglesa y regresa a 
su país en 1946 para exigir la extensión de la libertad e igualdad a Kenia, valores que promulgados 
por Gran Bretaña sirvieron de base para el sometimiento a una competencia económica salvaje 
y desigual a las colonias, y que ante sus miembros más competentes (ya que la excusa era la 
incompetencia de su gente) se niega a hacerlo. ¿Cuál es la opción ante dicha negativa? Continua el 
autor, «asumir su barbarie y no ver en los representantes de la cultura occidental otra cosa que los 
ocupantes de su tierra, los explotadores de sus hermanos y luchar contra ellos (…) ser el bárbaro 
que se dice que es, contra una civilización que se niega a incorporarlo»24.

La crisis del predominio de Occidente reviste en apariencia una forma dialéctica en la que el 
colonizado termina adoptando, convencido, aquellos valores que le fueron impuestos, mas el 
colonizador se pone en evidencia, porque aquello que impuso se vuelve en contra de sus pretensiones 
en forma de exigencias, que al no tener satisfacción redundan en cuestionamientos y resistencia 
a su presunta universalidad. De esta manera, se generan dos posiciones diferentes aunque no 
necesariamente antagónicas: la de aquellos que, como Zea, abogan por la universalización efectiva 
de la cultura occidental en la que los antiguos países periféricos se incluyan con plena dignidad e 
igualdad, y la de aquellos otros que, como Chakrabarty, prefieren resaltar «los fundamentos no 
democráticos de la democracia»25, la represión y la violencia inherentes al triunfo de Occidente 
sobre el resto del mundo. En lo que coinciden es en resalar la heterogeneidad cultural que subyace 
a la homogeneidad universal que impone y la existencia efectiva de unidad, pero fracturada.

La pregunta es: ¿qué condiciones permiten la prevalencia del poder occidental después de la crisis 
de su validez universal, después de la descolonización y la «condición posmoderna»? Para Frederic 
Jameson la respuesta está en el desarrollo del capitalismo contemporáneo, ya que para él la crítica 
posmodernista «es la expresión interna y superestructural de toda una nueva ola de dominación 
militar y económica norteamericana de dimensiones mundiales»26.

La descolonización del mundo no occidental y el descrédito de los metarrelatos permitieron 
la crítica del carácter universalista del dominio cultural europeo haciendo irrumpir lo parcial a 
nivel local y regional en el tercer mundo, del mismo modo que la especialización independiente 
de las ciencias disgregó la unidad de la institución universitaria. Pero es el sistema capitalista 
«avanzado, consumista o multinacional», la «forma más pura de capitalismo de cuantas han 

24 Zea, 99.
25 Chakrabarty, 109
26 Frederic Jameson, El Posmodernismo o la lógica cultural del capitalismo avanzado, Barcelona: Paidós, 1991, 19.



92 . XVII REVISTA GOLIARDOS . 

Diego Alfonso Landinez Guio

existido», lo que procuró una «ampliación prodigiosa del capital hasta territorios antes no 
mercantilizados»27, en un nuevo circuito económico más inclusivo en el que se inserta lo 
descolonizado, lo disgregado y lo heterogéneo, dentro de unas nuevas relaciones de dominio 
a la cabeza de lo cual está Estados Unidos.

La fractura de los grandes ideales modernos y su individualismo estarían provocadas por la 
extensión del capitalismo a zonas más amplias, superando cada vez más formaciones precapitalistas 
(en esto consistiría la tercera fase del capitalismo multinacional). La heterogeneidad dentro del 
sistema de dominación occidental (esta vez norteamericano) solo sería posible en la medida en 
que el capitalismo la mercantilice. En este sentido, se forma lo que Deleuze y Guattari llaman una 
«organización internacional» o «ecuménica» que «no procede por homogeneización progresiva, ni 
por totalización, sino por adquisición de consistencia o consolidación de lo diverso», en la que el 
Estado imperial únicamente «forma parte de ella de acuerdo con su propio modo, en la medida de 
su orden, que consiste en capturar todo lo que puede de ella»28. El dominio sigue siendo político y 
militar, pero adquiere una mayor contundencia económica.

¿Qué consecuencias trae esto para la concepción de la historia? Si se parte, como afirma Vattimo 
siguiendo a Benjamin, de que «las cosas de las cuales habla la historia son las vicisitudes de la 
gente que cuenta, de los nobles, de los soberanos y de la burguesía cuando llega a ser la clase 
poderosa»29, con la irrupción de movimientos anticolonialistas y la crítica posmodernista dicha 
idea, si bien no llega a su fin, se pone en duda, ya que al decaer «la idea de una racionalidad 
central de la historia, el mundo de la comunicación generalizada estalla como una multiplicidad de 
racionalidades “locales” (…) que toman la palabra y dejan de ser finalmente acallados y reprimidos 
por la idea de que solo existe una forma de humanidad verdadera digna de realizarse»30. Por lo 
tanto, la idea de una historia universal se revela como una invención de Occidente que solo por 
imposición en un tipo de relaciones de poder concretas pudo extenderse y tener vigencia incluso 
hasta hoy, pero que no tiene validez «en sí».

La historia se fractura en una multiplicidad de historias parciales, heterogéneas e irreductibles 
la una a las otras, entre las cuales se encuentra la historia occidental pero no como centro 
ni como motor de una única historia, como Hegel lo sugería, sino como una entre otras que 
se ha erigido dominante no porque de hecho sea más importante, sino por el ejercicio de la 

27 Jameson, 81.
28Gilles Deleuze y Felix Guattari, “Aparato de captura”. En Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia, (Valencia: 
Pre-textos, 1980), 443.
29 Vattimo, 189.
30 Vattimo, 194.



93. REVISTA GOLIARDOS XVII .   

HISTORIA UNIVERSAL E HISTORIA MUNDIAL EN EL MARCO DE LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA

violencia que ha desplegado sobre los demás pueblos, ya que es «esta violencia la que juega 
un papel decisivo en la implantación de significado, en crear regímenes de verdad, en decidir 
(…), cuál es y de quién el “universal” que gana»31.

Pero al mismo tiempo que la historia se fractura en su unidad homogénea, el reconocimiento 
de la diferencia e irreductibilidad de las historias parciales se muestra como la extensión de los 
mismos valores occidentales: libertad, igualdad, autonomía, etc., que en términos de Lipovetsky 
no es otra cosa que la extensión de la democracia sobre el ámbito de la cultura32, y sobre 
todo, como señaló Jameson, por aquel tipo de mercantilización multinacional que gracias a la 
supervaloración del valor de cambio sobre el valor de uso33, termina infravalorando el contenido 
y, por consiguiente, aceptándola en toda su diversidad, aunque sea una diversidad falseada.

No obstante, una serie de preguntas surgen al respecto: ¿Qué nexo existiría entre todas 
las historias parciales (incluida la de Occidente)? ¿Estamos forzados irremediablemente a 
considerar estas historias, en plural, sin relación con ninguna otra? ¿Cualquier tipo de relación 
es válida dado que ya no es posible concebir un derrotero y una teleología globales? ¿Qué 
ocurriría con el discurso historiográfico? ¿Quiénes serían sus productores (emisores), y cuál 
su público (receptores)? ¿Es posible que los discursos historiográficos parciales caigan en un 
aislamiento narcisista34 en el que el emisor sea el único receptor posible, en la medida en 
que cada historiografía regional se interese y produzca solo para sí misma? Las preguntas son 
de vital importancia, pues como sugiere Aróstegui, «La reflexión sobre la naturaleza de lo 
histórico (…) constituye el primer e inexcusable paso de una teoría de la historiografía»35, pero 
también de una reflexión filosófica de la historia.

31 Chakrabarty, 108.
32 Para este filósofo y sociólogo francés, «Solamente en esa amplia continuidad democrática e individualista se 
dibuja la originalidad del momento posmoderno, es decir, el predominio de lo individual sobre lo universal, de lo 
psicológico sobre lo ideológico, de la comunicación sobre la politización, de la diversidad sobre la homogeneidad, 
de lo permisivo sobre lo coercitivo». Gilles Lipovetsky, La era del vacío: Ensayos sobre el individualismo 
contemporáneo. (Barcelona: Anagrama, 1986), 115.
33 Desde un punto de vista cercano a Marx, el profesor norteamericano afirma que «la cultura del simulacro 
se ha materializado en una sociedad que ha generalizado el valor de cambio hasta el punto de desvanecer todo 
recuerdo del valor de uso, una sociedad en la cual (…) «la imagen se ha convertido en la forma final de la reificación 
mercantil»». Jameson, 45.
34 «Eso es precisamente el narcisismo, la expresión gratuita, la primacía del acto de comunicación sobre la 
naturaleza de lo comunicado, la indiferencia de los contenidos, la reabsorción lúdica del sentido, la comunicación 
sin objetivo ni público, el emisor convertido en el principal receptor». Lipovetsky, 14-15.
35 Aróstegui, 45.



94 . XVII REVISTA GOLIARDOS . 

Diego Alfonso Landinez Guio

Historia mundial e historia del presente

De nuevo partamos de Aróstegui: «“historia universal” es un concepto con grandes 
implicaciones ideológicas y teóricas», y de acuerdo a lo dicho hasta ahora, es de alguna 
manera insostenible en los términos en los que había sido concebida, por ejemplo, por Hegel, 
no obstante, sigue el autor, «La fragmentación de la historia de la humanidad en sociedades 
concretas también. ¿Dónde está el límite entre las sociedades históricas? ¿Es posible entender 
una historia “microterritorial” sin tener en cuenta los conjuntos globales? Y, ¿Cuáles son esos 
conjuntos globales?»36. El problema fundamental es por tanto la relación entre lo global y lo 
particular, la relación que puedan tener las diferentes historias parciales entre sí, así como su 
naturaleza.

El análisis anterior no niega, sin embargo, la existencia de una globalidad que comprenda 
las diferentes parcialidades, sino que pone de manifiesto su problematicidad histórica, 
política y filosófica, muestra que lo que existe no es una historia universal que subsuma 
todas las sociedades y fenómenos humanos en todo tiempo y lugar, que exista en sí con una 
racionalidad y teleología propia (lo que sería caer en una metafísica de corte cristiano), sino 
una historia global, en sí misma producto histórico de relaciones sociales de poder concretas, 
determinadas por vicisitudes políticas, culturales, económicas, militares, etc., que surge como 
fenómeno exclusivamente moderno. En este sentido, Chakrabarty asevera que «“economía” 
e “historia” son las formas de conocimiento corespondientes a las dos mayores instituciones 
que el surgimiento (y la posterior universalización) del orden burgués ha dado al mundo: 
el modo capitalista de producción y el estado nación (la “historia” que habla a la figura del 
ciudadano)»37. En síntesis, la historia global o mundial (no universal) es el producto histórico, 
moderno, de las relaciones sociales que Occidente ha creado entre sus adalides (Europa y 
Norteamérica) y el tercer mundo.

De tal manera, ante las exigencias globales de un sistema capitalista en expansión, en el 
que irrumpen el mercado mundial, la internacionalización del mercado laboral, la «entrada 
acelerada e intensa de la cultura electrónica y de la información masiva en todos los países», 
en suma, ante las exigencias del mundo de la «globalización»38, en el que están integrados de 
diferentes maneras la mayoría de países y poblaciones del mundo, la «historia mundial», dice 

36 Aróstegui, 48.
37 Chakrabarty, 107.
38 Weiler, 191.



95. REVISTA GOLIARDOS XVII .   

HISTORIA UNIVERSAL E HISTORIA MUNDIAL EN EL MARCO DE LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA

Vera Weiler, «se presenta como un imperativo de la búsqueda de formas de acción colectiva 
más acordes con el mundo real»39, mundo que nace de relaciones históricas concretas, cuya 
principal característica es precisamente dicha globalidad.

Pero, como se hace evidente por las observaciones anteriores, una historia de este tipo no 
es «la sumatoria por partes iguales», ya que de esta manera «no se puede encontrar ninguna 
articulación y, por consiguiente, ninguna explicación histórica a escala mundial»40. La historia 
mundial no consiste en la consideración aislada de historias parciales que se juntan, sino el 
análisis de la sintaxis del tejido social en el que se desarrollan y adquieren significación y 
relevancia desde el punto de vista temporal.

Por lo tanto, la historia mundial o global se inscribe en la historia del presente, ya que se 
asienta en los procesos de desarrollo capitalista propios de la modernidad, en el proceso 
continuo en el que la historia occidental captura las demás cuyo devenir histórico anterior 
es de hecho irreductible a cualquier comprensión que pretenda abarcarlas como un proceso 
unitario. Así, una historiografía global tendría un campo de análisis tanto en corta, mediana 
y larga duración, pues estaría encaminada a la comprensión del conjunto de procesos de 
consolidación del dominio de Europa sobre el resto del mundo, pero sobre todo de cómo en el 
marco de dichos procesos África, Asia, Oceanía y América se insertan y participan activamente 
en la configuración de un mundo internacionalizado, siempre en el contexto de la historia 
contemporánea. En este sentido, la historiografía global tendría no solo que preocuparse de 
acontecimientos de impacto mundial, sino también de acontecimientos y procesos singulares 
en relación con acontecimientos y procesos globales, donde, sin embargo, «se evita o queda 
amortiguado el eurocentrismo»41, lo que no implica, desde luego, soslayar su real influencia y 
dominio sobre los demás pueblos del mundo

Conclusión

La historia universal se muestra como el producto de la ideología que justificó la expansión de 
Occidente, primero Europa, especialmente Inglaterra y Francia, y luego Estados Unidos en un tipo 
de competencia desigual que revestía, bajo los valores liberales, la apariencia ilusoria de libertad 

39 Weiler, 192.
40 Weiler, 205.
41 Gonzalo Pasamar, “Formas tradicionales y formas modernas de la ‘Historia del Presente’”. Historia Social, No 
62, 2008: 169.



96 . XVII REVISTA GOLIARDOS . 

Diego Alfonso Landinez Guio

e igualdad con los que se justificaban además unas relaciones de sometimientos entre civilizados 
y bárbaros. Ante la exigencia de reconocimiento de los valores dominantes para los pueblos 
sometidos, así como de su autonomía política y cultural, se genera una negativa, y esta produce a 
su vez una tensión que provoca la crisis de la validez universal del predominio occidental.

Por otro lado, la crisis interna de la cultura moderna, alentada por una estructura económica 
multinacional o ecuménica creada y permitida por el capitalismo, da la clave para el 
fraccionamiento de la idea occidental de humanidad, así como la de progreso y desarrollo. 
No obstante, frente al imperio de la globalización, al tiempo económico, social y cultural, 
la existencia de una estructura mundial es ineludible, y aunque no revista la misma forma 
de la historia universal que subsume bajo su dominio todo el desarrollo de las sociedades 
humanas, sí es totalizante, en la medida en que todo lo integra, pero no en un proceso de 
homogeneización, sino en la individualización diferencial que reconoce la heterogeneidades 
en función de la mercantilización capitalista. El reconocimiento de las nuevas relaciones de 
poder, del papel que cumplen los países del tercer mundo junto a las potencias occidentales, su 
influencia recíproca (aunque sea asimétrica), las tensiones e incluso las formas de resistencia en 
su referencia constante a la globalidad, son objeto de estudio de la historia mundial, concepto 
que se refiere directamente a la historia presente dentro de su estructura globalizada.

Finalmente, se ciernen diferentes preguntas respecto a la historia parcial de países periféricos: 
¿cómo considerar la historia de culturas llamadas «primitivas» e «indígenas»? ¿Solo a la luz 
de los acontecimientos mundiales? ¿Puede pensarse, aún hoy, en un sistema mundial que 
abarque todo tipo de sociedades existentes? Ahora, ¿todo tipo de sociedad es asimilable a 
la estructura económica capitalista? Quizá sea posible pensar que aquellos pueblos que se 
encuentran en la periferia, aquellos llamados primitivos e incluso salvajes, cuya organización es 
enteramente diferente, por ejemplo los yanomami en el Brasil, tengan posibilidad de escapar 
a la disposición globalizada del capitalismo, pues la estructura totalizadora de la historia 
mundial no puede abarcar de hecho, como ninguna estructura de poder, toda formación social 
existente: hacia la periferia el poder se sujeta de manera más débil y laxa, ¿cómo enfrentaría 
la historiografía los retos que implican las comunidades que se escapan a la globalidad de la 
historia mundial? ¿Cómo abordar desde la filosofía esta serie de problemas? Son problemas 
que quedan simplemente esbozados.



97. REVISTA GOLIARDOS XVII .   

HISTORIA UNIVERSAL E HISTORIA MUNDIAL EN EL MARCO DE LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA

 Bibliografía

Aróstegui, Julio. «Teoría, historia e historiografía (La naturaleza de la disciplina historiográfica)». 
La investigación histórica: teoría y método. Barcelona: Crítica, 1995.

Chakrabarty, Dipesh. «La postcolonialidad y el artificio de la historia: ¿quién habla en nombre 
del pasado “indio”?>>. Historia Social, Nº 39 (2001): 87-110.

Deleuze, Gilles y Guattari, Felix. «Aparato de captura». Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia. 
Valencia: Pre-textos, 1980.

Fontana, Joseph. La historia de los hombres. Barcelona: Crítica, 2001.

Hegel, G. W. Lecciones sobre la filosofía de la historia universal. Barcelona: Altaya, 1994.

Jameson, Frederic. El Posmodernismo o la lógica cultural del capitalismo avanzado. Barcelona: 
Paidós, 1991.

Lipovetsky, Gilles. La era del vacío: Ensayos sobre el individualismo contemporáneo. Barcelona: 
Anagrama, 1986.

Lyotard, Jean François. La condición postmoderna. Madrid: Cátedra, 2000.

Pasamar, Gonzalo. «Formas tradicionales y formas modernas de la “Historia del Presente”». 
Historia Social, Nº 62 (2008): 147-170.

Vattimo, Gianni. «Postmodernidad: ¿una sociedad transparente?» Colombia: el despertar de 
la modernidad, editado por Fernando Viviescas y Fabio Giraldo. Bogotá: Foro nacional por 
Colombia, 1991.

Weiler, Vera. «Sobre Historia Mundial Hoy». Anuario Colombiano de Historia Social y de la 
Cultura, Nº 21 (2001): 185-208.

Zea, Leopoldo. América en la historia, Madrid: Revista de Occidente, 1970.


