H . Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 /E-ISSN: 2145-132X

REVISTA DE HISTORIA REGIONAL Y LOCAL

“Quiso, un tiempo destenido y rota,

ser nuestra virgen compatriota”.

Celebrar a la Virgen a traveés de la historia:
tres momentos del culto mariano en Colombia

- i -Hi *
Juan F.ranC|sco Con}‘ea ngu,era Recepcion: 07 de febrero de 2024
Universidad Santo Tomas, Colombia Aceptacion: 13 de septiembre de 2024

4. https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833 Modificacion: 24 de septiembre de 2024

Resumen

Desde el periodo colonial el culto mariano es parte constitutiva de la practica religiosa colombiana. De hecho, la adoracién de
divinidades femeninas, en el Altiplano andino, prepara el terreno para la aceptaciéon del culto a la Virgen Maria por parte de las
comunidades colonizadas, dando lugar a practicas religiosas que se hacen duraderas en el tiempo. Dentro de este contexto, ¢como
logran la imagen y el relato de la Virgen de Chiquinquir4 posicionarse progresivamente, hasta convertirse en uno de los elementos
que definen la identidad narrativa colectiva, tanto en el periodo neogranadino como en el republicano? El presente texto busca
responder esta pregunta, recurriendo, metodolbgicamente, a tres disciplinas: la historia, la sociologia de la religion y la critica
literaria. La confrontacién de fuentes primarias, iluminada, en el &mbito de la larga duraciéon por los anélisis sociologicos y de la
critica literaria, permite proponer una interpretacién sobre la evolucion y la territorializacion del elemento devocional mariano,
hasta lograr su incorporacion en la definicion de las identidades territoriales. Se har, a su vez, una aproximacion a tres momentos
del culto mariano, escogidos por su tipologia particular: la consagracion territorial por medio de un voto y de un patronazgo.

Palabras clave: identidad nacional; culto mariano; Colombia; Virgen de Chiquinquira; territorializacion; patronazgo.

* Doctor en historia contemporédnea por la Universidad de la Sorbona, Francia. Doctor designatus en teologia catélica por el Instituto Catélico de Paris, Francia. Director
de la Division de Ciencias de la Comunicacion y la Creacién en la Universidad Santo Tomads, Bogotd y Archivista de la Provincia dominicana de Colombia. El articulo es
parte de los resultados de investigacion de la tesis doctoral del autor: Restaurer et réformer ['ordre dominicain en Colombie (1881-1949). Une histoire au croisement des
imaginaires sociaux divers et des identités dominicaines plurielles, cuya realizacién conté con la financiacién de la Provincia dominicana de Colombia. Correo electrénico:
frayjuancorrea@gmail.com https://orcid.org/0000-0001-6720-6482

Cémo citar este articulo/ How to cite this article:
Correa-Higuera, Juan-Francisco. “'Quiso, un tiempo destefido y rota, ser nuestra virgen compatriota’. Celebrar a la Virgen

a través de la historia: tres momentos del culto mariano en Colombia”. HiSTOReLo. Revista de Historia Regional y Local 17,
no. 38 (2025): 16-49. https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833



mailto:frayjuancorrea@gmail.com

Juan-Francisco Correa-Higuera

“Quiso, un tiempo destenido y rota, ser nuestra virgen
compatriota”. Celebrate the Virgin Through History:
Three Moments of Marian Cult in Colombia

Abstract

Since the colonial period, Mariano cult has been an integral part of Colombian religious practice. As a matter
of fact, devotion to feminine divinities, in the Andean Altiplano, prepares the ground for the acceptance of cult
to Virgin Mary by the colonized communities, giving rise to religious practices that become long-lasting over
time. Within this context, how did the image and story of the Virgin of Chiquinquira gradually position itself to
become one of the defining elements of collective narrative identity, both in the Neo-Granadian and Republican
periods? The present paper aims to answer this question by methodologically resorting to three disciplines:
history, sociology of religion and literary criticism. The confrontation of primary sources, enlightened in the
long term by sociological analysis and literary criticism, will allow to propose an interpretation of the evolution
and the territorialization of the Mariano devotional element until its incorporation in the definition of territorial
identities. Consecutively, an approach will be carried out to three moments of Mariano cult, chosen for their
particular typology: the territorial consecration through a vow and a patronage.

Keywords: National Identity; Mariano Cult; Colombia; Virgin of Chiquinquir4; Territorialization; Patronage.

“Quiso, un tiempo destenido y rota, ser nuestra virgen
compatriota”. Celebrar a Virgem atraveés da historia:
trés momentos do culto mariano na Colémbia

Resumo

Desde o periodo colonial o culto mariano é uma parte constituinte da préatica religiosa colombiana. De fato,
a adoracao de divindades femininas no planalto andino prepara o terreno para a aceitacao do culto a Virgem
Maria por parte das comunidades colonizadas, dando origem a praticas religiosas que se tornam duradouras
notempo. Nesse contexto, como é que aimagem e o relato da Virgem de Chiquinquira conseguem se posicionar
progressivamente, até se converter em um dos elementos definitorios da identidade narrativa coletiva, tanto
no periodo neogranadino quanto no republicano? Este texto pretende responder essa pergunta recorrendo
metodologicamente a trés disciplinas: a historia, a sociologia da religido e a critica literaria. A confrontacao

de fontes primérias, iluminada, no ambito da longa duragio, por anlises sociol6gicas e da critica literaria,

HisTOReLo / Vol 17, No. 38/ Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

permite propor uma interpretacao sobre a evolucao e a territorializacdo do elemento devocional mariano,
até atingir sua incorporagdo na definicao das identidades territoriais. Ao mesmo tempo, sera feita uma
aproximacao a trés momentos do culto mariano, escolhidos por sua tipologia particular: a consagracio
territorial por meio de um voto e de um patronato.

Palavras-chave: identidade nacional; culto mariano; Coléombia; Virgem de Chiquinquird;

territorializa¢do; patronato.



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Introduccidn

José Joaquin Casas, en 1919, habla de la Virgen chiquinquirefia como de aquella
que, “un tiempo destefnida y rota, [quiso] ser nuestra Virgen compatriota” (Téllez
2005, 127). El presente texto, que ha sido estructurado alrededor de tres momentos
del culto mariano en Colombia, hace una aproximacién histérica a la constitucion
de la imagen mariana como uno de los elementos simbélicos para la creaciéon de
una identidad territorial y nacional.

Los tres momentos son los siguientes: el primero, acaecido en 1644, cuando se
establece el patronazgo de Nuestra Sefiora del Rosario sobre la ciudad y la audiencia
de Santafé. Se trata del primer patronazgo mariano proclamado sobre tierras
neogranadinas. El segundo evento data de 1829, precedido a su vez por la consa-
gracion de la nueva iglesia de Chiquinquira, en 1823. La consagracion la realiza, en
una celebracion litargica, Rafael Lasso de la Vega (1764—1831), obispo de Mérida.
Es precisamente a instancias del obispo de Mérida, ya promovido a la sede de Quito,
que se obtiene de la Congregacion de ritos la proclamacion de la Virgen del Rosario
de Chiquinquird como patrona de Colombia, en 1829. El tercer evento que hace
parte del triptico historico que se desarrolla en este texto es el de 1919, por medio
del cual se realiza la imposicion de dos coronas sobre el lienzo de Chiquinquira. No
se trata, stricto sensu, de una proclamacién del patronazgo mariano, como si sucede
en los dos acontecimientos anteriores. Se trata, en cambio, del acto de adhesién a
un movimiento de otro orden, que conoce gran acogida en Europa y América en el
siglo comprendido entre 1850 y 1950. Dicho movimiento promueve la coronacion
canonica de las imagenes de la Madre de Dios y de su Hijo. Estos tres momentos
histéricos se circunscriben, en todo caso, en el campo del culto mariano en el terri-
torio de la Colombia actual. Ellos constituyen, a su vez, un eje, aunque no el tnico, de

la empresa de definicion de una identidad cultural y religiosa local desde el siglo XVI.

1. El triptico cronoldgico que se propone examinar este estudio hace eco a aquel propuesto por Daniel Russo
(1996), abordado desde el campo de la iconografia mariana medieval. El autor propone, en efecto, una perio-
dizacién en tres momentos: 1. El momento romano de la Virgen reina; 2. Lecturas imperiales de Maria y;
3. Los gregorianos y Maria.



Juan-Francisco Correa-Higuera

A nivel metodoldgico, este texto se sitiia en la interseccion entre la historia,
la sociologia de la religion y la critica literaria. Es asi como, estructurado desde la
perspectiva de la larga duracion, propia de la historia, el texto analiza y desarrolla
la permanencia de un elemento de la religién, a saber, el culto mariano, y su
integracion en la definicion de una identidad territorial. Al mismo tiempo, se hara
una aproximacion a las narrativas que vehiculan dicho culto, las cuales se redefinen
progresivamente en el tiempo. Esto denota un proceso de territorializacién de las
identidades, a partir del cual la religién y sus narrativas se ven ineludiblemente
permeadas por las culturas locales y extranjeras (Sigaut 2008). Finalmente, este
estudio se estructura en tres partes. Los dos primeros momentos del culto mariano
en el territorio de la actual Colombia, a saber, los de 1644 y 1829, se estudiaran bajo
la modalidad de antecedentes que conducen al evento de 1919.2 Sobre este ultimo
se hara una mayor profundizacion, que se explica, esencialmente, por el impor-

tante nimero de fuentes primarias y secundarias a las que se tuvo acceso.

El patronazgo de 1644

Lallegada de los conquistadores a la sabana de Bogota trajo consigo grupos diversos
de religiosos evangelizadores. Sebastian de Belalcazar, proveniente del sur, llega
acompanado de religiosos mercedarios. Nicolas de Federmann hace lo propio,
proveniente de Venezuela, acompanado por religiosos agustinos. Gonzalo Jiménez

de Quesada, por su parte, lo hace junto a los dominicos. A cada familia religiosa se

2. El 15 de septiembre de 1770 se registra el patronazgo de la Virgen sobre el pueblo de Chiquinquira, por decisién de
las autoridades civiles y eclesiasticas, en lo que parece ser un movimiento extendido de declaracion de patronazgos
sobre pueblos y ciudades (Sigaut 2012, 450-51). A pesar de esto, este patronazgo no se toma como antecedente
para el evento de 1919, al menos en los anélisis del presente estudio. Si se produjo documentacién importante al

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

respecto, esta no figura en los estudios historiograficos ni en los catilogos de los centros de archivos consultados.
Por su parte, cronistas como Zamora, Cornejo, Mesanza y Biez apenas evocan el evento (Baez, “La orden domi-
nicana en Colombia”, s.f., Archivo Histérico de la Provincia de San Luis Bertran (APCOP), Col. Biblioteca, vol. V,
f. 50; Cornejo y Mesanza 1919, 234; Zamora 1945b, 306). Lo que si parece mas claro, es que este episodio no logrd
posicionarse en el centro de ninguna narrativa de orden regional o nacional duradera, que promoviera el refuerzo
de identidades colectivas, lo que explicaria las escasas evocaciones documentales al mismo.



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

le otorga un espacio en la naciente aglomeracion urbana de Santafé, lo que no esta
exento de tensiones entre los regulares (Echeverry Pérez 2013). En todo caso, cada
comunidad puede comenzar la construccion de sus conventos y de sus iglesias,
instalando en ellas las devociones que les caracterizan tradicionalmente. Situados
en la plaza de las hierbas, actualmente plaza Francisco de Paula Santander, los
religiosos de Santo Domingo hacen traer de Espafia una talla en madera que repre-
senta a la Virgen del Rosario. Esto sucede en 1556, segin lo hace saber el cronista
fray Alonso de Zamora (1635—1717) en Historia de la Provincia de San Antonino
del Nuevo Reino de Granada (1945a, 63) publicada originalmente en 1701.3

La devocion mariana, que sea la de la Virgen del Rosario, o la de otras advoca-
ciones, encuentra una acogida importante en la altiplanicie andina. Para esto, no
sblo es importante el hecho de que los evangelizadores llegaron junto a los conquis-
tadores, lo que hace “de la empresa colonial ibérica una invasion catolica”, como
lo sefiala la historiadora Elisa Cardenas Ayala (2018). También es importante el
hecho de que los evangelizadores retoman lugares de culto y caminos procesio-
nales que habian servido en el pasado a las religiones precolombinas, y de manera
particular, a la veneracion de divinidades femeninas (Frassani 2018, 77-80).
Algunos grupos de indigenas, segin lo explica la historiadora Magdalena Vences
Vidal (2008b, 102), no tardan en asimilar “la diosa de los conquistadores”, es decir,

la Virgen Maria.#

3. Magdalena Vences Vidal afirma que la “imagen lleg6 a Santafé en 1555” (2008a, 35), referenciando a su vez
un folleto de Luis Francisco Téllez (s.f.). Sin embargo, al interior de las diferentes ediciones del mismo texto
de Téllez (1886; 2005; s.f.), hay disparidad de informacion. El primero afirma que “el contingente de frailes
dominicos llegado con la estatua de la Virgen en 1556, es nada menos que de veinticinco sacerdotes” (1986,
7). A renglén seguido, agrega que su lugar de llegada es “la costa norte”. En la publicacién que no tiene fecha,
pero que es seguramente posterior, incluye el mismo texto, cambiando la fecha: se trata ahora de 1555 (s.f., 8).
Vences Vidal referencia esta altima fuente en su estudio. Téllez publica de nuevo la obra en 2005, aunque de
manera ampliada. Incluye la misma version del ltimo folleto en lo que respecta al afio en debate (2005, 14).
La claridad es aportada por Zamora (1945a) quien afirma que la imagen llega a Cartagena en 1555 —la referida
costa norte de Téllez— , entrando en Santafé de manera posterior, en 1556 (Zamora 1945a, 63).

4. M. Vences Vidal toma esta expresion del estudio de Antonio Rubial Garcia (1995, 17). Ver también el texto
esquematico sobre las sintesis y sincretismos operados a nivel religioso en Colombia, publicado por Carlos
Arboleda Mora (2010, 68).



Juan-Francisco Correa-Higuera

Los afios pasan, y el culto a nuestra Sefiora del Rosario conoce un desarrollo
importante luego del evento de 1586. La tradicion afirma que un suceso sobrena-
tural se opera sobre un lienzo de la Virgen perteneciente a la doctrina de Chiquin-
quira. En la mafiana del 26 de diciembre, el lienzo empieza a expedir un resplandor
sinigual, y los testigos del prodigio, Maria Ramos e Isabel, ven “el rostro de la dicha
imagen de diferente color que antes y al presente tiene, porque la vieron colorada
y hermosa como una rosa y estuvo y dur6 con este color todo aquel dia” (Cummins
1999, 60).5 Las romerias se incrementan, los testigos de prodigios también.

En este punto se llega a la década 1634-1644, en la cual convergen varios
factores que seran determinantes a la hora de establecer un primer patronazgo
mariano sobre la entonces Audiencia de Santafé. Una cronologia puede ser
establecida a partir, en primer lugar, de los datos que ofrece la vasta cronica de
Zamora (1945b, 233—45):

En 1634, el cabildo de Santafé, en sede vacante, y el provincial de los dominicos,
junto con el prior del convento de la misma ciudad, establecen las bases de una
permuta de doctrinas: los dominicos se haran a la doctrina de Chiquinquira, con
su imagen milagrosa y todas sus posesiones, y el clero secular recibira en contra-
partida aquellas de Siachoque y Gacheta (Cornejo y Mesanza 1919, 54; Zamora
1945b, 236—40). El negocio, luego de recibir la Cédula real correspondiente, es
sancionado por Auto de ejecucion, y se hace efectivo en 1636 por decreto del nuevo
arzobispo de la ciudad, fray Cristobal de Torres (1573—1654), él mismo pertene-
ciente a la orden dominicana.

Luego, el 10 de mayo de 1643, el rey Felipe IV dispone, en el marco de sus

prerrogativas patronales, ofrecer:

todos nuestros reinos & su [de la Virgen Maria] patrocinio y proteccion, sena-
lando un dia en cada un ano para que en todas las ciudades, villas y lugares de
ellos, se hagan novenarios, y cada dia se celebre misa solemne con sermén y la

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

5. El autor cita el documento de la investigacion eclesiastica ordenada por el arzobispo de Bogot4, Luis Zapata
de Cardenas, entre 1587-1589, publicado casi cuatro siglos mas tarde por fray Alberto Ariza (1950, 18). En aras
de favorecer la lectura de este texto, se citan los textos de Cummins, asi como los de los autores que escriben
originalmente en lengua extranjera, en traduccién espaiola realizada por el autor.



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisToReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

mayor festividad que sea posible, asistiendo nuestros vireyes (sic) y audiencias,
gobernadores y ministros, por lo menos un dia del novenario, y haciéndose proce-
siones generales con las imagenes de mayor devocién (Recopilacion de leyes de
los reinos de Indias, 1841, 1:5).

Para el caso neogranadino, la advocacion bajo la cual se invocara el patro-
nazgo es acordada entre el arzobispo y el presidente de la Real Audiencia, Martin
de Saavedra y Guzman (1594—1654). Un ano maés tarde, es decir, en 1644, se jura a
“la milagrosa Imagen de nuestra Sefiora del Rosario [...] por Patrona de sus Armas
en esta Ciudad de Santa Fe” (Zamora 1945¢, 4:55—56).° Este evento tiene lugar el
lunes posterior al segundo domingo de pascua. De esta manera, el patronazgo de
la Virgen del Rosario se establece, por autoridad real, sobre la ciudad y sobre la
Audiencia de Santafé.

Se asiste, de esta manera, a la secularizacion de un simbolo religioso, en aras
de su instrumentalizacion para la construccién de una entidad territorial y politica,
asi como para la sacralizaciéon de sus jerarquias institucionales. La unién del trono
y del altar se estrecha alin mas. La territorializacion de un culto mariano significa,
por esto mismo, la territorializaciéon de una identidad comun. Las consecuencias no

son menores. El culto a la Virgen del Rosario se convierte, junto a otras devociones,

6. Varios autores referencian este primer patronazgo en 1634, en cumplimiento de una cédula real del 10 de
mayo de ese afio, cuyo texto ain no se ha localizado. Incluyen una cita textual desprovista de referencia a fuente
primaria, la cual aparece con ligeras variaciones segin el autor. Tal es el caso de Ariza (1992, 416), Téllez (2005,
55) y Vences Vidal (2008a, 35), quien asume dicha fecha sobre la base de lo que afirma Téllez en su texto de 1995
(225). En todo caso, si bien Ariza atribuye el patronazgo a la alegada cédula de 1634 sin dar referencia a fuente
alguna, asume el afio 1644 como fecha en la que se realiza el acto de proclamacién del patronazgo (1992, 416). Por
su parte, Alonso de Zamora es quien ofrece mayor soporte documental: al afirmar que el patronazgo se verifica
en 1644, incluye en su obra la integralidad de una cédula real fechada el 5 de noviembre de 1646, en la cual el Rey
recapitula a su vez lo mandado “por cédula mia de 10 de mayo del afio passado (sic) de 643 (1945¢ [1701], 4:56).
La referencia a este Gltimo texto normativo, a saber, el del 10 de mayo de 1643, coincide con la “Ley XXIV. Don
Felipe IV en Madrid a 10 de mayo de 1643. Que se celebre cada afio el patrocinio de la Virgen Santisima nuestra
Sefiora en las Indias, con la fiesta y novenario que se ordena”, recogida en la Recopilacién de leyes de los reinos de
Indias (1841, 1:5). Enrique Baez (1878-1954) no se aparta de estas fechas (“La orden dominicana en Colombia”,
s.f., APCOP, Col. Biblioteca, vol. III, f. 201-210). A partir de la documentacién disponible, es probable que la ley
de 1634 no haya existido, sino que dicha fecha sea el resultado del trocamiento de los dos tltimos digitos del afio
en que se emite la Ley XXIV, de la que si se puede dar razén con mayor certeza.



Juan-Francisco Correa-Higuera

en uno de los “elementos cohesivos de las distintas comunidades [territoriales], y
no pocas se convirtieron, con el devenir de los tiempos, en patronas de las naciones
surgidas a partir de la independencia, profundamente vinculadas a sus respectivas

identidades”, segun lo senala el historiador del arte Héctor Schenone (2007, 229).

El patronazgo de 1829

Ladevocion ala Virgen del Rosario se enraiza cada vez méas en el centro del pais. Durante
la guerra de independencia, el lienzo de la Virgen que reposa en Chiquinquiré es objeto
de disputa entre realistas y patriotas, poniendo en evidencia el hecho de que, de uno
y otro bando, todos se identifican con la fe catolica. La fe, de hecho, no es motivo de
conflicto, ni es ella vinculada con el poder colonizador de la metropolis ibérica del
cual los patriotas buscan la independencia. Esto se hace evidente, por ejemplo, en el
pensamiento de un obispo como Rafael Lasso de la Vega. Es asi como, en 1818, en
plena pacificaciéon de Pablo Morillo, el obispo de Mérida “ordena fiestas a la Virgen del
Rosario por el triunfo militar del Monarca en América” (Olivares 2012, 14).

Lafinalidad se presenta sin ambigiiedades: pedir al cielo el triunfo de los ejércitos
llegados de Espafia sobre los revolucionarios americanos. La victoria se igualaria,
de esta manera, a aquella de la batalla naval de Lepanto, al cabo de la cual la Liga
Santa triunf6 sobre los otomanos un 7 de octubre, en 1571. La Virgen del Rosario es,
segun su antigua advocacion, aquella misma Virgen de las Victorias. Es asi como,
tanto en un contexto de guerra contra los otomanos, como sucede en el siglo XVI, o
en contexto de represion de una revolucion independentista, como aquella del siglo
XIX, “la figura sacra de la Virgen del Rosario [... se convierte en] un arma politico—
religiosa de conquista y conversion” (Mujica Pinilla 2013, parr. 16).

La victoria no llega para los espafoles, lo cual no significa la derrota de la fe.

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Todo lo contrario. Si algunos prelados se ponen de lado de los ejércitos de recon-
quista, lo hacen en virtud de un modelo sociopolitico en el que la Iglesia ocupa un
lugar preeminente, conocido en la historiografia como el modelo de antiguo régimen.
Atentar contra dicho modelo es, en estos términos, atentar contra la estabilidad de

la Iglesia y contra su misién en medio de los pueblos organizados jerarquicamente.



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisToReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Algunos afios mas tarde, el obispo Lasso de la Vega se convierte a la causa
republicana, se hace cercano de Bolivar y defiende, ante la sede apostolica, la
necesidad de la independencia de las nuevas republicas americanas. Los ideales de
paz y de progreso alientan su toma de posicién (Leturia 1959, 169—81). De hecho,
es Lasso de la Vega quien logra en 1825, luego de dos intentos fallidos, obtener de
la sede apostolica el permiso para celebrar la fiesta littirgica en honor a la Virgen
chiquinquirefia,” y en 1829, la Congregacion de Ritos decide “favorablemente y sea
declarada la Santisima Virgen Patrona igualmente Principal” (Ariza 1950, 184) del
Arzobispado de Santafé, y, en consonancia con las solicitudes y tramites prece-
dentes, de sus diocesis sufraganeas en su conjunto.® Esto se ha asimilado, tanto en
la literatura eclesiastica como en el campo de la historiografia, a una declaracién
de “la advocacion de Chiquinquira como patrona [principal] de la Nueva Granada”
(Suérez Cruz 2014, 23).2 iQué paradoja! La misma Virgen invocada como sefiora
de las Victorias, a favor del ejército pacificador, era luego invocada por el mismo
prelado como patrona de la Provincia eclesiastica que recubre el territorio de una

republica recientemente emancipada del poder espafiol.*®

7. El decreto de Leon XII, fechado el 12 de abril de 1825, aprueba que “en la iglesia de la Santisima Virgen
llamada de Chiquinquira [...] se pueda honrar la memoria de la dicha Imagen, en otro dia que el Rvdmo. Ordi-
nario designara fijamente, sin que pueda ser variado jamas, con el Oficio y Misa aprobados ya para la Iglesia
Universal, pero con el rito de doble de segunda clase sin octava, guardando las rtbricas” (Ariza 1950, 179).

8. El decreto de la Sagrada Congregacion de Ritos, del 18 de julio de 1829, estipula que se “pudiese rezar [...] en
el dia una vez fijado por los Ordinarios de las Dibcesis, de la Fiesta de Nuestra Sefnora del Rosario de Chiquin-
quira, con el rito de doble mayor, y en su propia Iglesia con rito doble de Primera clase y octava” (Ariza 1950,
185). Hay una elevacion del oficio litirgico, comparativamente con aquel concedido en 1825.

9. Otros historiadores, como Rocio Londofio Botero (2018, 88) o Luis Francisco Téllez (2005, 55—59), tratan
este tema de manera sucinta. Sin embargo, la transcripcién de los rescriptos pontificios de 1825 y de 1829 se
encuentra en la Hagiografia preparada por fray Alberto Ariza (1950, 179—85).

10. En 1829 existe una sola provincia eclesiastica en el territorio de la Republica de Colombia, cuya sede
metropolitana es la de Santafé de Bogota. Esta sede tiene precedencia sobre las di6cesis sufraganeas: Carta-
gena, Popayan, Santa Marta y Antioquia. El hecho de que el patronazgo de 1829 se establece sobre el arzobis-
pado y no sobre la Republica, puede encontrarse a la base de la solicitud realizada por los participantes del
primer congreso nacional mariano de 1919: “Para que la Santisima Virgen bendiga y haga fecundas nuestras
empresas, pidamos que sea declarada patrona de Colombia y elevado su rito a doble mayor de primera con
octava” (Mesanza 1934, 110).



Juan-Francisco Correa-Higuera

Luego de estas consideraciones historicas, es interesante analizar dos
elementos que caracterizan al evento de 1829, y que, a su vez, lo distinguen de

aquel de 1644.

La imagen sobre la cual se materializa la devocion popular
no es la misma

En primer lugar, el hecho de que ya no se invoca solamente a la Virgen del Rosario,
sino que se le agrega el toponimico “de Chiquinquira”, o en algunos casos, simple-
mente se usa el apelativo “Virgen de Chiquinquira”, prescindiendo de aquel “del
Rosario”. Ya no se trata de la Virgen “importada” (Sigaut 2012, 439) constituida en
patrona de la ciudad y de la Audiencia de Santafé en 1644, sino de aquella que,
en el lienzo de Alonso de Narvaez, ya ha incorporado “a sus titulos los nombres de
las villas, ciudades o regiones de adopcion” (Sigaut 2012, 441), cambiando algunos
de sus atributos primigenios y vinculdndose a una especificidad territorial naciente.

Esto es llamativo desde el punto de vista de la territorializacion de la religion.
Es decir que la religion no soélo es instrumento para crear una identidad comun y
para cohesionar una comunidad determinada territorialmente, sino que también
ella se deja tocar por los usos y las costumbres de cada lugar. Es lo que antropolo6-
gicamente se ha denominado aculturacién, nocién distinta de aquella de incultu-
racion, acunada en el marco de la teologia catolica. Segtn Olivier Roy, investigador
en el ambito de las relaciones entre politica y religién, un proceso de aculturaciéon
“puede ir en contra de los poderes dominantes. El catolicismo se implant6 en los
paises colonizados como parte de un proceso de dominacion politica y, sin embargo,
contribuy6 a conformar las élites de la independencia” (2008, 264).

La religion, en este sentido, no es ajena a los procesos socioculturales del

lugar en que busca implantarse. Ella echa sus raices, se deja permear por las

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

practicas locales mediante la intervenciéon ya de los miembros de las jerarquias

11. La expresion de Virgen “importada” la toma Nelly Sigaut de Héctor Schenone (2007, 229).



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

religiosas, ya de las comunidades de fieles.”? Asi como se habla de mestizaje a
nivel étnico, podria decirse que la aculturacion es un mestizaje dado en el orden
religioso—cultural. Para Olivier Roy, “es necesario hablar de mimetismo estra-
tégico, es decir, la asimilacién a las categorias dominantes para luego afirmar lo
nuevo” (2008, 264), que surge, a su vez, del encuentro de dos o mas culturas. Por
este medio, la religion, de manera particular en sus practicas culturales y disci-
plinarias, mas que en su contenido doctrinal, evoluciona y se adapta segun las
circunstancias de tiempo y lugar.

Por esta razon, la Virgen de Chiquinquira que es entronizada en 1829 como
patrona de la “Provincia eclesiastica de Santafé en Nueva Granada” —designacion
aun usual para la entidad territorial que ya ha recibido el nombre de Colombia—, no
es, de cierta manera, la misma Virgen del Rosario cuyo patronazgo fuera establecido
en 1644. De entrada, la imagen sobre la cual se materializa la devocion popular
no es la misma. En aquel momento se trataba de la talla de madera venerada en
el convento de Santafé. Para el caso del patronazgo que se establece en la recién
independizada Republica, se trata del lienzo custodiado en Chiquinquira.

La imagen tampoco es, simbodlicamente, la misma del episodio extraordinario
de 1586. Estudios como los de los historiadores del arte Tom Cummins (1999),
Alessia Frassani (2018) y Olga Isabel Acosta (s.f.), nos permiten aproximarnos a
una comprension del lienzo de la Virgen como fruto de un mestizaje artistico y
simbolico, al cabo del cual, al decir del escritor y dirigente socialista Toméas Uribe
Vargas, nos encontramos frente a una “Patrona, [cuya] imagen [esta] impregnada
de nuestra historia nacional” (Londonio Botero 2018, 92). Lo nacional importa
aqui, y toma el lugar de lo foraneo, de lo no propio, siguiendo los cdnones locales
a nivel de arte y de los medios para procurarlo. Por esto mismo, Uribe Vargas se
pregunta, segin nos lo hace saber la socidloga Rocio Londofio Botero, si “habra
algo mas profundamente espafiol, mas hondamente colombiano, mas intensa-

mente nuestro” (2018, 92).

12. El sociblogo francés Serge Bonnet (2015) habla de una negociacién de los valores de la religion en el &mbito
comunitario, que se sitia como punto intermedio entre la institucion y el individuo.



Juan-Francisco Correa-Higuera

Visiblemente la historia nacional de la que habla Uribe Vargas es la sintesis de
una historia comun, en la que lo espanol no se olvida, sino que cede su centralidad
a la definicion de lo que significa ser colombiano. Es una referencia a lo colombiano
como sintesis sociocultural, dentro de la cual hay un sustrato de origen espatiol, con
marcados trazos eurocéntricos, sin que ello signifique la exclusion de elementos
de origen indigena, y en menor medida, elementos de origen afro (Castro-Gomez
y Restrepo 2008). Magdalena Vences Vidal, describe esta sintesis en términos

dialécticos. Ella afirma:

Esta situacion [...] en América se mantuvo poco mas de tres siglos y [...] plante6 una
coexistencia de opuestos, de afirmacion de unos frente a los otros, y en donde se logrd
mantener un equilibrio, en buena parte artificial, entre la variedad de comunidades
con intereses propios pero unidas por un solo Credo y especialmente por el 1azo méas
fuerte de la iglesia militante, la Virgen Maria, tan humana como divina, tan aguerrida
como protectora, tan hispana como novohispana o novogranadina (2008b, 106).

Es verdad, las decenas de advocaciones marianas que encuentran su origen
en tierras americanas no son otra cosa sino el resultado de un proceso de enrai-
zamiento de la religion en el humus propio del continente americano. Es, segin
los relatos hagiograficos que se van reescribiendo, una Virgen propia, “carne de
nuestra carne”, “el honor de nuestro pueblo”, de esta tierra americana donde

florecen legitimamente la fe y la Iglesia.'

Una Virgen protectora de la nueva Republica

En segundo lugar, es importante sefialar como el patronazgo, invocado sobre la
Provincia eclesiastica de Santafé, hace parte del conjunto de decisiones que condu-

jeron al reconocimiento de las nuevas Republicas americanas. Es decir que, de

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

nuevo, se ve como la imagineria devocional mariana, y en este caso, el culto chiquin-
quireio, aporta, aunque no sea de manera exclusiva, a la creacién de vinculos

sociales, los cuales obran en favor de la creaciéon de una identidad nacional.

13. Parafrasis de las citas biblicas Gn. 2,23 y Jd. 15,9.



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Es verdad que el culto mariano es instrumentalizado a favor de la creaciéon de
las identidades locales, y que, como lo senala Vences Vidal, es secularizado para
servir los intereses de la territorializacion de una entidad politica nacional. Pero
no es menos cierto que lo religioso es gestionado no sélo por las élites religiosas
y civiles, lo es también por las comunidades creyentes. Si bien hay un control de
lo religioso por parte de dichas élites, también hay negociaciones simbdlicas y
rituales desde la base. Por ello, es posible asegurar que hay instrumentalizacién de
lo religioso por parte de las élites politicas, pero también es cierto que los lideres
politicos no pueden pasarse de una religiéon que ya habia echado raices profundas
en los pueblos neogranadinos, y que, por lo mismo, exigen el respeto de la Iglesia,
de sus estructuras y de sus ritos. Esto explica la afirmacion del historiador jesuita

Pedro de Leturia, al referirse a Bolivar:

Aunque personalmente tocado de un filosofismo volteriano que no rehuia del
sarcasmo irreverente, ni de doctrinas sobre el Estado incompatibles con el cato-
licismo, como hombre ptblico y fundador de Colombia, estaba persuadido de la
necesidad de conservar en ella vigorosa y activa la Iglesia Catolica (1959, 173).

En 1829, durante el pontificado de Pio VIII, se declara el patronazgo principal
de la Virgen de Chiquinquira sobre la Arquidicesis de Santafé y sus di6cesis sufra-
ganeas, dandole a esta devocion el caracter de elemento de creacion de “conciencia
colectiva [... en vistas de] la formaciéon de identidades locales y de un incipiente
nacionalismo” (Rubial Garcia 1995, 18). En definitiva, se ve como “la Virgen Maria
fue constituida simbolicamente en cuspide y en muralla de un territorio politico
propio, sagrado y de afirmacion doctrinal” (Vences Vidal 2010, 50).

La Republica se ve asi provista de una imagen sagrada que canoniza su
existencia como entidad auténoma del poder espafiol. Se prueba, asi, lo que asevera
Claude Prudhomme, especialista de las misiones catolicas en la segunda mitad
del siglo XIX, a propésito del ocaso de los regimenes coloniales en contexto de
cristiandad: que “la misién [de evangelizacion] se asocia a la empresa de la coloni-
zacion, sin por ello asumir su mismo destino” (Prudhomme 2006, 92). Por ello,

la independencia significa la salida del régimen colonial, de manera procesual y



Juan-Francisco Correa-Higuera

dilatada, para adentrarse luego en la construccion del estado moderno de caracter
liberal. Sin embargo, ello no significa el rechazo de la religion y de sus instituciones,

y la Iglesia puede asi adaptarse a las nuevas circunstancias.'

La coronacion candnica de 1919

Se examinara, finalmente, el evento de 1919. Los elementos distintivos de este
evento con respecto a aquellos de 1644 y de 1829, suman un total de tres: el signi-
ficado y el contexto de una coronacién canonica a inicios del siglo XX; la idea y el
proceso que condujeron al evento de 1919; y por consiguiente, la importancia de

este evento para la construcciéon de un relato nacional.

Significado y contexto de una coronacién candnica 3 inicios
del siglo XX

A diferencia de los dos eventos estudiados anteriormente, en 1919 no se asiste a
una declaracion del patronazgo de la Virgen sobre el pais. Lo que sucede a inicios
del siglo XX es un acto de naturaleza distinta. La practica de coronar las imagenes
de la Virgen y de su hijo nace, al menos hablando desde un ordenamiento canénico,
en 1634. El conde Alessandro Sforza de Piacenza dona un fondo a la sede romana,
para que, mediante el Capitulo de la Basilica Vaticana, se otorgue, como un privi-
legio, una corona a las imagenes marianas mas célebres, ya sea por su antigiiedad,
por su culto o por sus milagros. Esta practica circunscrita a la bota italiana desde
el siglo XVII, toma “dimensiones europeas” (D’Hollander y Langlois 2011, 9)

en el siglo XIX, cuando se extiende a Francia y a Espafia.’> Para esta época, las

14. Santiago Castro-Gomez y Ramoén Grosfoguel (2007) editan un conjunto de textos consagrado a la pervi-

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

vencia del modelo de colonialidad luego del establecimiento de la Reptblica, lo que los lleva a postular la
existencia de un régimen de colonialidad/modernidad en Colombia.

15. De hecho, el inventario de Virgenes coronadas recoge alrededor de 790 imégenes de la Virgen Maria y su
hijo cuya coronacion fue concedida por el Capitulo de la Basilica Vaticana entre 1634 y mediados del siglo XX.
La gran mayoria de estas coronaciones corresponden a imagenes cuyos santuarios se encuentran en Italia,
Francia y Espafia (Biblioteca Apostdlica Vaticana 1945, 280—306).



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

coronaciones canénicas adquieren una connotacion particular, y se persiguen tres
objetivos concretos (Langlois 2005):

En primer lugar, se busca el reconocimiento de una tradiciéon plurisecular. La
coronacion de una imagen mariana es, de esta manera, el certificado de antigiiedad,
asi como de actualidad, de un culto local. Esto es de gran importancia, de cara, por
una parte, a las politicas anticlericales que se suceden en diversas latitudes luego
de la Revolucion Francesa, asi como para enfrentar la pretension de modernizaciéon de
los Estados, en la que se busca la imposicion de la laicidad y se restringe lo religioso
a la esfera privada. Otorgarle a una advocacion mariana una coronacién cano6nica
aprobada por Roma es, entonces, reconocer la antigiiedad del culto que se le tributa,
al mismo tiempo que se estimula la reutilizacion de las procesiones, de grandes
misas campales y, en definitiva, el retorno de lo religioso a la esfera de lo puablico.
Sin pretender constituirse en una revancha de cara a los estados modernos surgidos
luego de la Revolucion, cada uno con caracteristicas y acentos distintos, las corona-
ciones marianas son verdaderos propulsores de la experiencia publica de la religion.

En segundo lugar, es un medio por el que se preconiza la centralidad de la
sede romana y su preeminencia en la gestion de los asuntos de la Iglesia universal.
Como lo senala el historiador Claude Langlois, “la coronacién es el testimonio,
no desprovisto de conflicto de hecho, de la inversion eclesiolégica que se opera
a mediados del siglo XIX” (2005, 602), bajo el pontificado de Pio IX. Inversi6on
eclesiologica manifiesta en la centralizacion de la Iglesia, cuyos asuntos pasan a ser
gestionados, universalmente, por la sede romana (Congar 1980; Jankowiak 2013;
Roux 2014). Por esto mismo, no so6lo se requiere la aprobaciéon del Capitulo de
la Basilica Vaticana para la realizacion de dicha ceremonia, sino que ella exige la
asistencia de un delegado pontificio, que corona la imagen mariana en nombre del
Capitulo Vaticano.

En tercer y ultimo lugar, siguiendo atn los analisis de Langlois, este tipo de
coronaciones permite mostrar de nuevo la capacidad de las autoridades catélicas
para reunir grandes grupos de personas, para hacer prueba de su poder espiritual. A
pesar de su oposicion a la adopcion de regimenes liberales de la época, la Iglesia da

pruebas de su impacto sobre las masas de creyentes, orientandolas en los ambitos



Juan-Francisco Correa-Higuera

de la moral y de la disciplina politica. La capacidad de movilizar a sus fieles es asi
considerada como una prueba de la vitalidad catolica, asi como es la ocasiéon de
revitalizar la frecuentacion de algunos santuarios marianos caidos en el olvido, lo
que sucede sobre todo en Europa.

Para el caso colombiano, estos tres objetivos son también validos. La Iglesia
encuentra de nuevo un rol central en la gestiéon de lo pablico durante la Hegemonia
conservadora (1886—1930), sin deshacer los logros de la separacion de la Iglesia y
el Estado (1853), ni de la Republica Liberal (1863—1886). Este rol se ve acentuado
con el movimiento hispanista, que busca la definicion de un régimen de colombia-
nidad a partir de la imposiciéon de una lengua y una religion comunes, ya que, como
lo afirma el filésofo Santiago Castro—Gomez, “la fe y la lengua eran [vistas como]
las dos columnas de la nacionalidad, ya que solo estos factores permitian la unidad
del cuerpo social” (2008, 241).

El catolicismo se ve asi reconocido como religion de la Nacién, aunque una
tolerancia legal hacia otras practicas religiosas, que no rifian con la doctrina ni
la moral catélica, es también incluida en la carta de 1886. Esto sirve no sé6lo los
intereses de los procesos de centralizacion administrativa del Estado, sino también
la uniformizacion del culto y de la disciplina religiosa, al menos en lo que concierne
al altiplano andino. La coronacion de la Virgen es también parte de la reaccion
catoblica, enmarcada en el movimiento transnacional de las coronaciones canoénicas.
De nuevo, un historiador como Claude Langlois se pregunta si la relevancia que
toma este tipo de coronaciones canonicas, por lo menos para el caso francés, no
cobra toda su “fuerza a causa del trauma revolucionario, que la coronacion canénica

anula simbolicamente” (2005, 607).

La ideay el proceso que condujeron al evento de 1919

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Es necesario seguir, de acuerdo con las fuentes de las que se disponen, la genealogia de
este evento. Si bien, tanto fray Alberto Ariza, insigne cronista dominico, como fray Luis
Francisco Téllez, atribuyen escuetamente a fray Vicente Maria Cornejo (1863—-1912)

la idea de solicitar la coronacion canénica del lienzo chiquinquirenio (Ariza 1992, 736;



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Téllez 2005, 65), no se ha podido tener acceso a archivos que permitan ser conclu-
yentes a este respecto. Lo que si es bastante probable es que la iniciativa surge en el
seno del grupo de religiosos espaioles presentes en Colombia en 1895, todos ellos
provistos de algan oficio en el gobierno de la provincia dominicana de aquel entonces.
El convento de Chiquinquira cuenta con tres espanoles en cargos de jerarquia: fray
Cipriano Saenz de Buruaga (1843-1907), originario del Pais Vasco espanol, es el
vicario general de la provincia; fray Pascual Cabello (1864—1912), aragonés, es el prior
del convento; y, por dltimo, el encargado de la formacién de los novicios es Vicente
Maria Cornejo, panamefio, es decir, de nacionalidad colombiana para aquella época,
pero de formacion religiosa y dominicana de tipo espaiol.

El anuncio publico de la intencion de solicitar a Roma la coronacién canoénica
para el lienzo es realizado durante la celebracion del 26 de diciembre de 1895, por
parte de fray Rafael José Menéndez (1861—1899). Este religioso, espafiol también,
se encuentra de paso por Chiquinquira, en el marco de la visita que realiza a
la provincia fray José Domingo Martinez (1844—-1896), visitador del Maestro de la
orden para las provincias de América central y del sur. Menéndez asiste en calidad
de secretario del visitador. Ambos llegan a Chiquinquira a inicios de diciembre del
mismo afo, luego de haber recorrido varios paises de América central, y sobre todo,
luego de haber participado en la solemne fiesta de coronacién canénica del lienzo
de Nuestra Sefiora de Guadalupe, el 12 de octubre anterior (Martinez, Menéndez y
Fernandez 1995, 21—28).

En todo caso, es bastante razonable atribuir a Martinez y a Menéndez, si no
la autoria, si el impulso definitivo para iniciar las gestiones en vistas de obtener la
coronacion candnica para la Virgen chiquinquirefia. Las coronaciones de virgenes
son conocidas, sin duda, en Colombia. Son eventos que figuran con centralidad en
la prensa catolica. Entonces no es una novedad aportada por Martinez y Menéndez
durante su paso por Colombia. Lo que si puede atribuirseles, como ya ha sido
mencionado, es el impulso definitivo que ellos dan a sus compatriotas en Colombia,

y que es anunciado en la predicacion de la fiesta del 26 de diciembre de 1895.



Juan-Francisco Correa-Higuera

Esto es bien recibido en el pais, sobre todo cuando sus autoridades politicas
y eclesiasticas estin en estrecha comunién con el movimiento hispanista, asi
como con las directivas romanas, propias del proceso de romanizacion iniciado
a mediados del siglo XIX (Ramén Solans 2020). De esta manera, lo que sucede
en Colombia con la Virgen de Chiquinquira, se solidariza con lo que ya sucede en
Espafia desde 1881 y con las coronaciones que empiezan a realizarse alli. El histo-

riador Francisco Javier Ramoén Solans afirma que, para el caso espatiol:

el uso de Virgenes en los santuarios, a través de su coronacion, respondia a la
necesidad de simbolos poderosos, ttiles en la construccion de una identidad
nacional catdlica. Durante la crisis que afect6 a la Iglesia a finales del siglo XIX,
no fue casualidad que los dos simbolos més fuertes del culto barroco, la Virgen y
el Sagrado Corazon, se utilizaran para establecer vinculos de identidad nacional
[...]. Este simbolismo estructurador se puso en marcha con el mismo proposito
que en la época de la Reforma: hacer frente a un cambio importante en las creen-
cias y a una grave crisis de la Iglesia, en un momento en que el protestantismo
daba paso al liberalismo (2011, 187-88).

Este movimiento se expande, aunque no en las mismas proporciones, por el
continente americano. Es asi como se suceden las coronaciones de Nuestra Sefiora
de Guadalupe (Ciudad de México, 1895), de Nuestra Senora de la Merced (Quito,
1918), de Nuestra Sefiora del Rosario de Nueva Pompeya (Buenos Aires, 1921), de
Nuestra Senora del Rosario (Lima, 1927), y de Nuestra Senora de Chiquinquira,
en el estado de Zulia, Venezuela (1917). En 1934, es coronada canénicamente,
como Patrona y Reina de la ciudad de Guatemala, la imagen de Nuestra Sefiora del
Rosario de Guatemala, también custodiada por los dominicos. En Colombia habra
otra coronacion mariana en 1946, la de la Virgen del Carmen (Pio XII 1946).

En este contexto, el padre Cornejo crea, en febrero de 1899, la revista La Rosa

del Cielo (1899—1900), con el fin de preparar, en el espiritu de los fieles del santuario,

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

la coronacion del lienzo. Esto se hace mediante la difusiéon de textos magisteriales
y de piedad, dirigidos a los “cofrades del Santisimo Rosario y Guardias de honor
de Maria en Colombia”, como reza el subtitulo de la publicacién. La solicitud toma

tiempo en prepararse. No sera sino hasta en 1908, durante la primera reunion del



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

episcopado colombiano (14—15 de septiembre), que serd presentada oficialmente
a los obispos del pais. Esta etapa es importante: la peticion dirigida al Capitulo
Vaticano, es decir, al colegio de los canénigos que sirven la liturgia de la Basilica de
San Pedro, debe estar acompafniada de testimonios de lideres religiosos y civiles que
den fe de la antigiiedad de la devocidén, de la realizacion de milagros y de la concu-
rrencia de fieles al culto. Es asi como fray Vicente Maria Cornejo, vicario provincial,
y fray José Angel Lombana (1876-1953), prior del convento de Chiquinquira,
preparan un memorial histérico sobre el culto tributado a la BV Mariz cum Puero
Jesu vulgo dicta Nuestra Senora de Chiquinquira (“Bienaventurada Virgen Maria
y asu hijo Jesus, popularmente conocida como Nuestra Seniora de Chiquinquira”).*
La solicitud de Cornejo y Lombana es presentada durante la reunion episcopal
por el obispo de Tunja, Eduardo Maldonado Calvo (1860-1932), puesto que el
santuario esta dentro de los limites de su didcesis. Por esta misma razon, sera él
el delegado del Capitulo Vaticano para presidir la ceremonia de coronacion. La
solicitud es finalmente firmada por todos los participantes, y luego es enviada a
Roma por medio del nuncio apostoélico, Francesco Ragonesi (1850-1931), quien
también suscribe el documento.'”

El dossier presentado, que reposa actualmente en la Biblioteca Apostolica
Vaticana, puede ser calificado de sobrio. Siete documentos aparecen alli, los cuales

suman en total apenas doce folios, en recto—verso, lo que contrasta con otros casos,

16. “Die 9 Januarii 1910, Coronatio Imaginis Beatae Marize Virginis a Rosario, vulgo dictas ‘Nuestra Sefiora de
Chiquinquira’ in Diocesis Tunquensis”, en Biblioteca Apostélica Vaticana (BAV), Roma — Italia, Arch. Cap. S.
Pietro — Madonne coronate (Arm. 19), 22, f. 524r.

17. Los firmantes son: “Bernardus [Herrera Restrepo], archiepiscopus Bogotensis; Emmanuel Joseph [Caicedo],
archiep. Medellensis; Petrus Adamus [Brioschi], archiepiscopus Novae Carthagenis in Indiis; Emmanuel Anto-
nius [Arboleda], archiep. Popayanensis; Stephanus [Rojas Tovar], episcopus Garzonen; Evaristus [Blanco], epis-
copus de Sucursu; G.[regorio] Nazianzenus [Hoyos], episcopus Manizalensis; Ismael [Perdomo], Ep. Ibaguensis;
fr. Franciscus Maria [Rodens], Ep. Sanctee Marthe; Adolphus [Perea], episcopus Pastopolitan; fr. Athanasius
Vincentius [Soler], Ep. et Vicus. Apos. Goagira; Moyses [Higuera], Episcopus Maximopolita [Aux. de Medellin];
Ant. Ma. Colmenares, Vic. Cap. Neo Pampelon.; Franciscus C. Toro, Vic. Cap. Antioq.” (“Die 9 Januarii 1910,
Coronatio Imaginis Beatee Mariee Virginis a Rosario, vulgo dictas ‘Nuestra Sefiora de Chiquinquira’ in Diocesis
Tunquensis”, en BAV, Arch. Cap. S. Pietro — Madonne coronate (Arm. 19), 22, f. 526v). Se trata de la totalidad de
prelados que toman parte en la reunién de 1908 (Conferencia Episcopal de Colombia 2008, 11-13).



Juan-Francisco Correa-Higuera

como el de la Virgen de las Mercedes, de Quito, compuesto de 162 folios, o el de la
Virgen de Chiquinquira de Zulia con 30 folios. Pero sus doce folios no lo hacen un
intruso o una excepcion si se le compara con las demas solicitudes de coronaciones
marianas que reposan en la Biblioteca Apostolica.'®

El Capitulo Vaticano aprueba la demanda en su sesiéon del 9 de enero de 1910,
y expide en tres folios el rescripto que recapitula las consideraciones que han justi-
ficado la respuesta positiva, encomendando al obispo de Tunja realizar el acto de
coronacion segun las rabricas contenidas en el Ritus servandus in coronatione
imaginis beata Mariae Virginis.* La solemne imposicion de las coronas sobre las
imégenes de Jesus y de su madre no se realiz6 sino hasta 1919.

¢Por qué esperar tanto? El historiador Luis Francisco Téllez deja saber que,
ademas de los arreglos materiales que aan hay que hacer en la iglesia de Chiquin-
quird, la definicién del afio para la coronacién es responsabilidad “de la Confe-
rencia Episcopal y de la Presidencia de la Republica” (Téllez 2005, 66). Para estas
instancias, es importante hacer uso del culto mariano para reforzar el sistema
ideologico que sustenta la creacion de una identidad nacional. Esto, como bien
lo senalan Santiago Castro—Gomez y Eduardo Restrepo, soporta ciertamente la

2%

tarea de “unificar y normalizar a la poblacion como ‘nacional’” (2008, 11). El afio

escogido para realizar este evento pone de relieve dicha intencién: 1919, primer

centenario de la batalla de Boyaca.

18. El caso del dossier presentado para la coronacién candnica de la Virgen del Rosario de Nueva Pompeya,
en Buenos Aires, si es una excepcién a la regla. Este tltimo no sélo estd compuesto por apenas 6 folios, sino
que no sigue los criterios de antigiiedad, de culto ni de milagros. En la solicitud se busca, de cierta manera,
una homologacion de los criterios, justificada en el hecho de que, si bien la imagen mariana que reposa en la
iglesia es “relativamente moderna, sin embargo la devocion del Rosario es antiquisima” (f. 277r). Una verdadera

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

excepcion. Cf. “Die XV Maii 1921, Coronatio B. Virginis a SS. Rosario de Nueva Pompeya in civitate Bonerensi
(Buenos Aires), Reipublicae Argentine”, en BAV, Arch. Cap. S. Pietro — Madonne coronate (Arm. 19),
25 (1), ff. 27-33.

19. Este ritual se cre6 originalmente en el siglo XVII para las celebraciones romanas. Se modifico en 1897y se
introdujo luego en el Pontificale Romanum (Sacra Congregatio pro Cultu Divino 1973; Calabuig 1981; Sacra
Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino 2010 [1981]; Carrero Rodriguez 2019).



HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Juan-Francisco Correa-Higuera

La importancia de este evento para la construccion
de un relato nacional

Para unirse a los festejos nacionales, la conferencia episcopal decide la organizacion
de un Congreso Nacional Mariano, al inicio del cual, el 8 de julio, se inaugura la
iluminacion de la ciudad de Bogota (Mesanza 1934, 78), para que al dia siguiente se
proceda a la coronacion del lienzo sagrado. Es importante interrogar la eficacia de la
instrumentalizacion de un simbolo religioso en la biisqueda dela unificacion, ain mas,
de la uniformizacion nacional. Por ello, lengua y religion surten, segiin el modelo de
modernidad racionalista y eurocéntrico promovido por los gobiernos conservadores
de inicios del siglo XX, el rol de condiciones imprescindibles para avanzar hacia el
progreso y hacia la civilizacion, y en definitiva, para construir la Nacion.

En este sentido, segin lo hace saber la critica literaria Erna von der Walde
Uribe, “el uso correcto de la lengua remite no solo al orden gramatical. En la lengua
se consignan el orden divino, la moral y por tanto la conduccion de los pueblos”
(1997, 77).2° La religiobn cumple también, segin este modelo de modernidad/
colonialidad, el rol de uniformizacion de la creencia y de la moral. La imposicion
de una sola lengua y de una sola religion, bajo los pardmetros de una Academia
de la lengua establecida en 1872, para el caso de la primera, y por la Iglesia en el
caso de la segunda, desconoce la diversidad lingiiistica y la pluralidad de practicas
religiosas que existen en un pais de regiones como lo es Colombia. El te6logo
francés Yves Congar advierte el peligro de “la falsa idea de un espiritual ‘puro’
que podria realizarse en su pureza independientemente de los condicionamientos
concretos” (1968, 176). El purismo gramatical y religioso no existen en la practica,
menos en un pais que, a inicios del siglo XX, es atin rural en una proporcién de
70%, con tasas altas de analfabetismo, con una diversidad lingiiistica importante,
y en consecuencia, con una diversidad cultural que atn no ha sido sometida a la

centralizacion promovida desde la capital (Safford 2012, 433).

20. Ver también los trabajos de Malcom Deas (1993) sobre este tema.



Juan-Francisco Correa-Higuera

En el plano religioso, es verdad que la Virgen de Chiquinquira es conocida en
todo el altiplano, y que su culto se extiende incluso a otros paises. Eso no impide
que haya otras devociones marianas, como las de las Lajas en el sur del pais, o la del
Carmen en la costa atlantica, por mencionar solo las que son tal vezlas mas conocidas.
La autonomizacién de lo religioso, que lo hace diversificarse incluso al interior de
las fronteras nacionales, no es tenida en cuenta en 1919 cuando se quiere hacer
de la “Reina de Colombia” uno de esos simbolos de uniformizacion religiosa nacional.
Ademas, la misma Virgen de Chiquinquira es en si misma una Virgen abierta a la
pluralidad: la verticalidad de una practica religiosa impuesta desde arriba se ve
confrontada a varios siglos de negociacion en el seno de las comunidades creyentes,
en las que los individuos y la institucion negocian sus practicas y devociones, asi
como sus simbolos y representaciones. Esta negociacion se hace propicia en el ambito
de la religiosidad popular, “concepto umbral, no dicotémico [...] [que permite la
comprension de la religiosidad] como una realidad entre—medio (in—between, [...])
que aunque practica la dualidad, amenaza la division binaria” (Torre 2013, 6). Es
en este campo en el que se alcanzan consensos para “las practicas y formas de culto
que se sitian a medio camino entre lo sagrado y lo profano, entre el saber religioso
erudito y las creencias populares, entre el convento y la aldea, [... en otras palabras,
en un] mundo intermedio [entre dos mundos, in—between]” (Bonnet 2015, 22).

Es por ello que la Virgen chiquinquirena no es una Virgen europea, tampoco
indigena del todo. Ella es mestiza, como se senal6 antes: los materiales que
sirvieron para la creacion del lienzo, los relatos diversos sobre el milagro y sobre los
personajes que alli intervienen, las practicas de romeros y de peregrinos, cortas en
palabras pero ricas en gestos y rituales, portan en si los trazos del encuentro entre

espanoles y americanos.? La Virgen coronada en 1919 se muestra, entonces, como

21. La novela Siervo sin tierra de Eduardo Caballero Calderén describe bien al romero de los anos 1940. El

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

autor, de manera imaginaria, pone en boca de Siervo Joya las siguientes palabras, que lo describen en tanto
que peregrino: “Llegaremos a Chiquinquira con el tiempo justico para asistir a la Misa del Gallo que es muy
linda, y a la del alba, y a la mayor del 25, y antes de regresar tendremos tiempo de pasear por el pueblo y de
rezarle unas salves a la Virgen” (Caballero Calderén 2016, 109). Ya en Chiquinquira, Siervo y Transito, su
compafiera, se presentan ante el cuadro de la Virgen: “los dos lo contemplaron con ternura, con el corazéon
rebosante de una piedad ingenua y los ojos llenos de ldgrimas. Se arrodillaron al pie del altar mayor y rezaron
todo lo que sabian, que verdaderamente no era mucho” (Caballero Calderén 2016, 121).



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

una norma maleable dentro del programa nacionalista previsto por las autoridades
civiles y religiosas de inicio de siglo.

A este respecto, es importante poner en evidencia el hecho de que la fiesta
del 26 de diciembre conmemora un evento providencial, mientras que la fiesta del
9 de julio, que sea conmemorando el patronazgo de 1829 o la coronacion candnica
de 1919, se enmarca en un movimiento de orden patriotico, de trazos naciona-
listas. Los libros de cuentas de la Basilica de Chiquinquira, particularmente el
Libro de Cargo y Data de la Sacristia que da cuenta de las décadas de 1930 y de
1940, permite constatar que el mes de diciembre es el mas frecuentado por los
peregrinos.2? A partir de esta informacién contable se puede comprender que el
contenido religioso vehiculado por la fiesta del 26 de diciembre, asi como por las
fiestas religiosas del tiempo de navidad, goza de mayor difusién y de una amplia
acogida entre los fieles. Es razonable deducir, entonces, que el relato providencial
del milagro acaecido el 26 de diciembre de 1586 es asi el prototipo de milagro que
el peregrino de la primera mitad del siglo XX busca para su vida. Es eso lo que le
interesa a un peregrino promedio, mas que la unificacién de un estado nacional del
que apenas tiene idea por los discursos de las élites politicas de la época.

Por otra parte, la devocion chiquinquirena no se impone por si misma como
un dnico culto mariano nacional. Es verdad que los dominicos concentran sus
esfuerzos humanos y econémicos en Chiquinquira, en perjuicio de la creatividad
apostolica en la provincia, pero eso no les hace desconocer y promover otras
devociones a los santos, tanto en el santuario como en otros lugares. Esto es algo
propio de la tradicion religiosa catolica, asi como el resultado de las circunstancias
de la Colombia de los anos 1920. En efecto, la urbanizacion del pais entra en una
etapa decisiva. No so6lo hay una migracion permanente desde los densos depar-
tamentos de Boyaca y Santander hacia las regiones baldias del sur de Antioquia
y del actual departamento de Caldas, en los cuales muchos campesinos pueden

hacerse pequefios propietarios (Ramirez Bacca y Tobasura Acufia 2004), sino que

22, “Libro de Cargo y Data de la Sacristia, abierto el 1 de octubre de 1931”7, Chiquinquira, en Archivo del
Convento dominicano de Chiquinquira (ACDCh), Chiquinquir4 — Colombia, f. 9-316.



Juan-Francisco Correa-Higuera

a nivel productivo se tecnifica la produccién del café y del banano a gran escala,
para responder a las demandas del mercado internacional. Esto impacta a los
pequenos productores y a los jornaleros. Muchos de estos ultimos tendran que
migrar hacia las ciudades, en donde integran las filas obreras de las industrias y
de las manufacturas alli instaladas (LaRosa y Mejia 2017, 214—15; Tovar Pinzon
2001). La Violencia (1946—1958) no hara sino acelerar este proceso.

En todo caso, las ciudades principales del pais ven la creaciéon progresiva de
barrios obreros, en los cuales se tejen nuevas redes de socializaciéon religiosa.23
La religiosidad popular chiquinquirefia, cercana para quienes pueden visitar el
santuario por carro —a partir de 1918— o por tren —a partir de 1926—, se hace
lejana para las masas proletarias que no cuentan con los recursos para tal despla-
zamiento (Rojas Pena 2000, 19—24). En Bogota se empiezan a crear santuarios
locales durante la primera mitad del siglo XX, los cuales atraen cada vez méas
visitantes. Es el caso del Divino Nifio (Duran Calder6n 2004; LaRosa y Mejia 2017,
275), del Senor Caido de Monserrate (Gomez 2005, 144), o incluso el de Nuestra
Senora de Lourdes. Sus imigenes, veneradas en una ciudad cada vez més ocupada,
son sencillas y austeras, desprovistas de todo simbolismo nacionalista de poder o
gloria. Gracias a estos elementos distintivos, las personas sencillas que llegan con la
ola migratoria, que a su vez estadn marcadas por la pobreza y el sufrimiento, pueden
identificarse con ellas. Por otra parte, para la Virgen Chiquinquirena se comienza a
construir una iglesia en 1919, una sucursal capitalina que sera erigida en parroquia
el 20 de agosto de 1948, sin que sus trabajos atin no se hayan terminado.2

Esto permite comprender como la instrumentalizacion de la Virgen de
Chiquinquira, “a través de su coronacion, respondia a la necesidad de simbolos
poderosos, utiles en la construccion de una identidad nacional catélica” (Ramoén

Solans 2011, 187). Sin embargo, los circuitos de peregrinaciéon y las modalidades

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

23. Uno de estos barrios es el de San Vicente Ferrer, Bogot4, en la localidad de Tunjuelito. Los dominicos se
insertan en dicho barrio en la década de 1940, construyendo un colegio apostdlico. Buscan, ademés, impactar
las familias obreras que poco a poco pueblan la zona (Zambrano 2004).

24. “Decreto del Nuncio apostdlico José Beltrami, N. 3317, Bogot4, 20 de agosto de 1948, en Archivio Generale
dell’Ordine dei Predicatori (AGOP), Roma — Italia, XIII 016080, 1920-1949, 1 f.



Juan-Francisco Correa-Higuera

HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

de la fiesta religiosa no dependen so6lo de las disposiciones venidas desde arriba.
Siguiendo los postulados de la investigadora en patrimonio cultural, Nidian

Giovanna Alvarado-Reyes:

la fiesta religiosa tiene por lo menos dos escenarios de construccién y realiza-
cion: el primero, institucional, donde una estructura organizativa y jerarquica
controla el culto y el acceso a los elementos sagrados, y desde donde se crean las
condiciones logisticas y de integracidon necesarias para que un grupo de devotos,
que se adscribe de manera permanente a las actividades de culto y congregacion,
le dan un caracter de colectividad a la actividad religiosa. El segundo escenario
de realizacion de la fiesta religiosa es el no institucional o popular. En éste, los
creyentes resignifican los elementos religiosos que administra la instituciona-
lidad y los disponen de tal modo que interactian con otras dimensiones de la vida
social como son: la cotidianidad, la vida en familia, en comunidad, las manifes-
taciones populares y las formas de expresion y organizacion alternativas que no
necesariamente se supedita a un poder y control institucional. Las formas de lo no
institucional propician otras mediaciones y formas de vincularse con lo sagrado y
desarrollan o fortalecen modos de interactuar con los elementos practicos e ideo-
l6gicos del credo (2019, 14).

Conclusion

El presente estudio ha buscado auscultar el rol del culto mariano, particularmente
aquel de la Virgen de Chiquinquira, en los procesos continuos de definiciéon de las
identidades locales en el territorio de la actual Colombia. Este trabajo también
explora como los miiltiples relatos, en sus diversas modalidades y versiones, se
inscriben dentro del género del milagro literario. Mas que narrar simplemente
hechos, estos textos buscan resaltar la naturaleza piadosa y poderosa de la Virgen,
invitando al elogioyala devocidn, al tiempo que responden ala necesidad de instituir
socialmente valores y patrones de comportamiento con miras a la construccion de
identidades colectivas.

Estos anélisis se enmarcan en un contexto historico amplio, en un intervalo
de tiempo que va del siglo XVII al siglo XX. A lo largo de este extenso periodo,

se examina la paradoja de la permanencia del culto a la Virgen del Rosario en el



Juan-Francisco Correa-Higuera

altiplano andino, promovido por los frailes dominicos desde su llegada a Santafé
a mediados del siglo XVI. La referencia a una paradoja se explica por el hecho de
que, aunque el culto a la Virgen del Rosario haya sido una constante en los tres
episodios estudiados, sus representaciones cambian segin las narrativas, compor-
tamientos, objetos e instituciones a los que se lo vincula, tanto por parte de las
autoridades civiles y religiosas como por las comunidades de fieles. Los resultados
de este estudio permiten concluir que, en estos procesos de interaccién y desarrollo,
lo religioso muestra una relativa autonomia frente a las mencionadas autoridades,
adaptandose y renovandose segun las practicas culturales locales.

Asimismo, las identidades narrativas colectivas asociadas a la Virgen de
Chiquinquira son el resultado de un proceso gradual y constante de construccion,
en el que participan tanto las élites como las bases sociales, las cuales forman, en su
conjunto, un imaginario social instituyente. Este proceso de creacion y redefinicion
es esencial para comprender la continuidad y desarrollo de las practicas religiosas
y devocionales en Colombia, asi como para abordar las sintesis y asimilaciones que
se operan en el espacio intermedio entre las instituciones y el individuo, es decir,
en el nivel comunitario. Esta perspectiva, en la que confluyen la historia, la socio-
logia de la religion y la critica literaria, bajo la unidad de categorias que propor-
ciona la filosofia de la imaginacion social, da un enfoque novedoso al momento de
abordar un tema recurrente en la historiografia religiosa colombiana como es el
culto mariano, y permite consolidar un ejercicio investigativo original.

A nivel de la estructura del texto, los tres momentos del culto mariano se
abordan de manera desigual: los dos primeros eventos, datados en 1644 y en 1829,
se presentan como antecedentes para el estudio de aquel de 1919. Este tltimo recibe
un tratamiento mas extenso, especialmente en relaciéon con el surgimiento de los

Estados nacionales. De hecho, tanto el patronato de 1829 como la coronacion de

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

1919 se destacan como factores clave en la consolidacion del Estado colombiano,
evidenciando como las representaciones y actos religiosos sirven como simbolos

patrioticos y elementos de cohesion nacional.



HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Juan-Francisco Correa-Higuera

Sin embargo, este proceso de territorializacion religiosa no tiene la misma
eficacia en todas las regiones del pais. Esta es, de hecho, una limitacion de este
estudio. La falta de exploracion en regiones del pais donde la presencia de la
Virgen de Chiquinquira no fue tan prominente motiva a abrir nuevas lineas de
investigacion sobre la territorializacion de lo religioso en contextos multiculturales
y diversos. También seria relevante profundizar en el impacto de los discursos
patridticos asociados al culto chiquinquirefio y su aceptacion entre las masas de

creyentes en distintos momentos historicos.

Referencias

Archivio Capitolo San Pietro - Biblioteca Apostolica Vaticana (BAV). Madonne
coronate (Arm. 19) 22, “Die 9 Januarii 1910, Coronatio Imaginis Beatee Mariae
Virginis a Rosario, vulgo dictas ‘Nuestra Sefiora de Chiquinquira’ in Diocesis
Tunquensis”; Madonne coronate (Arm. 19) 25 (1), “Die XV Maii 1921, Coro-
natio B. Virginis a SS. Rosario de Nueva Pompeya in civitate Bonaerensi
(Buenos Aires), Reipublicae Argentina”.

Archivio Generale dell’Ordine dei Predicatori (AGOP), Roma-Italia. XIII
016080, 1920—1949, “Decreto del Nuncio apostolico José Beltrami, N. 331”.

Archivo del Convento dominicano de Chiquinquira (ACDCh), Chiquin-
quira-Colombia. Libro de Cargo y Data de la Sacristia, abierto el 1 de
octubre de 1931.

Archivo Histérico de la Provincia de San Luis Bertran (APCOP), Bogota-
Colombia. Col. Biblioteca, “La orden dominicana en Colombia”, s.f., vol. Il y V.

Acosta-Luna, Olga-Isabel. Una manta mds ancha que larga: Nuestra Seiiora
de Chiquinquira y la institucionalizacion de una imagen milagrosa en el
Nuevo Reino de Granada. Inédito.

Alvarado-Reyes, Nidian-Giovanna. “Valoraciones y tensiones en el patri-
monio religioso: fiesta de la Coronacioén de la Virgen del Rosario de Chiquin-
quira (Colombia)”. Trabajo de grado de maestria, Universidad Pedagogica
y Tecnologica de Colombia, 2019. https://repositorio.uptc.edu.co/items/
dcd35711-f35¢-4026-9aad-0b5d845eb284



Juan-Francisco Correa-Higuera

Arboleda-Mora, Carlos. La religion en Colombia. Medellin: Editorial Univer-
sidad Pontificia Bolivariana, 2010.

Ariza, Alberto. Hagiografia de Nuestra Seiiora del Rosario de Chiquinquira.
Bogota: Iqueima, 1950.

Ariza, Alberto. Los Dominicos en Colombia. Editado por Luis Francisco
Téllez. Vol. 1y 2. Bogota: Anthropos, 1992.

Biblioteca Apostoélica Vaticana. Archivio del Capitolo di S. Pietro. Inventario
a cura di Pio Pecchiai, 1945.

Bonnet, Serge. Défense du catholicisme populaire. Paris: Les éditions du
Cerf, 2015.

Caballero-Calder6n, Eduardo. Siervo sin tierra. Bogota: Ministerio de
Cultura-Biblioteca Nacional de Colombia, 2016.

Calabuig, Ignazio M. “Significato e valore del nuovo ‘Ordo coronandiimaginem
Beatae Maria Virginis™. Notitize, 178—179 (1981): 268-324.

Cardenas-Ayala, Elisa. Roma: el descubrimiento de América. Ciudad de
México: El Colegio de México, 2018.

Carrero-Rodriguez, Juan. La Virgen de los Reyes. Cordoba: Editorial Almu-
zara, 2019.

Castoriadis, Cornelius. L'institution imaginaire de la société. Paris: Seuil, 1975.

Castro-Gomez, Santiago, y Ramon Grosfoguel. El giro decolonial. Reflexiones
para una diversidad epistémica mas alla del capitalismo global. Bogota:
Siglo del hombre, 2007.

Castro-Gémez, Santiago, y Eduardo Restrepo, eds. Genealogias de la colom-
bianidad. Formaciones discursivas y tecnologias de gobierno en los siglos
XIX y XX. Bogota: Pontificia Universidad Javeriana, 2008.

Conferencia Episcopal de Colombia. 100 afios de evangelizacion y promo-
cion humana. Bogota: San Pablo, 2008.

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Congar, Yves. Vraie et fausse réforme dans UEglise. 22 edicion revisada y
corregida. Unam Sanctam 72. Paris: Les éditions du Cerf, 1968 [1950].

Congar, Yves. “Autonomie et pouvoir central dans I'Eglise vus par la théologie
catholique”. Irenikon 53, no. 3 (1980): 291-313.



HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Juan-Francisco Correa-Higuera

Cornejo, Vicente-Maria, y Andrés Mesanza. Historia de la milagrosa imagen
de Nuestra Sefiora del Rosario de Chiquinquira. Bogota: Escuela Tipografica
Salesiana, 1919.

Correa-Higuera, Juan-Francisco. “Restaurer et réformer l'ordre domini-
cain en Colombie (1881-1949). Une histoire au croisement des imaginaires
sociaux divers et des identités dominicaines plurielles”. Tesis doctoral,
Sorbonne Université-Institut catholique de Paris, 2023. https://theses.
fr/2023SORUL037?domaine=theses

Cummins, Tom. “On the Colonial Formation of Comparison: The Virgin of
Chiquinquira, The Virgin of Guadalupe and Cloth”. Anales del Instituto de
Investigaciones Estéticas 21, no. 75 (1999): 51—77.

Deas, Malcolm D. Del poder y la gramatica: y otros ensayos sobre historia, poli-
tica y literatura colombianas. Santafé de Bogota: Tercer Mundo Editores, 1993.

D’Hollander, Paul, y Claude Langlois. Foules catholiques et régulation
romaine : les couronnements des vierges de pelerinage a U'époque contem-
poraine (XIX® et XX siecles). Limoges: Pulim, 2011.

Duran-Calder6n, Sandra-Marcela. “Del pais del Sagrado Corazon al pais del
Divino Nino”. En Ciudad [in] visible, editado por Museo de Bogot4, 53-69.
Bogota: Alcaldia mayor de Bogota, 2004.

Echeverry-Pérez, Antonio-José. “La custodia de San Juan Bautista y los
primeros devenires franciscanos en el Nuevo Reino de Granada”. Anuario de
Historia Regional y de las Fronteras 18, no. 2 (2013): 269-91.

Frassani, Alessia. “La Virgen de Chiquinquira y la religion muisca”. Historia
y Sociedad, 35 (2018): 61-86.

Gomez, Blanca-Inés. “Dos rostros de la cultura: de El album secreto del Sagrado
Corazoén a La Virgen de los sicarios”. En En torno a la violencia en Colombia:
una propuesta interdisciplinaria, 141-148. Cali: Universidad del Valle, 2005.

Gonzéalez, Javier-Roberto. “El milagro mariano como género literario (otra
vuelta de tuerca sobre el caso de los Milagros de Nuestra Sefiora de Gonzalo
de Berceo)”. Revista Agustiniana de Pensamiento, 7 (2012): 157-75.

Jankowiak, Francois. La Curie romaine de Pie IX a Pie X : Le gouvernement
central de UEglise et la fin des Etats pontificaux. Roma: Publications de
I’Ecole francaise de Rome, 2013. https://doi.org/10.4000/books.efr.449



Juan-Francisco Correa-Higuera

Langlois, Claude. “Une romanisation des pelerinages ? Le couronnement
des statues de la Vierge en France dans la seconde moitié du XIXe siecle”.
Mélanges de UEcole francaise de Rome. Italie et Méditerranée 117, no. 2
(2005) : 601-20. https://doi.org/10.3406/mefr.2005.10453

LaRosa, Michael J., y German Mejia. Historia concisa de Colombia. Bogota:
Penguin Random House Grupo Editorial Colombia, 2017.

Leturia, Pedro de. Relaciones entre la Santa Sede e Hispanoamérica: 1493-
1835. Roma: Pontificia Universidad Gregoriana, 1959.

Londono-Botero, Rocio. “La Virgen de Chiquinquira: simbolo de identidad
nacional”. Revista colombiana de sociologia, 31 (2018): 83-94.

Martinez, José-Domingo, José-Rafael Menéndez, y Segundo Fernandez.
Cartas y crénicas de América (1895-1899), editado por Angel Melcon. Sala-
manca: San Esteban, 1995.

Mesanza, Andrés. La coronacion de Nuestra Sefiora del Rosario de Chiquin-
quira (Julio de 1919). Caracas: Editorial Sur-América, 1934.

Mujica-Pinilla, Ramon. “Rosaysu teologia delicono: el poder delasimégenes”.
En Rosa limensis: Mistica, politica e iconografia en torno a la patrona de
América, 209—60. Ciudad de México: Centro de estudios mexicanos y centro-
americanos, 2013. https://doi.org/10.4000/books.cemca.2318

Olivares, Alexander. “Monsenor Rafael Lasso de la Vega, obispo de la Di6cesis
de Mérida de Maracaibo y su adhesion a la independencia de Venezuela”.
Tiempo y Espacio 22, no. 57 (2012): 46—64.

Pio XII. “A Summo Pontifice die XIX mensis iulii a. MCMXLVI Christifide-
libus datus, e tota columbiana republica ob conventum marialem in urbe
Bogotensi coadunatis”. Acta Apostolica Sedis, 38 (1946): 324—26.

Plata Quezada, William Elvis. “La romanizacion de la Iglesia en el siglo XIX,
proyecto globalizador del tradicionalismo catdlico”. En Globalizacion y diversidad
religiosa en Colombia, 107—47. Bogota: Universidad Nacional de Colombia, 2005.

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Prudhomme, Claude. Missioni cristiane e colonialismo. Milan: Jaca Book, 2006.

Ramirez-Bacca, Renzo, y Isaias Tobasura-Acuia. “Migraciéon boyacense en
la Cordillera Central, 1876-1945. Del altiplano cundiboyacense a los espacios
de homogeneizacién antioquena”. Bulletin de UInstitut francais détudes
andines 33, no. 2 (2004): 225-53. https://doi.org/10.4000/bifea.5694



HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Juan-Francisco Correa-Higuera

Ramoén-Solans, Francisco-Javier. “Le couronnement de la Vierge del Pilar en
1905 : une alliance scellée entre le projet national conservateur et le catho-
licisme”. En Foules catholiques et régulation romaine : les couronnements
des vierges de péelerinage a l'époque contemporaine (XIX¢ et XX* siecles), de
Paul d’Hollander y Claude Langlois, 177—88. Limoges: Pulim, 2011.

Ramon-Solans, Francisco-Javier. Mas alla de los Andes: los origenes ultra-
montanos de una iglesia latinoamericana, 1851-1910. Bilbao: Universidad
del Pais Vasco, 2020.

Recopilacion de leyes de los reinos de Indias: mandadas imprimir y publicar
por la Magestad Catolica Don Carlos II. 52 edicion. Vol. 1. Madrid: Boix, 1841.
https://www.cervantesvirtual.com/obra/recopilacion-de-leyes-de-los-reinos-
de-indias--mandadas-imprimir-y-publicar-por-la-magestad-catolica-
don-carlos-ii-tomos-1-e-2/.

Rojas-Pena, Victor-Raul. La coronacion de la Virgen de Chiquinquira: obras
civiles y sagradas; El Entredicho 1865-1919. Santafé de Bogota: ABC, 2000.

Roux, Rodolfo R. de. “La romanizacion de la Iglesia catélica en América
Latina: una estrategia de larga duracion”. Pro-Posi¢bes 25, no. 1 (2014):
31-54. https://doi.org/10.1590/S0103-73072014000100003

Roy, Olivier. La sainte ignorance. Paris: Seuil, 2008.

Rubial-Garcia, Antonio. Introduccion a Zodiaco mariano, de Francisco de
Florencia y Juan Antonio de Oviedo. Ciudad de México: Conaculta — Sello
Bermejo, 1995.

Russo, Daniel. “Les représentations mariales dans I'art d’Occident”. En Martie :
le culte de la Vierge dans la société médiévale, editado por Dominique Iogna
Prat, Eric Palazzo, y Daniel Russo, 173—294. Paris: Beauchesne, 1996.

Sacra Congregatio pro Cultu Divino. “Norme circa patronos constituendos et
imagines B. M. Virginis coronandas”. Acta Apostolica Sedis, 65 (1973): 276-81.

Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino. “Notitie”, (1981): 178-179.

Sacra Congregatio pro Sacramentis et Cultu Divino. Ordo coronandiimaginem
Beatae Marize virginis. Ciudad del Vaticano: Editrice Vaticana, 2010 [1981].

Safford, Frank Robinson. Historia de Colombia. Pais fragmentado, sociedad
dividida. Traducido por Marco Palacios y Angela Garcia. Bogota: Ediciones
Uniandes, 2012.



Juan-Francisco Correa-Higuera

Schenone, Héctor-Herminio. “Maria en Hispanoamérica. Un mapa devo-
cional”. En Historia, Naciéon, Region, Coloquio de Antropologia e Historia
Regionales. Vol. 1. Zamora: El Colegio de Michoacan, 2007.

Sigaut, Nelly. Prologo a La Virgen de Chiquinquira, Colombia: Afirmacion
dogmatica y frente de identidad, editado por Magdalena Vences Vidal, 7—11.
Ciudad de México: Museo de la Basilica de Guadalupe, 2008.

Sigaut, Nelly. “Los cultos marianos locales en Hispanoamérica”. En Las
representaciones del poder en las sociedades hispanicas, editado por Oscar
Mazin, 437—58. Ciudad de México: El Colegio de México, 2012.

Suarez-Cruz, Sara. “La Providencia del lado de la Independencia: El uso poli-
tico del culto a la Virgen de Chiquinquiré en la Nueva Granada, 1810-1830”.
Trabajo de grado de pregrado en Historia, Universidad de los Andes, 2014.
http://hdl.handle.net/1992/17090

Téllez, Luis Francisco. La Virgen de Chiquinquira en los anales de Colombia.
Bogota: Editorial Centro don Bosco, 1986.

Téllez, Luis-Francisco. “La cofradia del Rosario en Nueva Granada”. En Los
Dominicos y el Nuevo Mundo, siglos XVIII-XIX: actas del IV° Congreso de
Historia de la Orden de Predicadores en América, editado por José Barrado
Barquilla, 209—229. Salamanca: San Esteban, 1995.

Téllez, Luis-Francisco. Una Luz en el Camino: Santuario de la Virgen del
Rosario Chiquinquira - Colombia. Bogota: Editorial Centro don Bosco, 2005.

Téllez, Luis-Francisco. Una Luz en el Camino. Bogota: Provincia de San Luis
Bertran, s.f.

Torre, Renée de la. “La Religiosidad Popular”. Ponto Urbe. Revista do
nticleo de antropologia urbana da USP, 12 (2013). https://doi.org/10.4000/
pontourbe.581

Tovar-Pinzén, Hermes. “Emigraciéon y éxodo en la historia de Colombia”.
Amérique Latine Histoire et Mémoire. Les Cahiers ALHIM, 3 (2001). http://
journals.openedition.org/alhim/522

HisTOReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Vences-Vidal, Magdalena. “La gestacion de un sistema iconico en Hispa-
noamérica: estudio comparativo de dos casos”. Tesis doctoral, Universi-
dad Nacional Autébnoma de México, 2006. http://132.248.9.195/pd2006/
0605226/0605226.pdf



HisTOoReLo / Vol 17, No. 38 / Enero-abril de 2025 / Pag. 16-49 / E-ISSN: 2145-132X/ https://doi.org/10.15446/historelo.v17n38.112833

Juan-Francisco Correa-Higuera

Vences-Vidal, Magdalena. La Virgen de Chiquinquira, Colombia: Afirmacion
dogmadtica y frente de identidad. Ciudad de México: Museo de la Basilica de
Guadalupe, 2008a.

Vences-Vidal, Magdalena. “La Virgen Maria, epicentro de identidad regional”.
En Integracién latinoamericana, raices y perspectivas, editado por Rodrigo
Paez Montalban y Mario Vasquez Olivera, 99—118. Ciudad de México: Univer-
sidad Nacional Auténoma de México, 2008b.

Vences-Vidal, Magdalena. “La Orden de Predicadores y el marianismo de
la Monarquia espafiola. El culto a la Virgen de Chiquinquir4”. En La Orden
de Predicadores en Iberoamérica en el siglo XVII. IX° Congreso de Histo-
riadores Dominicos, editado por José Barrado Barquilla y Oscar Mayorga,
49—80. Salamanca: San Esteban, 2010.

Walde-Uribe, Erna von der. “Limpia, fija y da esplendor: el letrado y la letra
en Colombia a fines del siglo XIX”. Revista Iberoamericana 63, no. 178—179

(1997): 71-83.

Zambrano, Fabio. Historia de la localidad de Tunjuelito: El poblamiento del
Valle Medio del rio Tunjuelo. Bogota: Editora Guadalupe, 2004.

Zamora, Alonso de. Historia de la Provincia de san Antonino del Nuevo
Reino de Granada. 22 edicion. Vol. 2. Biblioteca Popular de Cultura Colom-
biana. Bogota: ABC, 1945a.

Zamora, Alonso de. Historia de la Provincia de san Antonino del Nuevo
Reino de Granada. 22 ediciéon. Vol. 3. Biblioteca Popular de Cultura Colom-
biana. Bogota: ABC, 1945b.

Zamora, Alonso de. Historia de la Provincia de san Antonino del Nuevo
Reino de Granada. 22 edicion. Vol. 4. Biblioteca Popular de Cultura Colom-
biana. Bogota: ABC, 1945c.






