Hermanas cabras: las misioneras lauritas en el occidente antioqueiio
(1914-1925)""

Laura Montoya-Upegui*™
Universidad de los Andes, Colombia

DOI: https://doi.org/10.15446/hys.n50.119803

Resumen | El articulo analiz¢ las estrategias utilizadas por las misioneras de Maria Inmaculada y
Santa Catalina de Siena para evangelizar a los grupos indigenas del occidente antioquefio, en
Colombia, durante la primera etapa de formacion de la congregacion misionera (1914-1925). El
estudio se hizo a partir de las fuentes publicadas por la fundadora de la congregacion, Madre
Laura Montoya, y del fondo de religiosas de la Diocesis de Antioquia. El texto propuso que los
métodos usados por las lauritas fueron novedosos frente a los de otras misiones, ya que se
adaptaron a la organizacion dispersa de los asentamientos indigenas y no necesitaban
edificaciones muy elaboradas para crear un espacio catolico. En otras palabras, que las
misioneras adecuaron la estructura fisica de la mision, no solo a los asentamientos catios, sino
también a las dificultades del ambiente. Asimismo, se demostrdé que sus estrategias estuvieron
acompafiadas de la reinterpretacion del papel de la mujer dentro de las misiones, ya que las
lauritas asumieron la evangelizacion de los indigenas y no solo la catequizacion, como era
esperado para las mujeres.

Palabras clave | obra misionera; indigenas catios; estrategias de evangelizacion; mujeres
religiosas; Iglesia catolica; catequizacion; Antioquia; siglo XX.

Goat Sisters: The Laurita Missionaries in Western Antioquia (1914-1925)

Abstract | The article analyzed the strategies employed by the Missionary Sisters of Mary
Immaculate and Saint Catherine of Siena to evangelize the Indigenous groups of western
Antioquia, Colombia, during the initial stage of the missionary congregation’s formation
(1914-1925). The study drew on sources published by the congregation’s founder, Mother Laura
Montoya, as well as on archival materials from the collection of religious women in the Diocese
of Antioquia. The text argues that the methods used by the Lauritas were innovative compared to
those of other missions, as they adapted to the dispersed organization of Indigenous settlements
and did not require elaborate buildings to create a Catholic space. In other words, the
missionaries adapted the physical structure of the mission not only to the Catio settlements but
also to the environmental challenges they faced. Furthermore, the study demonstrates that their
strategies were accompanied by a reinterpretation of women'’s roles within the missions, since the

1" Recibido: 12 de abril de 2025 / Aprobado: 30 de septiembre de 2025 / Modificado: 10 de noviembre de 2025.
Articulo de investigacion derivado de la tesis de maestria ““En busca de sus misionados’: estrategias de
evangelizacion y catequizacion de las misioneras lauritas en el occidente antioquefio (1914-1925)”. No cont6 con
financiacion institucional. El nombre de la autora es homénimo de una de las personas analizadas en el articulo, pero
no hay ninguna relacion que genere conflicto de interés o faltas de rigurosidad y ética.

2" Master en Historia por la University of Birmingham (Birmingham, Reino Unido). Magister en Geografia por la
Universidad de los Andes (Bogotd, Colombia). Candidata a doctora en Historia de la misma institucion. Areas de
especializacion:  investigadora en historia de la religion, de las mujeres y del feminismo
https://orcid.org/0009-0006-4081-9661 l.montoya73@uniandes.edu.co

Cémo citar / How to Cite Item: Montoya-Upegui, Laura. 2026. “Hermanas cabras: las misioneras lauritas en el
occidente antioquefio (1914-1925)”. Historia y Sociedad, (50): 151-176. https://doi.org/10.15446/hys.n50.119803



https://doi.org/10.15446/hys.n50.119803
https://orcid.org/0009-0006-4081-9661
mailto:l.montoya73@uniandes.edu.co
https://doi.org/10.15446/hys.n50.119803

Lauritas assumed responsibility for the evangelization of Indigenous peoples and not merely their
catechization, as was traditionally expected of women.

Keywords | missionary work; Catio Indigenous peoples; evangelization strategies; religious
women; Catholic Church; catechization; Antioquia; twentieth century.

Irmas cabras: as missionarias Lauritas no ocidente de Antioquia (1914-1925)

Resumo | O artigo analisou as estratégias utilizadas pelas missionarias de Maria Imaculada e
Santa Catalina de Sierna para evangelizar os grupos indigenas do ocidente de Antidquia, na
Colombia, durante a primeira etapa de formacdo da congregagdo missiondria (1914-1925). O
estudo foi realizado a partir das fontes publicadas pela fundadora da congregagao, a Madre Laura
Montoya, ¢ do fundo de religiosas da Diocese de Antidquia. O texto sugere que os métodos
usados pelas Lauritas eram inovadores diante dos de outras missdes, visto que se adaptaram a
organizagdo dispersa dos assentamentos indigenas e ndo precisavam de edificagdes muito
elaboradas para criar um espago catolico. Em outras palavras, as missionarias adaptaram a
estrutura fisica da miss@o ndo apenas aos assentamentos Catios, como também as dificuldades do
ambiente. Igualmente, ficou demonstrado que suas estratégias eram acompanhadas da
reinterpretagdo do papel da mulher dentro das missdes, j4 que as Lauritas assumiram a
evangelizagao dos indigenas e ndo apenas a catequizacao, como era o esperado para as mulheres.
Palavras-chave | obra missiondria; indigenas Catios; estratégias de evangelizagdo; mulheres
religiosas; Igreja catolica; catequizacdo; Antidquia; século XX.

Introduccion

La congregacion de las misioneras de Maria Inmaculada y Santa Catalina de Siena, conocidas
como lauritas, fue fundada en 1914 por la actual santa Laura Montoya Upegui, con el respaldo
del obispo de Antioquia, Maximiliano Crespo. Desde el inicio, las normas redactadas por la
fundadora generaron un gran revuelo, ya que proponian un enfoque innovador para la época
(Montoya 1971, 417-418). Su propuesta se basaba en lo que ella misma denominé “una nueva
creacion”, que consistia en la formacion “de unas sefioras monjas, o hermanas cabras”, es decir,

Unas religiosas que, llevadas por el anhelo de salvar almas, se metan hasta las cuevas mas
remotas, y sin pensar en nada, arranquen las almas al demonio, para lo cual tendran que
asimilar su vida a la de sus infieles misionados (Montoya 1962, 25).

Dado que los indigenas catios vivian en asentamientos dispersos y se mostraban reacios a los
procesos de reduccion, la mision de las lauritas consistia en formar mujeres que, como cabras
monteses, estuvieran dispuestas a internarse en la selva, seguir los pasos de los indigenas,
convivir con ellos y adoptar su modo de vida para lograr su conversion (Montoya 1962, 26). Este
articulo argumenta que las lauritas fueron un grupo de religiosas que transformo la forma en que
se reducia y convertia a la poblacion indigena. En primer lugar, eran mujeres que emprendian el
viaje misionero en un contexto en el que la labor era casi exclusivamente desempefiada por
hombres (Londofio 2002, 105). En segundo lugar, las lauritas adoptaron un método de
acercamiento a los indigenas que ninguna otra comunidad misionera en Antioquia utilizaba en
ese momento, debido a los peligros que implicaba y que ponian en entredicho la “moralidad” y la
“seguridad” de los misioneros.



El método de la fundadora se basé en un organismo misional que, a partir de la casa base,
enviaba al territorio habitado por indigenas unas ‘“ambulancias” sorpresa que llegaban y
convivian con ellos por largos periodos de tiempo. Estas ambulancias, en realidad, eran tres
hermanas lauritas que salian en busqueda de los “infieles” para, tras vivir con ellos, establecer
nuevas fundaciones en esos lugares. Con el objetivo de acercarse y conocer al indigena sin ayuda
militar, a través de este sistema crearon lazos de confianza con los catios, para que les permitieran
vivir entre ellos sin huir por temor a enfrentarse al colono antioquefio.

Al haber sido una congregacion que afianz6 sus constituciones religiosas y su trabajo misionero,
las labores, desde un inicio, se realizaron segun lo que el medio les permitia hacer. Por esta razon,
se establecieron desarraigadas de un gran centro para religiosas como un convento o noviciado, y
no contaron, en un principio, con iglesia propia. La selva se convirti6 en su templo, lo que las
transformo en religiosas itinerantes que, cual cabras, aprendieron a adaptarse al medio que las
acogia.

Este articulo se basa en el analisis de fuentes escritas, en su mayoria elaboradas por la Madre
Laura Montoya. Se consultaron tanto textos publicados como documentos inéditos, algunos de
ellos procedentes del Archivo de la Diocesis de Antioquia. Al tener en cuenta la caracteristica
narrativa y testimonial de estas fuentes, fue posible identificar y comparar las voces de los
distintos actores del proyecto misional (misioneras, sacerdotes e indigenas catios), lo que
permiti6 reconocer en sus relatos las dindmicas de negociacion y poder que se establecieron entre
ellos.

El occidente antioqueiio y el acercamiento a los catios

Las misiones catolicas se utilizaron como mecanismo para que el Estado ejerciera control sobre
la poblacion asentada en territorios de frontera en Colombia. En Antioquia, la region de Uraba
adquiri6 caracteristicas fronterizas, lo que la convirti6 en un area estratégica para ser incluida en
el proceso de modernizacién que marc6 el inicio del siglo XX (figura 1). Tras la independencia
de Panama, en 1905, el departamento de Antioquia anexd la banda oriental del rio Atrato para
evitar nuevas pérdidas territoriales. Esta incorporacion despertdé en Medellin el interés por
desarrollar proyectos de infraestructura que conectaran la capital de la montafia con un puerto
maritimo proyectado en Turbo (Parsons 1996, 46); un “puerto que facilitara sus relaciones con el
extranjero, animara su comercio y favoreciera la explotacion de ricos minerales y el trafico util de
varios productos naturales espontaneos: todo para su bien y para bien de la Republica” (Uribe
Angel 1885, 18).

Figura 1. Mapa de Antioquia, Colombia (2013)
Fuente: elaborado en 2021 con base en Hermelin 2006, 78.

Antioquia fue cuna de grupos misioneros que apoyaron el proyecto de colonizacion destinado a
consolidar la anexion de Uraba. Sin embargo, la efectiva implementacion del decreto Ley no. 17
de 1905, aprobado por la Asamblea Nacional Constituyente y que otorgaba derechos politicos
sobre esta region, enfrentd dificultades debido a la incapacidad de construir rapidamente caminos
que conectaran a Medellin con la costa (Diario oficial 15 de abril de 1905, no. 12.328). Esta
conexion era esencial para garantizar la migracion de familias colonas hacia el occidente del
departamento.



Frontino y Dabeiba hacian parte de la regidon que se conoce como el occidente antioqueio, y
fueron fundamentales en el proceso de colonizacion (Botero 2003, 168), no porque hubiese un
interés marcado en esas tierras, sino porque era la via que conectaba al centro del departamento,
Medellin, con Uraba (Ruffiner 2008, 14).

Estos procesos, a su vez, se enmarcaron en el gobierno centralista y conservador de La
Regeneracion, que, tras la firma del Concordato con la Iglesia catdlica en 1887, reactivd la
importancia del catolicismo en la instauracion del orden nacional (Gonzalez 1993). En este
contexto surgié el grupo de misioneras lauritas, motivado por el auge de la llegada de
comunidades religiosas femeninas en Antioquia, asi como la enciclica Conditae a Christo del
papa Leon XIII (1900), la cual reconocia a los miembros de congregaciones como religiosos y
parte integral de la Iglesia (Castro 2003; Leon XIII 1900; Londofio 2002). Las misioneras lauritas
se fundaron en 1914 bajo el amparo del obispo de la Diocesis de Antioquia, Maximiliano Crespo,
con el objetivo de trabajar con una poblacidén que los antioquefios percibian como problematica:
los indigenas catios. Esta comunidad se asent6 inicialmente en Dabeiba —estratégico por su
ubicacion geografica—, pueblo que habia sido refundado en 1887 por el ingeniero Juan Henrique
White, quien buscaba trasladar y reubicar a la poblacion indigena de la zona mientras trazaba
“una ciudad que seria la estacion intermedia entre Medellin y Uraba” (Londofio 1919, 4).

Las misioneras lauritas comenzaron su labor con los grupos indigenas conocidos en ese momento
como catios, pero que se autodenominan Embera Eyabida, que significa “gente de la montana”.
Estos indigenas se asentaron en las vertientes de la cordillera noroccidente antioquefia (Duque et
al. 1997, 48). Habian sobrevivido hasta ese momento gracias a su estilo de vida movil, el cual les
permitid6 mantener sus tradicionales sistemas econOmicos, como la caza y la pesca.
Histéricamente han sido vulnerados, abandonados por el Estado y objeto de constantes procesos
de violencia (Villa y Houghton 2005).

Uno de los principales retos que enfrentd la mision laurita fue la situacion de maltrato a la que
estaban acostumbrados los catios. Para 1914, ya habian tenido contacto con los antioquefos, cuya
presencia asociaban con la guerra y la invasion. La Madre Laura relaté la impresion que su
llegada causaba en los indigenas:

De Medellin, la idea que tenian algunos, [...] era la de una especie de antro misterioso y lleno
de espanto para ellos. El gobierno no era sino un hombre que en lo de sus tierras podia
defenderlos; pero de quien desconfiaban por ser libre o blanco” (Montoya 1971, 442).

El motivo de esta desconfianza radicaba en su experiencia tras el contacto con antioquefos,
misioneros y conquistadores a lo largo de los afos (Werner 2000). La poblacion catia habia
estado expuesta a trabajos de evangelizacion por parte de agustinos recoletos, capuchinos
catalanes, misioneros jesuitas y claretianos (Cordoba-Restrepo 2012, 69). Asimismo, habian
enfrentado la expansion de centros urbanos, que los obligd a abandonar territorios que
consideraban suyos, como Unico medio para preservar su cultura y modos de vida (Steiner 2000,
81). Estos grupos indigenas optaron por formas de supervivencia relacionadas con la “movilidad
sobre el espacio, la preservacion de parte de las tierras del resguardo en zonas periféricas, la
organizacion social alrededor de la familia y la endogamia étnica” (Pérez 2012, 13). Eran grupos
renuentes a la llegada de personas externas.



De la misma forma, la situacion que se vivia en Dabeiba durante la llegada de las misioneras
fomentaba un ambiente desigual y de recelo entre antioquefios y catios, era un pueblo con “un
vallecito a orillas del Riosucio con un pufiado de casas y ranchos medio caidos” (Montoya 1963,
20). Ademas, segun lo cuentan las cronicas de la Madre Laura, Dabeiba habia estado expuesto a
una epidemia de langosta que habia acabado los cultivos de maiz y, por ello, habia pobreza y
hambre en el territorio’. Empujados por la situacion de hambre, algunos catios llegaban hasta
Dabeiba, pero, segun la Madre, los colonos de la regioén “explotaban a su sabor” a los indigenas
(Montoya 1962, 117).

Para evadir la violencia que les representaba el antioquefio, los catios migraron hacia lugares de
dificil acceso para el colono. En pocas palabras, habian aprendido a huir como principal forma de
resistencia ante la invasion (Werner 2000, 130-131). Y en ese huir, transformaron su modo de
vida y trasladaron sus lugares de asentamiento, renunciando en ocasiones al uso de sus
tradicionales bohios por el uso de cuevas: “La vida entre la cueva es asi. [...] Traen la caza, la
ponen al fuego, comen y se echan de nuevo a dormir. Y comiendo y durmiendo se pasan las
semanas, los meses [...]” (Arciniegas 1961, 218).

Su organizacion estaba dispersa a lo largo de los rios, fundamentada en un parentesco patrilineal
para sostener su unidad econdmica, con un sistema semindémada de caza y recoleccion, el cual se
repartia entre los miembros de la familia con un “solo producto de cultivo, el maiz, que
demandaba periodos de sedentarizacion” (Gutiérrez y Pineda 1999, 2). Con la ocupacion del
territorio por parte de espafoles, negros y mas tarde colonos mestizos, los catios alteraron sus
practicas hasta el punto en que la movilidad, que antes hacia parte de una organizacién
econdmica, se convirtid6 en una estrategia de resistencia (Alcaraz et al. 2012, 26) que se puede
entender a la luz de sus formas de asentamiento, puesto que estos “no configuran poblaciones
nucleadas, sino bohios aislados” (Gutiérrez y Pineda 1999, 2).

Dado que la creacién de caminos para la época era muy incipiente, los catios podian moverse en
medio de la selva y habitar cuevas, pues sabian que asi, colonos y misioneros tardarian mas en
encontrarlos. En ese sentido, las estrategias de resistencia que utilizaron se entienden como una
serie de acciones y decisiones que un grupo o sujeto realiza con el objetivo de mantener su
autonomia e independencia. Estas pueden ser activas o pasivas, y se instauran en una disputa
frente a la definicion de lo cotidiano (De Certeau, Giard y Mayol 1999; Scott 1985).

Estas estrategias de dispersion de los catios a lo largo de los rios ralentizaron el trabajo de los
misioneros, puesto que dificultaba conocer la ubicacion de las familias catias y la cantidad de
poblacion existente. Las lauritas, misioneras que desarrollaron sus métodos en paralelo a la
practica de reduccion de los catios, procuraron llevar a cabo una labor cuidadosa que no los
ahuyentara. Por ello, la estructura de la empresa misionera consider6 el factor de huida y se
planifico de manera que el indigena no se sintiera amenazado.

“El rancho que fue Casa Madre”: la construccion de la Casa Central

3El trabajo de Manuel Uribe Angel hace énfasis sobre esa misma plaga y argumenta, al igual que la Madre Laura,
que fue una situacion que fomentd el hambre entre la poblacion (Uribe Angel 1885, 189).



Al inicio de la mision en Dabeiba las lauritas se percataron de que los indigenas, si bien eran muy
curiosos, también eran escurridizos. Por esta razén, se adaptaron frente a un grupo que, ante el
menor sentimiento de desconfianza y peligro, estaba dispuesto a abandonar sus bohios e
internarse en cuevas de dificil acceso (figura 2). Una de las primeras condiciones que tenian las
“seforitas” que irian a la mision, era que estuvieran dispuestas a soportar hambre, a comer lo
mismo que los catios, a tener que amanecer, de ser necesario, entre “las malezas de las selvas” y a
“vivir bajo una tienda de campafia, todo el tiempo necesario para poder conquistar a los indios”
(Montoya 1971, 306). Desde un principio, se busco conseguir mujeres que estuvieran dispuestas
a dejar las comodidades que tenian en Medellin y dedicarse a buscar las almas de los indigenas,
incluso si ello significaba perseguirlos en medio de trochas de dificil acceso y vivir del mismo
modo que ellos, como “cabras monteses”.

Figura 2. Las lauritas saliendo a una excursion (s. f.)
Fuente: El Tiempo 10 de mayo del 2013.

En palabras de la Madre Laura, se establecidé que las casas de la mision debian ser construidas
“de la manera mas econémica y pobre acostumbrada en el lugar, para no obrar contra la caridad
superando demasiado a los indigenas” (Montoya 1998, anexo 4). La “sencillez” tenia como
proposito eliminar la diferencia entre indigenas y misioneras para fomentar la confianza entre
ellos. En otras palabras, buscaba presentar a las hermanas como iguales, y evitar que las
asociaran con la gente de Medellin y la violencia que representaban. Esta estrategia también se
considerd una oportunidad para que las hermanas experimentaran la renuncia a la comodidad. El
hambre, la ausencia de camas y levantarse a rezar a medianoche, eran ejemplos de las
instrucciones dispuestas por la Madre Laura, cuyo proposito era fomentar una disciplina del
sacrificio entre las misioneras.

La Casa Central de la mision se construydo en Dabeiba en 1914, sitio donde comenzé la
preparacion de las hermanas para el contacto con el indigena. Este lugar fue erigido por las
primeras lauritas que, recién llegadas de Medellin, tuvieron que aprender a asumir “labores de
hombres” al cortar y armar sus propias casas (figura 3). Se edifico con maderas, troncos y
bahareque, en contraste con lo esperado en Medellin, donde predominaba el uso del cemento
(Montoya 1962, 34-38). Asi lo describe la Madre Laura: “Alli estaba un solar del rancho que
serviria mas tarde de iglesia, y estaban ellas, las seis o siete mujercitas que, olvidadas de los
guantes y tacones, harian la casa y serian peones, albaiiiles, carpinteros y hasta ingenieros”
(Montoya 1962, 35).

Figura 3. Casa Generalicia (s. f.)
Fuente: Revista Almas, (63, 64 y 65), febrero, marzo y abril de 1942, 1339.

Si bien las misiones contaban con el apoyo econémico de la gobernacion de Antioquia, la labor
de las lauritas se consider6 un “ensayo y ensayo de mujer, que tiene naturalmente menos
probabilidades de éxito” (Montoya 1971, 374). Por ese motivo, no se adjudicaron muchos
recursos, pues se creia que habia grandes probabilidades de que fracasara o, que, por ser mujeres,
podian derrochar los recursos en “cintas y en plumas” (Montoya 1971, 461). De este modo, la
construccion de casas o escuelas dependia de lo que ellas mismas lograran edificar y de los
recursos que consiguieran, los cuales provenian del salario que recibian como maestras por parte
de la gobernacion, y del dinero de limosnas.



La falta de recursos las obligd tanto a aprender labores que en la época no eran propias de una
mujer, como a adaptarse a una mision carente de las comodidades presentes en otros centros
religiosos. Un ejemplo es el caso de los padres carmelitas, quienes afios mas tarde construyeron
en el pueblo de Punta de Vacas, en el Uraba antioquefio, una casa con capilla que se convirti6 en
una edificacion comoda, tanto para los misioneros como para el recibimiento de personas en
transito. Ademas, este lugar fomentaba el traslado de la poblacion desde sus hogares hacia la
mision y les ofrecia alojamiento en colegios y talleres de oficio (Revista de Higiene 1942, 55).

Aunque la casa de las lauritas carecia de comodidades, fue construida segin lo que consideraron
apropiado para su mision y con las herramientas a su alcance. Igualmente, para ganar la confianza
de los catios, la casa contaba con lugares abiertos por los cuales los indigenas pudieran circular,
ya que desconfiaban de las puertas cerradas, creian que las hermanas ocultaban alli a sus maridos,
quienes en cualquier momento podrian salir a matarlos. También temian que las religiosas
estuvieran esperando para encerrarlos y cortarles la cabeza dentro de la casa (Montoya 1962, 42).

Si bien en un primer momento se habia pensado dar a los espacios de la casa un orden asimilable
con las disposiciones de un convento, en la practica tuvieron que mantener las puertas abiertas y
renunciar a la posibilidad de tener celdas de clausura. En ese orden, aunque no desistieron a una
organizacion espacial acorde con las practicas catolicas, tuvieron que adaptarla a una que se
asemejara a los bohios catios. Es decir, una que avalara la libre circulacion y que no tuviera
puertas cerradas —al menos durante el dia— para la privacidad de las hermanas.

Durante los primeros dias esta casa tan grande alarmé a los amados salvajes, porque ese con
cueva tanta (las celdas) era pa guardar todo marido de hermana, y cuando todo indio
descuidado, sale ese marido y pa cortar cabeza a todo indio. [...] tener una puerta cerrada
habria sido perder esos tan amados indios, aumentando desconfianza con ellos (Montoya
1962, 48).*

La Casa Central se estableci6 como un lugar estratégico para indagar y determinar donde habrian
de llevarse a cabo nuevas fundaciones misionales. Ademads, estaba encargada de la mision y se
estructur6 de tal manera que, en el futuro, lograra ser autosuficiente. Se dispuso que contara con
elementos basicos para que, en tiempos de crisis, la mision se mantuviera en pie. Segun el
Ensayo de la primera regla, escrito por la fundadora antes de su llegada a Dabeiba, la Casa
Central debia contar con una organizacidon que garantizara que las hermanas no se contagiaran de
la “inmoralidad” y llevaran una vida similar a la de un convento. Dentro de las partes de la casa
se ubicd un huerto para cultivar, y un lugar para la oracion. Con mayor premura, una estricta
division de espacios para hombres y mujeres, previendo la estadia de sacerdotes en la casa:

[...] Y vean que jamas un hombre llegue a tener intimidad en la casa. No exceptuaran de esta
regla a nadie ni aun a los sacerdotes con los cuales hay que tener mayores alejamientos,
puesto que, por razon de su oficio, tienen mas motivo de contacto frecuente con la casa.’

* Enfasis del original.
> Archivo Histérico de la Didcesis de Antioquia (AHDA), Medellin-Colombia, Seccion: Casas Diocesanas
(1894-1958), Fondo: Religiosas, vol. 365, f. 111.



Con el fin de proteger la “intimidad”, se procur6 crear pequefias habitaciones que hicieran las
veces de celdas para las misioneras, de tal manera que en la noche tuvieran privacidad para la
oracion.

Aunque se intentd seguir con lo expuesto en el Ensayo de la primera regla, en la practica la
separacion de esos espacios no era posible, pues, una vez lograban que los indigenas entraran por
curiosidad a conocer la casa, estos se iban apropiando de la misma. Hubo momentos en que,
incluso las hermanas tenian que quedarse de pie, debido a que la presencia de los catios en la casa
obligaba a utilizar todas las sillas y deshacer la que, en un principio, era una estricta separacion
de habitaciones para misioneras.

[...] Y llegamos nosotras a tratarlos como hermanos, hasta el punto que si un solo asiento
habia, la Hermana permanecia de pie y el indio se sentaba; se les daba del mismo modo el
alimento, en los mismos platos, y se hacia en todo con ellos como si fueran hijos, salvando lo
que la decencia reprueba, naturalmente (Montoya 1971, 431).

La Casa Central también fue el lugar de residencia de la superiora general, la hermana laurita
encargada de supervisar y responder por los asuntos internos y externos de la mision. Entre sus
deberes se encontraba coordinar la expansion de las residencias y velar por la moralidad de las
hermanas. En pocas palabras, era la lider de la comunidad y quien, desde el centro de la
estructura misional (Casa Central), gestionaba cada una de sus ramas: las residencias y
ambulancias. A pesar de tener autonomia en lo referente a las decisiones internas de la
comunidad, debia acatar las instrucciones del obispo encargado de supervisarla (Montoya 1998,
anexo 4).

En la primera etapa de la mision, la Casa Madre tuvo como objetivo no solo ser el centro de
trabajo de las lauritas, sino también convocar el uso de la casa como sitio de encuentro con Dios
por parte de los indigenas. Sin embargo, quienes asistian por curiosidad no permanecian alli todo
el tiempo ni acudian con toda la familia; eran indigenas, muchas veces hombres, que se acercaban
para observar si las hermanas representaban un peligro (Montoya 1971, 574). Esta situacion
motivé a las hermanas lauritas a crear una estructura expansiva que buscaba llegar hasta los
bohios de los catios y adaptar los trabajos misionales a su espacio cotidiano.

Estructura expansiva de las misiones Lauritas

La Madre Laura escribi6 los manuales que las misioneras debian utilizar con los indigenas. Tanto
en estos manuales como en sus escritos de viajes, se hace constante referencia a una organizacion
espacial disefiada para expandirse en tierras indigenas, vedadas para forasteros, sin provocar su
huida. Esta disposicion formaba parte de un grupo de estrategias de dominacion orientadas a
incorporar a las comunidades dentro de un espacio religioso, colonizado y controlado. Dichos
métodos consistian en acciones destinadas a imponer control; en este caso buscaban que los
indigenas se acostumbraran a la presencia cotidiana de las hermanas, establecieran lazos afectivos
con ellas y, casi sin advertirlo, se integraran a un proyecto de evangelizacion y de construccion de
la nacion (Montoya 2015, 118-131). En sus escritos, la Madre Laura menciona una estructura
expansiva que buscaba generar familiaridad con los indigenas y, a través de ello, acceder a
espacios que estaban vedados para los forasteros.



La estructura fisica de la misioén se disefid con un centro organizativo (Casa Central) del cual se
desprendian asentamientos misionales (residencias) y, a partir de estos, ambulancias. Estas
ultimas consistian en enviar un grupo de hermanas para ubicarse lo mas cerca posible de los
bohios Catios y, de este modo, atender la “urgencia de las almas” de los indigenas. El objetivo era
ensefiar la doctrina de la forma que fuera posible y “seglin las circunstancias de cada familia™.
Finalmente, las excursiones servian como una herramienta para que las misioneras reconocieran
el territorio y determinaran donde podian o no establecer nuevas residencias o ambulancias. Asi
se obtenia un mayor control sobre la poblacion, para asegurar que ni la distancia ni la dificil
conexion de los caminos impidieran que, desde el centro, se ejerciera autoridad sobre los
indigenas asignados a cada lugar misional (figura 4).

Figura 4. Estructura expansiva de las misioneras lauritas
Fuente: diagrama elaborado por la autora en mayo de 2013.

La Casa Central era el lugar en el que se formaba a las misioneras y donde habria de disponerse
el ordenamiento del resto de la mision (Montoya 1998, anexo 4). Las residencias, por su parte,
fueron una especie de extension de la Casa Central que buscaba aminorarle el peso y ayudarle a
cubrir una mayor parte del territorio. Eran més pequefas, pero también buscaban proveer
alimentos y asilo para las misioneras; a su vez se utilizaron como escuelas indigenas vy, por ello,
puede argumentarse que tenian una funcién “educativa”.

En otras palabras, las residencias cumplian una doble funcion. Por un lado, servian como punto
intermedio entre la Casa Central y la avanzada de ambulancias y excursiones, proporcionando a
las hermanas encargadas de las ambulancias un lugar de descanso en medio de la selva, lo que
evitaba desplazamientos excesivos. Por otro lado, funcionaban como escuelas para indigenas,
fomentando el trabajo misionero y la expansion del mensaje del catolicismo. De este modo, las
residencias facilitaban la propagacion del control ejercido desde la Casa Central, al tiempo que
permitian una mayor cercania con la poblacion indigena.

Para la fundacion de cada residencia, se establecio la necesidad de encontrar lugares rodeados por
la mayor cantidad posible de familias catias, de modo que la labor “educativa” pudiera iniciarse
en un entorno de proximidad. En consecuencia, dentro de la organizacion de las residencias, se
considerd fundamental la construccion de un espacio destinado a la escuela y habitaciones para
albergar indigenas (Dagny y Rosenberg eds. 1998, 108). Ahora bien, la creacion de residencias
tenia como objetivo que estas, eventualmente, se convirtieran en un tipo de Casa Central, por lo
que aquellas que ganaban autonomia en el abastecimiento de recursos propios, se transformaban
en residencias titulares (Montoya 1998, anexo 4).

En ese orden de ideas, se implementaron también las excursiones y ambulancias como método
para hacer que la mision cubriera y reconociera un mayor espacio de ocupacion de los catios. La
excursion fue un método que se implement6 desde las residencias y que consistia en un grupo de
hermanas lauritas que salian para “buscar y descubrir nuevos bohios o caserios™. Sin embargo,
en estas correrias era muy importante que las hermanas contaran con el permiso de salida y
anduvieran juntas, para no quedar a solas con seglares (4Anales marzo de 1960, 193). Pese a que

¢ AHDA, vol. 365, f. 101
7 AHDA, vol. 365, f. 101.



las lauritas procuraban obtener informacion tan pronto se acercaban a los indigenas, las cronicas
mencionan en repetidas ocasiones el engafio del que eran objeto por parte de estos. Los catios se
aproximaban a las misioneras, pero proporcionaban poca informacion o datos erroneos sobre la
ubicacion de otros grupos familiares de su misma etnia:

Otra veces se nos desaparecian del mismo pueblo hasta por tres y cuatro dias; preguntados en
donde estaban, —Onde cueva, decian. —Y la cueva en donde estad?— Onde rio...Ibamos al
rio y no encontrdbamos la tal cueva. Dios mio! Todo era engafio (Montoya 1971, 448).*

Por esto, las excursiones eran el método para asegurar donde debia hacerse una fundacion y

onde parecia haber “almas mas necesitadas”. Una vez se hacia ese reconocimiento y se
dond haber “al tadas”. U h t
establecia el grado de “civilizacion” que tenian los indigenas de una zona, se decidia si podia o
no establecerse una ambulancia y de qué tipo.

La ambulancia, por su parte, se cre6 con la intenciéon de socorrer la urgencia de las “almas
salvajes” y tenia como propdsito convivir con el indigena en su cotidianidad para transformar,
dentro de ese contexto, sus practicas “salvajes” (Montoya 1962, 57). De ellas habia dos tipos: de
domicilio y de tribu. Las primeras se enfocaban en trabajar con familias mas pequenas o bohios
aislados, mientras que las segundas se dedicaban a comunidades con un mayor numero de
habitantes, ubicadas mas cerca entre si y donde era posible llevar a cabo un trabajo colectivo: “Lo
que son las Ambulancias en esta Mision es facil de imaginar: unos ranchos en el corazén mismo
de las tribus, a donde van las misioneras a congregar a los indios para hacerles fiestas educativas;
a darles ensefianza, en la forma posible” (Montoya 1963, 57).

Era el lugar donde se aplicaba la nocion de “hermana cabra”, donde tres de ellas, al conocer la
ubicacion de los indigenas, se disponian a pasar temporadas viviendo con ellos. Podian, algunas
veces, construir pequeiios ranchos como refugio, o podian vivir en el bohio de algiin indigena que
las acogiera. En cualquiera de las dos modalidades, las ambulancias consistian en trabajos
intensivos donde se buscaba pasar la mayor cantidad de tiempo interactuando con el indigena.

Esta fue una estrategia disefiada para que la conversion no pareciera parte de un sistema
impositivo, ya que no pretendian sacar al indigena de su tierra ni trasladarlo a otro lugar, sino
ensenarle desde su propio hogar. Esto contrastaba con los métodos habituales de otras misiones,
que consideraban que la mejor forma de “salvar” a los indigenas y eliminar su “barbarie” era
incorporarlos drasticamente a la vida del “civilizado”. De esto da cuenta el padre carmelita fray
Severino de Santa Teresa, quien, igual que gran mayoria de misioneros, argumentaba que la
mejor manera para civilizar a los indigenas era sacandolos del entorno que fomentaba el “mal” y
la “perdicion de sus almas”, es decir, la selva:

Se les arranca de la selva, donde no recibian ni siquiera las caricias de la luz, y se les reune en
poblados donde los bafios, la higiene, el ejercicio corporal, el juego, el canto y la sociedad
con los otros nifios producen un cambio radical en su organismo fisico y en las facultades
mentales y morales (De Santa Teresa 1924, 89).

Las misiones, por lo general, buscaban hacer avanzadas con padres especializados en geografia,
con intérpretes y con ayudas militares (Uribe Uribe 1907). Luego, creaban un centro de misiones

® Enfasis del original.

10



que permitiera trasladar a los indigenas alli, para que, en medio de la misién, aprendieran otras
formas de trabajar la tierra y, al mismo tiempo, el catolicismo (Kuan-Bahamén 2015);
(Pérez-Benavides 2016). Este fue el caso de las misiones jesuiticas en el Orinoco y el Casanare
en el siglo XVIII. Los padres misioneros llegaban, hacian reconocimiento del territorio y una
avanzada militar, y construian haciendas autosuficientes que involucraban en el trabajo a los
mismos indigenas de la mision (Colmenares 1969).

No obstante, este tipo de mision no resultaba funcional para las hermanas lauritas, puesto que al
habitar en espacios comodos que reproducian el estilo de vida urbano, se establecia una distancia
que impedia integrarse en la cotidianidad del indigena y, dentro de ella, “rescatar” sus almas. Para
las lauritas, la ambulancia representaba una forma de hacer que la vida cotidiana del indigena se
desenvolviera dentro del espacio misional, sin que los cambios impuestos se manifestaran de
manera drastica.

La estrategia expansiva era, ademas, una forma de redistribuir el control de la Casa Central y
movilizarlo sin necesidad de visitar la casa como tal. Del mismo modo, constituia un medio para
modificar el lugar del catio en el espacio de la mision, pues su objetivo era lograr que aceptaran a
las misioneras, toleraran su presencia y que, cuando menos lo esperaran, ya estuvieran
encarinados con las hermanas. En palabras de la Madre Laura: ““... Cuando fue tiempo de huir, ya
el corazon estaba muy encarinado con esa ensefianza y con su maestras. Ya no les fue posible”
(Montoya 1971, 456).

La anterior fue una estrategia de acercamiento que buscaba hacer sentir al catio que los espacios
que habitaba seguian siendo suyos, aun cuando las lauritas los consideraran parte de la mision.
De este modo, incluso en la denominacioén de los centros, ya fuera residencia o ambulancia, el
territorio ocupado por los catios no se identificaba como un espacio indigena, sino misional. Por
esta razon, al realizar las fundaciones, se procuraba asignar rapidamente nombres religiosos en
honor a los santos a los que se encomendaba la misioén, en lugar de conservar los nombres
originales de los lugares, que muchas veces tenian una procedencia catia. Por ejemplo, la
ambulancia de Antadd y el Pital, las primeras en fundarse, pasaron a llamarse San Miguel de
Antadé y el Sagrado Corazon de Jesus del Pital.

T1Problemas con la estructura: hacer de la selva un templo

Si bien la estructura expansiva amplio los alcances de la mision, las residencias y ambulancias
tenian dos problemas. Por un lado, la lejania entre ellos no permitia la presencia de sacerdotes
que ejercieran las labores que excedian el papel de la mujer en la Iglesia. Y por otro, la “pobreza”
con la que se idearon los ranchos no admitia que se construyeran edificaciones que sirvieran de
templo o iglesia.

La ausencia de sacerdotes puede comprenderse a la luz del papel asignado a las mujeres en las
misiones. Su labor habia sido considerada de “segunda categoria”, debido a que se esperaba que
limitaran su participacion al apoyo de los misioneros varones, principalmente a través de la
catequizacion de los indigenas (Cérdoba-Restrepo 2012, 110). Ademads, debian encargarse de
garantizar espacios limpios y alimentos para los sacerdotes. En este contexto, la evangelizacion
se entendia como una tarea exclusiva del clero, mientras que la catequesis era el unico ambito
abierto a la colaboracion femenina.

11



Evangelizar implica encarnar la figura de Cristo, y con ello guiar la celebracion de la liturgia y la
imparticion del sacramento. Es el sacerdote quien puede hacer esta representacion de Dios en la
tierra (Benedicto XVI 2005). Por el contrario, catequizar consiste en impartir la ensefianza sobre
la fe catolica. La distincion radica en que evangelizar es una actividad practica, que consiste en
encarnar el poder divino para desarrollar la experiencia religiosa; mientras que catequizar es una
actividad teorica, que se limita a ensefiar los principios doctrinales. Aunque estos procesos no se
desarrollan de forma aislada ni independiente, la catequesis se encuentra al servicio del
evangelio, en tanto constituye la via de acceso al conocimiento intelectual que este contiene. Bajo
la 16gica de los roles de género de la Iglesia catolica, las misioneras ofrecian la catequesis, pero
necesitaban de los sacerdotes para repartir los diferentes oficios espirituales entre los indigenas y
ellas mismas.

Con el fin de propagar sus misiones, las lauritas necesitaban sacerdotes que celebraran misa,
confesaran y administraran los sacramentos, por lo que contaron con el padre carmelita Elias del
Santisimo Sacramento, quien en medio de las “correrias” en busca de catios, asisti6 a las
ceremonias que excedian lo que, segiin los mandatos de la Iglesia, podia ejercer una mujer. Aun
asi, la ayuda de los sacerdotes no era continua y tampoco era posible mantener a uno de ellos en
cada residencia o ambulancia. Por la organizacion dispersa y expansiva que adoptaron las
misiones, la falta de auxilios espirituales fue una constante. Si bien contaban con “hermanas
cabras”, dispuestas a internarse en la selva, no sucedia lo mismo con los sacerdotes.

Los superiores de la mision, entre ellos el arzobispo de Antioquia, Maximiliano Crespo,
simpatizante y cofundador de las misiones lauritas, dispusieron que la falta de esos auxilios debia
asumirse como una oportunidad para que las misioneras ejercieran el sacrificio personal. Es decir,
aun siendo religiosas, debian “soportar” la ausencia de sacerdotes que pudieran escuchar sus
confesiones y ofrecerles la comunion, como se evidencia en el siguiente fragmento:

Es preciso advertir que al principio de algunas fundaciones se ha carecido de los santos
sacramentos, pero no ha sido cosa buscada por el Instituto, sino sacrificio impuesto por los
encargados de la Mision que quizds no han podido cumplir con este requisito indispensable,
firmado en el contrato de fundacion (Revista Almas mayo de 1950, 3055).

Aunque concebirlo como un sacrificio fue la solucion propuesta ante la ausencia de sacerdotes, el
problema persistio. Especialmente a partir de 1919, cuando se cred la prefectura de Uraba y las
misioneras dejaron de estar bajo la proteccion de la didcesis de Antioquia (Mesa 1999, 311). La
idea de que un grupo de religiosas pudiera estar al frente de una mision sin ayuda de sacerdotes,
se tomd por el prefecto José Joaquin Arteaga, como una disposicion temeraria que respondia a
una actitud revoltosa por parte de la fundadora. Una actitud que, seglin ¢l, solo dejaba ver el
deseo de la Madre Laura por mostrarse superior a los sacerdotes (Cordoba-Restrepo 2012, 109).

Otro problema fue la imposibilidad de construir edificios para iglesias, ya que los auxilios
econémicos no eran comparables a los que la Iglesia o el Estado destinaban a las misiones
masculinas. Ademads, los métodos empleados por las lauritas no se alineaban con la idea de
levantar grandes edificaciones. No obstante, la nocion de construir una iglesia fue reinterpretada.
Ante la falta de recursos espirituales y la ausencia de un templo fisico donde pudieran encontrarse
con Dios, la Madre Laura encontré una manera de suplir esa carencia, buscando ofrecer a las

12



hermanas un espacio simbolico que las “protegiera” y les permitiera mantener su vinculo con lo
sagrado.

Como estrategia para evitar que las hermanas quedaran expuestas al aislamiento y, al mismo
tiempo, para impedir que asumieran funciones propias de los sacerdotes, la Madre Laura elabor6
un manual de lectura catélica de la selva. Voces misticas de la naturaleza fue un texto de apoyo
disefiado para que las misioneras encontraran a Dios a través de la busqueda de los “salvajes”, es
decir, para que convirtieran la selva en un templo y, ademas, suplir la ausencia regular de la misa
mediante la sustitucion de sus mensajes evangélicos (figura 5). En el texto se invitaba a
transformar la vision negativa de la selva, de modo que cualquier manifestacion de la naturaleza
fuese interpretada como un mensaje divino. Por ejemplo,

Cielo con nubes regadas. [...] Al ver un cielo de esta clase, suspiremos por las gracias de
conversion para los pobrecitos pecadores e infieles y digamos: Lluevan, Dios mio, sobre los
frios corazones de infieles y pecadores vuestras gracias de conversion. (Montoya 1964, 44)

Figura 5. Las hermanas leyendo un capitulo de Voces misticas de la naturaleza (s. f.)
Fuente: Montoya 1962, 512.

Pero si brinda dificultades, se invita a leerlo como una prueba del sacrificio y la disciplina de las
misioneras o como una oportunidad para asumir el pecado del mundo, hacerlo propio y cargar el
dolor de la culpa:

Cielo de noches oscuras: [...] Al ver una noche de esta clase ejercitense en hacer actos de
odio al pecado mortal y supongan que todos los del mundo son suyos, para que los detesten y
le presenten a Dios el homenaje de dolor intenso que por ellos tiene derecho a recibir
(Montoya 1964, 46).

Se busco, de esta manera, transformar la selva “triste y tétrica” en un lugar de Dios, y proveer de
templos las distintas misiones, independiente de la necesidad de construir grandes edificaciones
(Montoya 1962, 227). Ademas de expandir el trabajo con pocos recursos, esta estrategia
facilitaba la creacion de una mision adaptada al medio, con lo que se superaban los comunes
“males” que experimentaba el misionero. Es decir, un mal asociado a las dificultades del tropico,
relacionado con enfermedades, hambre y, sobre todo, la pérdida de la fe por la lejania de una
iglesia o templo con sagrario.

Al libro Voces misticas de la naturaleza se anadieron una serie de escritos que tenian como objeto
que las misioneras tuvieran canticos, rezos y meditaciones que les permitiera, en medio de la
selva, expresar el amor a Dios. Estos textos servian tanto para meditaciones personales, como
para hacer inauguraciones simbolicas de los sitios a los cuales llegaban. Tal es el caso de
Destellos, Lampos de luz o Devociones eucaristicas, textos cuyo propdsito era promover un ritual
de inauguracién de las casas misioneras o brindar ejercicios espirituales para sobrellevar la
ausencia de misas con sacerdotes. A partir de estos textos, lo que inicialmente era solo una labor
de catequesis se convirtié en una de evangelizacion. Sus mensajes y la interpretacion de ellos
superaron la simple ensefianza del catolicismo, invitando, en cambio, a practicarlo activamente
tanto entre las hermanas como entre los indigenas.

13



Del mismo modo, y apelando a una de las principales caracteristicas del Dios catdlico-cristiano,
la omnipresencia fue reinterpretada como una oportunidad para evangelizar sin depender de un
lugar fijo. Se trataba de desprenderse de la necesidad de un templo estable y, en su lugar,
concebirlo como un espacio itinerante, donde el Gnico requisito para el encuentro con Dios era el
“amor” de las hermanas. De esta manera, cualquier lugar podia convertirse en el Sitio de Dios.

Sitio es el carisma de la comunidad y tiene dos significados para las lauritas’. En primer lugar,
significa “tengo sed”, expresion hecha por Jesus en la cruz. Las lauritas lo entienden como tener
una sed perpetua por la expansion del catolicismo y de las almas que necesitan la redencion de
Dios (Pena 2011). El segundo, tiene una referencia de localizacion, es decir, ubicar a Jesus en el
corazon y, una vez alli, llevarlo a cualquier lugar donde se encuentre un “infiel”. Por esta razon,
las lauritas llevan la imagen de Sitio alineada con el pecho (antes estampado en el uniforme,
ahora en collar), como una forma de darle un lugar a Dios y adoptar en su cuerpo el espiritu que
guia y motiva la mision. Un espiritu que puede movilizarse y servir como templo sin requerir
grandes inversiones materiales. Asi, la misionera se convierte en un templo caminante que atrae a
los indigenas al altar de Dios.

En las mismas constituciones de la congregacion se indicaba la importancia de cargar siempre la
imagen de Sitio, como simbolo de las religiosas (figura 6). “Lleven esa palabra sobre el corazoén
en un escudo que tenga la forma de este monograma (Ave Maria) que les recuerde su
especialisima consagracion a la SS. Virgen™'’,

Figura 6. Imagen de la Madre Laura con el monograma en su pecho (s. f.)
Fuente: Gutiérrez-Torres 7 de diciembre de 2012

En ese orden, el lugar de Dios se convirtié en cualquiera donde hubiese una misionera salvando a
un indigena o exponiéndose a peligros en aras de rescatar sus almas. Asi lo expresa el siguiente
cantico hecho por la fundadora en 1919 para las hermanas que “recorrian las selvas de Rioverde y
Murri” y que buscaba animarlas en medio de las excursiones:

“La misionera en su pecho lleva
el SITIO de Jesus en su agonia,
no ve la negra tempestad que cruje
ni siente espinas que le punzan” (Montoya 1975, 42).

También es importante sefialar que no es gratuito que el patrono de la congregacion laurita fuera
San Benito José Labre, considerado como el santo itinerante, de los mendigos y de los
desarraigados de un lugar fijo (Montoya 1971, 337). Desde antes de la fundacion de la
congregacion, la Madre Laura era devota de este santo y lo vio siempre como fuente de
inspiracion para el trabajo misionero. Por esto, no es de extraiar que desde el inicio de las
misiones la idea de la privacion, tanto de comodidades como de un sitio fijo fuera, vista como
una oportunidad para practicar el sacrificio, y con ello demostrar el amor a Dios.

° El carisma se refiere a la mision o don particular de una comunidad religiosa. Este se expresa a través de su
fundador o fundadora. Ver Pablo VI (1964).
' AHDA, vol. 365, ff. 114-115.

14



Desde el inicio del trabajo misional, el lugar de Dios tuvo un caracter mévil y adaptativo, lo que
permitio a las lauritas establecerse sin estar arraigadas a un sitio o iglesia principal para
encontrarse con El. El templo se convirtié en un lujo del que raramente podian disfrutar las
hermanas; sin embargo, el encuentro con Dios podia ocurrir en cualquier lugar. Es decir, una
selva podia transformarse en un templo de alabanza, siempre que se elaborara un pequefio altar y
se estuviera llegando a las “almas” de los indigenas. Esta posibilidad de pensar la selva misma
como iglesia fomentod no solo la propagacion de residencias y ambulancias, sino que, ademas,
contribuyd a que se pensara a las lauritas como unas misioneras que, sin la necesidad de crear
grandes edificaciones, traian mas “progreso” al departamento que cualquier otra obra.

Porque ;qué son los edificios, parques [...] basilicas, templos, universidades, ferrocarriles,
tranvia, carreteras y demas obras de adelanto que ostenta Antioquia y que la enorgullecen en
comparacion de esta obra de la civilizacién de los salvajes que acometid y esta llevando a
cabo la muy Reverenda Madre Laura. Aquellas seran obras materiales de mucho aliento; pero
ésta es una obra de civilizacion cristiana y ciudadana, grande sobre toda ponderacion.
(Revista de Misiones 1935, 413)

Lo anterior fueron las respuestas que utilizaron las lauritas para superar los problemas que traia
consigo la estructura expansiva de las misiones. Se ha mostrado que la ausencia de padres no dejé
de ser un problema, no obstante, la idea de convertir la selva en un templo permitié fomentar la
propagacion de residencias y ambulancias con pocos recursos, asi como lidiar con las dificultades
que para las misioneras traia la ausencia de recursos espirituales.

T1Conflictos con las comunidades masculinas

El trabajo de las lauritas fue objeto de debate. Por un lado, se consideraba que era un ejemplo
para seguir de un grupo de mujeres que, expuestas al sacrificio, llevaba la moralidad a culturas
con las que nadie queria inmiscuirse. Mientras que, por otro lado, se pensaba como el producto de
unas “locas” que pretendian asumir labores que para su género eran prohibidas en la Iglesia
(Montoya 1962, 39).

Con la creacion de la Prefectura Apostolica de Uraba en marzo de 1918 y su respectivo liderazgo
por parte del sacerdote carmelita, José Joaquin Arteaga, las misiones lauritas experimentaron
criticas frente a sus métodos. Un ejemplo de ello fue el fallido intento de llegar a Caiman para
trabajar con los indigenas cuna, pero bajo los términos de los padres carmelitas. Este intento se
vio limitado por la negativa de los cuna a permitir la creacion de una escuela para indigenas.
Aunque en un principio habian aceptado la entrada de misioneras mujeres, las rechazaron una vez
llegaron acompanadas por los padres. Aqui convendria reflexionar que, si bien se trataba de una
poblacion distinta, no se aplicaron los mismos métodos expansivos de estas misioneras, ni la
estrategia de acercarse a los indigenas sin despertar sospechas sobre un proceso de
adoctrinamiento. Por el contrario, esta avanzada se realizé siguiendo la tradicion de las misiones,
bajo el liderazgo de hombres como el prefecto Arteaga, el prefecto civil Demetrio Gomez y el
traductor Guillermo Santacruz. Las tres hermanas que asistieron, permanecieron a la espera de las
decisiones tomadas en el caney de los hombres, con poca participacion (Montoya 1971,

698-699).

15



La variacion de los métodos se vio evidenciado en que a las lauritas se les encomend6 el apoyo
considerado propio de las mujeres, es decir, exclusivamente la catequizacion y el cuidado. De
hecho, para el prefecto Arteaga la division de género debia seguirse de manera tradicional, siendo
siempre la mujer la encargada de “un papel secundario”. Asi lo decia:

La mujer ha sido llamada a preparar los caminos de la mision, no a iniciarlos, a instruir, a
rogar, a suplicar, a insinuarse por el sentimiento en los corazones rebeldes como una
preparacion para la labor del misionero, siempre en un orden secundario, porque la definicion
que de ella da la Sagrada Escritura, se ha de cumplir en todos los 6rdenes de la vida (De
Santa Teresa 2015, 223-224).

Ante el fracaso de la mision con los cuna, un grupo de tres hermanas lauritas qued6 encargado
del internado en Puerto César, limitadas a asistir en el cuidado de los carmelitas (Montoya 1971,
709). En otras palabras, se subestim6 la novedad de los métodos de estas misioneras y se les
obligd a ajustarse a los roles asignados a las mujeres dentro del trabajo misional. Sin embargo, la
resistencia de la Madre Laura a reducir las funciones de las misioneras a tareas domésticas
provoco un conflicto entre lauritas y carmelitas. La etapa comprendida entre 1923 y 1924 estuvo
marcada por un desacuerdo con el prefecto Arteaga, el cual solo se hizo publico cuando este
informo al nuncio apostolico Roberto Vicentini que las misioneras lauritas eran perjudiciales y
formaban parte de una empresa vanidosa, carente de espiritu religioso. Sus criticas se basaron en
el uso de excursiones como método para encontrar las poblaciones de indigenas pues, segun él,
ponian en riesgo la seguridad de las misioneras. También critico el hecho de que las lauritas
estuvieran por largos periodos de tiempo “privadas de los auxilios espirituales”, y que hubiesen
adoptado rituales propios de la labor de un sacerdote para inaugurar sus fundaciones o emprender
las excursiones (Castro 2003, 146-148). Asi lo sefialaba al referirse a las ceremonias de la
congregacion para el inicio de las misiones, donde, en su opinidn, la labor de las misioneras
adquiria matices propios del trabajo del sacerdote, al encarnar en ellas mismas la figura de Dios.

En la ceremonia, que celebran para enviar las religiosas a una nueva fundacion, la superiora
les entrega una bandera y les dice, poco mas o menos: Yo os envio en el nombre de Jesucristo
a predicar su doctrina. Esta ceremonia pone de manifiesto una tendencia perniciosa en la
congregacion de considerarse como independiente en la predicacion del Evangelio entre los
salvajes, siendo asi que a la mujer se le ha asignado un puesto secundario (De Santa Teresa
2015, 221).

Finalmente, Arteaga argument6 que las misioneras habian hecho una campaia publica a partir de
las cartas de la Madre Laura publicadas en el periodico EI Colombiano de Medellin''. Segin
Arteaga, las hermanas mandaban:

Noticias exageradas de su influencia y trabajos de la mision y asi se enajena la voluntad de
los padres misioneros, que ven en esas religiosas un deseo marcado de ser unicas y de
sobreponerse a los hombres en el sagrado ministerio de la conversion de las almas (De Santa
Teresa 2015, 222).

Tras este conflicto, las lauritas se vieron obligadas a abandonar la Prefectura de Urabéd en 1924 y
trasladarse a la Diocesis de Santa Rosa de Osos (Cordoba-Restrepo 2015, 52). Aun en medio de

' Cartas recopiladas en el libro Carta misionales 1915-1922 de Laura Montoya

16



la disputa, estas misioneras lograron fundar, en los diez anos que estuvieron en el occidente
antioquefo, una Casa Central, tres residencias y siete ambulancias (Castro 2003, 110).
Transformaron los métodos misionales de las congregaciones catolicas tradicionales, al hacer que
la movilidad se convirtiera en una estrategia clave para mantener el control sobre una poblacion
indigena dispersa. Ademas, introdujeron un papel més activo para la mujer al interior de la
Iglesia; un papel que hizo difusa la separacion entre evangelizacion y catequizacion, asi como la
asignacion de género para cada una de estas tareas.

Conclusiones

La manera en que las lauritas concibieron el trabajo misionero, como “hermanas cabras”
dispuestas a adentrarse en las selvas para vivir con los catios, evidencia cémo el discurso
religioso y su implementacion varian significativamente de una comunidad a otra. Sin duda, esta
congregacion de religiosas sobresale porque empled técnicas distintas para garantizar la
efectividad de las misiones religiosas en la conversion de las poblaciones indigenas; y cuestiond
el papel de la mujer dentro de una de las instituciones mas conservadoras que existen en la
actualidad: la Iglesia.

En este sentido, si bien estas misiones no estan exentas de la inherente violencia de los procesos
de colonizacion, reflejan un proceso en constante transformacion, en el que se muestra como las
mujeres religiosas han enriquecido la complejidad de dichos procesos al asumir un rol mas
activo. De hecho, aunque los métodos utilizados por estas misioneras fueron polémicos para la
época, se fueron convirtiendo en algo comiin y necesario a lo largo del siglo XX, especialmente
después del Concilio Vaticano II (1962-1965). No obstante, hoy en dia la idea de evangelizar
sigue siendo de uso exclusivo de los hombres.

Se puede reafirmar la idea de que la “ocupacion del espacio” se construye a partir de las
experiencias que cada individuo o grupo tiene de su realidad. En el caso de las misioneras, lo que
se expresaba como ocupacion del espacio fisico formaba parte de una interpretacion en la que lo
sagrado tomaba un cardcter adaptativo e itinerante. Es decir, las lauritas promovieron un proceso
en el que lo religioso encontrd formas de integrarse a la cotidianidad indigena, al sacralizar
espacios antes considerados ‘“salvajes” o “vacios”. Este tipo de ocupacion religiosa, aunque no
denota inmediatamente una aceptacion por parte de la poblacion indigena, ha servido como
herramienta de apropiacion en territorios de dificil acceso. Asi pues, los procesos de colonizacion
se desarrollaron dentro de dinamicas politico-econdmicas en las que, con frecuencia, el mensaje
“moral” que una religion ofrecia, se convertia en el estandarte para mediar y organizar la
apropiacion de esos territorios. Por ello, la evangelizacion y la catequizacion deben comprenderse
como herramientas politicas dentro de los procesos de colonizacion.

En ese orden, tanto evangelizacidon como catequizacidon son conceptos que se complementan,
pues comparten como objetivo la incorporacion de poblaciones periféricas, junto con su
territorio, dentro de un discurso oficial. Sin embargo, estos procesos nunca son completamente
homogéneos, puesto que cada minoria responde de manera distinta, por medio de la resistencia o
la aceptacion del colono, religioso, empresario, entre otros.

Bibliografia

17



Fuentes primarias
Archivos

Archivo historico de la Didcesis de Antioquia (AHDA), Medellin-Colombia. Seccién: casas
diocesanas (1894-1958). Fondo: Religiosas.

Publicaciones periddicas

Anales. La Congregacion de Misioneras de Maria Inmaculada y Santa Catalina de Siena, (8),
marzo de 1960.

Diario Oficial, 15 de abril de 1905.

El Tiempo, 10 de mayo de 2013.

Revista Almas. 1942. (63, 64, 65), febrero, marzo y abril.

Revista Almas. 1950. (142-152), mayo.

Revista de Misiones. 1935

Revista de Higiene. 1942.

Documentos impresos y manuscritos

Benedicto XVI. 2005. “Motu Proprio para la aprobacion y publicacion del Compendio del
Catecismo de la Iglesia Catolica”. Catecismo de la Iglesia catdlica. Compendio. 28 de
junio.
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive _2005_compendium-

cce_sp.html
Leon XIII. 1900. “Conditac a Christo”. Constitutio Apostolica. 8 de diciembre.

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/la/apost_constitutions/documents/hf 1-xiii_apc_19
001208 Jitac-a-christo ]

Montoya, Laura. 1962. La aventura misional de Dabeiba. Madrid: Coculsa.

Montoya, Laura. 1963. Cartas misionales 1915-1922. Madrid: Coculsa.

Montoya, Laura. 1964. Voces misticas de la naturaleza. Medellin: Imprimatur.

Montoya, Laura. 1971. Autobiografia de la Madre Laura de Santa Catalina. Medellin: Editorial
Bedout.

Montoya, Laura. 1975. Destellos del alma. Bogota: Tip. Santa Teresita.

Montoya, Laura. 1998. “Ensayo de la primera regla”. En Laura Montoya Upegui. Mujer, maestra
y misionera, editado por Gwen Dagny y Jensen Rosenberg. Bogota: Universidad de los
Andes.

Pablo VI. 1964. “Lumen gentium”. Constitucion Dogmatica sobre la Iglesia. 21 de noviembre.

https://www.vatican.va/archive/hist councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_
19641121 lumen-gentium_sp.html

Santa Teresa, Severino de. 1924. Congreso y exposicion nacionales de misiones catolicas.
Bogota: Tipografia Minerva.

Santa Teresa, Severino de. 2015. Iglesia y colonizacion en Uraba y el Darién. Tomo I,
compilado por Ramoén Elejalde-Arbeldez. Medellin:  Universidad Autonoma
Latinoamericana.

Uribe Angel, Manuel. 1885. Geografia general y compendio histérico del Estado de Antioquia en

Colombia. Paris: Imprenta de Victor Goupy y Jourdan.

18


https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_sp.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_sp.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/la/apost_constitutions/documents/hf_l-xiii_apc_19001208_conditae-a-christo.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/la/apost_constitutions/documents/hf_l-xiii_apc_19001208_conditae-a-christo.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html

Uribe Uribe, Rafael. 1907. La reduccion de los salvajes. Clcuta: Imprenta de El trabajo.
Fuentes secundarias

Alcaraz, Gloria, Maria-Mercedes Arias, Aida-Cecilia Gélvez, Sandra-Yudy Gutiérrez y
Alba-Doris Lopez. 2012. El mariana que ya entro. La fecundidad en los pueblos
indigenas de Antioquia. Medellin: Universidad de Antioquia.

Arciniegas, German. 1961. América Magica II. Las mujeres y las horas. Buenos Aires:
Sudamericana.

Botero, Fernando. 2003. Estado, Nacion y provincia de Antioquia. Medellin: Hombre Nuevo.

Castro, Patricia. 2003. Las comunidades religiosas femeninas en Antioquia. Medellin: Instituto
para el Desarrollo de Antioquia.

Certeau, Michel de, Luce Giard y Pierre Mayol. 1999. La invencion de lo cotidiano, 2. Habitar,
cocinar. Ciudad de México: Universidad Iberoamericana - Instituto Tecnolégico y de
Estudios Superiores de Occidente.
https://monoskop.org/images/1/1¢c/De_Certeau_Giard Mayol La_invencion_de _lo_cotidi
ano_2_ Habitar_cocinar.pdf

Colmenares, German. 1969. Haciendas de los jesuitas en el Nuevo Reino de Granada: siglo
XVIII. Bogota: Universidad Nacional de Colombia - Tercer mundo.

Cérdoba-Restrepo, Juan-Felipe. 2012. “En tierras paganas. Misiones Catolicas en Uraba y en la
Guajira, Colombia, 1892-1592”. Tesis de doctorado, Universidad Nacional de Colombia.
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/9935

Cordoba-Restrepo, Juan-Felipe. 2015. “Misiones catdlicas en femenino”. Boletin Cultural y
Bibliogrdfico, 49(89): 47-65.
https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/boletin_cultural/article/view/7527

Dagny, Gwen y Jensen Rosenberg, eds. 1998. Laura Montoya Upegui. Mujer, maestra y
misionera. Bogota: Universidad de los Andes.

Duque, Luz-Marcela, Ivan Espinosa, Aida Galvez, Diego Herrera y Sandra Turbay. 1997.
Chajerado, el rio de la caria flecha partida. Bogota: Instituto Colombiano de Cultura.

Gonzalez, Fernan. 1993. “El Concordato de 1887: los antecedentes, las negociaciones y el

contenido del tratado con la Santa Sede”. Credencial Historia, (41).
https://www.banrepcultural.org/biblioteca-virtual/credencial-historia/numero-41/el-concor
dato-de-1887

Gutiérrez, Virginia y Roberto Pineda. 1999. Criaturas de Caragabi: indios chocoes: emberaes,
catios, chamies y noanamaes. Medellin: Universidad de Antioquia.

Gutiérrez-Torres, Carolina. 2012. “La Madre Laura, camino a ser Santa”. El Espectador, 7 de
diciembre.

article-391336/

Hermelin Arbaux, Michel, ed. 2006. Geografia de Antioquia: geografia historica, fisica, humana

y economica. Medellin: Universidad EAFIT.

Kuan-Bahamoén, Misael. 2015. Civilizacion, frontera y barbarie: misiones capuchinas en
Caqueta y Putumayo, 1893-1929. Bogota: Pontificia Universidad Javeriana.

Londofio, Alfonso. 1919. “Don Juan Henrique White. El hombre que ‘hizo’ a Urabad”. Repertorio
Historico de  la  Academia  Antioqueiia  de  Historia,  (2),  junio.
https://web.archive.org/web/20070609101511/http://biblioteca-virtual-antioquia.udea.edu.
co/pdt/11/11_1020290072.pdf

19


https://monoskop.org/images/1/1c/De_Certeau_Giard_Mayol_La_invencion_de_lo_cotidiano_2_Habitar_cocinar.pdf
https://monoskop.org/images/1/1c/De_Certeau_Giard_Mayol_La_invencion_de_lo_cotidiano_2_Habitar_cocinar.pdf
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/9935
https://publicaciones.banrepcultural.org/index.php/boletin_cultural/article/view/7527
https://www.banrepcultural.org/biblioteca-virtual/credencial-historia/numero-41/el-concordato-de-1887
https://www.banrepcultural.org/biblioteca-virtual/credencial-historia/numero-41/el-concordato-de-1887
https://www.elespectador.com/colombia/mas-regiones/la-madre-laura-camino-a-ser-santa-article-391336/
https://www.elespectador.com/colombia/mas-regiones/la-madre-laura-camino-a-ser-santa-article-391336/

Londono, Patricia. 2002. Religion, cultura y sociedad en Colombia. Medellin y Antioquia
1850-1930. Bogota: Fondo de Cultura econdmica.

Mesa, Carlos. 1999. Laura Montoya. Una antorcha de Dios en las selvas de América. Bogota:
Cargraphics.

Montoya-Upegui, Laura. 2015. “Estrategias de evangelizacion y catequizacion de las misioneras
Lauritas en el Occidente Antioquefio (1914-1925)”. Revista de estudios sociales, (51):
118-131. https://doi.org/10.7440/res51.2015.09

Parsons, James. 1996. Uraba, salida de Antioquia al mar. Geografia e historia de su
colonizacién. Bogota: El Ancora.

Pefia, Mireya. 2011. “Espiritualidad Laurita. Experiencia de Dios desde nuestro carisma”.
Misioneras de la Madre Laura. Provincias Venezuela  (pagina  web).
https://web.archive.org/web/20120819031415/http:/www.madrelaura.org/provincias/vene
zuela/post.php?idpost=15

Pérez, Julian. 2012. “‘Los indigenas no saben mas que tejer canastos’. Despojo sobre las tierras
del resguardo de Canasgordas al noroccidente de Colombia (1886-1920)”. Boletin de
Antropologia, 26(43): 11-41. http://hdl.handle.net/10495/2399

Pérez-Benavides, Amada-Carolina. 2016. “Estelas de trayectorias esparcidas: las tacticas
indigenas en el contexto de las misiones. Colombia, 1880-1930.” Memoria y Sociedad,
20(41): 43-53. https://doi.org/10.11144/Javeriana.mys20-41.etet

Ruffiner, Yohana. 2008. “El Resguardo de Cafiasgordas. Una fisura interna del pueblo ‘paisa’”.
Homo habitus, (5).

Scott, James C. 1985. Weapons of the Weak: Everyday Forms of Peasant Resistance. Nueva
Haven: Yale University Press. https://doi.org/10.12987/9780300153620

Steiner, Claudia. 2000. Imaginacion y poder. El encuentro del interior con la costa de Uraba.
1900-1960. Medellin: Universidad de Antioquia.

Villa, William y Juan Houghton. 2005. Violencia politica contra los pueblos indigenas en
Colombia 1974-2004. Bogota: Centro de Cooperacion al Indigena - Organizacion
Indigena de Antioquia - Alto Vuelo Comunicaciones.

Werner, Erik. 2000. Ni aniquilados, ni vencidos: los embera y la gente negra del Atrato bajo el
dominio espariol, siglo XVIII. Bogota: Instituto Colombiano de Antropologia e Historia.

20


https://doi.org/10.7440/res51.2015.09
https://web.archive.org/web/20120819031415/http:/www.madrelaura.org/provincias/venezuela/post.php?idpost=15
https://web.archive.org/web/20120819031415/http:/www.madrelaura.org/provincias/venezuela/post.php?idpost=15
http://hdl.handle.net/10495/2399
https://doi.org/10.11144/Javeriana.mys20-41.etet
https://doi.org/10.12987/9780300153620

