
ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

https://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v73n186.114929

¿Compasión versus egoísmo?
Contrapuntos en las obras de 
Schopenhauer y Mainländer 

•

Compassion versus selfishness?
Counterpoints in the works of Schopenhauer  

and Mainländer

Sandra Baquedano Jer1*
Universidad de Chile - Santiago de Chile - Chile

	 Artículo recibido: 18 de octubre de 2022; aceptado: 17 de febrero de 2023
	 Este artículo fue fruto de los proyectos Fondecyt 1190021 y anid/basal fb210018 del 

Centro Internacional Cabo de Hornos (chic). 
*	 sandrabaquedano@uchile.cl / orcid:  0000-0001-5408-5204
	 ¿Cómo citar este artículo?

mla: Baquedano Jer, Sandra. “¿Compasión versus egoísmo? Contrapuntos en las obras 
de Schopenhauer y Mainländer”. Ideas y valores, 73. 186 (2024): pp. 179-199.
apa: Baquedano Jer, S. (2024). ¿Compasión versus egoísmo? Contrapuntos en las obras 
de Schopenhauer y Mainländer. Ideas y valores, 73 (186), pp. 179-199.
chicago:  Sandra Baquedano Jer. “¿Compasión versus egoísmo? Contrapuntos en 
las obras de Schopenhauer y Mainländer”. Ideas y valores 73, 186 (2024), pp. 179-199.

https://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v73n186.114929
file:
https://orcid.org/0000-0001-5408-5204


[178]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Sandra Baquedano Jer
 

Resumen
Mediante una reflexión comparada en torno a las nociones de compasión y egoísmo 
se develará en este artículo cómo en la filosofía de Schopenhauer la voluntad del ser 
humano puede convertirse en una fuerza consciente que posibilita el despertar de la 
compasión, considerada el único móvil “no egoísta” y “auténticamente moral”. Por 
contraste, se analizará por qué este proceso de “transformación” es muy distinto en 
el pensamiento de Mainländer. Al darse en el interior de la individualidad del sujeto 
volitivo se identificará la compasión como una forma de egoísmo, haciendo descansar, 
en una variante depurada de este, el principio supremo de su moral.

Palabras clave: compasión, egoísmo, egoísmo depurado, egoísmo natural, 
moral.

Abstract
Through a comparative reflection on the notions of compassion and selfishness, it 
will be revealed how in Schopenhauer’s philosophy human will becomes a conscious 
force that enables the awakening of compassion, considered the only ‘unselfish’ and 
‘authentically moral’ motive. The way that this ‘transformation’ process differs so 
greatly from Mainländer’s thinking will be analyzed for contrast. As it occurs within 
the individuality of the volitional subject, compassion will be identified as a form 
of selfishness resting on a refined variant of the supreme principle of its morality.

Keywords: compassion, selfishness, natural selfishness, refined selfishness, 
morality.



[179]

ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

¿Compasión versus egoísmo?

Introducción 
En la primera parte de este artículo se abordan las nociones de com-

pasión y egoísmo en la obra de Schopenhauer. La reflexión comienza 
enfocándose en el sentido del sufrimiento como δεύτερος πλοῦς y en 
el despertar de la compasión, desarrollada en toda su grandeza en El 
mundo como voluntad y representación. Situado el lugar de la compasión 
en la obra capital del pesimismo filosófico, se procede a analizarla en 
tanto fundamento de la moral en Los dos problemas fundamentales de 
la ética, para luego sondearla como el único móvil no egoísta y autén-
ticamente moral en esta filosofía. Posteriormente, en la segunda parte 
del artículo, se exponen ambos fenómenos en torno al pensamiento de 
Mainländer, evidenciando resonancias y contrapuntos que lo asemejan 
y diferencian de su predecesor. Se explica la dinámica de sustitución 
del egoísmo natural por uno depurado en La filosofía de la redención. 
Después de ser presentada la concepción del egoísmo como fundamento 
inmanente de la moral y el proceso de su transformación en la ética de 
Mainländer, se devela con mayor especificidad por qué la compasión 
no es concebida como lo opuesto al egoísmo y las razones por las cuales 
no es la compasión, sino el conocimiento de que el no ser es mejor que 
el ser el principio supremo de la moral mainländeriana. Finalmente, se 
distingue una connotación filosófica del significado de la compasión, 
que alude a la mentada por Schopenhauer, y su posible variante como 
expresión de un egoísmo depurado en Mainländer.

El sufrimiento como δεύτερος πλοῦς y el despertar de la 
compasión en El mundo como voluntad y representación

El sufrimiento (Leiden) en la filosofía de Schopenhauer es conside-
rado un δεύτερος πλοῦς. Esta “segunda tentativa [de viajar], fracasada 
la primera” es una expresión utilizada en la navegación cuando se ha de 
remar por no haber un viento favorable (Cf. Estobeo 1823 cap. 59/9. p. 
376). El modismo suele ser utilizado por Platón (Cf. Fedón 99d, Filebo 
19c) y se aplica a la búsqueda de la verdad. Se ha convertido en prover-
bial para indicar un camino más duro y difícil, pero que puede resultar 
más seguro para alcanzar un fin como, en este caso, es la navegación 
que al carecer de condiciones óptimas, se lleva a cabo con remos frente 
a la que sin adversidades se realizaría de manera más fácil y serena a 
vela. En El mundo como voluntad y representación, esta segunda for-
ma de viajar supone una primera, la cual proviene del sufrimiento de 
toda vida meramente reconocido. Por ejemplo, las noticias que se escu-
chan o que cuentan terceros sobre el dolor del otro que se hace propio 
solo mediante el conocimiento. Sin embargo, se plantea que es muy 
poco probable que el puro conocimiento sin el dolor padecido consiga 
traspasar el principium individuationis, lograr emanciparse de alguna 



[180]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Sandra Baquedano Jer
 

forma del dominio avasallador de la voluntad hasta terminar final-
mente negándola. A pesar de que sería el mejor modo de renunciar a 
la voluntad, no es el usual.

La compasión no es del todo equivalente a la negación de la volun-
tad de vivir. Es cierto que en la filosofía de Schopenhauer la compasión 
supone un cierto grado de abnegación hasta el punto de que la persona 
compasiva puede dejar que su cuerpo sea aniquilado para ayudar al 
resto. Ahora bien, en sentido estricto, la negación plena de la voluntad 
de vivir es tarea del santo; él, conociendo la miseria del mundo, la lleva 
a cuestas como en un estado de hipercompasión o compasión ampli-
ficada, asimilando cualquier sufrimiento del resto como el propio. 
Schopenhauer señala a lo largo de su obra que la compasión también 
puede provenir de la alegría provocada por el placer o bienestar ajenos. 
Ese goce puede distar algo de la negación de la voluntad de vivir. Incluso 
el acto compasivo de dar de comer a un hambriento no es egoísta, ni 
busca dentro de esta filosofía el bienestar personal; pero sin duda con-
tribuye en cierto grado a la afirmación de la voluntad (al mantener el 
cuerpo del otro nutrido y, por lo tanto, con vida).

El δεύτερος πλοῦς explica que la mayoría se encamine en la senda 
del renunciante mediante aquella “segunda mejor manera de viajar”, 
que también es la segunda mejor alternativa en relación con cualquier 
vía de afirmación de la voluntad de vivir. Ambas formas de “viajar” 
son posibles gracias al sufrimiento, pero en el caso del δεύτερος πλοῦς 
no aquel conocido, sino experimentado. Lo ideal sería que estados de 
superación interior tan profundos como la compasión despertaran 
móviles morales por el mero dolor o sufrimiento conocido, pero esta 
filosofía muestra que lamentablemente no suele ser así (Cf. 1986a § 48 
808-809). El despertar existencial nace más fácilmente cuando uno ha 
experimentado por sí mismo el sufrimiento.

“En esencia toda vida es sufrimiento” (1986 § 56 426). El pesimis-
mo característico de la filosofía de Schopenhauer parte del supuesto de 
que, en el fondo, vivir es sufrir. Considerar a un optimista simplemente 
como a una persona a la que le gusta vivir y se maravilla de la hermo-
sura de la vida y a un pesimista como alguien que suele quejarse de 
este vallis lacrimarum, pueden ser asociaciones válidas, pero un tanto 
simplistas. El problema radica en que el amor a la vida, las ganas de 
vivir, no implican que esta vida sea necesariamente buena, sino que se 
la quiera: “Todos los seres humanos quieren vivir, pero ninguno sabe 
por qué vive” (Schopenhauer 1985 t. iv 2). Alusiones acerca de esta 
marcha mecánica e irreflexiva, que marca el curso de la existencia, se 
encuentran en general a lo largo de su obra, la cual desliga “la cuerda 
de los deseos” de una consideración optimista de la vida: 



[181]

ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

¿Compasión versus egoísmo?

[Los seres humanos] se asemejan a relojes a los que se da cuerda y 
andan sin saber por qué; y cada vez que es engendrado y nace un ser hu-
mano, se vuelve a dar cuerda al reloj de la vida humana para repetirse de 
nuevo la misma canción entonada innumerables veces, frase por frase 
y compás por compás, con insignificantes variaciones. (1986 § 58 441) 

Los seres vivos están hechos para conservar la especie, de ahí que 
voluntad y voluntad de vivir sean lo mismo y solo por pleonasmo se em-
pleen en esta filosofía ambas expresiones. La voluntad, que considerada 
puramente en sí es tan solo una pulsión ciega, inconsciente e irresis-
tible –tal como se la ve aparecer en la naturaleza inorgánica y vegetal, 
así como también en sus leyes gracias al mundo de la representación 
que se despliega a su servicio– obtiene el conocimiento de su querer. 
Y lo que la voluntad quiere siempre es la vida. De ahí que se denomina 
al mundo fenoménico su espejo, su objetivación (Cf. 1986, § 54 380). 

Por consiguiente, vivir con la convicción de lo absurdo que impli-
ca perseverar en la existencia, sin renunciar nunca a la vida, no es en 
absoluto indicio de inconsecuencia, dado el carácter secundario de la 
razón bajo los dominios de la voluntad. Expresión de esta subordina-
ción metafísica es la invariabilidad del carácter del ser humano, el cual 
es inamovible a pesar del conocimiento que solo va aclarando nuevos 
motivos para la acción. La comprensión intelectual de este hecho no 
necesariamente interviene en el existente ni lo aparta del mundo, salvo, 
entre otros móviles morales, en los casos donde se niega esa voluntad 
o donde una medicina mentis ayuda a sobrellevarla mediante la estra-
tegia de un “como si” se escogiera el camino de la renuncia; así como 
sucede con el rol del arte en esta cosmovisión. Solo una filosofía del 
optimismo supondría que la vida humana tiene algún sentido o pro-
pósito digno de esfuerzo, y, por lo tanto, de justificación, más allá de 
su mera conservación. No obstante, un sentido final o un propósito ca-
balmente alcanzado supondría la completa satisfacción de la voluntad. 

La voluntad, en tanto cosa en sí (Ding an sich), está al margen del 
principio de razón suficiente. Por consiguiente, desconoce de funda-
mentos, de causas y efectos. Todo fin llega a ser tal y supone un sujeto, 
aparece en su representación, regida por el principio de razón suficien-
te. De este modo, dado que a la voluntad le es ajena esa racionalidad 
“quiere ciegamente”. De ahí que nunca encuentre una satisfacción defi-
nitiva. Así como ocurre en el mundo al observar que la satisfacción de 
los deseos humanos se vuelve una ocasión para un nuevo querer. Esta 
insaciabilidad se traduce en un padecimiento universal. 



[182]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Sandra Baquedano Jer
 

La compasión como fundamento de la moral en Los dos 
problemas fundamentales de la ética

La metafísica schopenhaueriana de la voluntad concibe el universo 
o el mundo (Welt) en términos de voluntad (Wille) y representación 
(Vorstellung). La voluntad es el en sí de toda la naturaleza, su fuerza 
originaria. El universo en general o la realidad son todas las represen-
taciones que cada cual forma mediante razones suficientes, las cuales 
están subordinadas a una voluntad metafísica, una ansiedad ciega de 
oscura determinación que no tiene principio ni fundamento (grund-
los). La esencia de la naturaleza, su en sí, con cada una de las fuerzas 
que actúan sobre ella, son voluntad: “Hasta ahora se ha subsumido 
el concepto voluntad bajo el concepto fuerza: en cambio, yo hago 
exactamente lo contrario y quiero conocer cada fuerza pensada de la 
naturaleza como voluntad” (1986 § 22 172); toda fuerza originaria de 
la naturaleza corresponde a una objetivación directa de la voluntad 
(Cf. 1986 § 21 169-170). La esencialidad de ese querer natural e innato a 
cada uno se traduce en actos de afirmación de la voluntad, entendidos 
como egoístas en términos morales, que sobre todo provocan dolor 
y sufrimiento en el resto y que en el fondo solo pueden, en esencia, 
ser contrarrestados por acciones que tienen valor moral, es decir, que 
emanen de la compasión: 

Es el fenómeno cotidiano de la compasión, a saber, de la participación 
totalmente inmediata en el sufrimiento del otro, independientemente de 
toda otra consideración, eso en primer lugar, y, por consiguiente, en la 
prevención o supresión de ese sufrimiento, en la que en última instancia 
consiste toda satisfacción y todo bienestar y felicidad. Solo esta compasión 
es la base real de toda justicia libre y de toda auténtica filantropía. Solo en 
la medida en que una acción ha surgido de ella tiene valor moral. (1986b 
740; cf. 1986b 745)

Schopenhauer estima a Rousseau como el mayor moralista, y lo 
considera su mentor más directo en lo que se refiere al valor que le 
concede a la piedad (pieté) y la conmiseración (conmiseration) que 
confluyen en su connotación filosófica de la compasión (Cf. 1986b 781-
784). Rousseau desprende de ellas las virtudes sociales, la neutralización 
de la violencia, el distanciamiento de la crueldad y la moderación del 
egoísmo natural (Cf. Rousseau 2012 236-240). 

En Los dos problemas fundamentales de la ética se reconocen tres 
móviles fundamentales de las acciones humanas, partiendo de la base 
de que lo único que mueve a la voluntad es el placer y el dolor. Estos 
tres móviles son: el egoísmo que quiere el placer propio o evitar el do-
lor personal; la maldad, la cual quiere el dolor ajeno, y, finalmente, la 
compasión que busca el placer ajeno. Mediante la excitación de estos 



[183]

ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

¿Compasión versus egoísmo?

móviles actúan todos los motivos posibles. De esta forma, todo motivo 
se relaciona con alguno de ellos, ya sea el placer y el dolor propio como 
también puede ser el ajeno, lo cual permite establecer dos clases de ac-
ciones. Las primeras están motivadas por el placer o dolor propio y son 
consideradas acciones egoístas que carecen de cualquier valor moral; 
las segundas, por el contrario, tienen como motivo inmediato el placer 
o dolor ajeno y, por lo tanto, sí pueden tener valor moral. Ahora bien, la 
maldad, que estaría incluida dentro de este segundo tipo de acciones, 
también está de algún modo inmersa en el egoísmo, puesto que, ence-
rrada en el ego, supone tomarse absolutamente en serio las distinciones 
entre la propia persona y el resto a causa del principii individuationis. 
Lo característico de la maldad es que el sufrimiento ajeno pasa a ser 
el móvil de la acción. No solo en los actos malvados rige el principium 
individuaciones, sino también en las acciones egoístas. Es el otro quien 
sufre y no yo, levantándose entonces un muro ontológico. Esta apre-
ciación descansa en la voluntad mediante la legalidad cognoscitiva que 
proporciona el conocimiento tras razones suficientes, el cual ofrece una 
representación parcial de la realidad; corresponde al Velo de Maya de 
los hinduistas tras el que se configura la representación del propio yo 
con sus problemas y aspiraciones como si fueran un absoluto.

La afirmación de la voluntad de vivir se traduce en el mundo 
fenoménico en un egoísmo supremo o universal. Al ser concebido el 
mundo como “mi representación”, los demás no tienen una entidad di-
recta y real, sino que son una mera parte de la propia representación. Se 
es consciente de todo y de todos como algo absolutamente dependiente 
de uno, de manera que con la desaparición de la representación perso-
nal, se esfuman el mundo y los otros. Por esta razón, cada individuo 
se considera a sí mismo como el centro y el eje en torno al cual gira el 
universo. Sin embargo, la raíz principal del egoísmo radica en que al 
ser “mi representación” la manifestación de una voluntad metafísica, 
el mundo es a su vez “mi voluntad”; una voluntad que se plasma como 
individualidad en el mundo fenoménico, pero que más allá del mundo 
como representación permanece en su unidad indivisible, fruto de su 
omnipotencia, en cada uno de los seres vivos.

Por el contrario, cuando alguien es capaz de abandonarse a sí mismo 
en el padecimiento del dolor ajeno para ver más allá de los fenómenos 
individuales que distancian al yo del tú, traspasa el Velo de Maya y 
capta el dolor común emanado de una única voluntad de vivir que 
subyace bajo cada ser. La compasión supone dejar atrás los sesgos del 
yo para acudir al encuentro incondicionado con el otro y proviene de 
reconocer la identidad esencial de todos los seres en tanto que volun-
tad. Aunque cabe precisar aquí que en la compasión quien se abre a la 
dimensión propia del dolor del otro, lo siente directamente no como 



[184]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Sandra Baquedano Jer
 

propio, sino como ajeno (Cf. Schopenhauer, 1986b, pp. 743-744). Al li-
berarse del principii individuationis, todo dolor, ya sea el de uno como 
el ajeno, puede ser padecido con la misma intensidad en un estado de 
consciencia que lleva a aliviar al otro de su sufrimiento: 

Pues la compasión ilimitada con todos los seres vivos es el más fir-
me y seguro garante de la buena conducta moral, y no necesita ninguna 
casuística. Quien está pleno de ella seguro que no ofenderá a nadie, a nadie 
perjudicará, a nadie dañará, sino que más bien tendrá indulgencia con to-
dos, perdonará a todos, a todos ayudará en la medida de lo posible, y todas 
sus acciones llevarán el sello de la justicia y la filantropía. (1986b, p. 770) 

Esto sucede cuando se empatiza inmediatamente con el sufrimiento 
del otro sin la necesidad de recurrir a reflexiones al respecto para des-
pertar aquella sensibilidad; solo ahí el no-yo queda convertido en yo.

La compasión como el único móvil no egoísta y 
auténticamente moral en la obra de Schopenhauer

Sin dolor o sufrimiento no hay compasión, pero no todos los sufri-
mientos implican la compasión. Muchos de los grandes pesares pueden 
deberse a preocupaciones o causas que nacen más bien del egoísmo: por 
orgullo, rabia, celos, ira, etc., o por un enaltecimiento ilusorio del yo. 

Cuando hemos llegado a conocer con claridad y de una vez por todas 
nuestras cualidades y fortalezas, nuestros defectos y debilidades […] es 
cuando más seguridad tenemos de escapar, en la medida que nuestra in-
dividualidad, lo permita, del más amargo de los dolores, del disgusto con 
nosotros mismos, que es la consecuencia inevitable del desconocimiento 
de la propia individualidad, de la falsa petulancia y de la presunción que 
surge de ella. (1986 § 55 p. 422) 

Para contrarrestar esta ilusión se plantea que solo la compasión 
puede doblegar ese egoísmo natural, lo cual supone una cierta libera-
ción del principii individuationis; de ahí que todo dolor, sea el propio 
o el ajeno, pueda conmover de igual modo. Mas a nadie se le puede 
obligar mediante razones suficientes a sentirla, ni existe mandato al-
guno para imponerla.1

1	  Schopenhauer llega a identificar el amor puro (reine Liebe) con la compasión. Todo amor 
que no sea compasión, es decir, que no implique una forma de renuncia, es considerado 
desde temprano, lisa y llanamente, voluptuosidad, querer ciego o voluntad de vivir, 
puesto que está destinado a servir a la voluntad mediante la conservación de la especie: 
“todo amor verdadero es compasión: y todo amor que no es compasión, es egoísmo” 
(1985 t.      i      396); “El bueno es aquel que ama a otro; pero todo amor es compasión, 
pues todo deseo, toda necesidad es sufrimiento” (1985  t.i  311). 



[185]

ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

¿Compasión versus egoísmo?

Las acciones interesadas no pueden producir la verdadera virtud, 
puesto que proceden de motivos egoístas y, por lo tanto, carecen en esta 
filosofía de valor moral. Esta transformación que implica la moral se 
opone directamente a su misma naturaleza; es por esencia contra na-
tura y, por lo tanto, todo resorte moral de ser tal, ha de estar dirigido 
contra el móvil natural del egoísmo. En este contexto, la compasión es 
considerada como el único móvil ‘no egoísta’ y ‘auténticamente moral’ 
(Cf. 1986b  764). La compasión es más inmediata que la razón. Pareciera 
que se la siente o tiene, o simplemente no. Así como la razón y el cono-
cimiento abstracto o teórico del entendimiento se muestran incapaces 
de modificar la moralidad, es otra sensibilidad la que está presente en 
el fenómeno de la compasión. Consiste en una participación de na-
turaleza inmediata e instintiva en el sufrimiento ajeno, depurada de  
cualquier motivo egoísta (Cf. 1986b, p. 761).

Más allá de las adversidades personales existe un hondo nivel de 
padecimiento colectivo del que todos los seres vivos son anónimamen-
te, de una u otra forma, en esencia, partícipes. La compasión parece 
invitar a la toma de consciencia de una única voluntad universal de 
vivir, el en sí de cada ser vivo: “El móvil moral que he establecido [la 
compasión] se demuestra además como el auténtico, ya que también 
incluye la protección a los animales, que de forma tan irresponsable 
son tan mal cuidados en los demás sistemas morales europeos” (1986b 
773). La compasión garantiza el cuidado de los animales no humanos 
en la medida en que se es consciente de la identidad esencial que exis-
te con ellos y que descansa en un fundamento metafísico común, al 
compartir un mismo origen en la voluntad y diferenciarse solo en lo 
secundario: el conocimiento. Esta identidad en lo esencial vale para el 
resto de los seres vivos: “La bondad de corazón consiste en una profun-
da compasión universal sentida hacia todo lo que tiene vida” (1986b, 
p. 791). Concebidos como meras cosas, esta ética denuncia en el siglo 
xix el trato brutal que impera en Occidente respecto a los animales. 
Schopenhauer critica que el cristianismo no hiciera algo por revertir 
esta mentalidad procedente del judaísmo y extendida en Europa, la cual 
piensa que terminó por consolidarse a partir de la psicología racional 
de Descartes, Leibniz y Wolff. La crueldad, independiente del miem-
bro de la especie contra quien se la ejerza, es considerada directamente 
contraria a la compasión: “La compasión con los animales se relaciona 
tan exactamente con la bondad del carácter, que se puede afirmar con 
convicción que quien es cruel con los animales no puede ser un buen 
ser humano” (1986b 777).

La compasión supone com-padecer (mit-leiden) directamente el 
sufrimiento del otro en su sufrimiento, que se sienta su dolor, es decir, 
el del otro, como solo pudiera ser sentido el propio. Esto requiere que 



[186]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Sandra Baquedano Jer
 

de alguna manera se esté identificado con el resto (Cf. Hallich 1998 58-
59), es decir que las diferencias radicales que separan al yo de los demás 
(distinción en la que precisamente se basa el egoísmo) queden anuladas. 
Si bien es cierto que la voluntad del ser humano no puede transfor-
marse, ni por su naturaleza podrá volverse nunca moral, sí puede, en 
cambio, convertirse en él en una fuerza consciente. Precisamente, esa 
conciencia posibilita el despertar de la compasión y abrirse paso en el 
camino de la negación de la voluntad de vivir, única vía conducente a 
una posible redención.

La sustitución del egoísmo natural por uno depurado en La 
filosofía de la redención

Es cierto que el pensamiento de Mainländer se reconoce deudor 
en varios aspectos de la filosofía de Schopenhauer, entre ellos, de la 
sustancialidad de un padecimiento originario. Sin embargo, en La fi-
losofía de la redención se rechaza el siguiente aspecto medular de la 
ética descriptiva de su predecesor. No se concibe que la ausencia de toda 
motivación egoísta sea un referente válido para calificar a una acción 
como moral. Para precisar mejor: se sostiene que la ausencia de toda 
motivación egoísta nunca puede ser el criterio para acreditar una ac-
ción de esta índole (2021 232). La ética mainländeriana descansa en su 
propia visión acerca del origen del universo. En un comienzo solo hubo 
una unidad simple (einfache Einheit), que dejó de existir, transformó su 
esencia y se desintegró totalmente en el universo de la multiplicidad. 
Una vez en el campo inmanente, los fragmentos que correspondieron a 
la unidad premundana ya no pueden volver a unirse ni salir o escapar 
de la respectiva voluntad individual de vivir que padecen en lo más 
profundo de su esencia. 

En La filosofía de la redención se sostiene que en todo el universo 
solo hay voluntades individuales que únicamente tienen el afán de vi-
vir, conservar la existencia y perpetuarla a través de la procreación, en 
una lucha y esfuerzo comunes a las demás especies. Al hacerlo, directa 
o indirectamente, provocan y padecen dolor, debilitando las fuerzas 
suyas y las del resto a través de una dinámica, marcada por la ley de la 
historia plagada de sufrimiento (Cf. 1996 510).

Bajo cada fuerza vital existe un nivel más profundo de la volun-
tad, que sigue su tendencia innata y en el fondo desea no seguir siendo. 
La voluntad de morir es el trasfondo último de la voluntad de vivir, lo 
cual refleja el curso de la ley del desgaste, pues dentro de la fricción en 
constante aumento se evidencia su ley suprema: la ley del sufrimiento. 
La vida se reconoce así como el medio para conseguir el cese definitivo 
de los tormentos; la energía que va entre el desgaste y el dolor, propios 
de la lucha vital, para continuar mortificando sus fuerzas.



[187]

ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

¿Compasión versus egoísmo?

Este pensamiento considera que al surgir cada acción humana de 
una determinada individualidad y un yo en particular, ellas son de 
naturaleza egoísta, pues persiguen la propia felicidad. Lo relevante es 
que egoísmo y ética no solo no se excluyen entre sí (así como en Kant y 
Schopenhauer), sino que el egoísmo es conditio sine qua non de su ética 
eudemónica, según la cual se actúa por las propias inclinaciones, es decir, 
bajo el influjo de motivaciones personales, o bien en contra del carácter, 
a causa de las restricciones de la ley. Igualmente, se actúa, en este últi-
mo caso, según un interés personal al preferir forzar el propio carácter 
por alguna razón que resulta de mayor peso para inclinar la balanza de 
esa acción en particular. No hay excepción, toda acción humana, sea la 
más buena o la más mala, es egoísta, y solo se diferencian en el grado 
en que lo son. Las voluntades individuales motivadas por este móvil 
luchan por alcanzar su bienestar y felicidad. De ahí el eudemonismo 
que motiva a todo ser humano a obrar conforme a lo que le provoque 
bienestar, aunque ocurra de un modo evidente o encubierto tras dis-
fraces altruistas. La voluntad humana, su individualidad, es concebida 
como un todo, un ser para sí cerrado o simplemente egoísmo que, al 
igual que los demás seres vivos, se aferra a la vida; lo distintivo radica 
en dos variantes volitivas fundamentales. Por un lado, el ser humano 
quiere la existencia, pero de una determinada forma, es decir, mediante 
el carácter y temperamento que le son propios. Todas las cualidades 
de la voluntad son solo distintas configuraciones suyas, adoptadas a 
partir del egoísmo, que es el núcleo más íntimo de su individualidad. 
Por otro lado, el egoísmo del ser humano se diferencia del resto en que 
no solo aparece como instinto de conservación, sino también como un 
impulso por la dicha suprema: “El egoísmo del ser humano se mani-
fiesta no solo en que quiere conservar su existencia, sino también en 
que desea ‘la mayor suma posible de bienestar y cada goce del que sea 
capaz’, y, por lo demás, en que quiere minimizar el dolor que no puede 
evitar” (2021 470-471). Las voluntades individuales motivadas por este 
móvil luchan por alcanzar su bienestar; constantemente quieren saciar 
sus deseos, creyendo que así obtendrán la felicidad. La ilusión estriba 
en que, tras un deseo cumplido, surge otro, en una cadena que no es 
distinta a la vida misma, tal como es deseada por el egoísmo natural 
(natürlicher Egoismus). El individuo quiere la vida de una determinada 
forma, pero este afán es obstaculizado por otros que poseen la misma 
ansia. Las voluntades egoístas, dispuestas unas contra otras, se dañan 
mutuamente. En la lucha por la existencia, vence el más fuerte o astuto. 
En el estado natural se recalca que todo le está permitido a su egoísmo: 
no hay Estado ni religión que lo limite en buscar y escoger los medios 
para beneficiarse. Al verdadero poder que se enfrenta es al de las otras 
voluntades individuales que, al igual que él, muchas quieren vivir y 



[188]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Sandra Baquedano Jer
 

conservar de un modo aplastante la propia existencia. Ahora bien, al 
salir del estado natural, el egoísmo queda en parte restringido por el 
Estado y aquello que no es capaz de limitar se plantea que fue refrena-
do de alguna manera por la religión (Cf. 2021 229). De este modo, en 
términos generales, Mainländer distingue en el capítulo “Ética” tres 
tipos de acciones humanas: las ilegales (illegale), legales (legale) y mora-
les (moralische). No se ha de olvidar que toda acción humana, la mejor 
o la peor, es egoísta y solo se diferencian en el grado en que lo son (Cf. 
2021 236-237). Por consiguiente, es posible precisar:

Las acciones legales e ilegales son generadas por el egoísmo natural 
(natürlicher Egoismus); dependiendo de su conformidad con las leyes 
del Estado y los mandamientos de Dios. Su legalidad es producto del 
miedo al castigo. Tanto las acciones ilegales, es decir, las que prohíbe 
la ley, como las acciones legales –que no son realizadas por iniciativa 
propia, sino por temor al castigo–, provienen ambas de un egoísmo na-
tural, cuya forma rudimentaria de egoísmo puede ser sustituida por una 
versión suya más refinada. Aquí entran en escena otro tipo de acciones.

Las acciones morales son realizadas, precisamente, por el egoísmo 
depurado (geläuterter Egoismus); están en consonancia con las leyes del 
Estado y los mandamientos de Dios. Su moralidad proviene de quienes 
tienen una buena voluntad innata o ha sido iluminada o enardecida 
por un determinado conocimiento.

El egoísmo como fundamento inmanente de la moral y el 
proceso de su transformación en la Ética de Mainländer

La transformación (Umwandlung) de la voluntad que se da a tra-
vés del conocimiento (Erkenntniß) es un hecho de máxima relevancia 
para la filosofía, es considerado el más importante y significativo de 
este mundo (Cf. 2021, p. 471). El conocimiento es valorado como una 
facultad que permite ir más allá del egoísmo limitado, propio de la in-
dividualidad, hacia uno depurado en el que se aspira el bien común. 
Ahora bien, para la solución de la cuestión social se apela, en esta obra, 
al conocimiento filosófico de la relación existente entre el individuo 
y la colectividad, abogándose por una eudemonía comprometida con 
una praxis social de envergadura.

El proceso de ‘transformación’ de Mainländer es distinto al de 
‘conversión’ en Schopenhauer. En La filosofía de la redención esta trans-
formación se da en el interior del sujeto volitivo, quien conservará su 
núcleo en la voluntad individual. El eudemonismo característico de  
su ética no solo explica que las acciones ilegales, legales y morales sean 
todas egoístas, sino de qué manera el egoísmo natural se transforma 
en la moral en un egoísmo depurado. La reflexión de Mainländer so-
bre el fundamento de la moral lo lleva a analizar el surgimiento del 



[189]

ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

¿Compasión versus egoísmo?

Estado y el papel de la religión. Ambos pueden proveer a las acciones 
del ser humano del sello de la legalidad, pero no así de la moralidad 
(Cf. 2021 232). Un primer criterio para calificar una acción, como acción 
moral (moralische Handlung), es que esta sea, en primer lugar, legal. 
Mainländer añade que está en relación con la concordancia entre las 
leyes originarias del Estado y los mandamientos de la religión, y que 
en general los moralistas coinciden en que una acción moral debería 
corresponder a una o a la otra parte de la sentencia: “No dañes a na-
die, al contrario, ayuda a todos cuanto puedas” (Neminem laede; imo 
omnes, quantum potes, juva). En relación con la justicia, esta máxima 
fue recogida primero por Kant en su Metafísica de las costumbres e 
interpretada como una verdadera ley para no cometer injusticia (Cf. 
1798 236); luego fue reiterada por Schopenhauer de manera variada en 
Los dos problemas fundamentales de la ética (Cf. 1986b 663, 664, 687, 
691, 744, 746, 750, 764, 794). Sin embargo, a Mainländer no le parece 
suficiente. Sostiene que ha de ir acompañada de otro criterio para re-
conocer la existencia de una acción moral. Una acción no es moral en 
sí misma, pero puede tener valor moral si cumple con dos requisitos: 
el primero es estar de acuerdo con las leyes del Estado o los manda-
mientos de la religión, es decir, si es legal; y el segundo es si esa acción 
se realiza voluntariamente, es decir, si en el acto surge un estado de 
plena satisfacción. Si las acciones morales son producto de la propia 
voluntad y el valor moral que poseen es relativo a las leyes o manda-
mientos, es decir, es convencional, entonces, surge la interrogante de 
si es posible que quienes no nacen con una buena voluntad puedan ac-
tuar moralmente. Mainländer plantea que en ese caso se puede actuar 
de un modo legal, pero también sus acciones pueden tener un valor 
moral. Para que esto último ocurra es necesario que su voluntad sufra 
una gran transformación, que su voluntad se enardezca frente a un de-
terminado conocimiento. Tres virtudes cardinales de su pensamiento 
entran aquí primero en juego: el amor a la patria, la justicia y el amor 
al prójimo. Y más adelante agrega una cuarta: la castidad, en cuyos 
alcances se enfocará el siguiente apartado conclusivo de Mainländer, 
por tratarse de una transformación de la voluntad distinta a la experi-
mentada por la práctica de estas virtudes. 

El pensador sostiene en una primera instancia que existen ciertos 
individuos que al comienzo no actúan moralmente, pero que gracias 
a un conocimiento específico y el ejercicio de estas tres virtudes, pue-
den conseguir actuar moralmente: 1. El ciudadano inculto a través del 
patriotismo; 2. El individuo que obedece involuntariamente las leyes 
mediante la justicia, y 3. El hombre temeroso de Dios a través de la san-
tidad de la contemplación.



[19 0]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Sandra Baquedano Jer
 

El ciudadano inculto cumple a regañadientes con su obligación 
frente al Estado por temor al castigo y sufre en carne propia lo doloroso 
que es rendir sacrificios a una institución que no conoce ni entiende a 
fondo. Sin embargo, a pesar de eso, obedece, pues se siente débil para 
luchar contra la autoridad. Ahora bien, ocurre que en algún momento 
es posible que se dé cuenta de “la rivalidad existente entre las indivi-
dualidades de los pueblos” y de qué manera al suyo le ha tocado “una 
misión muy especial en esta competencia” (Cf. 2021 234). Mainländer 
cree que es ahí cuando puede experimentar el miedo a retornar al es-
tado natural y representarse los horrores de ver que quienes más ama 
están en peligro; de perderlo, en definitiva, todo. Este conocimiento 
opera en su voluntad hasta el punto de estremecer su egoísmo natu-
ral (Cf. 2021 234). Sostiene Mainländer que la virtuosidad con la que 
obra se debe a que ahora más que actuar por miedo a perder la vida o 
a ser castigado, realmente lo motiva su amor a la patria.2 Gracias a ese 
conocimiento, el hombre se siente en armonía con la ley y, entonces, 
actúa moralmente. 

El individuo que obedece involuntariamente las leyes, y solo por 
miedo a ser castigado, sería señal de alguien que no ha logrado asimilar 
en todo su alcance el concepto de justicia. Actúa de acuerdo con la ley, 
pero lo hace en contra de su propia voluntad. En este caso, se figura, por 
ejemplo, a una persona que, en algún momento, se da cuenta de que si 
bien sería más fácil enriquecerse a costa de los demás, si se maximiza 
ese actuar, se desencadenaría la guerra de todos contra todos. Es ahí 
cuando tras tomar consciencia de lo que implicaría una recaída en el 
estado natural, reconoce el valor de la justicia y gracias a ese conoci-
miento actúa moralmente (Cf. 2021 234-235).

El hombre temeroso de Dios, alude al hombre de fe, que también 
puede actuar siguiendo los mandamientos de Dios, pero no ante todo 

2	  Contrasta esta virtud con el rechazo que siente Schopenhauer hacia los patriotismos y 
nacionalismos, sobre todo los violentos. Los desprecia y no tienen lugar en su filosofía, 
ya que concibe la voluntad como un principio metafísico que es único y universal. La 
voluntad individual de Mainländer en cuanto principio de realidad es universal, pero 
dada la naturaleza de su fragmentación justifica la particularidad de cada pueblo, patria 
y nación. Como si fueran brazos de una corriente más amplia, a saber, el movimiento 
general de la humanidad, opone a la virtud del patriotismo el “veneno desintegrador 
del cosmopolitismo” y el vicio de quienes claman que todos los seres humanos son her-
manos y el mundo una sola patria. A ellos los considera: “los espíritus más inmaduros 
que ni siquiera conocen la historia de su país” ni la misión especial que les concierne 
(Cf. 2021      238, 239). Mainländer extrapola el curso de la historia, con su misión, meta 
y sentido a una concepción metafísica del devenir. El rol de la historia tanto en su obra 
como en la de otros pensadores de la época, Fichte y Hegel, por ejemplo, es central. Es 
la historia la que se identifica con el movimiento del mundo, es decir, con su devenir 
(Cf. Ciracì 2006 252).



[191]

ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

¿Compasión versus egoísmo?

para aliviar al prójimo de sus sufrimientos, sino más bien por miedo 
al castigo eterno. Busca alejarse así del infierno y ser compensado con 
el Reino de los Cielos. Sin embargo, en un momento, tras ese deseo, 
ve desfilar en su mente cadenas de aflicciones y fatiga, angustias y tor-
mentos, grandes sufrimientos y efímeras alegrías que han asolado su 
vida. Recuerda el estado de felicidad que le procuraba la contempla-
ción estética y se imagina la dicha interior que significaría una vida 
sin dolor y sin tristeza de forma ininterrumpida. En la proyección de 
ese estado paradisiaco de santidad, el creyente ante la visión de Dios, 
se hace partícipe de la bienaventurada contemplación (Cf. 2021 236).

La concepción del nacimiento, como origen y principio de todas 
las tragedias, ayuda a entender cómo avanzada la obra es enlazada más 
adelante esta tercera virtud con una cuarta, a saber, la castidad: “Al mis-
mo tiempo, hemos encontrado el fundamento inmanente (immanente) 
de la moral: es el movimiento real de la humanidad (reale Bewegung 
der Menschheit), reconocido por el sujeto, que exige la práctica de las 
virtudes: amor a la patria, justicia, filantropía y castidad” (2021, p. 260). 

La castidad, a diferencia de las tres virtudes anteriores –patrio-
tismo, justicia y santidad, mediante las cuales el individuo siente un 
desprecio hacia la muerte por una vida mejor– consiste en un amor a 
la muerte. En cuanto virtud, la transformación que sufre la voluntad 
gracias a la castidad alberga también su conocimiento propio, a saber: 
el error de la existencia y la aceleración de la salvación.

El conocimiento de que el no ser es mejor que el ser como 
principio supremo de la moral mainländeriana

Al considerar Mainländer que la vida en su fondo más íntimo es 
sufrimiento, la opción de no reproducirse garantiza dejar en manos de 
cada uno la posibilidad de poner fin a los futuros tormentos. En este 
caso, al fallecer se alcanza un tipo de muerte que es calificada de abso-
luta (absoluter Tod), mientras que quien deja descendencia biológica, 
pervive en sus hijos y en sucesivos organismos, acabando en una muerte 
que es tachada de relativa (relativer Tod), pues tras ellos se empren-
de una nueva vida cuya extensión no se podrá determinar ni aliviar. 
Haber emergido por la ignorancia o la indolencia de los progenitores 
respecto al nacimiento no libera del cautiverio de la vida a padres ni 
a hijos biológicos, pero estos pueden decidir cortar la futura cadena.

Precursor de principios antinatalistas, Mainländer sostiene por 
un lado que la humanidad posee un único curso, que es acelerado por 
quienes actúan moralmente: 

La humanidad posee un único curso (Verlauf ), el que es acelerado 
(beschleunigt) por quien actúa moralmente. En cambio, desde el punto 
de vista del sujeto, cada acción es moral si consciente o inconscientemen-



[192]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Sandra Baquedano Jer
 

te está en sintonía con el movimiento fundamental de la humanidad y 
ocurre con agrado. (2021 260) 

El movimiento hacia la muerte relativa es más lento y largo que 
aquel que va directo hacia la nada absoluta. Se presenta al iluminado 
(Erleuchteter) como aquel que está más próximo a alcanzarla, perso-
nificando la devoción por la continencia sexual. Una vía pacífica, no 
violenta de dicha celeridad, puede darse en la abstención de engendrar 
un nuevo ser vivo, decisión que posibilita mitigar la proyección de 
daños provocados y padecidos y en la que se juega a seguir viviendo a 
través de otros seres o a ser redimido de manera efectiva con la muer-
te: “La castidad es amor a la muerte” (Keuschheit ist Liebe zum Tode) 
(2021, p. 258). El sarcasmo con el cual Nietzsche lo apoda “el apóstol 
dulzón de la virginidad” (1887a  [357]) ha de interpretárselo como una 
invectiva a toda fórmula de negación o destrucción de la vida, así 
como le resultan ser la negación de la voluntad de vivir (Verneinung 
des Willens zum Leben) y la voluntad de morir (Wille zum Tod) de sus 
predecesores, con la respectiva trasmutación de los conceptos de nega-
ción (Verneinung) por el de aniquilación (Vernichtung) en la variante 
mainländeriana; fórmulas que Nietzsche considera decadentes en la 
medida que condenan la vida (Cf. Cragnolini 2003 57-73), incluyendo 
al mismo Mainländer en la lista de los autores pesimistas décadents 
(Cf. Nietzsche 2008 t. iv 14 [222] 617). Cabe precisar que la abstinen-
cia mainländeriana no es asociable a una práctica medieval obligada 
o prescrita por dogma religioso alguno, sino ante todo a una renuncia 
voluntaria y eficaz al instinto de reproducción, lo cual en el siglo xxi 
podría concretarse con el uso efectivo de medidas contraceptivas. Lo 
que se realza en el siglo xix de la virginidad –por encima incluso de la 
vía de la negación de la voluntad de vivir– es su eficacia para no dejar 
descendencia biológica y redimir, por consiguiente, todos los futuros 
tormentos, pues la vida es considerada sufrimiento. Quien afirma y 
quien niega la voluntad de vivir tienden hacia el mismo fin, en el que 
ambos acaban; solo se diferencian en la naturaleza del movimiento 
(Cf. 2021 376). Quien se reproduce elige un camino más largo y pervi-
virá a través de nuevas conexiones y compuestos químicos generados 
en la vida de nuevos individuos, que empeñan a su vez con desenfreno 
sus fuerzas a través de innumerables generaciones hasta que, en algún 
momento, pueden experimentar una total transformación. Cuando sus 
voluntades de morir devienen autoconscientes, se plantea que serán 
capaces de percatarse del sinsentido de la existencia y ya no desearán 
perpetuar más su descendencia: 

De la voluntad enardecida fluye, en consecuencia, la virginidad, la 
santidad, el amor al enemigo, la justicia, en resumen, toda virtud (alle 



[193]

ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

¿Compasión versus egoísmo?

Tugend), y de por sí, la repulsión por la perversa voluptuosidad, pues la 
voluntad de morir (Wille zum Tode) consciente pende sobre el mundo. 
(2021 472)  

Es cierto que el pacifismo no fue una cualidad que caracterizó a 
Mainländer. Sin embargo, hoy en día, se puede rescatar de la propuesta 
compasiva y voluntaria de no procrear una señal de cuidado y protección 
a la calidad de vida de las generaciones presentes y aún no existentes, 
pues pretende menguar la ley del sufrimiento que rige a la humanidad, 
evitando así más roce, fricción y daños innecesarios.

A diferencia de la compasión schopenhaueriana, que implica ha-
cerse partícipe de la identificación con el padecimiento del otro, en un 
fenómeno que es calificado de misterioso y que la razón no puede ex-
plicar por una vía física ni psicológica, sino más bien metafísica (Cf. 
Schopenhauer 1986b 744), Mainländer abordará el fundamento de su 
ética sin acudir a fundamentos últimos, metafísicos: 

La filosofía inmanente no conoce milagros y no sabe de aconteci-
mientos en otro mundo, imposible de conocer, que fuesen consecuencia 
de acciones en este mundo. Por lo tanto, para ella hay solo una negación 
totalmente segura de la voluntad de vivir que se expresa mediante la vir-
ginidad (Virginität). Como ya hemos visto en la Física, el ser humano 
encuentra en la muerte la aniquilación absoluta, pero solo se extingue 
aparentemente si continúa viviendo en los hijos, pues en esos hijos ya ha 
resucitado de la muerte: ha vuelto a asumir la vida en ellos y la ha afirma-
do por un periiodo de tiempo indeterminado. (2021 261)

Mainländer rechaza acudir a esferas transmundanas para dar 
justificación a su ética y desecha el núcleo de la ética de su maestro, 
basada en una profunda concepción de la compasión, considerada 
como el único móvil moral auténtico: “Es por eso que estaríamos en 
la senda equivocada, si quisiéramos sentar la base de la moral en la 
compasión que resulta de la caridad o bien del estado al que es trans-
portada la voluntad caritativa ante el sufrimiento ajeno” (2021 245). No 
la compasión, sino la voluntad enardecida por el conocimiento de que 
el no ser es mejor que el ser es el fundamento o principio supremo de 
la moral mainländeriana: 

La voluntad enardecida por el conocimiento de que el no ser es me-
jor que el ser es, por consiguiente, el principio supremo de toda moral 
(un principio subordinado es la voluntad caritativa originaria). No lo es 
ni la compasión ni la comprensión mística del principii individuationis, 
y la Sociedad Danesa de las Ciencias tuvo toda la razón en no coronar los 
escritos de Schopenhauer. (2021 472)



[194]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Sandra Baquedano Jer
 

Ahora bien, Mainländer no niega que las acciones compasivas pue-
dan tener valor moral, sino que la moralidad no se limita únicamente 
a ellas (Cf. 2021 260). En esa línea afirma que: “Las acciones morales 
pueden (können) desprenderse de la compasión, pero no necesariamente 
ha de ser (müssen) así” (2021 470). Por consiguiente, la compasión no es 
interpretada por él como lo opuesto al egoísmo. Su forma de entenderla 
no libera a la voluntad individual del yo que la está sintiendo, por lo 
que cualquier forma de aliviar al otro de su sufrimiento es clasificada 
como un obrar siempre egoísta. 

Si la ética de Schopenhauer acaba en la compasión (pues la santidad 
y la negación de la voluntad, desde cierto punto de vista, son conside-
radas de contenido doctrinal de su filosofía, que van “más allá” de la 
ética), la ética mainländeriana, por el contrario, sí que proyecta como 
acciones morales, variantes depuradas del egoísmo, que descansan en 
el conocimiento de que el no ser es mejor que el ser.

Conclusión
Los elogios y las críticas a la compasión en la historia del pensa-

miento no son nuevos, aunque sí lo es la manera de abordar algunos 
planteamientos. El escritor Stefan Zweig diferencia dos clases de com-
pasión (Cf. 1994 15, 234): una cobarde y sentimental que no es más que 
la impaciencia del corazón (Ungedulg des Herzens) por intentar zafarse 
de la emoción incómoda que provoca la desgracia del otro y que, en 
el fondo, no es verdadera, sino una forma de egoísmo y evasión de la 
aflicción ajena. Esta impaciencia del corazón “cobarde y sentimental” 
(schwachmütig und sentimental) también puede ser expresión de alguien 
que estima el transcurso de su vida como una concatenación sin fin de 
sufrimientos, de las circunstancias cotidianas que la han hecho triste 
y desdichada, haciendo recaer únicamente en los otros el dolor que 
implica su vida en particular, sin lograr reconocer este padecimiento 
como lo esencial a toda forma de existencia. Asociadas con este tipo de 
aspectos fundamentalmente sentimentales tienden a apuntar las crí-
ticas a la noción de compasión, desarrolladas por varios pensadores. 
Entre ellos, por ejemplo, Spinoza la considera mala e inútil para quien 
vive según la guía de la razón (Cf. Etica iv prop. 50); Nietzsche la ta-
cha más bien de debilidad y se identifica como despreciador de estos 
sentimientos compasivos (Cf. 1887 [134]),3 Arendt se manifiesta contra 

3	  Uno de los blancos predilectos de Nietzsche en sus invectivas contra la moral es la 
compasión. Desarrollada en extenso esta crítica a lo largo de su obra, además de ser 
tematizada enfáticamente en los aforismos de Morgenröthe [18, 63, 133, 135, 136, 137, 142], 
se encuentra, por ejemplo, también en Also sprach Zarathustra “     De los compasivos     
”; Jenseits von Gut und Böse [260, 293]; Menschliches, Allzumenschliches [50]; Zur 
Genealogie der Moral, “Prólogo” [5, 6]; Ecce homo [4] y Der Antichrist [7].



[195]

ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

¿Compasión versus egoísmo?

la emotividad e irracionalidad de la compasión en oposición a la ra-
cionalidad de la solidaridad (Cf. 2006 117, 118, 125, 126). Ahora bien, la 
otra clase de compasión que describe Zweig, la verdadera compasión, 
no es la sentimental, sino la productiva, que sabe lo que quiere y está 
dispuesta a compartir un sufrimiento “hasta el límite de sus fuerzas y 
aún más allá de ese límite” (bis zum Letzten seiner Kraft und noch über 
dies Letzte hinaus) (1994 234). A esta connotación remite la noción de 
compasión presentada por Schopenhauer y en varios pasajes elogia-
da por Mainländer. Por consiguiente, la crítica mainländeriana es de 
otra naturaleza: no está en contra de la compasión, sino que se inten-
te hacer de este móvil el fundamento de la moral. Para Mainländer la 
compasión es una forma de egoísmo y en una variante depurada del 
mismo descansa el principio supremo de su moral: el conocimiento de 
que el no ser es mejor que el ser. Al no existir solo una gran voluntad 
universal de vivir como en Schopenhauer, la voluntad individual de 
Mainländer, en virtud de su fragmentación, legitima la particularidad 
del pueblo, la patria, la nación y, en definitiva, toda acción proviene de 
un determinado yo; es decir, en cuanto principio de realidad la volun-
tad es universal y común a todos los seres vivos, pero en cuanto secuela 
de una unidad simple que se desintegró en la multiplicidad inmanente 
a nadie le es posible salir de sí para acceder a una voluntad metafísica 
común. Por lo tanto, su forma de entender la compasión no es extensiva 
de manera universal como en Schopenhauer, sino restringida a cierta 
particularidad. A su vez, no libera a la voluntad individual del yo que la 
está sintiendo, ni permite desembarazarse del fragmento que atañe a la 
individualidad de cada cual. En este sentido, cualquier forma de aliviar 
al otro de su sufrimiento es clasificada como un obrar siempre egoísta.

Finalmente, tanto la compasión como el egoísmo definen el curso 
de las acciones humanas, pero son móviles con diferente significa-
do ético en las cosmovisiones de ambos pensadores. Ahora bien, la 
resonancia de sus contrapuntos en el fenómeno del sufrimiento y el 
correspondiente conocimiento que puede arrojar esta última experien-
cia juega en las dos filosofías un papel análogo en lo que se refiere a la 
valoración pesimista del mundo, y, en consecuencia, en relación al ca-
mino de la salvación como negación de la voluntad de vivir en el caso 
de Schopenhauer y al problema de la redención como aniquilación o 
supresión de sí en Mainländer.

Bibliografía
Arendt, Hannah. Sobre la revolución. Trad. Pedro Bravo. Madrid: Alianza, 2006.

Ciracì, Fabio. Verso l’assoluto nulla. La filosofia della redenzione di Philipp Mainländer. 
Lecce: Pensa Multimedia, 2006.



[19 6]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Sandra Baquedano Jer
 

Cragnolini, Mónica. Nietzsche, camino y demora. Buenos Aires: Biblos, 2003.

Estobeo.  Florilegium. Ed. Gaisford, vol.. ii. Leipzig: Kuehn, 1823.

Hallich, Oliver. Mitleid und Moral. Schopenhauers Leidensethik und die moderne 
Moralphilosophie. Würzburg: Verlag Königshausen & Neumann, 1998.

Kant, Immanuel. Die Metaphysik der Sitten en “Kant im Kontext iii (Komplettausgabe 
2017)” en “Literatur im Kontext auf cd-rom – vol. 27”. Preußischen Akademie der 
Wissenschaften / Kants gesammelten Schriften (ed.) t. i-xxix. Ausgabe. Berlin: 
Karsten Worm, InfoSoftWare, 1798.

Mainländer, Philipp. Die Philosophie der Erlösung, t. ii. Hildesheim/Zürich/New York: 
Georg Olms, 1996.

Nietzsche, Friedrich. Morgenröthe. En ksa 3. Leipzig: E. W. Fritzsch, 1887.

Nietzsche, Friedrich. Die fröhliche Wissenschaft. En ksa 3. Leipzig: E. W. Fritzsch, 1887a. 

Nietzsche, Friedrich. Also sprach Zarathustra. En ksa 4. Chemnitz: Verlag von Ernst 
Schmeitzner, 1883. 

Nietzsche, Friedrich. Jenseits von Gut und Böse. En ksa 5. Leipzig: Verlag von C. G. 
Naumann, 1886. 

Nietzsche, Friedrich. Menschliches, Allzumenschliches. En ksa 2. Chemnitz: Verlag von 
Ernst Schmeitzner, 1878.

Nietzsche, Friedrich. Zur Genealogie der Moral. En ksa 5. Leipzig: Verlag von C. G. 
Naumann, 1887b.

Nietzsche, Friedrich. Ecce homo. En ksa 6. Leipzig: Verlag von C. G. Naumann, 1889.

Nietzsche, Friedrich. Der Antichrist. En ksa 6. Leipzig: Verlag von C. G. Naumann, 1888/9. 

Nietzsche. Friedrich. Fragmentos póstumos (1885-1889), vol. iv. Trad. Juan Luis Vermal y 
Joan B. Llinares. Madrid: Editorial Tecnos, 2008.

Platón. Diálogos. Fedón. Diálogos. vol. iii. Trads. J. M. Martínez, E. Lledó Íñigo, C. García 
Gual. Madrid: Gredos, 1992.

Platón. Diálogos. Filebo. Diálogos, vol. iv. Trad. María Ángeles Durán. Madrid: Gredos, 1992.

Rousseau, Jean-Jacques. Discurso sobre las ciencias y las artes. Discurso sobre el origen 
de la desigualdad entre los hombres. Trad. Mauro Armiño. Madrid: Alianza, 2012. 

Schopenhauer, Arthur. Der handschriftliche Nachlaß, „Frühe Manuskripte“ (1804-1818), 
t. i, München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 1985.

Schopenhauer, Arthur. Der handschriftliche Nachlaß, „Letzte Manuskripte Gracians 
Handorakel“, t. iv -2. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 1985.

Schopenhauer, Arthur. Die Welt als Wille und Vorstellung I. Sämtliche Werke, t. i Stuttgart 
/ Frankfurt: Suhrkamp Taschenbuch Verlag, 1986.

Schopenhauer, Arthur. Die Welt als Wille und Vorstellung ii. Sämtliche Werke, t. ii. 
Stuttgart / Frankfurt: Suhrkamp Taschenbuch Verlag, 1986a.



[197]

ideas y valores • vol. lxxiii • n.º 186 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 177-197

¿Compasión versus egoísmo?

Schopenhauer, Arthur. Kleinere Schriften. Sämtliche Werke, t. iii. Stuttgart / Frankfurt: 
Suhrkamp Taschenbuch Verlag, 1986b.

Spinoza, Baruch. Ética demostrada según el orden geométrico. Trad. Atilano Domínguez. 
Madrid: Trotta, 2000.

Zweig, Stefan. Ungeduld des Herzens, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag, 1994.


