
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

https://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v73n185.114482 

 Leonardo da Vinci, Arte y 
cosmovisión del genio del 

Renacimiento

•

 Leonardo da Vinci, Art and worldview 
of the Renaissance genius

Juan Carlos Mansur Garda1

*

ITAM - Ciudad de México – México

	 Artículo recibido: 01 de enero de 2022; aceptado: 20 de julio de 2022
*	 jcmansur@itam.mx / orcid: 0000-0002-9334-0914

¿Cómo citar este artículo?: 
Mla: Mansur Garda, Juan Carlos. “Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio 
del Renacimiento”. Ideas y valores, 73.185 (2024): 163-187.
Apa: Mansur Garda, J. C. (2024). Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del 
Renacimiento. Ideas y valores, 73 (185), 163-187.
Chicago: Juan Carlos Mansur Garda. “Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del 
genio del Renacimiento”. Ideas y valores 73, 185 (2024), 163-187.

https://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v73n185.114482


[164]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

Resumen
El presente artículo explica la cosmovisión de Leonardo da Vinci, quien a través de 
sus escritos, diseños y obra pictórica, muestra una tensión y ruptura sobre el arte, 
la belleza y la verdad de su época. La pintura es científica y por ello un arte liberal, 
pero no manifiesta la verdad sagrada del icono propia de la cosmovisión finalista 
medieval, sino que será la verdad científica de la Modernidad.

Palabras clave: Leonardo da Vinci, icono, pintura, verdad, arte, belleza

 Abstract
This article explains the philosophy of Leonardo da Vinci, who through his writings, 
designs and pictorial work, shows a tension and rupture on the art, beauty and truth 
of his time. Painting is scientific and therefore a liberal art, but it does not mani-
fest the sacred truth of the icon of the medieval finalist worldview, but it will be the 
scientific truth of Modernity.

Keywords: Leonardo da Vinci, icon, painting, truth, art, beauty



[165]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

Recientemente se conmemoraron quinientos años de la muerte de 
Leonardo Da Vinci, acaecida el 2 de mayo de 1519 en Amboise. La obra 
de esta polifacética personalidad que fue pintor, arquitecto, filósofo, 
ingeniero, músico e inventor, encarna el espíritu de una época de flore-
cimiento de todas las áreas del saber, el Renacimiento. La fuerza de su 
obra artística, además de inspirarnos sentimientos estéticos, abre ante 
nosotros la historia de su época.

Artistas de la talla de Leonardo están impregnados de la época que 
les toca vivir, sus reflexiones y su obra son testimonio de la cosmovi-
sión desde la cual observan el mundo, de manera que ellos mismos son 
ejemplo de las ideas que están en el ambiente y que ven la luz a través de 
su pensamiento y sus obras de arte ¿Qué se puede leer de la metafísica y 
la cosmovisión del Renacimiento a través del arte y la vida del espíritu 
inquieto, ingenioso, creativo y genial de Leonardo da Vinci, quien se 
interesaba e investigaba por igual sobre medicina, biología, anatomía, 
física, ingeniería, música, pintura, urbanismo y arquitectura?¿Qué vi-
sión de mundo, de arte, de belleza tiene este gran artista que vivió en 
una época de profundos cambios para Occidente y la historia de la hu-
manidad? ¿Es Leonardo un artista que inaugura con su pensamiento 
y su obra pictórica una nueva época y una nueva visión del mundo? El 
presente escrito busca reflexionar sobre estas preguntas y mostrar la cos-
movisión que hay detrás de la pintura y dibujos de Leonardo Da Vinci.

Nacido en la provincia florentina de Vinci un 15 de abril de 1452, 
la vida de Leonardo transcurre en el ambiente del Renacimiento, una 
época de gran actividad intelectual y artística que, desde el punto de 
vista filosófico, comparte características con el mundo grecolatino y 
medieval, a la vez que anuncia el distanciamiento de este. En este orden 
de ideas, debemos leer el espíritu del renacentista, por un lado como 
un personaje bañado y heredero del espíritu medieval, y por otro como 
alguien que encarna intereses e ideas que anuncian la disolución de esa 
época. Esta es la riqueza que encierra el Renacimiento y la dificultad 
para definirlo y comprenderlo: por un lado representa el fruto maduro 
de instituciones que se formaron durante la Edad Media, como la ban-
ca, las universidades y la cristiandad;  y por otro, representa el fin de 
una época, en parte debido al mismo desarrollo intelectual y científico 
que abre caminos a la nueva ciencia experimental y que con el paso del 
tiempo marcará el fin de la Edad Media y de la antigüedad al abandonar 
los temas teológicos y la visión teleológica del universo.

De igual forma, las artes del Renacimiento son el fruto maduro de 
las técnicas desarrolladas durante la Edad Media, pero que abandonarán 
poco a poco la temática religiosa a partir de la cual se gestaron. Esto se 
ve sobre todo en el caso de la música con el desarrollo del contrapunto 
y la polifonía, y con el desarrollo de la perspectiva y la representación 



[16 6]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

naturalista en pintura. Ambas artes comenzarán a ser contempladas 
por su perfección técnica y se desligarán de la función sacra y litúrgica 
que las vio nacer. 

Leonardo, entre la temática medieval y la pintura “científica” 
Desde sus inicios como pintor, el joven Leonardo discípulo de 

Verrochio, se mostró como un espíritu de una poderosa inquietud inte-
lectual e inventiva. Dan cuenta de ello sus escritos y dibujos que llevaba 
en su cuaderno de notas –método que lo acompañará a lo largo de sus 
67 años de vida–, y que acumulará una enorme cantidad de apuntes con 
diseños, pensamientos y observaciones, en los cuales notamos cómo 
busca desentrañar los misterios del universo mediante la incipiente 
nueva Física y la Geometría. Esto lo acerca a una nueva visión de la pin-
tura y la naturaleza; sin embargo, no muestra una total independencia 
de la Edad Media, como se puede apreciar en sus temas pictóricos, los 
cuales no son hostiles al cristianismo tradicional. Esto no es de extra-
ñar, pues contrario a lo que se suele afirmar, el Renacimiento no rompe 
con la religión, ni pone al hombre en el centro que ocupaba Dios, esta 
sigue siendo una época profundamente religiosa, como afirma Hayes 
et al.: “aunque el humanismo significó para sus seguidores una mayor 
apreciación de cosas buenas de este mundo, no excluyó desde luego lo 
sobrenatural, ni fue hostil al cristianismo tradicional” (475), por lo que 
podemos decir que Leonardo vive inmerso aún en un ambiente medie-
val. En efecto, da Vinci, como otros artistas de su época, no representa 
una ruptura con la temática religiosa de la Edad Media, y así lo han 
recalcado autores como Burckhardt, Wölflin (Koyré 95). También se 
puede leer la opinión de Arnold Hauser quien afirmaba que 

Desde todos los puntos de vista imaginables, desde el punto de vista 
teológico, filosófico y astronómico, así como desde el punto de vista econó-
mico y político, la imagen del mundo propia del Renacimiento constituía 
un sistema de esferas concéntricas que giraban en torno a un centro fijo 
e inmutable. Se concebía al universo organizado según la misma idea je-
rárquica que había determinado la sociedad feudal. (Hauser 105)  

Esta concepción religiosa del Renacimiento se refleja en las obras 
de Leonardo como El bautismo de Cristo, La anunciación, La adora-
ción de los reyes magos, La Virgen Santa Ana y el Niño, San Jerónimo, 
de una marcada temática religiosa; y cuadros como La Última Cena 
o La Gioconda que muestran por un lado un abandono de la repre-
sentación propia de los iconos y una búsqueda de representación más 
“científica” y fiel de la realidad mediante el uso del color, los estudios de 
la proporción, el uso del punto de fuga, y por otro lado una representa-
ción “teológica” a través de temáticas religiosas como eje temático de 



[167]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

los cuadros (figura 1). Hay autores como el citado Hauser que incluso 
consideran que el uso de la perspectiva que refleja orden, armonía y un 
centro fijo e inmutable al que se dirije la mirada, se acerca más al am-
biente propio de la Antigüedad y de la Edad Media. En este sentido, si 
se quisiera encontrar un arte que rompe con esta visión concéntrica de 
la antigüedad y Edad Media en el arte, debería mirarse –dice Hauser–, 
al arte del Manierismo, que tendrá diversos puntos de fuga, varias te-
máticas en un mismo cuadro y una variedad cromática con claroscuros 
que rompe con el estilo del Renacimiento y del arte de la Edad Media.

Figura 1. Santa Ana, la Virgen y el Niño. Leonardo da Vinci. 
Fuente: https://es.wikipedia.org/wiki/Leonardo_da_Vinci



[168]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

 
Sin embargo, sería un error pensar que Leonardo se mantiene fiel a la 
tradición religiosa y reverencial frente a los iconos. Sus inquietudes in-
telectuales y artísticas propias de la época le hacen –como a muchos en 
su época– ver el mundo de una forma diferente a como la veía la Edad 
Media. Su mirada se acerca al mundo con la intención de escudriñar 
los secretos de la naturaleza y aprender de ella. Su mirada nos muestra 
su cosmovisión. La mirada penetrante de Leonardo en la botánica o en 
la anatomía, en los gestos y en las acciones nos dejan ver claramente el 
propósito de da Vinci por hacer una pintura que narre con fidelidad lo 
visto, no sólo en sus aspectos cuantitativos, sino incluso cualitativos 
(Tatarkiewicz 159). Las pinturas y los dibujos de Leonardo, sus obser-
vaciones sobre la manera adecuada de emplear los colores para reflejar 
la realidad vista, hacen pensar que detrás de su obra pictórica hay una 
concepción del mundo y de la verdad que sustenta este interés por plas-
mar la realidad tal cuál la ve.

La “mirada” de Leonardo a la naturaleza 
Para comprender cómo mira Leonardo el universo convendría co-

menzar por comprender que para él la vista, la mente y la mano están 
vinculadas y orientadas a la búsqueda de la verdad, en primer lugar 
porque la vista tiene un valor privilegiado por su rango de verdad: por 
un lado porque el ojo engaña menos que ningún otro sentido y los ojos 
nos permiten contemplar la belleza del mundo, y por otro porque es el 
órgano sensorial que nos consuela de la prisión del cuerpo en la que se 
encuentra el alma. El ojo y la claridad son inherentes al intelecto y es 
por estos atributos por los que Leonardo valoraba la vista. La claridad 
de la visión se logra, sin embargo, solo cuando es plasmada y reprodu-
cida por la mano y se representa en un dibujo o en una pintura, para 
Leonardo “el conocer como tal es al propio tiempo ver y hacer, es visión 
intelectiva y percepción reproducida por obra de la mano” (Jaspers 16). 

Este es el interés que muestra da Vinci en sus dibujos y sus pintu-
ras, plasmar la compleja estructura de la materia y su funcionamiento 
a través de sus dibujos y de su pintura, una técnica muy superior para 
algunos –dicho sea de paso–, a la técnica de Vesalio, el anatomista 
flamenco del siglo xvi, y que muestra cómo Leonardo apunta con sus 
dibujos de anatomía a una finalidad muy definida y precisa, “descubrir 
la estructura mecánica interna del cuerpo humano para hacerla accesible 
a la observación directa, es decir, a la vista”. (Koyré 102). Esto muestra 
por qué no debería sorprendernos el estilo “realista” de Leonardo. Sus 
aforismos sobre el dibujo y la pintura o sus observaciones sobre el co-
lor, la perspectiva y la proporción, muestran su interés en hacer de la 
pintura una forma de transmitir la verdad de la naturaleza, lo que no 



[16 9]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

es de extrañar, pues la convicción sobre las posibilidades cognoscitivas 
del arte era una creencia popular en el Renacimiento, sin embargo “na-
die la aplicó con tanta radicalidad ni le dio tan profunda justificación 
como Leonardo” (Tatarkiewicz 159). 

Sobre esta afirmación habrá que recordar que la valoración de la 
pintura ha tenido una particular historia en Occidente, pues por un 
lado fue denostada por ser esta copia de copia como diría Platón en el 
“Libro x” de la República, o bien ha sido rechazada por temor a caer en 
idolatría, cuando intenta representar mediante imágenes a la divinidad, 
como lo prescribe la tradición judáica, musulmana y más tarde el pro-
testantismo. Sin embargo, no siempre se ha rechazado el valor y el poder 
de la pintura. En el siglo vii la defensa del icono por Juan Damasceno, 
reestablecerá el valor de la imagen sagrada de los íconos y devolverá el 
poder de manifestar la verdad a la pintura y será ese el lugar que tendrá 
la pintura en las iglesias.  

Da Vinci no seguirá ninguna de estas corrientes, si bien considera 
que la pintura es portadora de verdades, éstas no son de corte religio-
so. Para él la pintura es un arte creativo además de imitativo y también 
es científica, “no podrá ser buen pintor quien no sea un maestro capaz 
de describir, por medio del arte, todas las especies y propiedades de las 
formas”(Jaspers 71), pero el conocimiento que nos transmite no está 
orientado a las prácticas rituales divinas y sagradas, sino que nos per-
mite conocer y describir la naturaleza como es.

La mirada de Leonardo tiene un especial interés en explorar con 
“escrupulosa minuciosidad” los detalles del mundo, pues quiere mirar 
y conocer la naturaleza y plasmarla en su obra. Lo visible del mundo se 
convierte en visible gracias a la mano que es guiada por la estructura 
ordenadora de la matemática, y a la observación de la infinita particu-
laridad del detalle que se expresa a través del tratamiento de la forma 
de la imagen, del manejo cuidadoso del claroscuro, de la organización 
armónica de los temas que aborda y por el uso del color. Este asombroso 
acto que realiza el pintor es el que lleva a decir a Leonardo que la pin-
tura repite el acto divino de creación. La pintura semeja a la naturaleza 
en el acto creador y en la forma vista y conocida que se ha plasmado. 

Como hemos mencionado ya, da Vinci no aspira a llegar a verdades 
suprasensibles. La mirada de Leonardo no está entrenada ni interesada 
en llegar a las verdades metafísicas, ni conoce los grados de realidad que 
contemplaban los medievales. Su inquietud por comprender el universo 
apartándose de las explicaciones metafísicas y desarrollando una nueva 
ciencia, se vio bien reflejada en sus dibujos y pinturas. En sus bosque-
jos se muestra su interés por comprender y representar con exactitud 
la anatomía del ser humano y de los animales, mostrar su proporción 
armónica (figura 2). Sus escritos y bocetos hablan de todo lo que ve y le 



[170]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

rodea, la naturaleza, las personas, la forma de las plantas y los árboles, 
pero su mirada no es meramente contemplativa, ella indaga el funcio-
namiento de la naturaleza, y busca comprender la función del corazón, 
o del ojo, y por eso explica el fenómeno de la visión, de la teoría de los 
colores y realiza estudios de la luz. Siguiendo la línea de reflexión de 
Jaspers sobre la mirada en Leonardo y su diferencia del hombre del me-
dioevo (Jaspers 24), podríamos ampliarla y afirmar que en Leonardo 
ya no se trata de la mirada intelectiva que busca abstraer las esencias, 
como lo hacían los medievales, se trata de una mirada que se posa en 
lo sensible para comprender su funcionamiento. 

Figura 2. Estudio de Caballo.  
Fuente: https://es.wikipedia.org/wiki/Leonardo_da_Vinci



[171]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

Da Vinci sabe que solo la mirada no basta para comprender la 
naturaleza y representarla pictóricamente, para lograr representar lo 
contemplado por la mirada el pintor requiere la ayuda de la matemáti-
ca, que permitirán la correcta representación de las proporciones y de 
la perspectiva que observamos. Es sabido el aporte que tuvo Leonardo 
en el desarrollo de la perspectiva y de la representación proporcionada 
del cuerpo humano y de la naturaleza en general, un interés que por 
cierto compartía con los pintores del quattrocento. Leonardo envuel-
ve la fuerza de su pintura y de la perspectiva por el dominio magistral 
de la matemática, los trazos que hace la mano son posibles gracias a 
la actividad intelectiva o especulativa que se logra gracias a que ella 
hace que las cosas sean exactamente visibles y da legalidad y orden a 
lo visible. Los estudios de la matemática y la geometría hacen posible 
representar la belleza de las proporciones anatómicas de los cuerpos, 
como lo sugería la tradicional disciplina de la Escuela Florentina –como 
afirma Kenneth Clark– y que compartirán pintores como Brunelleschi, 
Masaccio, Ucello, Mantegna, Bramante o Piero della Francesca, pintores 
del quatroccento ávidos de representar la naturaleza como es: el dibu-
jo y la pintura narran la verdad de la vida y de la naturaleza (figura 3). 

Figura 3 El hombre de Vitruvio.  
Fuente: https://es.wikipedia.org/wiki/Leonardo_da_Vinci



[172]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

A pesar de que Leonardo muestra un amplio conocimiento de la 
matemática y las proporciones geométricas que le permiten compren-
der la naturaleza y representarla bellamente, no debería considerarse 
esto como un rasgo neopitagórico o neoplatónico que lo emparente con 
la Antigüedad y Edad Media sobre la visión geométrica del universo. 
Aun cuando se sabe que conocía los principios de la divina proporción 
de Luca Paccioli (una obra con una fuerte influencia pitagórico plató-
nica), y él mismo realizó las ilustraciones de su libro, es necesario decir 
que la aproximación a la geometría griega en Leonardo sufre un cam-
bio de persepectiva con respecto a la Antigüedad y la Edad Media: su 
cosmovisión no es ya la pitagórico-platónica que veía en la Geometría 
el principio y fundamento del universo. Las investigaciones científicas 
de Da Vinci no son las del Timeo de Platón, quien veía en la geometría y 
los números, el principio y razón final y esencial del universo; más bien 
se interesa en la geometría con un olfato práctico y no teórico, esto va 
más allá de una mera nota anecdótica: en la visión e interés de Leonardo 
se está ante la transformación en la forma de ver y preguntar sobre la 
naturaleza del cosmos, se abandona la pregunta por lo que son las cosas 
y a qué se dirigen. La finalidad no será más el admirar y contemplar la 
naturaleza y hacer filosofía contemplativa, sino transformar, replicar e 
imitar para aplicar y usar, es el abandono de la theorein para dar paso 
a la praxis, sobre esto opina el filósofo de la ciencia Koyré (figura 4):

 Leonardo es un artista. Sin duda alguna, uno de los más grandes que 
nunca haya visto el mundo. Es un hombre de praxis, es decir, un hombre 
que no construye teorías, sino objetos y máquinas y que la mayor parte 
de las veces piensa como tal. De ahí viene su actitud casi pragmática con 
respecto a la ciencia, que para él no es sujeto de contemplación sino ins-
trumento de acción. (Koyré 96) 

Así, podemos pensar que no estamos ante la geometría y la teoría 
de los números pitagóricos que buscan explicar y contemplar el orden 
armónico y numérico del cosmos; Leonardo no hace una Geometría 
especulativa, y el hecho de que haya ilustrado la obra La divina propor-
ción de Paccioli no debe hacernos pensar que con ello se acercaba a la 
visión contemplatva del universo. Contrario a lo que podría pensarse 
a partir de su propia obra, Leonardo no da muestras de defender una 
visión ideal o arquetípica del ser humano o de cualquier otra criatura 
de la naturaleza, pues pensaba que la misma proporción es cambiante, 
varía de cuerpo a cuerpo, e incluso de la posición que tome el modelo. 
Da Vinci se aleja así de arquetipos e ideales platónicos lo mismo que 
de una lectura metafísica de la pintura y la belleza medieval e incluso 
neoplatónica de la Academia de Ficino, para girar a algo más científico 
y naturalista. A decir de Jaspers, las fuentes de Leonardo parecen estar 



[173]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

más bien tomadas del “escalonado cosmos aristotélico del movimiento”, 
también de la concepción estoica del universo como combinación de 
fuerzas ordenadas, así como del materialismo de Demócrito y Lucrecio, 
poco del dualismo platónico o la trascendencia y espíritu neoplatónico 
(Cfr. Jaspers 64-65).

La mirada de Leonardo no sólo quiere conocer la naturaleza para 
representarla, él la observa y se acerca a ella para indagarla, ella debe 
ser conocida para mostrar cómo es su funcionamiento. Sus dibujos y 
bocetos nos hablan de un interés que va más allá del conocimiento de 
las proporciones numéricas del universo, Leonardo quiere comprender 
su funcionamiento, es por ello que resulta fácil apresurarse a pensar 
que en Leonardo hay una visión mecánica del universo como lo mues-
tran sus repetidos bocetos y estudios de máquinas y el funcionamiento 
de los seres vivos; sus estudios del vuelo de las aves; el desarrollo de 
un helicóptero; el interés de desarrollar un submarino; como si en da 
Vinci hubiera una visión filosófico-metafísica fuertemente vinculada 
con una concepción mecanicista propia de la Modernidad: ¿es acaso 
da Vinci un precursor de la Modernidad?  Si la visión de la naturaleza 
y el pensamiento científico de Leonardo no están emparentados con 
el pensamiento metafísico medieval, ¿es posible pensar que Leonardo 
se adelantó a su época y es más bien un hombre moderno de ciencias? 

La respuesta a esta pregunta no es del todo fácil. Leonardo no solo 
no es un artista y pensador del medioevo, como tampoco se emparentó 

Figura 4. Códice del vuelo de las aves.  
Fuente: https://es.wikipedia.org/wiki/Leonardo_da_Vinci



[174]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

con el clima supersticioso y mágico que caracterizó al Renacimiento. 
Sus intereses lo mantuvieron alejados de la tendencia al manierismo que 
estaba por venir y es por esto que se podría afirmar que se adelantó a su 
época mostrandose como un hombre más próximo a la ciencia moder-
na, como lo afirman Koyré y Jaspers: “el espíritu y la obra de Leonardo 
rebasan el Renacimiento e incluso se oponen a él. Se oponen sobre todo 
a las tendencias míticas y mágicas del espíritu del Renacimiento, de las 
que Leonardo está completamente liberado” (Koyré 95;  Jaspers 38-39). 

En este sentido podríamos decir que los procedimientos artísticos 
de Leonardo lo acercan a una visión más similar a la del pensador mo-
derno de corte racionalista cartesiano o incluso empirista inglés, por 
varias razones, en primer lugar porque para el pintor da Vinci “conocer es 
reproducir”, plasmar de forma sensible, pues reproducir pictóricamente 
la realidad es la mejor manera de representarla y explicarla, adivinar la 
morfología de la naturaleza; por otro lado porque para Leonardo el co-
nocimiento se basa en la percepción sensible, madre de toda la certeza; 
en tercer lugar porque Leonardo consideraba que todo conocimiento 
debe generar una certeza, que permita una universalidad y progreso 
del saber, una idea muy similar a la que se tiene en la ciencia moderna 
cartesiana. Podríamos incluso pensar que la visión de la naturaleza de 
da Vinci se acerca más al creciente mecanicismo que comenzaba a po-
nerse en voga con el desarrollo del pensamiento científico de Galileo. 
Por eso Koyré ubica a Leonardo mucho más cercano a la futura ciencia 
mecanicista que a la finalista medieval, por esa tendencia a abandonar 
las respuestas filosóficas que buscaban comprender las causas finales 
de la naturaleza, lo mismo que comprender la forma o esencia de las 
cosas, impulsados por el deseo de comprender el mero funcionamiento 
y la composición de los seres. Recordemos que, como muchos científi-
cos de su época, Leonardo quería descubrir la estructura mecánica de 
la naturaleza, comprender cómo funcionan las cosas (figura 5).

Estas razones, sin embargo, no lo hacen ya un pensador moderno, 
ni un hombre adelantado a su época, cuanto de un espíritu que se ve 
inmerso en un mundo que en parte mira al universo de modo finalis-
ta y de otro, tiene una interpretación mecánica del universo. Es cierto 
que el espíritu de Leonardo desbordaba en pasión en responder a estas 
preguntas y su poderoso ingenio lo lleva a asombrosas soluciones, pro-
puestas y respuestas sobre el funcionamiento de la naturaleza, pero como 
afirma Koyré, en él se revelan esfuerzos por reformar la física lleván-
dola a una explicación dinámica y matemática, pero su interpretación 
de la naturaleza y la fuerza natural muestran un “carácter dialéctico”, 
una fusión de la causa eficiente y final, en la que se dejan ver ideas más 
propias del aristotelismo como potencia, dinámica y fuerza y que no 
hacen más que reflejar las “dudas, contradicciones e incoherencias” de 



[175]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

una mente que como tantas otras en el Renacimiento, está tratando de 
abrirse a una nueva forma de explicar el mundo (Koyré 101). 

Da Vinci forma parte del grupo de pensadores del Renacimiento 
que están a la búsqueda de una nueva ciencia, la ciencia mecánica, esa 
que –decíamos–, se aleja de buscar las causas finales y formales de la 
naturaleza y del universo, para buscar conocer qué mecanismo desa-
rrollan los seres vivos o no vivos, y que permite explicar qué los hace 
comportarse como se comportan, en suma, buscan comprender su 

Figura 5. Diseño de máquinas voladoras.  
Fuente: https://es.wikipedia.org/wiki/Leonardo_da_Vinci



[176]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

funcionamiento, esto es lo que mueve la mente de Leonardo, quien más 
que un constructor de máquinas (y un pensador que mira al mundo 
como máquina), debe ser llamado un inventor:

 Leonardo, genio técnico donde los haya, despliega una capacidad 
absolutamente asombrosa ¡qué no ha construido!  Máquinas de guerra 
y máquinas para la paz, carros de asalto y máquinas excavadoras, armas 
y grúas, bombas y máquinas para hilar, puentes y turbinas, tornos para 
hacer tornillos y para pulir lentes, escenarios giratorios para epectácu-
los de teatro, prensas para imprimir y cojinetes sin fricción, vehículos y 
barcos que se mueven por sí mismos, submarinos y máquinas volado-
ras, máquinas destinadas a hacer el trabajo de los hombres más fácil y a 
aumentar su bienestar y poder. Sin embargo, a decir, verdad, estas consi-
deraciones prácticas y utilitarias no me parecen haber desempeñado un 
papel preponderante en el espíritu de Leonardo, ni en su acción. Y quizá 
me he equivocado al llamarle constructor de máquinas; una designación 
más correcta sería la de inventor. (Koyré, 98) 

Es de llamar la atención que Jaspers insiste en esta reflexión de no 
hacer de Leonardo un pensador moderno adelantado a su época, al pun-
tualizar que la visión de la geometría en Leonardo no es filosófica, pero 
tampoco es la de un científico que observa el mundo como una gran 
máquina, como lo haría un científico moderno. Sobre esto puntualiza 
que ni siquiera se puede ver en Leonardo a un precursor cartesiano quien 
veía los seres naturales como máquinas vivientes. El pensamiento de da 
Vinci en este punto es más complejo de comprender y ubicar en estas 
dos grandes escuelas (vitalista finalista y mecanicista), porque como 
afirma Jaspers “Leonardo no conocía aún la antítesis entre mecanicis-
mo y vitalismo: interpretó lo primero como si fuese la claridad gráfica 
del movimiento mismo, no como teoría general del acaecer.” (Jaspers 
37-38.) Por esto Koyré afirma que Leonardo estará más en consonancia 
con el espíritu de su época y de intelectuales como Alberto de Sajonia, 
Buridán y Nicolás de Oresme, quienes investigaban las teorías del mo-
vimiento y hacían un reexamen de las teorías finalistas de la metafísica 
aristotélica y abandonan la visión pitagórica de la música de las esferas y 
la geometría del universo, pues “lo que busca (Leonardo) son soluciones 
prácticas, soluciones que pueden ser llevadas a cabo en rerum natu-
rae por medio de instrumentos mecánicos” (Koyré 96). En todo caso, 
se podría describir a Leonardo como un “científico intuitivo” porque 
no alcanza a tener los elementos para sustentar mediante la teoría sus 
intuiciones sobre el movimiento, el tiro parabólico, la fuerza gravita-
cional, “conocer no es hacer una simple copia (algo así como, hoy, una 
fotografía y por esto no sería un empirista y sensualista), sino objetivar 



[177]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

lo captado por el espíritu. Su geometría es la de un ingeniero lo mismo 
que su ingeniería es la de un geómetra” (Koyré 98).

Los anteriores párrafos nos han permitido comprender la comple-
jidad de la cosmovisión de Leonardo y la “metafísica” que está detrás de 
sus bocetos, dibujos y pinturas: Leonardo no es un pintor del medioevo 
cuyas pinturas serán para ser reverenciadas, tampoco es un pintor que 
desde una concepción moderna científica mire la naturaleza como si 
esta fuera una gran máquina ¿Qué es la pintura y qué verdades son las 
que para da Vinci esta puede alcanzar? Las siguientes líneas tratan de 
responder esta pregunta.

La mirada y la pintura como un camino a eros y la belleza 
La pintura para Leonardo más que una obra creativa es una repre-

sentación verdadera de la naturaleza. Hemos hablado anteriormente 
sobre el distanciamiento que tiene da Vinci con la postura platónica que 
negaba un valor veritativo a la pintura. La búsqueda de da Vinci por ele-
var la pintura a rango de conocimiento es de mayor envergadura, pues 
intenta demostrar con argumentos la dignidad que a este respecto tiene 
la pintura, algo que resulta novedoso pues anterioremente la pintura 
pertenecía a las artes serviles que solo usan el cuerpo, el saber técnico 
y no la razón y, por tanto, no eran consideradas como una fuente de 
conocimiento. Las artes liberales, en cambio, eran las artes propias del 
pensamiento y la razón. Dentro de las artes liberales se encontraban las 
artes del trivium (gramática, retórica y dialéctica) y las del quadrivium 
(aritmética, geometría, astronomía y música). Desde este contexto po-
demos comprender bien por qué da Vinci, amante y conocedor de los 
alcances del dibujo y de la pintura, intentará argumentar que la pintu-
ra no debería pertenecer a las artes serviles, sino a las artes liberales, 
pues ella es capaz de mostrar las verdades del universo. Vale la pena 
resaltar que da Vinci no pretende hacer de la pintura un arte autónomo 
e independiente de la verdad –esto no corresponde a su cosmovision, 
ni a la que en general se vivía en su época–, cuanto a elevarla del nivel 
de arte mecánica en el que estaba, para otorgarle la dignidad de ser un 
“arte liberal”. Al darle un rango de arte liberal a la pintura Leonardo 
aceptaba la idea de arte del mundo griego, convencido de una finali-
dad de imitación de la naturaleza. De hecho, Leonardo hizo “una gran 
aportación a la trascendental transformación del concepto de arte, y al 
hecho de que el arte dejará de ser considerado como producción para 
ser elevado a la categoría de creación” (Tatarkiewicz 159), entendida esta 
creación del pintor como análoga a la actividad creativa que realiza la 
mente divina según refiere Keneth Clark (117). 

La pintura no es arte mecánica, afirma (da Vinci 1965 aforismo 
364) y ella se duele de ser excluída de las artes liberales, siendo, como 



[178]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

es, verdadera hija de la naturaleza o nieta de ella, y en ambos casos eso 
la hace parienta de Dios (1965 aforismo 420). Para realizar esta tarea, 
da Vinci sabe que debe argumentar y demostrar que la pintura puede 
proporcionar verdades científicas dignas de cualquier otra ciencia y en 
su argumentación deja ver una incipiente teoría del conocimiento en 
la que entran en juego la vista, la imaginación, la memoria y la mano, 
además de que nos habla de los alcances a los que puede llegar esta for-
ma de conocimiento 

Hay quienes piensan que la propuesta de Leonardo transformará 
la visión misma de la ciencia y consideran que a partir de su obra, el 
oído pasa a segundo plano por primera vez y hace ascender la pintura 
a la cumbre de su jerarquía, lo que interpretan como la sustitución de 
fides y traditio por la vista e intuición. Más allá de ser cierta o falsa esta 
afirmación podemos ver en Leonardo un interés por darle una particu-
lar dignidad a la visión y la  pintura, como se verá a continuación. En 
primer lugar debemos mencionar que en sus escritos, Leonardo explica 
por qué la pintura nos proporciona una verdad a un nivel que ningún 
arte puede hacer y mediante qué técnicas es posible llegar a este fin; y 
si bien da Vinci se muestra influenciado y en deuda con Leon Battista 
Alberti y su Tratado de la pintura (1435), que tenía una tendencia cargada 
por el platonismo de su época y veía en las artes visuales una “música 
congelada”, Leonardo tomará distancia de estas opiniones y exaltará la 
pintura por encima de la misma música (Clark, 1976: 118). Sus argumen-
tos lo llevan a establecer una comparación con las demás artes y como 
es de esperar, su crítica se dirige sobre todo a la poesía y en segundo 
lugar a la música, por tener ellas un lugar dentro de las artes liberales. 
Leonardo precisa hacer ver que la dignidad de la pintura como arte li-
beral es superior a la de la poesía y la música.  

¿En que se fundamenta da Vinci para darle tal dignidad a la pintu-
ra? En la teoría epistemológica que subyace a su visión de las artes. La 
verdad se da en nuestra comprensión de la naturaleza y esta es captada 
por medio del ojo, que es el más digno de los sentidos (1965 aforismo 
314). Leonardo no busca una verdad de esencias, cuanto una verdad 
descriptiva de los hechos que vemos, algo similar a lo que dirá siglos 
más tarde Ludwig Wittgenstein en su teoría pictórica de la realidad del 
Tractatus Logico-Philosophicus. Es el ojo el órgano que nos da a conocer 
la naturaleza y por tanto la verdad de una manera directa y más clara, 
porque la vista es la facultad más apropiada para conocer la verdad. Lo 
que entra por el ojo es más comprensible y nos muestra mejor la reali-
dad (1965 aforismo 327). Por esto, para da Vinci, quien pierde la vista 
queda con su alma encerrada en una oscura prisión adonde no llega 
ninguna esperanza de ver de nuevo el sol, luz de todo el universo (1965 
aforismo 332), quien pierde el ojo es como un desterrado del mundo (1965 



[179]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

Aforismo 341), y por consiguiente perder la vista es quedar privado de la 
belleza del mundo que son las figuras y las formas (1965 aforismo 333). 

Leonardo ensaya una teoría del conocimiento, en la cual hace ver 
que las demás facultades no gozan del poder cognitivo del ojo. Frente a 
esta postura y valoración de la mirada, todos los órganos sensoriales y 
facultades internas como la imaginación y la memoria (de las que se va-
len artes como la poesía), quedan en un nivel inferior, porque no tienen 
la capacidad de conocimiento, ni de verdad, que tiene la vista, la cual 
dicho sea de paso, llega a conocer la naturaleza como ningún otro arte. 

Leonardo considera que la imaginación es una facultad que está 
distanciada de la verdad a diferencia del ojo, que puede percibir la na-
turaleza y contemplar la verdad de una sola impresión. La imaginación 
recibe apariencias, sombras, por esto las artes que se apoyan en la ima-
ginación no tendrán el mismo grado de verdad que la pintura. Para 
Leonardo hay de la imaginación al efecto la misma proporción que de 
la sombra al cuerpo que la proyecta, y esta es la proporción de la poesía 
y la pintura, por eso toda arte que sea producto de la imaginación está 
un grado más alejada de la naturaleza y por tanto de la verdad:

La imaginación no ve tan excelentemente como el ojo, porque éste 
recibe las apariencias o similitudes de los objetos y las transmite a la 
sensibilidad, y de la sensibilidad al común sentido, que las juzga. Pero la 
imaginación no sale fuera del común sentido sino para ir a la memoria, 
donde se detiene y muere, si la cosa imaginada no es de gran excelencia. 
En este caso la poesía reaparece en la mente o en la imaginación del poeta, 
que inventa las mismas cosas que el pintor y pretende con ellas igualarlo; 
pero queda muy lejos de él como antes lo hemos demostrado. (da Vinci 
1965 aforismo 337)  

Leonardo da Vinci abunda en razones para explicar por qué para 
él es la pintura el arte que mejor representa lo que el ojo nos comuni-
ca, por eso es superior a cualquier otra arte. Esta relación directa con 
la visión es la que le permite a la pintura enseñorearse y tener más au-
tonomía de la que puede tener la poesía. La pintura es completamente 
independiente de estas ciencias. Es más autónoma y por tanto superior, 
a diferencia del poeta que, cuando quiere justificar sus temas y hacer-
los más verdaderos, tiene que apoyarse en ciencias como astronomía, 
medicina, aritmética, etc., algo que no requiere el pintor. La pintura 
también puede hacer alegorías como la poesía (da Vinci 1965 aforismo 
362), sin embargo, su objeto de trabajo es muy superior: la pintura se 
ocupa de la naturaleza. La pintura tiene un lugar superior a la poesía, 
pues mientras ella se ocupa de la filosofía moral, la pintura lo hace de 
la filosofía natural: “El arte que profesamos nos confiere el derecho de 
llamarnos descendientes de Dios. Si la poesía trata de la filosofía moral, 



[180]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

nuestro arte se ocupa de filosofía natural” (1965 aforismo 329), lo que 
le da ese rango de ser descendiente de Dios (1965 aforismo 329). La pin-
tura sirve a un sentido más digno que la poesía y reproduce con mayor 
verdad que el poeta, es más digno imitar las obras de la naturaleza con 
verdaderas imágenes de los hechos que con palabras. La pintura nos 
muestra el mundo como lo conoce la vista, cosa que no puede hacer la 
poesía o la literatura que emplea palabras para describir el mundo, y 
el mundo no es palabras, sino formas, sombras, luces y colores, que es 
la forma como el creador hizo al mundo, de ahí que no solo tenga una 
grandeza a nivel cognitivo, sino incluso ontológica. Así, afirma Leonardo, 

La pintura representa a la sensibilidad, con más verdad y certidum-
bre las obras de la naturaleza que lo que hacen las palabras o las letras… 
siempre diremos que es más admirable aquella ciencia que representa las 
obras de la naturaleza, que la que sólo representa las obras del operador, 
es decir, las obras de los hombres, las palabras. (1965 aforismo 331) 

Hay dos criterios más que le dan una mayor dignidad científica a 
la pintura por encima de cualquier otra arte: su fidelidad en imitar la 
realidad y su universalidad para comunicarse. Sobre lo primero afirma 
que muchos seres humanos e incluso animales se han llegado a confun-
dir con pinturas creyendo que son la realidad (da Vinci 1965 aforismos 
321 y 336). Esta sería una razón por la que Platón condena la pintura 
por ser un engaño, sin embargo, da Vinci considera esto una cualidad 
superior con respecto a cualquier otra arte. En cuanto a su comunica-
bilidad, piensa que la pintura es comunicadora por excelencia de lo que 
nos muestra el ojo y es más científica por razón de su comunicabilidad  
puesto que la ciencia es más útil si es más universal y más comunica-
ble, por ello la pintura es más ciencia que otras artes que usan el oído 
(aforismos 319 y 320), como la música, pues la música no es más que 
efímera en el tiempo (aforismo 390), ni abarca todos los temas con la 
universalidad de la pintura (aforismo 394).

Lo mismo sucede con la escultura, que podría parecer una repro-
ducción más vinculada a la realidad. Leonardo piensa que el pintor 
puede llegar a abarcar más aspectos de la naturaleza que los que pue-
de alcanzar el escultor, por ejemplo, los colores, los claroscuros, luces 
y sombras, la transparencia de un vaso de cristal, incluso el manejo 
de la perspectiva o la representación de un escorzo (cfr. aforismo 96). 
Nuevamente el criterio de validez del arte está en el grado de verdad 
que puede alcanzar: “La escultura no puede representar los cuerpos 
transparentes ni los luminosos, ni las formas reflejadas, y otros tantos 
objetos brillantes, ni las nubes, ni la oscuridad, ni otros muchos efectos 
naturales para ella inasequibles” (aforismo 94). 



[181]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

La pintura es un razonamiento mental mayor de más alto artificio 
y maravilla que la escultura, pues la necesidad hace que el espíritu del 
pintor acoja en su espíritu a la Naturaleza, transmutándola, haciéndose el 
intérprete entre la naturaleza y el arte, comentando según leyes la causa 
de sus demostraciones. (aforismo 97)  

En esta misma línea, afirma: “La pintura requiere mayor discurso 
mental y mayor artificio que la escultura, pues ésa presenta todo tal 
como la realidad nos lo presenta… (aforismo 98). De la misma manera 
el pintor se vale de más ingenio e inteligencia para representar la reali-
dad en un lienzo mediante la fuerza de la perspectiva y los claroscuros, 
cosas que un escultor no sabría ni cómo hacer.

Esta abundante descripción que da Vinci sobre la justificación para 
elevar a la pintura a las artes liberales por el rango de verdad que puede 
alcanzar, hace ver nuevamente a un Leonardo más cercano a las des-
cripciones físicas y científicas de la pintura, pero poco o nada sobre la 
belleza que puede alcanzar esta arte, lo que nos sitúa nuevamente ante 
una ruptura de la tradición neoplatónica de la relación entre las artes, 
el amor y la belleza. Sin embargo, da Vinci vuelve a sorprender al vin-
cular en algún modo su teoría de la visión con la escuela tradicional de 
la belleza,  al hablar de la belleza, la vida y el amor. 

La mirada de Leonardo trasciende la fría descripción material y 
funcional de la naturaleza y nos muestra la capacidad de la mirada 
para ver y amar la belleza del mundo natural. El ojo, afirma, no solo 
nos permite descubrir las formas de la naturaleza, él nos abre las puer-
tas a la belleza, y con ello a la vida y al amor: “Lo que nos mueve a la 
vida y a disfrutarla es la belleza natural del mundo y ésta se contempla 
con el ojo” (aforismo 355), afirma Leonardo. Este conocimiento de la 
naturaleza es el que nos despierta amor, emociones, disfrute y deleite 
por el sentimiento de vida y no se trata de un conocimiento “frío” o 
descarnado de la naturaleza.  

El ojo nos abre las puertas a la verdad del mundo y también a su be-
lleza, es él el que nos permite concebir la belleza (aforismos 342 y 343). 
El ojo nos muestra toda la belleza del mundo que está en las figuras y 
formas (aforismos 380 y 333). Gracias a este conocimiento de la belle-
za natural es que conocemos los aspectos esenciales del amor y de la 
vida: “es con la vista como se percibe la belleza de las cosas creadas y 
máximamente de las que inducen al amor” (aforismo 342). Por ello la 
pintura está íntimamente ligada con la belleza, porque tiene la capaci-
dad de mostrar al ojo la armonía y proporción del universo y se vuelve 
por eso una sinfonía pictórica (aforismo 349). 

Se puede apreciar cómo Leonardo evoca en algún sentido a Ficino, 
quien en su obra “sobre el delirio divino” de corte marcadamente 



[182]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

neoplatónico, explica cómo mediante Eros nos encaminamos a la be-
lleza divina a través de un rapto y elevación, que nos ubica de regreso 
en la esfera celeste mediante la música y poesía (Ficino 21-23).  Da Vinci 
reconoce que la pintura tiene un poder superior a otras artes para comu-
nicarnos el sentimiento de vida, amor y belleza, y es que nuestra alma 
se compone de armonía y la pintura es quien mejor puede mostrarnos 
esa armonía del universo: “nuestra alma se compone de armonía y que 
esta exige contemporaneidad de las partes, en la cual los objetos se ha-
gan ver y oír en justas proporciones”. La pintura llega a esas potencias 
más nobles del alma como ninguna otra arte y nos permite compren-
der la vida como un todo unitario, cosa que no pueden hacer las artes 
temporales de la música o la poesía, tal ciencia de contemporaneidad 
no existe en la poesía pues es un arte temporal. La música y la poesía 
funcionan dentro del tiempo, la pintura se percibe de inmediato y eso 
la hace superior (Cfr. aforismos 351 y 354).

La pintura de Leonardo ante las verdades sagradas
Queda una última reflexión que hacer sobre el arte y la cosmovisión 

de da Vinci y es la siguiente: si la pintura tiene el poder de vincular-
nos con la belleza y la vida, ¿no tendrá ella el poder de unirnos con la 
divinidad y las verdades sagradas? Hemos dicho que, con su devoción 
por la nueva ciencia naciente, Leonardo transforma también su pers-
pectiva sobre las verdades que nos puede revelar la pintura. Ella nos 
muestra la verdad del mundo sensible y los espectadores se acercarán 
a ella para contemplarla estéticamente, o incluso “epistemológicame-
te”, pero no religiosamente. Con esto Leonardo se muestra como un 
pintor que anuncia la ruptura en la forma de vivir el arte religioso y 
trascendente, para dar paso a la contemplación del arte por su belleza 
en un sentido más inmanente. Leonardo podría representar la tensión 
que tiene el Renacimiento entre el arte sacro y el arte de admiración 
y contemplación: el arte del ícono frente al arte del asombro y belleza 
técnica (figuras 6 y 7).

Es sabido que da Vinci no tenía una práctica o creencia religiosa, 
(Clark 126), esto no era del todo común en el Renacimiento, que como 
hemos dicho, fue una época todavía profundamente religiosa. Se puede 
nombrar por lo pronto a Miguel Angel Buonaroti o a Sandro Boticcelli 
como dos pintores cuya vida se mantenía dentro de un ámbito de fe y 
religiosidad. ¿Cómo era al respecto la visión de Leonardo?, ¿creía que 
su arte podría vincular con una representación de la divinidad? Hay 
quienes han querido pensar que, a pesar de su distancia con la religión, 
Leonardo no era indiferente a lo sagrado. Para defender esta postura 
parten de la idea de que al no definir en detalle algunos rostros de sus 
pinturas religiosas, Leonardo deja ver que nunca se sintió satisfecho con 



[183]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

Figura 6. Madonna de Benois. Leonardo da Vinci. Fuente: 
https://es.wikipedia.org/wiki/Madona_Benois



[184]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

ellas porque su pintura no podía captar el misterio espiritual que buscaba 
representar (Jaspers 23). De ser esto así la pintura de Leonardo habría 
llegado a un límite de representación, donde la auténtica visibilidad no 
llegaría a corresponder a la idea imaginada y, si hubiera concluido la 
obra, esta habría dejado de mostrar la trascendencia que buscaba re-
presentar la pintura. Jaspers toma esta idea de J. W. De Goethe, quien 

 

Figura 7. Icono, Virgen de Vladimir. S. xi o xii.  
Fuente: https://es.wikipedia.org/wiki/Virgen_de_Vlad%C3%ADmir



[185]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

en su ensayo Observations on Leonardo da Vinci ś Celebrated Picture 
of The Last Supper (figura 8) afirma que en La Ultima Cena, la figura 
de Cristo ni la de Judas están terminadas, porque ambas personalida-
des son imposibles de ser miradas con los ojos, lo que abre un lugar a 
la reflexión de la incapacidad de mirar verdades sagradas. En la obra 
original, la reflexión parece más bien centrarse en la dificultad que en-
frentó la Escuela Florentina ante el arte bizantino en el tema del retrato. 
Mientras el arte bizantino podía representar fácilmente el retrato debido 
al clima pacífico de sus personajes, que eran representados en calma y 
tranquilidad, en la Escuela Florentina se buscaba representar escenas 
en acción, lo que suponía la representación de expresiones en acción. 
Cuando Leonardo trató de añadir vida, movimiento y pasión en la 
Última Cena, se enfrentó a una gran dificultad de representar distintos 
caracteres contrastantes, un problema que confesó el propio Leonardo 
como algo casi imposible de resolver. Se presentó así la contraposición 
entre la representación de la realidad individual existente y la idea ge-
neral y moverse así libremente “de la tierra al cielo y nuevamente del 
cielo a la tierra” (Goethe  42-43).

El tema se puede tornar interesante porque nos lleva a reflexionar 
cómo desde la concepción de la mirada, la experiencia sagrada y la 
revelación de verdades religiosas no pueden ser fácilmente retratadas 
por la pintura, o bien porque no existen, o bien porque no habrá nunca 
una manera de representarlas de forma adecuada, por ser este un ideal 
inalcanzable. La segunda posibilidad mostraría por qué nunca pudo 
hacer Leonardo visible el misterio divino y por qué nunca se sintió 
satisfecho con dejar por terminados estos rostros (Jaspers 23). Visto 
desde este punto de vista, se marca aquí un límite y una lucha por la 

Figura 8. La Última Cena. Fuente: https://
es.wikipedia.org/wiki/Leonardo_da_Vinci



[186]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Juan Carlos Mansur Garda

espiritualización de lo sensible en Leonardo y mostraría un arte que 
está en tensión porque será un arte descriptivo que aspira también a 
ser un arte simbólico. 

Sobre esto habría que decir que a pesar de lo atractiva que resulta la 
postura de Jaspers aquí expuesta, no parece que Leonardo haya tenido 
este conflicto en el desarrollo de sus pinturas religiosas. En sus escritos y 
sus pinturas da Vinci no busca representaciones alegóricas y simbólicas, 
sino mostrar las verdades del mundo sensible. La obra y pensamiento 
de Leonardo no parecen mostrar la tensión que menciona Jaspers. En 
este sentido, podría parecer más plausible pensar que estamos frente 
al nacimiento de una nueva época, en que la pintura de Leonardo es el 
ejemplo de un arte que no está concebido para rendir culto, sino que 
ha sido producido para ser admirado por la maestría de su ejecución. 

Nos referimos al  ensayo de Guardini titulado “Arte de culto, arte 
de devoción” (15 y ss.) donde  expone que el arte del Renacimiento 
ha dejado de ser un arte cultual y parece ser que esta era la forma de 
verlo de Leonardo da Vinci: mientras el icono nos habla y lleva a la di-
mensión comunicativa de la fe y la trascendencia, la de Leonardo y el 
Renacimiento nos llevan a la admiración de la perfección técnica y de lo 
que es capaz el ingenio humano gracias a la ciencia, la observación y la 
técnica, permitiendo descubrir aspectos de la naturaleza que no había-
mos advertido antes. La pintura de Leonardo no es un arte simbólico, 
lenguaje propio del arte religioso y esta será la tensión que habrá en la 
pintura, entre el arte para ser admirado y el arte que nos conduce a la 
reverencia. Él sabe que la pintura tiene el poder de generar una gran 
solemnidad, de hecho, se las cubre y protege como a los grandes reyes 
y afirma que mucha gente se prosterna y adora pinturas, le piden cosas, 
“como si tal divinidad estuviera allí presente y viera” (aforismo 324), 
lo cual procede de la potencia del pintor, pero no habla de que esta po-
tencia proceda de la divinidad o sea una puerta a la realidad divina. Es 
sabido que el propio da Vinci tenía cierto distanciamiento con la reli-
giosidad, a tal punto que podía afirmar que los pueblos con fervientes 
votos marchan en busca de los simulacros de los dioses y no a ver las 
obras de los poetas  (aforismo 336). Esta idea invita a pensar que con 
Leonardo da Vinci se abre una nueva cosmovisión y con ello una nueva 
forma de vida de la pintura y el dibujo: concluye así una manera de ver 
y vivir el arte y el mundo por más de dos mil años, la de la realidad del 
arte del icono que manifiesta el culto al que puede llegar el arte sacro.

Bibliografía
Clark, Kenneth. Léonard de Vinci. France: Le livre de Poche, Libraririe Générale Francaise, 1976. 

Clark, Kenneth. Leonardo da Vinci. London: The Folio Society, 2005.



[187]

ideas y valores • vol. LXXIII • n.o 185 • 2024 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 163–187

Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento

Da Vinci, Leonardo. Aforismos. Madrid: Espasa-Calpe, Austral, 1965. 

Da Vinci, Leonardo. Tratado de la pintura. Buenos Aires: Espasa-Calpe, Austral, 1947.

Ficino, Marsilio. Sobre el furor divino y otros textos. Barcelona: Anthropos, 1993. 

Gage, John. Goethe on Art. Britain: University of California Press, 1980.

Goethe, Johann Wolfgang. Observations on Leonardo da Vinci ś Celebrated Picture of The 
Last Supper.  London: Bulmer and Nicol, 1821.

Guardini, Romano. La esencia de la obra de arte. Madrid: Ediciones Guadarrama, 1960. 

Hoerth, Otto. Das Abendsmahl des Leonardo da Vinci. Kuntsgeshcichtliche Monographien 
VIII, Karl W. Leipzig: Hiersemann Verlag, 1907.

Hauser, Arnold. Origen de la literatura y del arte modernos, t. I. El manierismo, crisis del 
Renacimiento. Madrid: Guadarrama, 1947. 

Hayes, Carlton et. al. Historia de la civilización occidental, t. i. Madrid: rialp.

Jaspers, Karl. Leonardo como filósofo. Buenos Aires: Editorial Sur, 1956.

Koyré, Alexandre. Estudios de Historia del pensamiento científico. México: Siglo xxi 
Editores, 1982.

Platón. La República. México: unam, 1971.

Tatarkiewicz, Wladyslaw. Historia de la Estética, t. 3. Madrid: Akal, 1991.

Wittgenstein, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus. Madrid: Revista de Occidente, 1957.


	_GoBack
	  Leonardo da Vinci, Arte y cosmovisión del genio del Renacimiento
	ITAM - Ciudad de México – México
	Juan Carlos Mansur Garda*

	Sample clarity: humanism and phenomenology 
	Juan Carlos Mansur Garda*
	ITAM - Ciudad de México – México


