
ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

https://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v74n189.118226

Nietzsche y la leyenda del 
gran inquisidor

•

Nietzsche and the Legend of the Grand 
Inquisitor

Miguel González Vallejos1*

Como citar este artículo:
mla: González, Miguel. “Nietzsche y la leyenda del Gran Inquisidor.” Ideas y Valores 
74.189 (2025): 137-158.
apa: González, M. (2025). Nietzsche y la leyenda del Gran Inquisidor. Ideas y Valores, 
74 (189), 137-158.
chicago: Miguel González. “Nietzsche y la leyenda del Gran Inquisidor.” Ideas y 
Valores 74,189 (2025): 137-158.

*	 mgonzalv@uc.cl / orcid: 0000-0001-8858-583X.

https://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v74n189.118226


[138]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

Resumen
En el presente trabajo se analiza La leyenda del Gran Inquisidor, relato que forma 
parte de la obra de Dostoievski Los hermanos Karamázov, en relación con la figura 
del sacerdote ascético desarrollada por Nietzsche en la Genealogía de la moral. La 
tesis central sostiene que ambas figuras encarnan la idea nietzscheana de voluntad de 
poder y que, por lo tanto, es correcto afirmar que el Gran Inquisidor es un precursor 
de la figura nietzscheana del sacerdote ascético, y que ambos pretenden fundar un 
régimen de corte totalitario que puede ser descrito como un “cristianismo sin Cristo”.

Palabras clave: F. Dostoievski, F. Nietzsche, Gran Inquisidor, sacerdote 
ascético, voluntad de poder.

Abstract
This paper analyses The Legend of the Grand Inquisitor, a story that forms part of 
Dostoevsky’s work The Brothers Karamazov, in relation to the figure of the ascetic 
priest developed by Nietzsche in Genealogy of Morals. The central thesis maintains 
that both figures embody the Nietzschean idea of the will to power and that, there-
fore, it is correct to affirm that the Grand Inquisitor is a precursor of the Nietzschean 
figure of the ascetic priest, and that both seek to found a totalitarian regime that can 
be described as a “Christianity without Christ”.

Keywords: F. Dostoevsky, F. Nietzsche, Grand Inquisitor, ascetic priest, 
will to power.



[139]

ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

Nietzsche y la leyenda del gran inquisidor

Antecedentes generales
La relación entre Nietzsche y Dostoievski es un tema que ha apa-

sionado a muchos filósofos y teólogos del siglo xx y xxi. No se trata 
solo de dos vidas casi paralelas, que transcurrieron desde mediados 
del siglo xix hasta los albores del siglo xx, en el caso de Nietzsche; 
ambos autores comparten una visión profética del mundo, manifesta-
da en conceptos como la muerte de Dios, el superhombre, la voluntad 
de poder y el eterno retorno, en el caso del filósofo alemán, y por la 
búsqueda de redención de los humillados y ofendidos, en el caso del 
escritor ruso, quien contrapone la utopía revolucionaria y la búsqueda 
de los hombres extraordinarios al proyecto salvífico cristiano expresado 
en personajes como el príncipe Myshkin (El idiota), el Stárets Zósima, 
Aliosha Karamázov (Los hermanos Karamázov) y Sonia Marmeládov 
(Crimen y castigo).1

En el primer tratado de la Genealogía de la moral, Nietzsche plan-
tea la versión definitiva de la moral de los señores y de la moral de los 
esclavos. En el tercer tratado de esta obra, el autor de Zaratustra se 
detiene en una figura que no se identifica plenamente ni con los es-
clavos ni con los señores: el sacerdote ascético, autor y promotor de la 
rebelión de los esclavos en la moral. Como veremos con detalle más 
adelante, la figura del sacerdote ascético tiene evidentes similitudes 
con el Gran Inquisidor de Dostoievski (Dostoievski 2017b cap. v). Sin 
embargo, esta semejanza plantea un problema. Es bastante claro que 
el rol del sacerdote ascético debe ser leído desde la idea de voluntad de 
poder, pero esto no es tan evidente en el caso del Cardenal Inquisidor. 

1	 La relación entre Nietzsche y Dostoievski ocupa un lugar importante en la literatura 
especializada acerca de ambos autores. Hay textos clásicos que tratan acerca del tema, 
entre los que se cuentan los trabajos de Berdiaev, Guardini, De Lubac, Steiner, Stellino 
y Stepenberg (ver bibliografía). El reconocimiento de las semejanzas y de la innegable 
afinidad que existe entre ambos autores no debe llevarnos, sin embargo, a pasar por alto 
sus innegables diferencias. De acuerdo con Morrillas, Nietzsche descubrió tardíamente 
la obra de Dostoievski. La primera alusión aparece en su correspondencia está fechada 
el 23 de febrero de 1887, es decir, apenas dos años antes del derrumbe que lo sumió en 
la locura hasta su muerte en 1900. Se trata de una carta a Franz Overbeck, en la que el 
filósofo relata que encontró en una librería el libro de Dostoievski L’esprit souterrain 
y que al leer el texto experimentó “un instinto de familiaridad” y “una alegría extra-
ordinaria” ante quien considera “un genio de la psicología” y “un eminente psicólogo” 
(Dostoievski, Correspondencia v 270, 278). Otros documentos adicionales comprueban 
que Nietzsche conoció Crimen y castigo por medio de una versión teatral (Dostoievski, 
Correspondencia vi 272) y que leyó directamente Los demonios (cf. Morrillas 171 y ss.). 
Un tratamiento aparte requiere la compleja relación entre el príncipe Myshkin, pro-
tagonista de El idiota, y el tipo del redentor desarrollado por Nietzsche en El anticristo 
(cf. González Vallejos 193-194).



[140]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

¿Es legítimo, entonces, ver al Gran Inquisidor como un precursor del 
sacerdote ascético? Si esto no es así, ¿cómo debe ser interpretada la le-
yenda del Gran Inquisidor? ¿Quién es finalmente el Gran Inquisidor? 
¿Es cristiano o es ateo? ¿Es un tirano o un humanista?

Estas preguntas guiarán el desarrollo del presente trabajo, en el 
que además se analizará la compleja estructura psicológica de ambos 
personajes, la cual mezcla elementos aparentemente contradictorios, 
como la compasión, la manipulación y, en especial, el afán de domi-
nación. A continuación, analizaré por separado las figuras del Gran 
Inquisidor y del sacerdote ascético, para posteriormente contestar las 
preguntas que han sido planteadas.

La leyenda del Gran Inquisidor
Los Hermanos Karamázov es, desde muchos puntos de vista, la 

obra culmen de Dostoievski. En ella el gran autor ruso desarrolla 
magistralmente su visión acerca de la condición humana, abordando 
problemas fundamentales como la libertad, el conflicto entre el nihilismo 
y el cristianismo, el rol social de la religión y sus profecías acerca de 
Rusia y la cultura occidental.

Dostoievski comenzó a escribir Los hermanos Karamázov a 
mediados de abril de 1878. En la novela no hay una figura central, sino 
cinco: Fiodor Karamázov, sus hijos Dimitri, Iván y Aliosha, y su hijo 
ilegítimo Smerdiakov. En ella se retrata un mundo desgarrado por 
las pasiones humanas, pero al mismo tiempo iluminado por la fe, la 
esperanza y el amor. Otros temas que se abordan son la miseria social 
y la descomposición de la familia rusa, esto último como expresión de 
“el abandono de unos valores morales firmemente arraigados entre los 
rusos cultos, debido a su pérdida de fe en Cristo y en Dios” (Frank 715). 

Los problemas existenciales que le preocupaban a Dostoievski 
al escribir Los hermanos Karamázov eran los mismos que planteaba 
Iván Karamázov: el sufrimiento inocente y la dificultad de aceptar la 
voluntad de Dios a causa del sufrimiento causado por la muerte de su 
hijo Aliosha. Al enviar a la imprenta el libro quinto de la obra, “Pro 
y contra”, que contiene las acusaciones de Iván y La leyenda del Gran 
Inquisidor, Dostoievski dice que quiere presentar “el retrato de la más 
grande blasfemia y la semilla de la idea de la destrucción de nuestro 
tiempo en Rusia entre los jóvenes desarraigados de la realidad, y junto 
con la blasfemia y la anarquía, su refutación, que ahora estoy preparando 
en las últimas palabras del moribundo anciano Zósima, uno de los 
personajes de la novela” (Frank 541).

De acuerdo con Frank, las convicciones de Iván son la síntesis 
del anarquismo ruso, esto es, el rechazo a Dios y a la creación. A partir del 
sin sentido del sufrimiento de los niños, Iván concluye que toda realidad 



[141]

ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

Nietzsche y la leyenda del gran inquisidor

histórica es absurda. La razón no puede hacer frente a la insensatez de 
los sufrimientos y la respuesta del Stárets Zósima consiste en un salto 
de fe en la bondad y misericordia de Dios. Dostoievski considera que 
el argumento de su novela, incluidas las escenas de crueldad extrema 
relatadas por Iván, es completamente realista, ya que están basadas  en 
hechos descritos en los periódicos.

Para la elaboración del capítulo v de la obra, el autor ruso se inspiró 
en la historia de Job. El punto central que quiere abordar es “la blasfemia 
y la refutación de la blasfemia”. La refutación es indirecta, por medio de 
la dramatización de las consecuencias de la blasfemia en el destino de 
sus personajes. Ante la situación de la Rusia de su tiempo, Dostoievski 
se propone restaurar la cultura rusa que había sido destruida por “el 
nihilista Pedro el Grande”. Frente a los socialistas y anarquistas que 
desprecian a la humanidad y solo le ofrecen cadenas y esclavización 
por medio del pan, el autor presenta la figura de Zósima, un cristiano 
ideal, pero a la vez real; el cristianismo es para él “el único refugio de 
la patria rusa contra sus males” (Frank 542-549).

La leyenda del Gran Inquisidor es relatada en la ficción por el ator-
mentado Iván Karamázov en el contexto de una profunda conversación 
con su hermano Aliosha; en ella, Iván ha manifestado su decisión de 
“devolver su entrada al cielo” si el precio de la armonía y reconciliación 
universal fuese el sufrimiento de un solo niño inocente. 

A este argumento, Aliosha responde a Iván:
Has preguntado hace un momento: ¿existe un ser que pueda perdonar 

y tenga derecho a hacerlo? Pues bien, ese ser existe, y puede perdonarlo 
todo a todos y por todo. Tú te has olvidado de Él, y es en Él precisamente, 
en quien se sostiene el edificio, y Él es quien exclamará: “Tienes razón, 
Señor, pues se han abierto tus caminos”. (Dostoievski 2017b 399)

Luego de esta respuesta, Iván narra la leyenda compuesta por él. En 
ella se retrata la Sevilla del siglo xvi, en los tiempos más pavorosos de 
la Inquisición. Conmovido por el sufrimiento, Cristo “quiso mostrarse, 
aunque solo fuera por un momento al pueblo, a ese pueblo atormen-
tado, sufrido, hediondamente pecaminoso, pero que le ama de todo el 
corazón, como un niño” (Dostoievski 2017b 402-403). Aparece entonces 
en la ciudad y comienza a recorrer sus calles, justo después de que el 
Inquisidor había hecho quemar casi a un centenar de herejes. Camina 
silenciosamente junto al pueblo “con una dulce sonrisa de infinita com-
pasión” (Dostoievski 2017b 403); cura a un ciego, resucita a una niña, y 
la gente, emocionada, lo sigue a todos partes. El anciano cardenal, sin 
embargo, lo ve todo desde lejos y manda a encerrar a Cristo; esa noche 
lo visita en su celda. Le pregunta si es realmente Él y por qué ha venido 
a estorbarlos. Luego le dice que lo condenará y quemará como el más 



[142]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

vil de los herejes; que ya ha dejado todo en manos del Papa y que no 
tiene derecho a agregar nada más a lo que ya dijo en su anterior veni-
da, porque ellos —los dirigentes de la Iglesia Católica Romana— han 
logrado finalmente acabar con la libertad.

Después de esto, el Gran Inquisidor comienza a hablar acerca del 
relato evangélico de las tentaciones a las que Cristo fue sometido antes 
de comenzar su ministerio. Le recuerda a Jesús que fue tentado por “el 
espíritu terrible e inteligente, el espíritu de la autodestrucción y del no 
ser, el gran espíritu” (Dostoievski 2017b 408) y que en esas tres pre-
guntas “se dan los tres modelos a que se reducen todas las insolubles 
contradicciones históricas de la naturaleza humana en toda la tierra” 
(Dostoievski 2017b 409). El Inquisidor comprende que, al rechazar la 
primera tentación, esto es, convertir las piedras en pan, Jesús quiso evi-
tar esclavizar al hombre ofreciendo comida a cambio de libertad. Los 
hombres, sin embargo, comprenderán finalmente que la libertad y el 
pan terrenal son incompatibles.

Se convencerán también de que nunca podrán ser tampoco libres, 
porque son débiles, viciosos, mezquinos y rebeldes. Tú les has prometido 
el pan celestial, pero repito una vez más, ¿puede este compararse con el 
de la tierra, a los ojos del débil género humano, eternamente depravado y 
eternamente ingrato? Y si en nombre del pan celestial a ti te siguen miles 
y decenas de miles de seres humanos, ¿qué será de los millones y de las 
decenas de millones de hombres que carecerán de fuerzas para renunciar 
al pan de la tierra a cambio del celeste? (Dostoievski 2017b 411)

El Cardenal Inquisidor se declara protector de los débiles, ya que 
ellos son incapaces de alcanzar la libertad espiritual y necesitan a alguien 
ante quien inclinarse. Nosotros, dice, les mentiremos para liberarlos de 
la enorme carga de la libertad de conciencia. El Inquisidor piensa que 
Jesús tampoco quiso esclavizar a los hombres por medio del milagro 
y que por eso rechazó la segunda tentación, esto es, dejarse caer desde 
el pináculo del templo, porque los ángeles lo sostendrían. Nuevamente 
Cristo habría sobreestimado a la humanidad y le habría exigido dema-
siado, ya que los hombres “son como niños que se han amotinado en 
clases y han echado al maestro. Pero también se acabará el alborozo de 
los niños y les costará caro” (Dostoievski 2017b 415). Luego, aludiendo 
a la libertad de conciencia, agrega:

Esto es lo que hemos hecho. Nosotros hemos rectificado tu obra y la 
hemos basado en el milagro, en el misterio y en la autoridad. Los hom-
bres se han puesto muy contentos al verse conducidos otra vez como un 
rebaño y al darse cuenta de que, por fin, se les ha retirado de los corazo-
nes aquel espantoso don, que tantos sufrimientos les había acarreado. 
(Dostoievski 2017b 416)



[143]

ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

Nietzsche y la leyenda del gran inquisidor

Para interpretar correctamente estos pasajes debemos recordar que 
La leyenda del Gran Inquisidor es una creación de Iván Karamázov y 
que es narrada con el fin de refutar el argumento de su hermano Aliosha 
acerca de la autoridad moral de Cristo para perdonar todo y a todos. En 
el diálogo que había tenido con su hermano, Iván ya había mostrado 
una visión antropológica extremadamente pesimista; él había dicho 
que nunca había comprendido cómo es posible amar al prójimo y que 
“el amor de Cristo por el hombre es una especie de milagro imposible 
en la tierra” (Dostoievski 2017b 384). Describe a continuación terribles 
escenas de crueldad en contra de los niños, concluyendo que

en todo hombre anida una fiera, una fiera que por nada monta en 
cólera; una fiera que se exalta voluptuosamente al oír los gritos de la víc-
tima torturada, una fiera violenta, soltada de la cadena, una fiera con 
dolencias contraídas en el libertinaje, con la gota, los riñones enfermos. 
(Dostoievski 2017b 392)

La leyenda del Gran Inquisidor es entonces el discurso de un hom-
bre ateo y pesimista que considera que el cristianismo es una visión 
del mundo noble, pero utópica. Y esto no solo porque Dios no exista, 
sino también porque Cristo no tomó en serio la debilidad y la maldad 
propias de la condición humana. La leyenda representa además una 
amarga crítica en contra de la Iglesia Católica Romana y del socialis-
mo, ya que ambos buscarían eliminar la libertad humana y anticipa 
notablemente los rasgos que tendrán los sistemas totalitarios del siglo 
xx. En este contexto surge también la pregunta de si acaso debemos 
entender que Iván está del lado del Gran Inquisidor.

Para responder a la pregunta planteada, consideremos ahora la 
tercera parte del monólogo del Gran Inquisidor. Después de decirle a 
Jesús que ellos han rectificado su obra por medio del milagro, el mis-
terio y la autoridad, él le da a conocer su verdad definitiva:

Nosotros no estamos contigo, sino con él, ¡este es nuestro secreto! Hace 
mucho tiempo que estamos con él y no contigo, hace ya ocho siglos. Hace exacta-
mente ocho siglos que aceptamos de él lo que tú rechazaste indignado, el último 
don que te ofreció al mostrarte todos los reinos de la tierra: aceptamos de él Roma 
y la espada del César y nos declaramos reyes de la tierra, reyes únicos, aunque no 
hemos tenido tiempo aún de llevar hasta su plena realización nuestra empresa. 
(Dostoievski 2017b 417)2

El Inquisidor se refiere en este pasaje a la tercera tentación a la que 
fue sometido Jesús:

2	 En este pasaje el Inquisidor se refiere a la fundación del Estado de la Iglesia en 756.



[14 4]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

Todavía le lleva consigo el diablo a un monte muy alto, le muestra 
todos los reinos del mundo y su gloria, y le dice: “Todo esto te daré si pos-
trándote me adoras”. Dícele entonces Jesús: “Apártate, Satanás, porque 
está escrito: Al Señor tu Dios adorarás, y solo a él darás culto”. (Mt. 3, 8-10)

Nuevamente debemos recordar que se trata de un relato compuesto 
por un ateo. El mismo Iván le dice a Aliosha que se trata de una fanta-
sía. Iván, sin embargo, ha establecido un vínculo entre la debilidad y la 
maldad propias de la condición humana, por una parte, y la necesidad 
de un régimen totalitario, por otra. Es necesario aclarar la naturaleza 
de esta conexión y la posición de Iván al respecto, y preguntar qué es 
lo que quiere finalmente demostrar el hermano de Aliosha.

Frente al problema planteado, se abren varias alternativas. En pri-
mer lugar, se podría pensar que Iván defiende al Gran Inquisidor, ya 
que el totalitarismo sería la única respuesta posible ante la debilidad y 
la maldad propias de la condición humana. En segundo lugar, se podría 
argumentar que Iván rechaza la postura del Gran Inquisidor debido a 
su hipocresía, ya que detrás de sus supuestos sentimientos humanitarios 
solo se escondería una voluntad de poder y dominación. Finalmente, 
se podría decir que Iván simplemente describe la situación del mundo 
tal como la ve, doliéndose de ella, pero sin tomar partido, y que solo 
quiere demostrar a Aliosha la inutilidad y el carácter utópico de la pro-
puesta cristiana de salvación por medio de la cruz y la resurrección.

Para despejar este punto, veamos el diálogo de Iván y Aliosha una 
vez que se interrumpe el relato. En este contexto, se aclaran algunos 
puntos importantes en relación con la figura del Gran Inquisidor. En 
primer lugar, Iván sostiene que no le mueve un vulgar afán de poder 
o de bienes terrenales, sino que un genuino amor a la humanidad. El 
Cardenal Inquisidor, afirma el autor de la leyenda,

ha comido raíces en el desierto y ha sufrido para vencer su carne y 
llegar a ser libre y perfecto; este hombre ha sentido amor, toda la vida, por 
la humanidad, mas de pronto abre los ojos y ve que no es un gran bien 
moral alcanzar la perfección de la voluntad para llegar a convencerse, al 
mismo tiempo, de que millones de seres humanos, también criaturas de 
Dios, quedan sujetos solo al escarnio, pues nunca tendrán fuerzas sufi-
cientes para hacer uso de su libertad. (Dostoievski 2017b 423-424)

El relato da a entender que el Cardenal ha sacrificado su vida y que 
al final de sus días se da cuenta de que solo los consejos del terrible 
espíritu permitirán organizar a la humanidad.

Un último y fundamental elemento interpretativo está dado por 
el sorprendente final de la leyenda. Iván relata que Cristo, después de 



[145]

ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

Nietzsche y la leyenda del gran inquisidor

haber escuchado atenta y mansamente el largo monólogo del viejo 
Inquisidor, en lugar de darle una respuesta,

se le acerca y le besa dulcemente los exangües labios nonagenarios. 
Esta es toda su respuesta. El viejo se estremece. Algo tiembla en los ex-
tremos de sus labios; se dirige a la puerta, la abre y le dice: “Vete y no 
vuelvas más... no vuelvas nunca... ¡nunca, nunca!” Y le deja salir a las 
“oscuras plazas y calles de la ciudad”. El prisionero se va.

¿Y el viejo?
El beso le quema el corazón, pero el viejo persiste en su idea. 

(Dostoievski 2017b 426)

El pasaje que acabamos de citar nos lleva a adoptar una lectura 
más matizada acerca de la posición que adopta Iván, quien, al ser in-
terrogado sobre esto se niega a contestar, argumentando que todo es 
absurdo y que no se trata más que de un poema “sin ton ni son de un 
estudiante con pájaros en la cabeza que nunca ha escrito ni dos versos” 
(Dostoievski 2017b 426).

El carácter del Gran Inquisidor es, sin embargo, un problema más 
complejo de lo que parece a primera vista. En la escena final del relato 
de Iván, en la que Cristo lo besa en los labios, el narrador dice que “el 
beso le quema el corazón, pero el viejo persiste en su idea” (Dostoievski 
2017b 426). Si el Cardenal Inquisidor hubiese sido simplemente un sa-
cerdote ascético cínico y despiadado, habría mandado a quemar a Jesús, 
ya que Él, después de todo, representaba una amenaza a su reinado so-
bre la ciudad de Sevilla. El problema se puede formular así: ¿por qué el 
beso de Jesús le quema el corazón al Gran Inquisidor?

Para contestar esta pregunta es necesario tener en cuenta lo que 
han dicho los intérpretes acerca de este relato.

En la literatura especializada encontramos diferentes lecturas de 
esta narración. Guardini sostiene que sería errado interpretar la leyenda 
como un simple ataque a la Iglesia Católica Romana. Una lectura más 
profunda muestra que la figura de Cristo que aparece en ella no está 
en relación ni con Dios Padre ni con el mundo; él no ama al mundo 
y no es mediador ni redentor (Guardini 133). La leyenda es la obra de 
un hombre que no acepta la creación. “El gran inquisidor es el propio 
Iván en cuanto este niega el mundo y se atreve a arrebatárselo de las 
manos de Dios con la pretensión de cambiarlo y ordenarlo mejor que el 
Creador […]” (Guardini 136). El Cristo de la leyenda, en definitiva, re-
presenta la autojustificación de Dios y la afirmación de la inutilidad del 
cristianismo debido a su pureza absoluta, alejada de la realidad práctica.

Chestov ha señalado que la clave del relato radica en la situación 
de autoengaño en la que se encuentra el Cardenal Inquisidor, quien 
se habría imaginado ser capaz de dirigir a las masas y darles felicidad 



[146]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

a millones de individuos. Los maestros de todas las épocas se imagi-
nan que conducen a sus discípulos hacia la paz y la felicidad, pero en 
realidad son los pastores los que necesitan de la manada y al revés. El 
anciano Inquisidor

no cayó en la cuenta de que era la cándida víctima de su propia mentira, 
al creerse el bienhechor de la humanidad. Esa mentira érale indispensable. 
Esa fe en sí mismo, de la cual tenía necesidad, no podía obtenerla sino de 
esa plebe miserable que despreciaba. (Chestov 129)

Una aproximación completamente diferente es la que ofrece 
Berdiaev. De acuerdo con este autor, la leyenda es, paradójicamente, 
una apología del cristianismo escrita por un ateo: “la luz debe brotar 
de las tinieblas y en el alma del rebelde ateo Iván Karamázov se oculta 
la alabanza a Cristo” (Berdiaev 155). El hombre debe elegir, inevitable-
mente, entre la arbitrariedad que conduce a la perdición y la libertad 
espiritual o, en otras palabras, entre el Gran Inquisidor y Cristo. El 
secreto del Inquisidor, señala este autor, es su ateísmo: no cree ni en 
Dios ni en el hombre, ni en la unión de lo humano y lo divino; como 
no cree que el hombre sea capaz de tolerar el peso de la libertad, piensa 
que es necesario optar entre la libertad, que va asociada al sufrimiento, 
y el bienestar, la felicidad y la organización racional de la vida. De esta 
manera, “se alza contra Dios en nombre del hombre” (Berdiaev 157). Y 
la revolución basada en el ateísmo conduce necesariamente al despo-
tismo ilimitado, sea de extrema derecha o de extrema izquierda, ya que 
se asume que los hombres serán felices cuando renuncien a la libertad.

En un trabajo mucho más reciente, van den Bercken analiza la leyen-
da y destaca la distancia que el autor toma de este pasaje al atribuírselo 
ficticiamente a Iván Karamázov, quien a su vez se aleja del relato al decir 
que es la obra de un estudiante con pájaros en la cabeza e incapaz de 
componer un par de versos. De acuerdo con van de Bercken, el relato 
describe a un Jesús histórico y toma distancia del Cristo resucitado y 
glorificado. Es un Cristo kenótico, que asume la condición de esclavo, 
que se expresa por medio del silencio y del perdón incondicional. Sus 
enseñanzas, dadas a conocer indirectamente por medio del discurso del 
Inquisidor, son la libertad de la voluntad, el amor a Dios y el respecto 
por la propia conciencia, las cuales se contrapone a una religión basa-
da en la obediencia ciega, en los milagros y en los misterios. La fe debe 
venir del corazón. Al igual que Guardini, van den Bercken piensa que 
el aspecto central de la leyenda no es el rechazo al catolicismo romano, 
sino una crítica general en contra de la ideología religioso-colectivista 
de la Iglesia institucionalizada, sea esta romana u ortodoxa. La leyenda 
tiene, en definitiva, un sentido “trans-confesional” (Van den Bercken 
92 y ss.). Dostoievski elabora una literatura teológica que pueda ser 



[147]

ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

Nietzsche y la leyenda del gran inquisidor

comparada con el Libro de Job, que trata tanto acerca del sufrimiento 
humano como de la justicia divina.

Tomando en cuentas todas estas interpretaciones, volvamos ahora 
al texto de Dostoievski, para así responder a las preguntas planteadas, a 
saber, la posición de Iván respecto de su propio relato y la correcta in-
terpretación de la leyenda, que incluye su culminación con el beso que 
Cristo le da al anciano Cardenal, un gesto “que le quema el corazón”.

De acuerdo con el relato de Iván, el anciano sacerdote esperaba 
de Jesús una réplica, un enojo, una muestra de poder. Cristo, en cam-
bio, siguiendo el mandato del amor a los enemigos, no le dice una sola 
palabra y lo besa en los labios. Con este gesto, queda claro que Jesús 
actúa tal como lo hizo en su primera venida, es decir, rechazando el 
poder. No es casualidad que el pasaje escogido por el Inquisidor sea el 
de las tentaciones de Cristo en el desierto. Con su gesto, Jesús no solo 
hace caer la sofisticada argumentación de su perseguidor, sino que le 
manifiesta su amor incondicional.

¿Quién es, entonces, el Gran Inquisidor? El Inquisidor es un as-
ceta que ha perdido la fe y que ha construido una religión alternativa, 
un cristianismo sin Cristo. Al final de su vida, el anciano Cardenal se 
encuentra con el Señor, al que ha abandonado. Pero Cristo, en vez de 
reprocharle su traición, le dice que a pesar de todo lo sigue amando y 
que no todo está perdido. ¿Por qué entonces el Inquisidor no se arro-
dilla ante Jesús? Su actitud es ambigua: no se arrodilla, pero tampoco 
lo envía a la hoguera. El problema es que a pesar de que “el beso le 
quema el corazón”, él “persiste en su idea”. En esta última frase ve-
mos el parentesco espiritual que existe entre el Gran Inquisidor e Iván 
Karamázov. En ambos advertimos una profunda decepción existencial; 
ambos, a pesar de que sienten nostalgia de su antigua fe y reconocen 
en cierto modo la grandeza del verdadero creyente, piensan que ya es 
demasiado tarde para volver a creer. No solo han dejado de tener fe en 
Dios, sino también en el hombre y, en consecuencia, tampoco creen 
en el perdón y en la conversión. Es por eso por lo que Iván le dice a 
Aliosha, una vez terminada la conversión en la taberna, que no aban-
donará su idea —si Dios no existe, todo está permitido— pero que “me 
bastará que aquí, en alguna parte, estés tú, para no perder el amor a la 
vida” (Dostoievski 2017b 428). En otras palabras, a Iván también “le 
quemará el corazón” recordar a su hermano menor, pero, al igual que 
el viejo Inquisidor, “persistirá en su idea”.

Uno de los puntos centrales a la hora de interpretar La leyenda 
del Gran Inquisidor radica en la intención originaria de Iván al citarla 
en el contexto de la conversación con su hermano. Hemos visto que la 
respuesta de Aliosha Karamázov al ateísmo de protesta de su hermano 
Iván es el sacrificio de Cristo en la cruz. Negar este argumento implica 



[14 8]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

entonces negar que la salvación viene a la humanidad por medio de 
la cruz. La leyenda es, por lo tanto, un argumento contra la idea cris-
tiana de salvación, ya que pretende mostrar la inutilidad de la cruz de 
Cristo. Al perder la fe en la cruz, el Inquisidor busca un medio de sal-
vación alternativo, a saber, la dominación de corte totalitario sobre el 
pueblo por parte de una elite que se sacrifica por el bien común y que 
no tiene problemas en emplear la mentira, el engaño y la manipulación 
con tal de conservar la obediencia ciega del rebaño. La afirmación del 
Inquisidor en relación con la tercera tentación —“nosotros hace siglos 
estamos con él”—, tiene, por lo tanto, un carácter metafórico. Un ateo 
como Iván no cree ni en Dios ni en el diablo, pero identifica la mentira, 
el engaño y la manipulación como estrategias diabólicas, aprovechan-
do para esto el brillante pasaje bíblico de las tentaciones en el desierto.

De acuerdo con estas consideraciones, Guardini y van den Bercken 
está en lo correcto al decir que la leyenda no es un mero ataque a la Iglesia 
Católica; sin embargo, Guardini se equivoca al sostener que el Jesús de 
la leyenda de no es ni mediador ni redentor. Por el contrario, y como 
señala Berdiaev, el relato es una apología del cristianismo escrita por 
un ateo, la cual da a entender que se debe elegir entre la arbitrariedad 
que conduce a la perdición y la libertad espiritual. El Cristo retratado 
en la leyenda, como ha visto correctamente van den Bercken, no es el 
Cristo resucitado y glorificado, sino un Jesús kenótico que, sin decir 
una sola palabra, predica que la fe debe venir del corazón y que no debe 
ser instrumentalizada por ninguna ideología.

En relación con la triple alternativa interpretativa planteada más 
arriba, a saber, si acaso Iván defiende o rechaza la postura del Gran 
Inquisidor o si simplemente describe la situación del mundo tal como 
la ve, la respuesta radica, como veremos en las conclusiones del pre-
sente trabajo, en la idea de voluntad de poder. Para entender mejor este 
punto, examinaremos ahora la figura del sacerdote asceta elaborada 
por Nietzsche en el tercer tratado de la Genealogía de la moral.

Nietzsche y el sacerdote ascético
Quisiera destacar ahora el parentesco espiritual que existe entre 

el Gran Inquisidor de Dostoievski y la figura del sacerdote ascético y 
determinar hasta qué punto esta afinidad remite a la voluntad de poder.

En la Genealogía de la moral [gm] (1887), obra cercana en el tiempo 
y en la temática a Más allá del bien y el mal (1885),  El anticristo (1888) y 
El crepúsculo de los ídolos (1889), Nietzsche propone una reconstrucción 
de la moral alternativa a todas las concepciones clásicas. Rechazando 
la idea de que el principio moral originario sea el amor al prójimo, el 
principio de utilidad o el imperativo categórico, el filósofo alemán, a 
partir de su conocimiento de la antigua Grecia, señala que la moral 



[149]

ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

Nietzsche y la leyenda del gran inquisidor

originaria es la moral de los señores, sistema aristocrático basado en la 
afirmación de la vida y en el reconocimiento que los espíritus nobles 
hacen de su propia nobleza. La moral de los esclavos, en cambio, que 
predica la igualdad y la compasión entre los hombres, es un sistema 
reactivo creado por los débiles para perjudicar a los fuertes, haciéndo-
les sentir culpables de su fortaleza. En virtud de la transvaloración de 
los valores, el bueno de la moral de los señores, es decir, el aristócrata 
caracterizado por su valentía, arrojo, despreocupación, alegría y ela-
boración de sus propias reglas, pasa a ser el malvado de la moral de los 
esclavos, cuyo mayor signo es la cruz de Cristo, en la que Dios aparece 
identificándose con los débiles y cansados. El cambio de un sistema a 
otro tiene lugar por medio de la rebelión de los esclavos en la moral, 
ideada por un tipo de noble denominado sacerdote judío (Nietzsche 
2016 469-472).

Lo que ofrece Nietzsche en estas páginas es, sin duda, una recons-
trucción hipotética de los orígenes de la moral cristiana.3 Se trata de 
una interpretación que pretende mostrar que las instituciones morales, 
a diferencia de lo que plantean las grandes tradiciones éticas, tienen 
un carácter contingente. De acuerdo con Nehamas,

la genealogía es interpretación en el sentido de que estudia nuestras 
prácticas morales no como algo dado sino como “textos”, como signos 
dotados de significado, como expresiones de una voluntad de poder que 
aspirar a ser descifrada por vía de la interpretación. (Nehamas 137)

En el primer tratado de la Genealogía, Nietzsche caracteriza de 
manera fragmentaria e insuficiente los rasgos propios del sacerdote ju-
dío, estableciendo además una comparación con la moral aristocrática.

Los juicios de valor caballeresco-aristocráticos tienen como condición 
un físico poderoso, una salud floreciente, sobrada, rebosante, junto con lo 
que condiciona su conservación, la guerra, la aventura, la caza, la danza, 
las peleas y en general todo lo que la actividad fuerte, libre y gozosa trae 
consigo. La manera de valorar noble-sacerdotal tiene otras condiciones: 
¡y cuando se trata de luchar, mal pintan las cosas para ellos! Sin embargo, 

3	 En relación con este problema, Janaway defiende la historicidad de la reconstrucción 
propuesta por Nietzsche. En el prefacio de la Genealogía, señala el comentarista, 
Nietzsche opta expresamente por desarrollar una “historia real” de la moral, esto es, 
explicar el origen de nuestras actuales actitudes por medio de la reconstrucción de 
una multiplicidad de estados mentales, actos, impulsos y mecanismos pertenecientes 
al pasado de la humanidad (Janaway 344).Frente a esta posición se podría argumentar 
que Nietzsche más bien recurre a una reconstrucción hipotética del pasado para explicar 
el presente, a la manera como lo hace Hobbes en el Leviathan o Kant en Idea para una 
historia universal en clave cosmopolita y en Probable inicio de la historia humana.



[150]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

los sacerdotes son, como es sabido, los peores enemigos, los más mal-
vados —¿por qué? Porque son los más impotentes. (Nietzsche 2016 467) 

El resentimiento lleva al sacerdote judío a crear valores, los valores 
propios de los esclavos. El sacerdote judío crea, entonces, una inter-
pretación de la moral que favorece sus intereses, es decir, los intereses 
de los débiles, a quienes les beneficia que los fuertes se avergüencen 
de su fortaleza y se sometan a una moral igualitaria. El éxito de esta 
interpretación radica, para Nietzsche, en que los valores propios de 
los esclavos —bondad, compasión, piedad— son considerados todavía 
veinte siglos más tarde “los valores en sí”, lo bueno “por naturaleza”. 
La interpretación cristiana de la moral no se reconoce como tal. El ge-
nealogista, en cambio, piensa que “hay algo totalmente diferente tras 
las cosas: no un secreto esencial e intemporal, sino el secreto de que no 
tienen esencia o que su esencia fue constituyéndose de modo paulatino 
a partir de formas ajenas” (Nehamas 143). Esta tesis conduce directa-
mente al perspectivismo nietzscheano.4

La figura del sacerdote reaparece en el tercer tratado de la Genealogía 
de la moral, que se titula “¿Qué significan los valores ascéticos?”. Para 
el artista, dice el autor, los valores ascéticos no significa nada. Para los 
filósofos y hombres de letras, el olfato para descubrir las condiciones 
propicias para la espiritualidad. Para los sacerdotes, finalmente, se trata 
de un instrumento de poder y la autorización para buscar la nada, es 
decir, a Dios (Nietzsche 2016 513).

Todo animal, incluido el filósofo, busca las condiciones óptimas 
para descargar su fuerza y lograr un máximo de sentimiento de poder. 
Por eso el filósofo aborrece el matrimonio y todo lo que perjudique su 
independencia (Nietzsche 2016 520-521). El filósofo anhela estar libre 
de obligaciones. Su instinto dominante lo conduce hacia el ideal ascéti-
co (Nietzsche 2016 521-524). Él cultiva un ascetismo no moral, el cual 
“es resultado y manifestación de la voluntad de poder; su sentido es la 
voluntad de poder” (Nehamas 147); el ascetismo moral, en cambio, que 

4	 El perspectivismo nietzscheano supone que “el mundo en sí mismo no tiene rasgos, y, por 
lo tanto, no es posible representarlos ni correcta ni incorrectamente. Pensar que somos 
necesariamente incapaces de representarnos al mundo con exactitud presupone aceptar que 
la apariencia del mundo difiere radicalmente de su realidad. Nietzsche, sin embargo, niega 
la presuposición misma: no ‘conocemos’ lo suficiente para poder efectuar tal distinción. 
Simplemente carecemos de un órgano para el conocimiento, para la ‘verdad’” (Nehamas 
66). De esto se sigue que lo que es verdadero o falso lo es solamente desde un punto de 
vista, pero no desde todos: por ejemplo, las virtudes de la gente corriente pueden ser vicios 
o debilidades en un filósofo. Todo esto parece indicar que Nietzsche aceptaría una teoría 
pragmática de la verdad, es decir, la idea de que la verdad es aquello que es útil y valioso 
para la especie humana.



[151]

ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

Nietzsche y la leyenda del gran inquisidor

es propio del sacerdote ascético, “es la manifestación de una voluntad 
de poder que aspira a su propia aniquilación” (Nehamas 148).

El sacerdote ascético tiene en el ideal ascético su fe, su voluntad, su 
interés. Su derecho a existir depende de él. La idea por la que se lucha 
es el valor que el sacerdote ascético da a la vida. En el sacerdote ascéti-
co la vida se niega a sí misma, porque se la considera un puente hacia 
otra vida totalmente distinta. El asceta trata a la vida como si fuese un 
camino erróneo. En la tierra ha florecido una especie hostil a la vida 
(Nietzsche 2016 527-529). La “vida contra la vida” es, sin embargo, una 
contradicción aparente: el ideal ascético “nace del instinto de protec-
ción y de curación de una vida que se está degenerando” (Nietzsche 
2016 530-531). Protege la vida enferma.

Pero los enfermos son el mayor peligro para los sanos. Hay que 
temer la gran náusea y la gran compasión ante el hombre, porque ellas 
en conjunto generan el nihilismo. En el suelo del desprecio de sí crecen 
todo tipo de plantas venenosas. Los débiles también tienen voluntad 
de poder: quieren que los dichosos se avergüencen de su felicidad 
(Nietzsche 2016 531-534). El sacerdote ascético es el salvador, el pastor 
y el defensor del rebaño enfermo: debe defenderlo de los sanos. Sin 
embargo, “al calmar el dolor provocado, envenena al mismo tiempo 
la herida”. El sacerdote ascético es el que altera la dirección del resen-
timiento. Todo el que sufre busca la causa de su sufrimiento y quiere 
anestesiar el dolor por medio del afecto; disfruta de sus sentimientos 
dolorosos. Para reorientar el resentimiento, el sacerdote recurre a los 
conceptos de pecado, corrupción y condenación. El sacerdote ascético 
le dice a su rebaño: tú eres el único culpable de tu sufrimiento (Nietzsche 
2016 534-537). La pecaminosidad, así como el dolor psíquico, no son 
más que una mera interpretación de un hecho fisiológico.

El sacerdote combate el sufrimiento, no aquello que lo causa: su ge-
nialidad consiste en el alivio, en el consuelo. El displacer dominante se 
combate reduciendo la sensación de vitalidad hasta su punto más bajo: 
se busca no querer, no desear, no amar, no odiar… Esto lleva a un estado 
hipnótico que se ha interpretado como una liberación de toda ilusión o 
como la unión mística con Dios, es decir, con la nada (Nietzsche 2016 
537-540). Otra estrategia contra el displacer dominante son la actividad 
maquinal (“la bendición del trabajo”), las pequeñas alegrías, el “causar 
alegría”. Al predicar el amor al prójimo, se exalta de manera prudente 
la voluntad de poder, la cual lleva a “formar un rebaño”. Los enfermos 
tienden a la organización gregaria; los fuertes, en cambio, tienden a 
disgregarse (Nietzsche 2016 540-542). Todos los medios del sacerdote 
tienden a provocar un exceso cualquiera del sentir, cuyo efecto es anes-
tesiar el dolor. Lo propio del alma moderna no es la mentira, sino “la 
arraigada inocencia de su mendacidad moralista” (Nietzsche 2016 543).



[152]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

El afán de producir un exceso en el sentir llega a su cumbre en el 
sentimiento de culpa, que permite decirle al pecador que él es el cul-
pable de su propio sufrimiento. “Por todas partes la mala conciencia, 
esa bestia horrible… (Lutero)” (Nietzsche 2016 545). Este método ha 
“mejorado” al hombre: lo ha domesticado, reblandecido, castrado; en 
realidad, este tratamiento ha enfermado al hombre, destruyendo su 
sistema nervioso, así como la salud y el vigor de la raza (Nietzsche 2016 
547). No solo se ha corrompido la salud, sino también el gusto por las 
artes y las letras (Nietzsche 2016 547 y ss.).

La posición de Nietzsche en relación con los ideales ascéticos es 
compleja. Por una parte, reconoce que ellos son medios necesarios para 
sacar adelante cualquier tarea que tenga cierta grandeza. Por otra, piensa 
que en manos de la religión y particularmente en manos del sacerdote, 
los ideales ascéticos sirven a la causa de la domesticación del hombre 
y de la “voluntad de nada”. El ideal ascético, sin embargo, preserva la 
vida, aun cuando sea a costa de aumentar la sensación de desagrado 
consigo mismo, como ocurre con los santos, que se ven a sí mismos 
como los mayores pecadores. Los seres débiles quieren la nada, y así 
paradójicamente su voluntad queda preservada al hacer suyo un ideal 
que conduce al descanso eterno, al Sabbat, a Dios; es decir, desde la 
perspectiva de Nietzsche, a la nada.

En el sacerdote ascético, a diferencia del señor de la moral originaria, 
la voluntad de poder se manifiesta de manera torcida y manipuladora. 
Su triunfo consiste en que los nobles se avergüencen de su felicidad. 
Como señala Nehamas, el ideal ascético

se presenta como texto y no como interpretación, cuando de hecho 
es una interpretación del ‘texto’ constituido por las vidas de los pobres y 
oprimidos, lo que en sí mismo es el producto de innumerables interpreta-
ciones e inversiones previas de anteriores modos de vida. (Nehamas 139) 

De esta manera, el ascetismo niega el carácter contingente de la 
historia y la legítima pluralidad de diversas formas de vida. Negar el 
carácter interpretativo de todo saber, incluida la ciencia, es una forma 
de dogmatismo.

A las características propias del sacerdote enumeradas en el pri-
mer tratado de la Genealogía, se agrega ahora la manipulación por 
medio de la culpa puesta al servicio de la voluntad de poder, la cual, 
sin embargo, queda unida a una cierta vocación humanitaria. En este 
sentido, dice Nietzsche que

hemos de considerar que el sacerdote ascético es el salvador, el pastor 
y el defensor predestinado del rebaño enfermo: solo así entenderemos lo 
extraordinario de su misión histórica. Su reino consiste en dominar a 
quienes sufren, a eso le lleva su instinto, en eso está su arte más propia, 



[153]

ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

Nietzsche y la leyenda del gran inquisidor

su maestría, la felicidad que le toca. El mismo tiene que estar enfermo, 
tiene que estar emparentado con los enfermos y los delincuentes para 
entenderlos, —para entenderse con ellos; más también tiene que ser fuerte, 
más dueño de sí que otros, es decir, íntegro en su voluntad de poder, para 
obtener la confianza y el temor de los enfermos, y así poder ser para ellos 
apoyo, resistencia, amparo, empuje, adiestrador, tirano y dios. Él tiene que 
defender a su rebaño— ¿de quién? De los sanos, sin duda, y también de la 
envidia a los sanos; él tiene que ser el adversario natural, el que desprecie 
toda salud y poderío que sean brutos, impetuosos, sin freno, y tengan la 
insensibilidad y la fuerza violenta del animal de rapiña. (Nietzsche 2016 534) 

En este importante pasaje podemos apreciar las notables seme-
janzas que existen entre el sacerdote ascético y el Gran Inquisidor. 
Ambos comparten el mismo afán de dominar a los débiles, son exper-
tos manipuladores y mantienen rigurosas prácticas ascéticas. Ambos 
comparten además un cierto “amor a la humanidad” de corte paterna-
lista, en virtud del cual se sitúan como guías o pastores de un pueblo 
o rebaño infantilizado. El sacerdote ascético, por su parte, tiene una 
posición ambigua en el orden jerárquico social de Nietzsche. Por un 
lado, forma parte de la nobleza, entre otras razones, porque solo los 
nobles son creadores de valores. Por otro lado, no comparte los rasgos 
de fortaleza propios de los señores. Dado que participa de la debilidad, 
se identifica con la suerte de los esclavos, y los utiliza y manipula para 
mejorar su posición en la jerarquía social (Anderson 24-55). De esa ma-
nera subrepticia, el sacerdote ascético muestra su voluntad de poder; 
el Gran Inquisidor, en cambio, no se mezcla en lo más mínimo con el 
rebaño. El sacerdote ascético tiene una actitud compasiva con quienes 
acuden a él, aunque sea para culparles de su propio sufrimiento; en el 
Cardenal Inquisidor, en cambio, predomina la crueldad.

La similitud más esencial entre ambas figuras la encontramos en 
el parágrafo final del tercer tratado de la Genealogía de la moral. En 
ese texto, Nietzsche afirma que

si se prescinde del ideal ascético: entonces el hombre, el animal hom-
bre no ha tenido hasta ahora sentido alguno. Su existencia en el mundo 
carecía de objeto: “¿para qué el hombre?” —era una pregunta sin respu-
esta: faltaba la voluntad de hombre y de mundo; tras el destino de cada 
hombre grande sonaba un “¡para nada!” todavía más grande. Eso es lo 
que significa el ideal ascético: que faltaba algo, que un vacío enorme ro-
deaba al hombre— y él no sabía justificarse, aclararse, afirmarse, sufría 
el problema de su sentido [...]. El hombre, el animal más valiente, el más 
habituado a sufrir, no niega el sufrir en sí: lo quiere, lo busca incluso, 
dando por supuesto que se le muestre que tiene un sentido, que el sufrir 
tiene un para qué. No el sufrir, sino el sinsentido del sufrir es la maldición 



[154]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

que se ha extendido hasta ahora sobre la humanidad, —¡y el ideal ascético 
le ofreció un sentido! (Nietzsche 2016 560)

La gran paradoja del sacerdote ascético es que su voluntad de nada, 
de negación de la vida, no deja de ser una voluntad y que por medio 
de la dominación salva a su rebaño del sin sentido, porque “el hombre 
prefiere querer la nada a no querer” (Nietzsche 2016 560). ¿Hace algo 
similar el Gran Inquisidor en la Sevilla del siglo xvi?

Decíamos más arriba que al perder la fe en la cruz, el Gran 
Inquisidor, asceta y humanista, buscó un medio de salvación alterna-
tivo al sacrificio de Cristo, a saber, la dominación de corte totalitario 
sobre el pueblo por parte de una elite que se sacrifica por el bien común 
y que no tiene problemas en emplear la mentira, el engaño y la mani-
pulación con tal de conservar la obediencia ciega del rebaño. Se trata 
del mismo problema que se planteaba en el caso del sacerdote ascé-
tico: después de la muerte de Dios, el hombre queda completamente 
desorientado. Al igual que el sacerdote ascético, el Gran Inquisidor es 
ateo y, por lo tanto, tampoco cree ni en el hombre ni en la libertad. A 
diferencia de Jesús, quien predica la libertad evangélica, el Inquisidor 
es un aristócrata que divide a los hombres entre débiles y fuertes, y 
actúa en consecuencia generando un sistema de corte totalitario con 
justificaciones religiosas.

Conclusiones
Más allá de sus evidentes diferencias, al sacerdote ascético y al 

Gran Inquisidor tienen en común el violento rechazo a la idea de la 
redención de la humanidad por medio de la cruz y la búsqueda de un 
método alternativo de salvación de la humanidad.

De acuerdo con Más allá del bien y el mal, Nietzsche defiende la 
idea de que la vida es voluntad de poder, es decir, que todo ser vivo 
quiere dominar por sobre los demás.5 Sin embargo, hay buenas razones 

5	 De acuerdo con Nietzsche, la libertad de la voluntad “es esencialmente el afecto de 
superioridad con respecto a quien tiene que obedecer […] un hombre que realiza una 
volición —es alguien que da una orden a algo que hay en él, lo cual obedece, o el cree 
que obedece […] nosotros somos a la vez los que mandan y los que obedecen y, ade-
más, conocemos, en cuanto somos los que obedecen, los sentimientos de coaccionar, 
urgir, resistir, mover, los cuales suelen comenzar inmediatamente después del acto de 
la voluntad; en la medida en que, por otro lado, tenemos el hábito de pasar por alto, 
de olvidar engañosamente esa dualidad, gracias al concepto sintético ‘yo’, ocurre que 
de la volición se ha enganchado, además, toda una cadena de conclusiones erróneas, 
y, por lo tanto, de valoraciones falsas de la voluntad misma– de modo que el volente 
cree de buena fe que la volición basta para la acción” (Nietzsche 2016 50-51; cf. 257 y 
ss.). Como vemos en este pasaje, Nietzsche describe el funcionamiento de la voluntad 



[155]

ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

Nietzsche y la leyenda del gran inquisidor

textuales para sostener que esta no es una afirmación ontológica, como 
piensa, entre otros, Heidegger, sino una más de las interpretaciones 
posibles, formulada por esto en modo subjuntivo. Esto es coherente 
con el perspectivismo de Nietzsche.

Sin entrar en la discusión especializada acerca del sentido y alcan-
ce de este concepto, es posible afirmar que la voluntad de poder es el 
motivo central detrás de las acciones del sacerdote ascético y del Gran 
Inquisidor. Ambos quieren dominar a los débiles para así conseguir 
la felicidad universal. Se trata, por lo tanto, de un proyecto de corte 
utilitarista. Como señala Nietzsche, los débiles también tienen volun-
tad de poder: quieren que los dichosos se avergüencen de su felicidad 
(Nietzsche 2016 531-534). El sacerdote ascético es el salvador, el pastor 
y el defensor del rebaño enfermo: debe defenderlo de los sanos. Sin 
embargo, “al calmar el dolor provocado, envenena al mismo tiempo 
la herida”. El sacerdote ascético es el que altera la dirección del resen-
timiento. Para lograrlo, recurre a los conceptos de pecado, corrupción 
y condenación. El sacerdote ascético cultiva los valores ascéticos; para 
ellos “se trata de un instrumento de poder y la autorización para buscar 
la nada, es decir, a Dios” (Nietzsche 2016 507); en la figura del sacerdo-
te ascético el ascetismo “es la manifestación de una voluntad de poder 
que aspira a su propia aniquilación” (Nehamas 147).

De una manera sorprendentemente similar, el Gran Inquisidor se de-
clara protector de los débiles, ya que son incapaces de alcanzar la libertad 
espiritual y necesitan a alguien ante quien inclinarse. Nosotros, afirma,

hemos rectificado tu obra y la hemos basado en el milagro, en el 
misterio y en la autoridad. Los hombres se han puesto muy contentos al 

para das a entender que toda voluntad es voluntad de poder. Esta tesis, sin embargo, 
está lejos de ser demostrada: que la voluntad en ocasiones sea expresión de domina-
ción no implica que esto ocurra en todos los casos. Nietzsche tiene razón, entonces, 
en plantear su tesis central en términos hipotéticos, porque carece de los argumentos 
necesarios para afirmarla en términos categóricos. Esta afirmación perspectivista 
de la voluntad de poder la encontramos formulada con claridad en el parágrafo 36 
de Más allá del bien y el mal, Nietzsche afirma: que “el mundo visto desde dentro, el 
mundo definido y designado en su “carácter inteligible”, —sería cabalmente “voluntad 
de poder” y nada más” (Nietzsche 2017 78-79). Nietzsche piensa que la filosofía está 
lejos de ser una disciplina objetiva e imparcial: detrás de ella también se encuentra la 
voluntad de poder. La filosofía “siempre crea el mundo a su imagen, no puede actuar 
de otro modo; la filosofía es ese instinto tiránico mismo, la más espiritual voluntad de 
poder, de ‘crear el mundo’, de ser causa prima [causa primera]” (Nietzsche 2017 37). De 
esta manera, Nietzsche abandona la noción de verdad como correspondencia entre el 
enunciado y el mundo, o, si se quiere, entre el enunciado y el fenómeno y la remplaza 
por el perspectivismo, es decir, la idea según la cual no existe una visión neutral de la 
realidad, sino que todo lo percibimos y afirmamos desde un sistema de creencias del 
cual no nos podemos desprender (Nietzsche 53-56).



[156]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

verse conducidos otra vez como un rebaño y al darse cuenta de que, por 
fin, se les ha retirado de los corazones aquel espantoso don, que tantos 
sufrimientos les había acarreado. (Dostoievski 2017b 416)

El punto central que el sacerdote ascético y el Gran Inquisidor tie-
nen en común radica entonces en que ambos dividen a la humanidad 
en fuertes y débiles, y se consideran parte de una pequeña élite capa-
citada para conducir a la humanidad, la cual permanece en un estado 
de perpetua incapacidad. El Gran Inquisidor piensa que la redención 
que pudo tener lugar por medio de la cruz ha fracasado; así también, el 
sacerdote ascético, a pesar de ser en teoría un hombre religioso, tam-
poco cree que el cristianismo ofrezca redención alguna y se conforma 
con hacer más llevadera la vida del rebaño. Ambas figuras, por lo tan-
to, existen y actúan en el horizonte del nihilismo y, para enfrentarlo, 
cultivan conscientemente la voluntad de poder. Pero ¿qué entendemos 
por nihilismo?

En un fragmento escrito en el otoño de 1887 Nietzsche afirma: 
“Nihilismo: falta el fin; falta la respuesta al ‘¿para qué?’; ¿qué significa 
nihilismo? Que los valores supremos se desvalorizaron” (Nietzsche, 
2016 9 [35]).

El nihilismo “es la situación de desorientación que aparece una vez 
que fallan las referencias tradicionales, o sea, los ideales y los valores que 
representaban la respuesta al ¿“para qué” ?, y que como tales iluminaban 
el actuar del hombre” (Volpi 16).

Esta es precisamente la situación en que el Gran Inquisidor cree 
encontrarse en la Sevilla del siglo xvi y la que Nietzsche diagnostica a 
finales del siglo xix cuando habla de la “muerte de Dios”: una desorien-
tación radical, un rebaño que necesita un nuevo pastor. No es necesario 
que el pastor crea su propio discurso, basta con que sea capaz de con-
solar a sus protegidos, que son como niños desamparados, por medio 
del engaño, asumiendo que solo unos pocos elegidos serán capaces de 
soportar el peso de la trágica verdad acerca de la condición humana, 
a saber, que no hay Dios, que la vida humana no tiene sentido y que la 
cruz de Cristo fue un sacrificio inútil.

Iván Karamázov, sin embargo, niega que el Gran Inquisidor sea 
similar los jesuitas, quienes son simplemente el ejército de Roma y se 
mueven “por un simple afán de poder, de sucios bienes terrenales, de 
esclavización…” (Dostoievski 2017b 423). Aliosha argumenta que la 
figura del Gran Inquisidor es una fantasía; su hermano en cambio, le 
pregunta: “¿Por qué no puede haber entre ellos– jesuitas e inquisido-
res– ni un solo mártir torturado por un noble sufrimiento y lleno de 
amor por la humanidad?” (Dostoievski 2017b 423). Ambos hermanos, 
en todo caso, están de acuerdo en que el secreto del Inquisidor es su 



[157]

ideas y valores • vol. lxxiv • n.º 189 • 2025 • issn 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 137–158

Nietzsche y la leyenda del gran inquisidor

ateísmo. Iván piensa que debe haber habido hombres como él dentro 
de las filas de la Iglesia, antiguos creyentes que finalmente compren-
dieron la necesidad del engaño y la mentira para llevar a los hombres a 
la muerte y a la destrucción, pero sin que ellos se dieran cuenta, “para 
que por lo menos en el camino esos lamentables ciegos se consideren 
felices” (Dostoievski 2017b 424). De esta manera, Aliosha asimila al 
Inquisidor con el sacerdote ascético, en la medida en que este último 
le ofrece al rebaño la posibilidad de darle sentido a su sufrimiento 
(Nietzsche 2016 560).

Por otra parte, la aguda descripción del sacerdote ascético nos 
permite comprender de mejor manera el carácter y la psicología del 
Gran Inquisidor. En él conviven el paternalismo, el racionalismo y la 
soberbia. A diferencia de Nietzsche, sin embargo, quien identifica vida y 
voluntad de poder, Dostoievski considera que la búsqueda del poder es 
una tentación que puede llevar a la humanidad a su perdición. El autor 
ruso hace suyo el rechazo de Cristo a las tres tentaciones y se sitúa del 
lado de Aliosha Karamázov, quien afirma que el Cristo crucificado es 
la respuesta definitiva de Dios al sufrimiento humano.

Ante el racionalismo de Iván y el cinismo del Gran Inquisidor, 
Dostoievski dispone de la fe en Cristo, que es, al mismo tiempo, fe en 
la libertad propia de la condición humana. Fiel a su visión del mun-
do, el gran autor ruso desconfía de la razón separada de la fe, ya que 
ella lleva a la locura y al colapso moral. La respuesta de Dostoievski al 
Gran Inquisidor, como muestra Frank, es indirecta: Iván Karamázov, 
atormentado por la culpa y por sus angustias existenciales, termina 
perdiendo la razón. Para Aliosha, en cambio, se abre un futuro lumi-
noso no el convento, sino en el mundo, donde el Stárets Zósima le ha 
mandado quedarse para sufrir y buscar la felicidad.

En un mundo y en una época que ha dejado de creer en el Evangelio 
y en los cuales los totalitarismos del siglo xx han dado lugar a una socie-
dad que se niega a enfrentar sus propios miedos y angustias existenciales, 
La leyenda del Gran Inquisidor sigue siendo un relato profético que nos 
habla del peligro que implica intentar reemplazar la libertad humana 
y la fe en Dios por una utopía del control total. Nietzsche, desde la éti-
ca de la autenticidad propuesta por Zaratustra, y Dostoievski, desde el 
cristianismo ortodoxo, proponen caminos de salida a la crítica situación 
en que quedó la humanidad a partir del acontecimiento denominado la 
“muerte de Dios”. Se trata, sin embargo, de respuestas de signo contrario. 
Mientras Nietzsche recurre a la voluntad de poder y busca la plenitud 
humana en el amor fati, Dostoievski encuentra el camino hacia la ple-
nitud en la aceptación de la finitud y en la fe en Cristo. Quién tenga 
la razón en sus planteamientos, es una pregunta que interpela a toda 
persona que busque desentrañar el misterio de la condición humana.



[158]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

MIGUEL GONZÁLEZ VALLEJOS

Bibliografía
Berdiaev, Nikolái. El credo de Dostoievski. Apolo, 1951.

De Lubac, Henri. El drama del humanismo ateo. Ediciones Encuentro, 1990.

Dostoievski, Fiodor. Crimen y castigo. Alianza, 2016a.

Dostoievski, Fiodor. El idiota. Alianza, 2016b.

Dostoievski, Fiodor. Los demonios. Alianza, 2017a.

Dostoievski, Fiodor. Los hermanos Karamázov. Alianza, 2017b.

Frank, Joseph. Dostoievski. El manto del profeta. 1871-1881, Biografía, Tomo v. fce, 2010.

González Vallejos, Miguel. Filosofía de la cruz. Ediciones uc, 2023.

Guardini, Romano. El universo religioso de Dostoievski. Emecé, 1954.

Janaway, Christopher. “Naturalism and Genealogy.” A Companion to Nietzsche. Editado 
por Keith Ansell-Pearson. Blackwell, 2009. 337-352.

Lanier Anderson, R. “On the Nobility of Nietzsche’s Priest.” Nietzsche’s On the Genealogy 
of Morality. Editado por Simon May. Cambridge University Press, 20112. 24-55.

Nehamas, Alexander. Nietzsche, la vida como literatura. fce, 2002.

Nietzsche, Friederich. “Kritische Studienausgabe.” Obras Completas iv. Fragmentos pós-
tumos. Traducido por Jaime Aspiunza et al. Tecnos, 2016.

Nietzsche, Friederich. Más allá del bien y el mal. Traducido por Pascual Sánchez. Alianza, 
2017.

Stepenberg, Maia. Against Nihilism. Nietzsche Meets Dostoevsky. Blake Rose Books, 2019.

Steiner, George. Tolstói o Dostoievski. Siruela, 2002.

Stellino, Paolo. Nietzsche and Dostoievski. On the Verge of Nihilism. Peter Lang, 2015.

Van den Bercken, Wil. Ficción cristiana y realismo religioso en las novelas de Dostoievski. 
Anthem Press, 2011.

Volpi, Franco. El nihilismo. Traducido por A. Vigo y C. del Rosso. Biblos, 2004.


	_Hlk200663703
	_heading=h.1fob9te

