https://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v74n189.118226

NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL
GRAN INQUISIDOR

>’

NIETZSCHE AND THE LEGEND OF THE GRAND
INQUISITOR

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS*

Como citar este articulo:

MLA: Gonzalez, Miguel. “Nietzsche y la leyenda del Gran Inquisidor.” Ideas y Valores
74.189 (2025): 137-158.

APA: Gonzilez, M. (2025). Nietzsche y laleyenda del Gran Inquisidor. Ideas y Valores,
74 (189),137-158.

CHICAGO: Miguel Gonzalez. “Nietzsche y la leyenda del Gran Inquisidor.” Ideas y
Valores 74,189 (2025): 137-158.

mgonzalv@uc.cl/ ORCID: 0000-0001-8858-583X.

This workis licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

(D) ov-nc-no |

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158


https://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v74n189.118226

[138]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

RESUMEN

En el presente trabajo se analiza La leyenda del Gran Inquisidor, relato que forma
parte de la obra de Dostoievski Los hermanos Karamdzov, en relacién con la figura
del sacerdote ascético desarrollada por Nietzsche en la Genealogia de la moral. La
tesis central sostiene que ambas figuras encarnan la idea nietzscheana de voluntad de
poder y que, por lo tanto, es correcto afirmar que el Gran Inquisidor es un precursor
de la figura nietzscheana del sacerdote ascético, y que ambos pretenden fundar un
régimen de corte totalitario que puede ser descrito como un “cristianismo sin Cristo”.

Palabras clave: F. Dostoievski, F. Nietzsche, Gran Inquisidor, sacerdote
ascético, voluntad de poder.

ABSTRACT

This paper analyses The Legend of the Grand Inquisitor, a story that forms part of
Dostoevsky’s work The Brothers Karamazov, in relation to the figure of the ascetic
priest developed by Nietzsche in Genealogy of Morals. The central thesis maintains
that both figures embody the Nietzschean idea of the will to power and that, there-
fore, it is correct to affirm that the Grand Inquisitor is a precursor of the Nietzschean
figure of the ascetic priest, and that both seek to found a totalitarian regime that can
be described as a “Christianity without Christ”.

Keywords: F. Dostoevsky, F. Nietzsche, Grand Inquisitor, ascetic priest,
will to power.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL GRAN INQUISIDOR

Antecedentes generales

La relacién entre Nietzsche y Dostoievski es un tema que ha apa-
sionado a muchos filésofos y tedlogos del siglo xx y xx1. No se trata
solo de dos vidas casi paralelas, que transcurrieron desde mediados
del siglo x1x hasta los albores del siglo xX, en el caso de Nietzsche;
ambos autores comparten una vision profética del mundo, manifesta-
da en conceptos como la muerte de Dios, el superhombre, la voluntad
de poder y el eterno retorno, en el caso del filésofo aleman, y por la
busqueda de redenciéon de los humillados y ofendidos, en el caso del
escritor ruso, quien contrapone la utopia revolucionaria y la busqueda
de los hombres extraordinarios al proyecto salvifico cristiano expresado
en personajes como el principe Myshkin (El idiota), el Starets Zdsima,
Aliosha Karamazov (Los hermanos Karamdzov) y Sonia Marmeladov
(Crimen y castigo).!

En el primer tratado de la Genealogia de la moral, Nietzsche plan-
tea la version definitiva de la moral de los sefiores y de la moral de los
esclavos. En el tercer tratado de esta obra, el autor de Zaratustra se
detiene en una figura que no se identifica plenamente ni con los es-
clavos ni con los sefores: el sacerdote ascético, autor y promotor de la
rebelion de los esclavos en la moral. Como veremos con detalle mas
adelante, la figura del sacerdote ascético tiene evidentes similitudes
con el Gran Inquisidor de Dostoievski (Dostoievski 2017b cap. v). Sin
embargo, esta semejanza plantea un problema. Es bastante claro que
el rol del sacerdote ascético debe ser leido desde la idea de voluntad de
poder, pero esto no es tan evidente en el caso del Cardenal Inquisidor.

1 Larelacion entre Nietzsche y Dostoievski ocupa un lugar importante en la literatura
especializada acerca de ambos autores. Hay textos clésicos que tratan acerca del tema,
entre los que se cuentan los trabajos de Berdiaev, Guardini, De Lubac, Steiner, Stellino
y Stepenberg (ver bibliografia). El reconocimiento de las semejanzas y de la innegable
afinidad que existe entre ambos autores no debe llevarnos, sin embargo, a pasar por alto
sus innegables diferencias. De acuerdo con Morrillas, Nietzsche descubrié tardiamente
la obra de Dostoievski. La primera alusion aparece en su correspondencia estd fechada
el 23 de febrero de 1887, es decir, apenas dos afos antes del derrumbe que lo sumio6 en
lalocura hasta su muerte en 1900. Se trata de una carta a Franz Overbeck, en la que el
filésofo relata que encontré en una libreria el libro de Dostoievski Lesprit souterrain
y que al leer el texto experimentd “un instinto de familiaridad” y “una alegria extra-
ordinaria” ante quien considera “un genio de la psicologia” y “un eminente psic6logo”
(Dostoievski, Correspondencia v 270, 278). Otros documentos adicionales comprueban
que Nietzsche conocié Crimen y castigo por medio de una version teatral (Dostoievski,
Correspondencia vi 272) y que leyd directamente Los demonios (cf. Morrillas 171y ss.).
Un tratamiento aparte requiere la compleja relacion entre el principe Myshkin, pro-
tagonista de El idiota, y el tipo del redentor desarrollado por Nietzsche en El anticristo
(cf- Gonzalez Vallejos 193-194).

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158

[139]



[140]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

sEs legitimo, entonces, ver al Gran Inquisidor como un precursor del
sacerdote ascético? Si esto no es asi, ;como debe ser interpretada la le-
yenda del Gran Inquisidor? ;Quién es finalmente el Gran Inquisidor?
sEs cristiano o es ateo? ;Es un tirano o un humanista?

Estas preguntas guiaran el desarrollo del presente trabajo, en el
que ademas se analizard la compleja estructura psicoldgica de ambos
personajes, la cual mezcla elementos aparentemente contradictorios,
como la compasion, la manipulacién y, en especial, el afin de domi-
nacién. A continuacion, analizaré por separado las figuras del Gran
Inquisidor y del sacerdote ascético, para posteriormente contestar las
preguntas que han sido planteadas.

La leyenda del Gran Inquisidor

Los Hermanos Karamazov es, desde muchos puntos de vista, la
obra culmen de Dostoievski. En ella el gran autor ruso desarrolla
magistralmente su vision acerca de la condiciéon humana, abordando
problemas fundamentales como la libertad, el conflicto entre el nihilismo
y el cristianismo, el rol social de la religién y sus profecias acerca de
Rusia y la cultura occidental.

Dostoievski comenz6 a escribir Los hermanos Karamdzov a
mediados de abril de 1878. En la novela no hay una figura central, sino
cinco: Fiodor Karamazov, sus hijos Dimitri, Ivan y Aliosha, y su hijo
ilegitimo Smerdiakov. En ella se retrata un mundo desgarrado por
las pasiones humanas, pero al mismo tiempo iluminado por la fe, la
esperanza y el amor. Otros temas que se abordan son la miseria social
y la descomposicion de la familia rusa, esto Gltimo como expresion de
“el abandono de unos valores morales firmemente arraigados entre los
rusos cultos, debido a su pérdida de fe en Cristo y en Dios” (Frank 715).

Los problemas existenciales que le preocupaban a Dostoievski
al escribir Los hermanos Karamdazov eran los mismos que planteaba
Ivan Karamazov: el sufrimiento inocente y la dificultad de aceptar la
voluntad de Dios a causa del sufrimiento causado por la muerte de su
hijo Aliosha. Al enviar a la imprenta el libro quinto de la obra, “Pro
y contra”, que contiene las acusaciones de Ivan y La leyenda del Gran
Inquisidor, Dostoievski dice que quiere presentar “el retrato de la mas
grande blasfemia y la semilla de la idea de la destruccion de nuestro
tiempo en Rusia entre los jovenes desarraigados de la realidad, y junto
con la blasfemia y la anarquia, su refutacion, que ahora estoy preparando
en las altimas palabras del moribundo anciano Zdsima, uno de los
personajes de la novela” (Frank 541).

De acuerdo con Frank, las convicciones de Ivan son la sintesis
del anarquismo ruso, esto es, el rechazo a Dios y a la creacion. A partir del
sin sentido del sufrimiento de los nifios, Ivan concluye que toda realidad

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL GRAN INQUISIDOR

histdrica es absurda. La razén no puede hacer frente a la insensatez de
los sufrimientos y la respuesta del Starets Zésima consiste en un salto
de fe en la bondad y misericordia de Dios. Dostoievski considera que
el argumento de su novela, incluidas las escenas de crueldad extrema
relatadas por Ivan, es completamente realista, ya que estan basadas en
hechos descritos en los periodicos.

Para la elaboracion del capitulo v de la obra, el autor ruso se inspird
en la historia de Job. El punto central que quiere abordar es “la blasfemia
y la refutacion de la blasfemia”. La refutacion es indirecta, por medio de
la dramatizacion de las consecuencias de la blasfemia en el destino de
sus personajes. Ante la situacion de la Rusia de su tiempo, Dostoievski
se propone restaurar la cultura rusa que habia sido destruida por “el
nihilista Pedro el Grande”. Frente a los socialistas y anarquistas que
desprecian a la humanidad y solo le ofrecen cadenas y esclavizaciéon
por medio del pan, el autor presenta la figura de Zésima, un cristiano
ideal, pero a la vez real; el cristianismo es para él “el tnico refugio de
la patria rusa contra sus males” (Frank 542-549).

La leyenda del Gran Inquisidor es relatada en la ficcién por el ator-
mentado Ivin Karamdzov en el contexto de una profunda conversacién
con su hermano Aliosha; en ella, Ivan ha manifestado su decision de
“devolver su entrada al cielo” si el precio de la armonia y reconciliacién
universal fuese el sufrimiento de un solo nifo inocente.

A este argumento, Aliosha responde a Ivan:

Has preguntado hace un momento: ;existe un ser que pueda perdonar

y tenga derecho a hacerlo? Pues bien, ese ser existe, y puede perdonarlo

todo a todos y por todo. Tt te has olvidado de El, y es en El precisamente,

en quien se sostiene el edificio, y El es quien exclamara: “Tienes razén,

Seiior, pues se han abierto tus caminos”. (Dostoievski 2017b 399)

Luego de esta respuesta, Ivan narra la leyenda compuesta por él. En
ella se retrata la Sevilla del siglo xv1, en los tiempos mas pavorosos de
la Inquisicién. Conmovido por el sufrimiento, Cristo “quiso mostrarse,
aunque solo fuera por un momento al pueblo, a ese pueblo atormen-
tado, sufrido, hediondamente pecaminoso, pero que le ama de todo el
corazon, como un nino” (Dostoievski 2017b 402-403). Aparece entonces
en la ciudad y comienza a recorrer sus calles, justo después de que el
Inquisidor habia hecho quemar casi a un centenar de herejes. Camina
silenciosamente junto al pueblo “con una dulce sonrisa de infinita com-
pasion” (Dostoievski 2017b 403); cura a un ciego, resucita a una nifa, y
la gente, emocionada, lo sigue a todos partes. El anciano cardenal, sin
embargo, lo ve todo desde lejos y manda a encerrar a Cristo; esa noche
lo visita en su celda. Le pregunta si es realmente El y por qué ha venido
a estorbarlos. Luego le dice que lo condenard y quemara como el mas

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158

[141]



(142]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

vil de los herejes; que ya ha dejado todo en manos del Papa y que no
tiene derecho a agregar nada mds a lo que ya dijo en su anterior veni-
da, porque ellos —los dirigentes de la Iglesia Catolica Romana— han
logrado finalmente acabar con la libertad.

Después de esto, el Gran Inquisidor comienza a hablar acerca del
relato evangélico de las tentaciones a las que Cristo fue sometido antes
de comenzar su ministerio. Le recuerda a Jesus que fue tentado por “el
espiritu terrible e inteligente, el espiritu de la autodestruccion y del no
ser, el gran espiritu” (Dostoievski 2017b 408) y que en esas tres pre-
guntas “se dan los tres modelos a que se reducen todas las insolubles
contradicciones histéricas de la naturaleza humana en toda la tierra”
(Dostoievski 2017b 409). El Inquisidor comprende que, al rechazar la
primera tentacion, esto es, convertir las piedras en pan, Jesus quiso evi-
tar esclavizar al hombre ofreciendo comida a cambio de libertad. Los
hombres, sin embargo, comprenderan finalmente que la libertad y el
pan terrenal son incompatibles.

Se convenceran también de que nunca podran ser tampoco libres,
porque son débiles, viciosos, mezquinos y rebeldes. Tt les has prometido
el pan celestial, pero repito una vez mas, ;puede este compararse con el
dela tierra, a los ojos del débil género humano, eternamente depravado y
eternamente ingrato? Y si en nombre del pan celestial a ti te siguen miles
y decenas de miles de seres humanos, ;qué serd de los millones y de las
decenas de millones de hombres que careceran de fuerzas para renunciar
al pan de la tierra a cambio del celeste? (Dostoievski 2017b 411)

El Cardenal Inquisidor se declara protector de los débiles, ya que
ellos son incapaces de alcanzar la libertad espiritual y necesitan a alguien
ante quien inclinarse. Nosotros, dice, les mentiremos para liberarlos de
la enorme carga de la libertad de conciencia. El Inquisidor piensa que
Jesus tampoco quiso esclavizar a los hombres por medio del milagro
y que por eso rechazd la segunda tentacion, esto es, dejarse caer desde
el pinaculo del templo, porque los angeles lo sostendrian. Nuevamente
Cristo habria sobreestimado a la humanidad y le habria exigido dema-
siado, ya que los hombres “son como nifios que se han amotinado en
clases y han echado al maestro. Pero también se acabara el alborozo de
los niflos y les costara caro” (Dostoievski 2017b 415). Luego, aludiendo
a la libertad de conciencia, agrega:

Esto es lo que hemos hecho. Nosotros hemos rectificado tu obrayla
hemos basado en el milagro, en el misterio y en la autoridad. Los hom-
bres se han puesto muy contentos al verse conducidos otra vez como un
rebafio y al darse cuenta de que, por fin, se les ha retirado de los corazo-
nes aquel espantoso don, que tantos sufrimientos les habia acarreado.
(Dostoievski 2017b 416)

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL GRAN INQUISIDOR

Para interpretar correctamente estos pasajes debemos recordar que
La leyenda del Gran Inquisidor es una creacion de Ivan Karamazovy
que es narrada con el fin de refutar el argumento de su hermano Aliosha
acerca de la autoridad moral de Cristo para perdonar todo y a todos. En
el dialogo que habia tenido con su hermano, Ivan ya habia mostrado
una visién antropoldgica extremadamente pesimista; él habia dicho
que nunca habia comprendido cémo es posible amar al préjimo y que
“el amor de Cristo por el hombre es una especie de milagro imposible
en la tierra” (Dostoievski 2017b 384). Describe a continuacidn terribles
escenas de crueldad en contra de los nifios, concluyendo que
en todo hombre anida una fiera, una fiera que por nada monta en
cllera; una fiera que se exalta voluptuosamente al oir los gritos de la vic-
tima torturada, una fiera violenta, soltada de la cadena, una fiera con
dolencias contraidas en el libertinaje, con la gota, los rifiones enfermos.
(Dostoievski 2017b 392)

La leyenda del Gran Inquisidor es entonces el discurso de un hom-
bre ateo y pesimista que considera que el cristianismo es una visién
del mundo noble, pero utépica. Y esto no solo porque Dios no exista,
sino también porque Cristo no tomo en serio la debilidad y la maldad
propias de la condicién humana. La leyenda representa ademas una
amarga critica en contra de la Iglesia Catolica Romana y del socialis-
mo, ya que ambos buscarian eliminar la libertad humana y anticipa
notablemente los rasgos que tendran los sistemas totalitarios del siglo
xX. En este contexto surge también la pregunta de si acaso debemos
entender que Ivan esta del lado del Gran Inquisidor.

Para responder a la pregunta planteada, consideremos ahora la
tercera parte del monoélogo del Gran Inquisidor. Después de decirle a
Jesus que ellos han rectificado su obra por medio del milagro, el mis-
terio y la autoridad, ¢l le da a conocer su verdad definitiva:

Nosotros no estamos contigo, sino con él, jeste es nuestro secreto! Hace
mucho tiempo que estamos con él y no contigo, hace ya ocho siglos. Hace exacta-
mente ocho siglos que aceptamos de él lo que tu rechazaste indignado, el ultimo
don que te ofrecié al mostrarte todos los reinos de la tierra: aceptamos de él Roma
y la espada del César y nos declaramos reyes de la tierra, reyes tnicos, aunque no
hemos tenido tiempo atn de llevar hasta su plena realizacion nuestra empresa.

(Dostoievski 2017b 417)*

El Inquisidor se refiere en este pasaje a la tercera tentacion a la que
fue sometido Jesus:

2 En este pasaje el Inquisidor se refiere a la fundacion del Estado de la Iglesia en 756.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158

[143]



[144]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

Todavia le lleva consigo el diablo a un monte muy alto, le muestra
todos los reinos del mundo y su gloria, y le dice: “Todo esto te daré si pos-
trandote me adoras”. Dicele entonces Jesus: “Apdrtate, Satanas, porque
estd escrito: Al Senor tu Dios adoraras, y solo a él dards culto”. (Mt. 3, 8-10)

Nuevamente debemos recordar que se trata de un relato compuesto
por un ateo. El mismo Ivan le dice a Aliosha que se trata de una fanta-
sfa. Ivan, sin embargo, ha establecido un vinculo entre la debilidad y la
maldad propias de la condicion humana, por una parte, y la necesidad
de un régimen totalitario, por otra. Es necesario aclarar la naturaleza
de esta conexion y la posicion de Ivan al respecto, y preguntar qué es
lo que quiere finalmente demostrar el hermano de Aliosha.

Frente al problema planteado, se abren varias alternativas. En pri-
mer lugar, se podria pensar que Ivan defiende al Gran Inquisidor, ya
que el totalitarismo seria la tinica respuesta posible ante la debilidad y
la maldad propias de la condicién humana. En segundo lugar, se podria
argumentar que Ivan rechaza la postura del Gran Inquisidor debido a
su hipocresia, ya que detras de sus supuestos sentimientos humanitarios
solo se esconderia una voluntad de poder y dominacién. Finalmente,
se podria decir que Ivan simplemente describe la situaciéon del mundo
tal como la ve, doliéndose de ella, pero sin tomar partido, y que solo
quiere demostrar a Aliosha la inutilidad y el caracter utépico de la pro-
puesta cristiana de salvacion por medio de la cruz y la resurreccion.

Para despejar este punto, veamos el didlogo de Ivan y Aliosha una
vez que se interrumpe el relato. En este contexto, se aclaran algunos
puntos importantes en relacion con la figura del Gran Inquisidor. En
primer lugar, Ivan sostiene que no le mueve un vulgar afdn de poder
o de bienes terrenales, sino que un genuino amor a la humanidad. El
Cardenal Inquisidor, afirma el autor de la leyenda,

ha comido raices en el desierto y ha sufrido para vencer su carne y
llegar a ser libre y perfecto; este hombre ha sentido amor, toda la vida, por
la humanidad, mas de pronto abre los ojos y ve que no es un gran bien
moral alcanzar la perfeccion de la voluntad para llegar a convencerse, al
mismo tiempo, de que millones de seres humanos, también criaturas de

Dios, quedan sujetos solo al escarnio, pues nunca tendran fuerzas sufi-

cientes para hacer uso de su libertad. (Dostoievski 2017b 423-424)

El relato da a entender que el Cardenal ha sacrificado su vida y que
al final de sus dias se da cuenta de que solo los consejos del terrible
espiritu permitirdn organizar a la humanidad.

Un ultimo y fundamental elemento interpretativo estd dado por
el sorprendente final de la leyenda. Ivan relata que Cristo, después de

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL GRAN INQUISIDOR

haber escuchado atenta y mansamente el largo monoélogo del viejo
Inquisidor, en lugar de darle una respuesta,
se le acerca y le besa dulcemente los exangiies labios nonagenarios.
Esta es toda su respuesta. El viejo se estremece. Algo tiembla en los ex-
tremos de sus labios; se dirige a la puerta, la abre y le dice: “Vete y no
vuelvas mas... no vuelvas nunca... jnunca, nunca!” Y le deja salir a las
“oscuras plazas y calles de la ciudad”. El prisionero se va.
5Y el viejo?
El beso le quema el corazdn, pero el viejo persiste en su idea.
(Dostoievski 2017b 426)

El pasaje que acabamos de citar nos lleva a adoptar una lectura
mas matizada acerca de la posicién que adopta Ivan, quien, al ser in-
terrogado sobre esto se niega a contestar, argumentando que todo es
absurdo y que no se trata mas que de un poema “sin ton ni son de un
estudiante con pajaros en la cabeza que nunca ha escrito ni dos versos”
(Dostoievski 2017b 426).

El caracter del Gran Inquisidor es, sin embargo, un problema mas
complejo de lo que parece a primera vista. En la escena final del relato
de Ivan, en la que Cristo lo besa en los labios, el narrador dice que “el
beso le quema el corazon, pero el viejo persiste en su idea” (Dostoievski
2017b 426). Si el Cardenal Inquisidor hubiese sido simplemente un sa-
cerdote ascético cinico y despiadado, habria mandado a quemar a Jests,
ya que El, después de todo, representaba una amenaza a su reinado so-
bre la ciudad de Sevilla. El problema se puede formular asi: ;por qué el
beso de Jests le quema el corazon al Gran Inquisidor?

Para contestar esta pregunta es necesario tener en cuenta lo que
han dicho los intérpretes acerca de este relato.

En la literatura especializada encontramos diferentes lecturas de
esta narracion. Guardini sostiene que seria errado interpretar la leyenda
como un simple ataque a la Iglesia Catdlica Romana. Una lectura mds
profunda muestra que la figura de Cristo que aparece en ella no esta
en relacion ni con Dios Padre ni con el mundo; él no ama al mundo
y no es mediador ni redentor (Guardini 133). La leyenda es la obra de
un hombre que no acepta la creacion. “El gran inquisidor es el propio
Ivan en cuanto este niega el mundo y se atreve a arrebatarselo de las
manos de Dios con la pretension de cambiarlo y ordenarlo mejor que el
Creador [...]” (Guardini 136). El Cristo de la leyenda, en definitiva, re-
presenta la autojustificacién de Dios y la afirmacion de la inutilidad del
cristianismo debido a su pureza absoluta, alejada de la realidad practica.

Chestov ha sefialado que la clave del relato radica en la situacion
de autoengaio en la que se encuentra el Cardenal Inquisidor, quien
se habria imaginado ser capaz de dirigir a las masas y darles felicidad

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158

[145]



[146]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

a millones de individuos. Los maestros de todas las épocas se imagi-
nan que conducen a sus discipulos hacia la paz y la felicidad, pero en
realidad son los pastores los que necesitan de la manada y al revés. El
anciano Inquisidor
no cayo en la cuenta de que erala candida victima de su propia mentira,
al creerse el bienhechor de la humanidad. Esa mentira érale indispensable.
Esa fe en si mismo, de la cual tenia necesidad, no podia obtenerla sino de
esa plebe miserable que despreciaba. (Chestov 129)

Una aproximacion completamente diferente es la que ofrece
Berdiaev. De acuerdo con este autor, la leyenda es, paraddjicamente,
una apologia del cristianismo escrita por un ateo: “la luz debe brotar
de las tinieblas y en el alma del rebelde ateo Ivan Karamazov se oculta
la alabanza a Cristo” (Berdiaev 155). El hombre debe elegir, inevitable-
mente, entre la arbitrariedad que conduce a la perdicién y la libertad
espiritual o, en otras palabras, entre el Gran Inquisidor y Cristo. El
secreto del Inquisidor, sefiala este autor, es su ateismo: no cree ni en
Dios ni en el hombre, ni en la unién de lo humano y lo divino; como
no cree que el hombre sea capaz de tolerar el peso de la libertad, piensa
que es necesario optar entre la libertad, que va asociada al sufrimiento,
y el bienestar, la felicidad y la organizacién racional de la vida. De esta
manera, “se alza contra Dios en nombre del hombre” (Berdiaev 157). Y
la revolucion basada en el ateismo conduce necesariamente al despo-
tismo ilimitado, sea de extrema derecha o de extrema izquierda, ya que
se asume que los hombres serdn felices cuando renuncien a la libertad.

En un trabajo mucho mas reciente, van den Bercken analiza la leyen-
da y destaca la distancia que el autor toma de este pasaje al atribuirselo
ficticiamente a Ivan Karamazov, quien a su vez se aleja del relato al decir
que es la obra de un estudiante con pajaros en la cabeza e incapaz de
componer un par de versos. De acuerdo con van de Bercken, el relato
describe a un Jests historico y toma distancia del Cristo resucitado y
glorificado. Es un Cristo kendtico, que asume la condicién de esclavo,
que se expresa por medio del silencio y del perdén incondicional. Sus
ensefianzas, dadas a conocer indirectamente por medio del discurso del
Inquisidor, son la libertad de la voluntad, el amor a Dios y el respecto
por la propia conciencia, las cuales se contrapone a una religion basa-
da en la obediencia ciega, en los milagros y en los misterios. La fe debe
venir del corazén. Aligual que Guardini, van den Bercken piensa que
el aspecto central de la leyenda no es el rechazo al catolicismo romano,
sino una critica general en contra de la ideologia religioso-colectivista
de la Iglesia institucionalizada, sea esta romana u ortodoxa. La leyenda
tiene, en definitiva, un sentido “trans-confesional” (Van den Bercken
92 y ss.). Dostoievski elabora una literatura teoldgica que pueda ser

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL GRAN INQUISIDOR

comparada con el Libro de Job, que trata tanto acerca del sufrimiento
humano como de la justicia divina.

Tomando en cuentas todas estas interpretaciones, volvamos ahora
al texto de Dostoievski, para asi responder a las preguntas planteadas, a
saber, la posicién de Ivan respecto de su propio relato y la correcta in-
terpretacion de la leyenda, que incluye su culminacién con el beso que
Cristo le da al anciano Cardenal, un gesto “que le quema el corazoén”.

De acuerdo con el relato de Ivan, el anciano sacerdote esperaba
de Jesus una réplica, un enojo, una muestra de poder. Cristo, en cam-
bio, siguiendo el mandato del amor a los enemigos, no le dice una sola
palabra y lo besa en los labios. Con este gesto, queda claro que Jesus
actua tal como lo hizo en su primera venida, es decir, rechazando el
poder. No es casualidad que el pasaje escogido por el Inquisidor sea el
de las tentaciones de Cristo en el desierto. Con su gesto, Jests no solo
hace caer la sofisticada argumentacion de su perseguidor, sino que le
manifiesta su amor incondicional.

;Quién es, entonces, el Gran Inquisidor? El Inquisidor es un as-
ceta que ha perdido la fe y que ha construido una religion alternativa,
un cristianismo sin Cristo. Al final de su vida, el anciano Cardenal se
encuentra con el Sefior, al que ha abandonado. Pero Cristo, en vez de
reprocharle su traicion, le dice que a pesar de todo lo sigue amando y
que no todo esta perdido. ;Por qué entonces el Inquisidor no se arro-
dilla ante Jesus? Su actitud es ambigua: no se arrodilla, pero tampoco
lo envia a la hoguera. El problema es que a pesar de que “el beso le
quema el corazon”, €l “persiste en su idea”. En esta ultima frase ve-
mos el parentesco espiritual que existe entre el Gran Inquisidor e Ivan
Karamazov. En ambos advertimos una profunda decepcion existencial,
ambos, a pesar de que sienten nostalgia de su antigua fe y reconocen
en cierto modo la grandeza del verdadero creyente, piensan que ya es
demasiado tarde para volver a creer. No solo han dejado de tener fe en
Dios, sino también en el hombre y, en consecuencia, tampoco creen
en el perdon y en la conversion. Es por eso por lo que Ivan le dice a
Aliosha, una vez terminada la conversion en la taberna, que no aban-
donara su idea —si Dios no existe, todo esta permitido— pero que “me
bastara que aqui, en alguna parte, estés t0, para no perder el amor a la
vida” (Dostoievski 2017b 428). En otras palabras, a Ivan también “le
quemara el corazén” recordar a su hermano menor, pero, al igual que
el viejo Inquisidor, “persistira en su idea”.

Uno de los puntos centrales a la hora de interpretar La leyenda
del Gran Inquisidor radica en la intencién originaria de Ivan al citarla
en el contexto de la conversacion con su hermano. Hemos visto que la
respuesta de Aliosha Karamazov al ateismo de protesta de su hermano
Ivan es el sacrificio de Cristo en la cruz. Negar este argumento implica

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158

[147]



[148]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

entonces negar que la salvacion viene a la humanidad por medio de
la cruz. La leyenda es, por lo tanto, un argumento contra la idea cris-
tiana de salvacion, ya que pretende mostrar la inutilidad de la cruz de
Cristo. Al perder la fe en la cruz, el Inquisidor busca un medio de sal-
vacion alternativo, a saber, la dominacién de corte totalitario sobre el
pueblo por parte de una elite que se sacrifica por el bien comun y que
no tiene problemas en emplear la mentira, el engafio y la manipulacion
con tal de conservar la obediencia ciega del rebafio. La afirmacion del
Inquisidor en relacién con la tercera tentacién —“nosotros hace siglos
estamos con é1”—, tiene, por lo tanto, un caracter metafoérico. Un ateo
como Ivan no cree ni en Dios ni en el diablo, pero identifica la mentira,
el engafio y la manipulacién como estrategias diabolicas, aprovechan-
do para esto el brillante pasaje biblico de las tentaciones en el desierto.

De acuerdo con estas consideraciones, Guardini y van den Bercken
esta en lo correcto al decir que la leyenda no es un mero ataque a la Iglesia
Catdlica; sin embargo, Guardini se equivoca al sostener que el Jests de
la leyenda de no es ni mediador ni redentor. Por el contrario, y como
sefiala Berdiaev, el relato es una apologia del cristianismo escrita por
un ateo, la cual da a entender que se debe elegir entre la arbitrariedad
que conduce a la perdicion y la libertad espiritual. El Cristo retratado
en la leyenda, como ha visto correctamente van den Bercken, no es el
Cristo resucitado y glorificado, sino un Jesus kendtico que, sin decir
una sola palabra, predica que la fe debe venir del corazén y que no debe
ser instrumentalizada por ninguna ideologia.

En relacién con la triple alternativa interpretativa planteada mas
arriba, a saber, si acaso Ivan defiende o rechaza la postura del Gran
Inquisidor o si simplemente describe la situacion del mundo tal como
la ve, la respuesta radica, como veremos en las conclusiones del pre-
sente trabajo, en la idea de voluntad de poder. Para entender mejor este
punto, examinaremos ahora la figura del sacerdote asceta elaborada
por Nietzsche en el tercer tratado de la Genealogia de la moral.

Nietzsche y el sacerdote ascético

Quisiera destacar ahora el parentesco espiritual que existe entre
el Gran Inquisidor de Dostoievski y la figura del sacerdote ascético y
determinar hasta qué punto esta afinidad remite a la voluntad de poder.

En la Genealogia de la moral [cM] (1887), obra cercana en el tiempo
y en la tematica a Mds alld del bien y el mal (1885), El anticristo (1888)y
El creptisculo de los idolos (1889), Nietzsche propone una reconstruccién
de la moral alternativa a todas las concepciones clasicas. Rechazando
la idea de que el principio moral originario sea el amor al préjimo, el
principio de utilidad o el imperativo categdrico, el filésofo aleman, a
partir de su conocimiento de la antigua Grecia, sefiala que la moral

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL GRAN INQUISIDOR

originaria es la moral de los sefiores, sistema aristocratico basado en la
afirmacion de la vida y en el reconocimiento que los espiritus nobles
hacen de su propia nobleza. La moral de los esclavos, en cambio, que
predica la igualdad y la compasion entre los hombres, es un sistema
reactivo creado por los débiles para perjudicar a los fuertes, haciéndo-
les sentir culpables de su fortaleza. En virtud de la transvaloracién de
los valores, el bueno de la moral de los sefores, es decir, el aristocrata
caracterizado por su valentia, arrojo, despreocupacion, alegria y ela-
boracion de sus propias reglas, pasa a ser el malvado de la moral de los
esclavos, cuyo mayor signo es la cruz de Cristo, en la que Dios aparece
identificandose con los débiles y cansados. El cambio de un sistema a
otro tiene lugar por medio de la rebelién de los esclavos en la moral,
ideada por un tipo de noble denominado sacerdote judio (Nietzsche
2016 469-472).

Lo que ofrece Nietzsche en estas paginas es, sin duda, una recons-
truccion hipotética de los origenes de la moral cristiana.? Se trata de
una interpretacion que pretende mostrar que las instituciones morales,
a diferencia de lo que plantean las grandes tradiciones éticas, tienen
un caracter contingente. De acuerdo con Nehamas,

la genealogia es interpretacion en el sentido de que estudia nuestras
practicas morales no como algo dado sino como “textos”, como signos
dotados de significado, como expresiones de una voluntad de poder que

aspirar a ser descifrada por via de la interpretaciéon. (Nehamas 137)

En el primer tratado de la Genealogia, Nietzsche caracteriza de
manera fragmentaria e insuficiente los rasgos propios del sacerdote ju-
dio, estableciendo ademds una comparacién con la moral aristocratica.

Los juicios de valor caballeresco-aristocraticos tienen como condicién
un fisico poderoso, una salud floreciente, sobrada, rebosante, junto con lo
que condiciona su conservacion, la guerra, la aventura, la caza, la danza,
las peleas y en general todo lo que la actividad fuerte, libre y gozosa trae
consigo. La manera de valorar noble-sacerdotal tiene otras condiciones:
iy cuando se trata de luchar, mal pintan las cosas para ellos! Sin embargo,

3 Enrelacion con este problema, Janaway defiende la historicidad de la reconstruccion
propuesta por Nietzsche. En el prefacio de la Genealogia, sefiala el comentarista,
Nietzsche opta expresamente por desarrollar una “historia real” de la moral, esto es,
explicar el origen de nuestras actuales actitudes por medio de la reconstruccién de
una multiplicidad de estados mentales, actos, impulsos y mecanismos pertenecientes
al pasado dela humanidad (Janaway 344).Frente a esta posicion se podria argumentar
que Nietzsche més bien recurre a una reconstruccion hipotética del pasado para explicar
el presente, ala manera como lo hace Hobbes en el Leviathan o Kant en Idea para una
historia universal en clave cosmopolita'y en Probable inicio de la historia humana.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158

[149]



[150]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

los sacerdotes son, como es sabido, los peores enemigos, los mas mal-
vados —;por qué? Porque son los mas impotentes. (Nietzsche 2016 467)

El resentimiento lleva al sacerdote judio a crear valores, los valores
propios de los esclavos. El sacerdote judio crea, entonces, una inter-
pretacion de la moral que favorece sus intereses, es decir, los intereses
de los débiles, a quienes les beneficia que los fuertes se avergiiencen
de su fortaleza y se sometan a una moral igualitaria. El éxito de esta
interpretacion radica, para Nietzsche, en que los valores propios de
los esclavos —bondad, compasion, piedad— son considerados todavia
veinte siglos mds tarde “los valores en si”, lo bueno “por naturaleza”.
La interpretacion cristiana de la moral no se reconoce como tal. El ge-
nealogista, en cambio, piensa que “hay algo totalmente diferente tras
las cosas: no un secreto esencial e intemporal, sino el secreto de que no
tienen esencia o que su esencia fue constituyéndose de modo paulatino
a partir de formas ajenas” (Nehamas 143). Esta tesis conduce directa-
mente al perspectivismo nietzscheano.*

La figura del sacerdote reaparece en el tercer tratado de la Genealogia
de la moral, que se titula “;Qué significan los valores ascéticos?”. Para
el artista, dice el autor, los valores ascéticos no significa nada. Para los
filésofos y hombres de letras, el olfato para descubrir las condiciones
propicias para la espiritualidad. Para los sacerdotes, finalmente, se trata
de un instrumento de poder y la autorizacién para buscar la nada, es
decir, a Dios (Nietzsche 2016 513).

Todo animal, incluido el filésofo, busca las condiciones éptimas
para descargar su fuerza y lograr un maximo de sentimiento de poder.
Por eso el fildsofo aborrece el matrimonio y todo lo que perjudique su
independencia (Nietzsche 2016 520-521). El filosofo anhela estar libre
de obligaciones. Su instinto dominante lo conduce hacia el ideal ascéti-
co (Nietzsche 2016 521-524). El cultiva un ascetismo no moral, el cual
“es resultado y manifestacion de la voluntad de poder; su sentido es la
voluntad de poder” (Nehamas 147); el ascetismo moral, en cambio, que

4 Elperspectivismo nietzscheano supone que “el mundo en si mismo no tiene rasgos, y, por
lo tanto, no es posible representarlos ni correcta ni incorrectamente. Pensar que somos
necesariamente incapaces de representarnos al mundo con exactitud presupone aceptar que
la apariencia del mundo difiere radicalmente de su realidad. Nietzsche, sin embargo, niega
la presuposicién misma: no ‘conocemos’ lo suficiente para poder efectuar tal distincion.

i

Simplemente carecemos de un 6rgano para el conocimiento, para la ‘verdad’” (Nehamas
66). De esto se sigue que lo que es verdadero o falso lo es solamente desde un punto de
vista, pero no desde todos: por ejemplo, las virtudes de la gente corriente pueden ser vicios
o debilidades en un filésofo. Todo esto parece indicar que Nietzsche aceptaria una teoria
pragmatica de la verdad, es decir, la idea de que la verdad es aquello que es 1til y valioso

para la especie humana.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL GRAN INQUISIDOR

es propio del sacerdote ascético, “es la manifestacion de una voluntad
de poder que aspira a su propia aniquilaciéon” (Nehamas 148).

El sacerdote ascético tiene en el ideal ascético su fe, su voluntad, su
interés. Su derecho a existir depende de él. La idea por la que se lucha
es el valor que el sacerdote ascético da a la vida. En el sacerdote ascéti-
co la vida se niega a si misma, porque se la considera un puente hacia
otra vida totalmente distinta. El asceta trata a la vida como si fuese un
camino erréneo. En la tierra ha florecido una especie hostil a la vida
(Nietzsche 2016 527-529). La “vida contra la vida” es, sin embargo, una
contradiccion aparente: el ideal ascético “nace del instinto de protec-
cion y de curacién de una vida que se estd degenerando” (Nietzsche
2016 530-531). Protege la vida enferma.

Pero los enfermos son el mayor peligro para los sanos. Hay que
temer la gran ndusea y la gran compasion ante el hombre, porque ellas
en conjunto generan el nihilismo. En el suelo del desprecio de si crecen
todo tipo de plantas venenosas. Los débiles también tienen voluntad
de poder: quieren que los dichosos se avergiiencen de su felicidad
(Nietzsche 2016 531-534). El sacerdote ascético es el salvador, el pastor
y el defensor del rebafio enfermo: debe defenderlo de los sanos. Sin
embargo, “al calmar el dolor provocado, envenena al mismo tiempo
la herida”. El sacerdote ascético es el que altera la direccién del resen-
timiento. Todo el que sufre busca la causa de su sufrimiento y quiere
anestesiar el dolor por medio del afecto; disfruta de sus sentimientos
dolorosos. Para reorientar el resentimiento, el sacerdote recurre a los
conceptos de pecado, corrupcién y condenacion. El sacerdote ascético
le dice a su rebafio: tii eres el tinico culpable de tu sufrimiento (Nietzsche
2016 534-537). La pecaminosidad, asi como el dolor psiquico, no son
mas que una mera interpretacion de un hecho fisioldgico.

El sacerdote combate el sufrimiento, no aquello que lo causa: su ge-
nialidad consiste en el alivio, en el consuelo. El displacer dominante se
combate reduciendo la sensacion de vitalidad hasta su punto mas bajo:
se busca no querer, no desear, no amar, no odiar... Esto lleva a un estado
hipnético que se ha interpretado como una liberacién de toda ilusion o
como la unién mistica con Dios, es decir, con la nada (Nietzsche 2016
537-540). Otra estrategia contra el displacer dominante son la actividad
magquinal (“la bendicién del trabajo”), las pequenias alegrias, el “causar
alegria”. Al predicar el amor al préjimo, se exalta de manera prudente
la voluntad de poder, la cual lleva a “formar un rebaiio”. Los enfermos
tienden a la organizacion gregaria; los fuertes, en cambio, tienden a
disgregarse (Nietzsche 2016 540-542). Todos los medios del sacerdote
tienden a provocar un exceso cualquiera del sentir, cuyo efecto es anes-
tesiar el dolor. Lo propio del alma moderna no es la mentira, sino “la
arraigada inocencia de su mendacidad moralista” (Nietzsche 2016 543).

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158

[151]



[152]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

El afan de producir un exceso en el sentir llega a su cumbre en el
sentimiento de culpa, que permite decirle al pecador que él es el cul-
pable de su propio sufrimiento. “Por todas partes la mala conciencia,
esa bestia horrible... (Lutero)” (Nietzsche 2016 545). Este método ha
“mejorado” al hombre: lo ha domesticado, reblandecido, castrado; en
realidad, este tratamiento ha enfermado al hombre, destruyendo su
sistema nervioso, asi como la salud y el vigor de la raza (Nietzsche 2016
547). No solo se ha corrompido la salud, sino también el gusto por las
artes y las letras (Nietzsche 2016 547 y ss.).

La posicion de Nietzsche en relacién con los ideales ascéticos es
compleja. Por una parte, reconoce que ellos son medios necesarios para
sacar adelante cualquier tarea que tenga cierta grandeza. Por otra, piensa
que en manos de la religion y particularmente en manos del sacerdote,
los ideales ascéticos sirven a la causa de la domesticacion del hombre
y de la “voluntad de nada”. El ideal ascético, sin embargo, preserva la
vida, aun cuando sea a costa de aumentar la sensacién de desagrado
consigo mismo, como ocurre con los santos, que se ven a si mismos
como los mayores pecadores. Los seres débiles quieren la nada, y asi
paraddjicamente su voluntad queda preservada al hacer suyo un ideal
que conduce al descanso eterno, al Sabbat, a Dios; es decir, desde la
perspectiva de Nietzsche, a la nada.

En el sacerdote ascético, a diferencia del sefior de la moral originaria,
la voluntad de poder se manifiesta de manera torcida y manipuladora.
Su triunfo consiste en que los nobles se avergiiencen de su felicidad.
Como senala Nehamas, el ideal ascético

se presenta como texto y no como interpretacion, cuando de hecho

es una interpretacion del ‘texto’ constituido por las vidas de los pobres y

oprimidos, lo que en si mismo es el producto de innumerables interpreta-

ciones e inversiones previas de anteriores modos de vida. (Nehamas 139)

De esta manera, el ascetismo niega el caracter contingente de la
historia y la legitima pluralidad de diversas formas de vida. Negar el
caracter interpretativo de todo saber, incluida la ciencia, es una forma
de dogmatismo.

A las caracteristicas propias del sacerdote enumeradas en el pri-
mer tratado de la Genealogia, se agrega ahora la manipulacién por
medio de la culpa puesta al servicio de la voluntad de poder, la cual,
sin embargo, queda unida a una cierta vocacion humanitaria. En este
sentido, dice Nietzsche que

hemos de considerar que el sacerdote ascético es el salvador, el pastor

y el defensor predestinado del rebafio enfermo: solo asi entenderemos lo

extraordinario de su misién histdrica. Su reino consiste en dominar a

quienes sufren, a eso le lleva su instinto, en eso estd su arte mds propia,

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL GRAN INQUISIDOR

su maestria, la felicidad que le toca. El mismo tiene que estar enfermo,
tiene que estar emparentado con los enfermos y los delincuentes para
entenderlos, —para entenderse con ellos; mas también tiene que ser fuerte,
mas dueno de si que otros, es decir, integro en su voluntad de poder, para
obtener la confianza y el temor de los enfermos, y asi poder ser para ellos
apoyo, resistencia, amparo, empuje, adiestrador, tirano y dios. El tiene que
defender a surebafio— ;de quién? De los sanos, sin duda, y también de la
envidia a los sanos; él tiene que ser el adversario natural, el que desprecie
toda salud y poderio que sean brutos, impetuosos, sin freno, y tengan la
insensibilidad y la fuerza violenta del animal de rapifa. (Nietzsche 2016 534)

En este importante pasaje podemos apreciar las notables seme-
janzas que existen entre el sacerdote ascético y el Gran Inquisidor.
Ambos comparten el mismo afin de dominar a los débiles, son exper-
tos manipuladores y mantienen rigurosas practicas ascéticas. Ambos
comparten ademds un cierto “amor a la humanidad” de corte paterna-
lista, en virtud del cual se sitian como guias o pastores de un pueblo
o rebaiio infantilizado. El sacerdote ascético, por su parte, tiene una
posicion ambigua en el orden jerarquico social de Nietzsche. Por un
lado, forma parte de la nobleza, entre otras razones, porque solo los
nobles son creadores de valores. Por otro lado, no comparte los rasgos
de fortaleza propios de los sefiores. Dado que participa de la debilidad,
se identifica con la suerte de los esclavos, y los utiliza y manipula para
mejorar su posicion en la jerarquia social (Anderson 24-55). De esa ma-
nera subrepticia, el sacerdote ascético muestra su voluntad de poder;
el Gran Inquisidor, en cambio, no se mezcla en lo mas minimo con el
rebafio. El sacerdote ascético tiene una actitud compasiva con quienes
acuden a él, aunque sea para culparles de su propio sufrimiento; en el
Cardenal Inquisidor, en cambio, predomina la crueldad.

La similitud mas esencial entre ambas figuras la encontramos en
el paragrafo final del tercer tratado de la Genealogia de la moral. En
ese texto, Nietzsche afirma que

si se prescinde del ideal ascético: entonces el hombre, el animal hom-
bre no ha tenido hasta ahora sentido alguno. Su existencia en el mundo
carecia de objeto: “;para qué el hombre?” —era una pregunta sin respu-
esta: faltaba la voluntad de hombre y de mundo; tras el destino de cada
hombre grande sonaba un “jpara nada!” todavia mas grande. Eso es lo
que significa el ideal ascético: que faltaba algo, que un vacio enorme ro-
deaba al hombre— y él no sabia justificarse, aclararse, afirmarse, sufria
el problema de su sentido [...]. El hombre, el animal mas valiente, el mas
habituado a sufrir, no niega el sufrir en si: lo quiere, lo busca incluso,
dando por supuesto que se le muestre que tiene un sentido, que el sufrir
tiene un para qué. No el sufrir, sino el sinsentido del sufrir es la maldicion

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158

[153]



[154]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

que se ha extendido hasta ahora sobre la humanidad, —iy el ideal ascético
le ofrecié un sentido! (Nietzsche 2016 560)

La gran paradoja del sacerdote ascético es que su voluntad de nada,
de negacion de la vida, no deja de ser una voluntad y que por medio
de la dominacidn salva a su rebaiio del sin sentido, porque “el hombre
prefiere querer la nada a no querer” (Nietzsche 2016 560). ;Hace algo
similar el Gran Inquisidor en la Sevilla del siglo xv1?

Deciamos mds arriba que al perder la fe en la cruz, el Gran
Inquisidor, asceta y humanista, buscé un medio de salvacion alterna-
tivo al sacrificio de Cristo, a saber, la dominacién de corte totalitario
sobre el pueblo por parte de una elite que se sacrifica por el bien comtn
y que no tiene problemas en emplear la mentira, el engano y la mani-
pulacién con tal de conservar la obediencia ciega del rebafio. Se trata
del mismo problema que se planteaba en el caso del sacerdote ascé-
tico: después de la muerte de Dios, el hombre queda completamente
desorientado. Al igual que el sacerdote ascético, el Gran Inquisidor es
ateo y, por lo tanto, tampoco cree ni en el hombre ni en la libertad. A
diferencia de Jesus, quien predica la libertad evangélica, el Inquisidor
es un aristocrata que divide a los hombres entre débiles y fuertes, y
actiia en consecuencia generando un sistema de corte totalitario con
justificaciones religiosas.

Conclusiones

Mas alla de sus evidentes diferencias, al sacerdote ascético y al
Gran Inquisidor tienen en comun el violento rechazo a la idea de la
redencién de la humanidad por medio de la cruz y la bisqueda de un
método alternativo de salvacion de la humanidad.

De acuerdo con Mas alld del bien y el mal, Nietzsche defiende la
idea de que la vida es voluntad de poder, es decir, que todo ser vivo
quiere dominar por sobre los demas.’ Sin embargo, hay buenas razones

5 De acuerdo con Nietzsche, la libertad de la voluntad “es esencialmente el afecto de
superioridad con respecto a quien tiene que obedecer [...] un hombre que realiza una
volicién —es alguien que da una orden a algo que hay en él, lo cual obedece, o el cree
que obedece [...] nosotros somos a la vez los que mandan y los que obedecen y, ade-
mas, conocemos, en cuanto somos los que obedecen, los sentimientos de coaccionar,
urgir, resistir, mover, los cuales suelen comenzar inmediatamente después del acto de
la voluntad; en la medida en que, por otro lado, tenemos el habito de pasar por alto,
de olvidar engafiosamente esa dualidad, gracias al concepto sintético ‘yo’, ocurre que
de la volicién se ha enganchado, ademas, toda una cadena de conclusiones erréneas,
¥, por lo tanto, de valoraciones falsas de la voluntad misma- de modo que el volente
cree de buena fe que la volicion basta para la accién” (Nietzsche 2016 50-51; ¢f. 257 y
ss.). Como vemos en este pasaje, Nietzsche describe el funcionamiento de la voluntad

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL GRAN INQUISIDOR

textuales para sostener que esta no es una afirmacion ontolégica, como
piensa, entre otros, Heidegger, sino una mas de las interpretaciones
posibles, formulada por esto en modo subjuntivo. Esto es coherente
con el perspectivismo de Nietzsche.

Sin entrar en la discusion especializada acerca del sentido y alcan-
ce de este concepto, es posible afirmar que la voluntad de poder es el
motivo central detras de las acciones del sacerdote ascético y del Gran
Inquisidor. Ambos quieren dominar a los débiles para asi conseguir
la felicidad universal. Se trata, por lo tanto, de un proyecto de corte
utilitarista. Como sefiala Nietzsche, los débiles también tienen volun-
tad de poder: quieren que los dichosos se avergiiencen de su felicidad
(Nietzsche 2016 531-534). El sacerdote ascético es el salvador, el pastor
y el defensor del rebafio enfermo: debe defenderlo de los sanos. Sin
embargo, “al calmar el dolor provocado, envenena al mismo tiempo
la herida”. El sacerdote ascético es el que altera la direccién del resen-
timiento. Para lograrlo, recurre a los conceptos de pecado, corrupcién
y condenacion. El sacerdote ascético cultiva los valores ascéticos; para
ellos “se trata de un instrumento de poder y la autorizacion para buscar
la nada, es decir, a Dios” (Nietzsche 2016 507); en la figura del sacerdo-
te ascético el ascetismo “es la manifestacion de una voluntad de poder
que aspira a su propia aniquilaciéon” (Nehamas 147).

De una manera sorprendentemente similar, el Gran Inquisidor se de-
clara protector de los débiles, ya que son incapaces de alcanzar la libertad
espiritual y necesitan a alguien ante quien inclinarse. Nosotros, afirma,

hemos rectificado tu obra y la hemos basado en el milagro, en el
misterio y en la autoridad. Los hombres se han puesto muy contentos al

para das a entender que toda voluntad es voluntad de poder. Esta tesis, sin embargo,
estd lejos de ser demostrada: que la voluntad en ocasiones sea expresion de domina-
cién no implica que esto ocurra en todos los casos. Nietzsche tiene razdn, entonces,
en plantear su tesis central en términos hipotéticos, porque carece de los argumentos
necesarios para afirmarla en términos categoricos. Esta afirmacion perspectivista
de la voluntad de poder la encontramos formulada con claridad en el paragrafo 36
de Mds alld del bien y el mal, Nietzsche afirma: que “el mundo visto desde dentro, el
mundo definido y designado en su “caracter inteligible”, —seria cabalmente “voluntad
de poder” y nada més” (Nietzsche 2017 78-79). Nietzsche piensa que la filosofia esta
lejos de ser una disciplina objetiva e imparcial: detrds de ella también se encuentra la
voluntad de poder. La filosofia “siempre crea el mundo a su imagen, no puede actuar
de otro modo; la filosofia es ese instinto tirdnico mismo, la mds espiritual voluntad de
poder, de ‘crear el mundo’, de ser causa prima [causa primera]” (Nietzsche 2017 37). De
esta manera, Nietzsche abandona la nocién de verdad como correspondencia entre el
enunciado y el mundo, o, si se quiere, entre el enunciado y el fenémeno y la remplaza
por el perspectivismo, es decir, la idea segtin la cual no existe una vision neutral de la
realidad, sino que todo lo percibimos y afirmamos desde un sistema de creencias del
cual no nos podemos desprender (Nietzsche 53-56).

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158

[155]



[156]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

verse conducidos otra vez como un rebano y al darse cuenta de que, por
fin, se les ha retirado de los corazones aquel espantoso don, que tantos
sufrimientos les habia acarreado. (Dostoievski 2017b 416)

El punto central que el sacerdote ascético y el Gran Inquisidor tie-
nen en comun radica entonces en que ambos dividen a la humanidad
en fuertes y débiles, y se consideran parte de una pequeia élite capa-
citada para conducir a la humanidad, la cual permanece en un estado
de perpetua incapacidad. El Gran Inquisidor piensa que la redencién
que pudo tener lugar por medio de la cruz ha fracasado; asi también, el
sacerdote ascético, a pesar de ser en teoria un hombre religioso, tam-
poco cree que el cristianismo ofrezca redencion alguna y se conforma
con hacer mds llevadera la vida del rebaiio. Ambas figuras, por lo tan-
to, existen y actuan en el horizonte del nihilismo y, para enfrentarlo,
cultivan conscientemente la voluntad de poder. Pero ;qué entendemos
por nihilismo?

En un fragmento escrito en el otofio de 1887 Nietzsche afirma:
“Nihilismo: falta el fin; falta la respuesta al ;para qué?’; ;qué significa
nihilismo? Que los valores supremos se desvalorizaron” (Nietzsche,
2016 9 [35]).

El nihilismo “es la situacién de desorientacién que aparece una vez
que fallan las referencias tradicionales, o sea, los ideales y los valores que
representaban la respuesta al ;“para qué” ?, y que como tales iluminaban
el actuar del hombre” (Volpi 16).

Esta es precisamente la situacion en que el Gran Inquisidor cree
encontrarse en la Sevilla del siglo xv1yla que Nietzsche diagnostica a
finales del siglo x1x cuando habla de la “muerte de Dios™ una desorien-
tacion radical, un rebafio que necesita un nuevo pastor. No es necesario
que el pastor crea su propio discurso, basta con que sea capaz de con-
solar a sus protegidos, que son como niflos desamparados, por medio
del engano, asumiendo que solo unos pocos elegidos seran capaces de
soportar el peso de la tragica verdad acerca de la condicién humana,
a saber, que no hay Dios, que la vida humana no tiene sentido y que la
cruz de Cristo fue un sacrificio inutil.

Ivan Karamazov, sin embargo, niega que el Gran Inquisidor sea
similar los jesuitas, quienes son simplemente el ejército de Romay se
mueven “por un simple afin de poder, de sucios bienes terrenales, de
esclavizacion...” (Dostoievski 2017b 423). Aliosha argumenta que la
figura del Gran Inquisidor es una fantasia; su hermano en cambio, le
pregunta: “;Por qué no puede haber entre ellos- jesuitas e inquisido-
res— ni un solo martir torturado por un noble sufrimiento y lleno de
amor por la humanidad?” (Dostoievski 2017b 423). Ambos hermanos,
en todo caso, estan de acuerdo en que el secreto del Inquisidor es su

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



NIETZSCHE Y LA LEYENDA DEL GRAN INQUISIDOR

ateismo. Ivan piensa que debe haber habido hombres como él dentro
de las filas de la Iglesia, antiguos creyentes que finalmente compren-
dieron la necesidad del engafio y la mentira para llevar a los hombres a
la muerte y a la destruccion, pero sin que ellos se dieran cuenta, “para
que por lo menos en el camino esos lamentables ciegos se consideren
felices” (Dostoievski 2017b 424). De esta manera, Aliosha asimila al
Inquisidor con el sacerdote ascético, en la medida en que este ltimo
le ofrece al rebafio la posibilidad de darle sentido a su sufrimiento
(Nietzsche 2016 560).

Por otra parte, la aguda descripcién del sacerdote ascético nos
permite comprender de mejor manera el caracter y la psicologia del
Gran Inquisidor. En él conviven el paternalismo, el racionalismo y la
soberbia. A diferencia de Nietzsche, sin embargo, quien identifica vida y
voluntad de poder, Dostoievski considera que la bisqueda del poder es
una tentacion que puede llevar a la humanidad a su perdicion. El autor
ruso hace suyo el rechazo de Cristo a las tres tentaciones y se situa del
lado de Aliosha Karamazov, quien afirma que el Cristo crucificado es
la respuesta definitiva de Dios al sufrimiento humano.

Ante el racionalismo de Ivan y el cinismo del Gran Inquisidor,
Dostoievski dispone de la fe en Cristo, que es, al mismo tiempo, fe en
la libertad propia de la condicién humana. Fiel a su visién del mun-
do, el gran autor ruso desconfia de la razdn separada de la fe, ya que
ellalleva a la locura y al colapso moral. La respuesta de Dostoievski al
Gran Inquisidor, como muestra Frank, es indirecta: Ivin Karamazov,
atormentado por la culpa y por sus angustias existenciales, termina
perdiendo la razén. Para Aliosha, en cambio, se abre un futuro lumi-
noso no el convento, sino en el mundo, donde el Starets Zdésima le ha
mandado quedarse para sufrir y buscar la felicidad.

En un mundo y en una época que ha dejado de creer en el Evangelio
y en los cuales los totalitarismos del siglo xx han dado lugar a una socie-
dad que se niega a enfrentar sus propios miedos y angustias existenciales,
La leyenda del Gran Inquisidor sigue siendo un relato profético que nos
habla del peligro que implica intentar reemplazar la libertad humana
y la fe en Dios por una utopia del control total. Nietzsche, desde la éti-
ca de la autenticidad propuesta por Zaratustra, y Dostoievski, desde el
cristianismo ortodoxo, proponen caminos de salida a la critica situacion
en que quedo la humanidad a partir del acontecimiento denominado la
“muerte de Dios”. Se trata, sin embargo, de respuestas de signo contrario.
Mientras Nietzsche recurre a la voluntad de poder y busca la plenitud
humana en el amor fati, Dostoievski encuentra el camino hacia la ple-
nitud en la aceptacion de la finitud y en la fe en Cristo. Quién tenga
la razén en sus planteamientos, es una pregunta que interpela a toda
persona que busque desentraiar el misterio de la condicién humana.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXXIV # N.° 189 ¢ 2025 « ISSN 2011-3668 (EN LINEA) ¢ BOGOTA, COLOMBIA o PP. 137-158

[157]



[158]

MIGUEL GONZALEZ VALLEJOS

Bibliografia

Berdiaev, Nikoldi. El credo de Dostoievski. Apolo, 1951.

De Lubac, Henri. El drama del humanismo ateo. Ediciones Encuentro, 1990.
Dostoievski, Fiodor. Crimen y castigo. Alianza, 2016a.

Dostoievski, Fiodor. El idiota. Alianza, 2016b.

Dostoievski, Fiodor. Los demonios. Alianza, 2017a.

Dostoievski, Fiodor. Los hermanos Karamdzov. Alianza, 2017b.

Frank, Joseph. Dostoievski. El manto del profeta. 1871-1881, Biografia, Tomo v. FCE, 2010.
Gonzalez Vallejos, Miguel. Filosofia de la cruz. Ediciones uc, 2023.

Guardini, Romano. El universo religioso de Dostoievski. Emecé, 1954.

Janaway, Christopher. “Naturalism and Genealogy.” A Companion to Nietzsche. Editado
por Keith Ansell-Pearson. Blackwell, 2009. 337-352.

Lanier Anderson, R. “On the Nobility of Nietzsche’s Priest.” Nietzsche’s On the Genealogy
of Morality. Editado por Simon May. Cambridge University Press, 20112. 24-55.

Nehamas, Alexander. Nietzsche, la vida como literatura. ECE, 2002.

Nietzsche, Friederich. “Kritische Studienausgabe.” Obras Completas iv. Fragmentos pJs-
tumos. Traducido por Jaime Aspiunza et al. Tecnos, 2016.

Nietzsche, Friederich. Mds alld del bien y el mal. Traducido por Pascual Sanchez. Alianza,
2017.

Stepenberg, Maia. Against Nihilism. Nietzsche Meets Dostoevsky. Blake Rose Books, 2019.
Steiner, George. Tolstéi o Dostoievski. Siruela, 2002.
Stellino, Paolo. Nietzsche and Dostoievski. On the Verge of Nihilism. Peter Lang, 2015.

Van den Bercken, Wil. Ficcion cristiana y realismo religioso en las novelas de Dostoievski.
Anthem Press, 2011.

Volpi, Franco. El nihilismo. Traducido por A. Vigo y C. del Rosso. Biblos, 2004.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢ UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



	_Hlk200663703
	_heading=h.1fob9te

