JEAN-PAUL MARGOT

EL NOMBRE DE LA ROSA
O LOS INFORTUNIOS DE LA RAZON

“Vivimos para los libros. Dulce misién en este mundo dominado
por el desorden y la decadencia”.
U. Eco.*

Entre los numerosos y variados efectos de sentido que produce EI Nombre
de la Rosa, cabe destacar el hecho de que su lectura proporciona un conoci-
miento global —histérico, politico, socio-econémico, teolégico y filos6fico—
de este siglo XIV que aparece, cada dia con més fuerza, como una auténtica
fuente del mundo moderno y de la mentalidad moderna. El principal objeti-
vo de este articulo es ayudar al lector poco familiarizado con la Edad Media
a entender mejor el complejo movimiento de las ideas filos6ficas y teol6gi-
cas que anima el libro. El segundo objetivo deriva de la decisién que tomara
Eco de “contar en el Medioevo y por boca de un cronista de la época” (1).
Resulta en efecto paradéjico, cuando menos a primera vista, que para que la
entendiéramos mejor, Eco haya querido contar foda una historia a través de
las palabras de alguien que no entiende. Trataremos, entonces, de verificar
la siguiente hip6tesis: la ignorancia de Adso y el fracaso de Guillermo en su
intento de investigar los indicios sefialan los limites que el mundo moderno,
al perder su inteligibilidad, impone al proceso de emancipacion de la razén.

L. El narrador y su texto

En el ocaso de su vida, alrededor de 1390, Adso de Melk narra los aconte-
cimientos en los que se viera implicado a la edad de 16 afios. Mas de medio
siglo lo separa de aquella terrible semana del mes de noviembre de 1327

* El Nombre de la Rosa, Circulo de lectores, Bogota, 1984, p. 117.

(1) U. Eco, Apostilla a El Nombre de la Rosa, Anilisis, Barcelona, No. 9, 1984, p. 10.

IDEAS Y VALORES Nos. 76-77 Bogoté Abril-Agosto 1988




cuando, en compaiiia de su maestro, Guillermo de Baskerville, llegé a esta
abadia sin nombre del norte de Italia, entre Piamonte, Liguria y Francia, es-
cenario de una inexplicable serie de asesinatos y del dltimo esfuerzo por re-
solver las diferencias entre los franciscanos defensores de la pobreza de Cris-
to y los representantes del usurpador del trono de Pedro, aquél que los im-
pios veneran en Avignon como Juan XXII. Aunque se pueda atribuir a su
vejez, el hecho de que Adso no entienda tal vez se deba a un deseo incons-
ciente de borrar de su memoria la espantosa cadena de catéstrofes que ago-
bié su siglo. En efecto, si la cristiandad latina conoci6 su “edad de bro” du-
rante el siglo XIII, el siglo XIV bien puede ser llamado, con M. de Gandi-
llac, “el siglo de las rupturas”. Se abre con la reanudacién de las luchas entre
la Iglesia —Bonifacio VIII-y el rey francés Felipe el Hermoso, entre el Papa-
do-Juan XXII -y el Imperio— Ludovico de Baviera, apoyado por Marsillo
de Padua (su Defensor pacis es de 1324), Juan de Gianduno y Guillermo
de Ockham. Vive las hambrunas de 1913y 1375, el inicio, en 1337, de la gue-
rra de los cien afos entre Francia e Inglaterra, la peste negra que, desde 1347
asola Europa, matando casi a la mitad de su poblacién. Asiste impotente al
Gran Cisma de 1378 que divide, durante cuarenta afios, a la Iglesia en dos
obediencias: la del Papa de Avignon y la del Papa de Roma. No sin raz6n,
Adso empieza y termina su relato haciendo hincapié en la decadencia del
mundo: “Ya al final de mi vida de pecador, mientras, canoso y decrépito
como el mundo...”; “Los hombres de antes eran grandes y hermosos (ahora
son nifos y enanos), pero ésta es s6lo una de las muchas pruebas del estado
lamentable en que se encuentra este mundo caduco... Todo esté descarria-
do”; “...este mundo ya viejo” (2).

Adso cuenta una historia. Pero el lector sabe que es imposible que exista
una historia. Las primeras dificultades surgen con la unidad de un texto cuya
fidelidad al manuscrito estd mediatizada por varias traducciones encontra-
das, perdidas y reencontradas, por unas circunstancias que llevaron a Eco a
“pensar que las memorias de Adso parecian participar de la misma naturale-
za de los hechos que narra: envueltas en muchos y vagos misterios, empe-
zando por el autor...” (3). Henos aqui envueltos en una aventura semiol6gi-
ca. El Nombre de la Rosa es la historia del manuscrito de Adso de Melk, de
Eco, de Abonne, Salvatore, Jorge de Burgos, Urbino da Casale, Ockham y
otros, es una meditacién sobre los libros, ya que “...los libros siempre ha-
blan de otros libros y cada historia cuenta una historia que ya se habia conta-
do” (4), es historia de libros cuya lectura “puede incitarnos a repetir, con el
gran imitador de Kempis: “Busqué en todas las cosas el descanso, y en nin-
guna lo encontré, excepto en un lugar solitario en compaiia de un libro” (5).

(2) El Nombre de la Rosa, respectivamente pp. 13, 17 y 511.

(3) Mbid., p.7.

(4) Apostilla, p. 10.

(5) El Nombre de la Rosa, p. 9. La traduccién del texto latino es de Andrés Lema Hincapié,

Traducciones al castellano de los apartes latinos de “El Nombre de la Rosa”, Universidad
del Valle, Cali, 1987, 41 péginas.



;Serd que Eco busca en esta historia de libros la misma paz que anhelara
Adso en su vejez? Cualquiera que sea la respuesta, no debemos descartar el
placer de la escritura, el solo placer de contar una historia, que vuelven algo
baladi la biisqueda de una identidad entre el texto y el manuscrito, entre el
presente y el pasado, entre lonarrrado y lo que realmente sucedi6. Pero, sise
trata de la broma de un semiélogo a otros semi6logos, es una broma seria
que expresa tanto la novedad de la literatura moderna, del Nouveau roman,
como sus limites: “Transcribo, escribe Eco, sin preocuparme por los proble-
mas de la actualidad. En los afios en que descubri el texto del abate Vallet
existia el convencimiento de que sélo debia escribirse comprometiéndose
con el presente, o para cambiar el mundo. Ahora, a mas de diez afios de dis-
tancia, el hombre de letras (restituido a su altisima dignidad) puede conso-
larse considerando que también es posible escribir por el puro deleite de es-
cribir. Asi, pues, me siento libre de contar, por el mero placer de fabular, la
historia de Adso de Melk...” (6). No cabe duda de que Eco aprendié de la
Poética aristotélica el arte de la diversién y que la risa es subversiva. ;Cémo
no sonreir al leer que en 1968 la literatura era comprometida, pero que dejé
de serlo en 1984, si ello va en contra de las ideas recibidas? Y sin embargo, es
preciso reconocer que si los afios sesenta propusieron ese gran principio de
que la literatura no tiene que ocuparse mas que de ella misma, buscando des-
hacerse del conjunto de las sacralizaciones que la afectaban, el resultado fue
un creciente proceso de teorizacién de la escritura del que no estaban ausen-
tes las preocupaciones politicas. Se llegé en efecto, a decir que la escritura
era en si misma tan libre de toda determinacién que el hecho de escribir era
intrinsecamente revolucionario. La mera mencién que Eco hace, en la
Apostilla al Nombre de la Rosa, de Raymond Roussel parece entonces desti-
nada a recordarnos que la literatura funciona sin referencia a un sujeto dota-
dor de sentido, a un sujeto intérprete de la totalidad: “El narrador no debe
facilitar interpretaciones de su obra, sino, ;para qué habria escrito una no-
vela, que es una maquina de generar interpretaciones?” (7). El problema del
“¢Quién habla?” sélo puede desaparecer en esa concepcidn de la literatura
como texto. El texto produce sus propios efectos de sentido y el sujeto es uno
de ellos, que la escritura crea y abandona al lector. En realidad, el sujeto no
desaparece; es su unidad demasiado determinada la que se cuestiona, ya que
lo que suscita el interés es su desaparicion, es decir, esa nueva manera de ser
que es la desaparicién, su dispersién que no lo anonada sino que nos lo ofre-
ce en una pluralidad de posiciones y de funciones.

1I. ;Porqué Adso?
“Adso ha sido muy importante para mi, escribe Eco. Desde el principio qui-
se contar toda la historia (con sus misterios, sus hechos politicos, su ambi-

giiedad) con la voz de alguien que pasa a través de los sucesos, los registra to-
dos con la fidelidad fotografica de un adolescente, pero no los entiende (y no

(6) Loc. cit.

(7) Apostilla, p. 6.

45



los entenderd a fondo ni siquiera de viejo; tanto es asi que luego elige una
fuga hacia la nada divina, que no era lo que Ie habia ensefiado su maestro).

Hacer entender todo a través de las palabras de alguien que no entiende

nada” (8). Si puede resultar paradgjico querer agotar el significado de una
historia a través de las palabras de alguien que no entiende, la paradoja de-

saparece a partir del momento en que recordamos el espacio desde donde

habla el narrador. Adolescente, Adso acaba de dejar el monasterio benedic-
tino de Melk, donde sus hermanos escribas luchan con pluma y tinta contra
los engafios del diablo. Ahora bien, ;quién mejor que un copista, alguien
que, sin entender, crea lenguas desconocidas en los dedos, para no tergiver-
sar los acontecimientos y garantizarle la mayor fidelidad posible -la foto-
grafica— a su testimonio? Era preciso elegir a un joven benedictino para
mantener provisionalmente la ilusién de que el texto copiado llega a ser uno
con la realidad ordenada que las palabras traducen. Pero la realidad con la

que se enfrenta Adso se burla del orden, de las semejanzas y de la identidad,

para introducir con violencia las diferencias y la diversidad: pone en escena

los poderes desdobladores de un siglo en el que las palabras se separan de las
cosas. Antes el Verbo era Dios y el monje fiel copiaba esa verdad tinica que

son las palabras del Sefor; hoy, la verdad se muestra fragmentada, mezclada
con la corrupcién y la lujuria de monjes que cometen el mal en nombre del

bien. El mundo de El Nombre de la Rosa ha dejado de ser inmediatamente

inteligible para la inteligencia humana. Desaparece 1a complicidad entre un

mundo cargado de significaciones y un sujeto que confia en poder recupe-

rar, mediante los signos que éste le proporciona, el secreto de su propio des-

tino. El mundo del siglo XIV aparece asi como un mundo absurdo, rico en

efectos, pero cuyo sentido estd ausente, ya que la fuente de su inteligibilidad

radica en un Dios tan libre que sus designios superan nuestro entendimien-

to. Ya anciano, acongojado por el desconsolador espectdculo de su Renania
surcada por “barcas de locos que se dirigen hacia un lugar sombrio” (9),

Adso condena la soberbia intelectual de su maestro fugdndose hacia la nada
divina. Aunque no desconozca que el misticismo que cunde en sus tierras no
estd libre del peligro de la locura, tal vez recuerde lo que san Pablo escribi6 a
los corintios: “lalocura de Dios es mds sabia que los hombres” y “Dios ha he-
cho necia la sabiduria de los hombres™ (10).

Pero, antes de callar y hablar con Dios, Adso experiment® los fantasmas,
deseos, pasiones, frustraciones y temores propios de la juventud de ayer y de
hoy. Por supuesto, las dudas que acechan a nuestro narrador después de que
le fuera revelado el sexo, deberian hacerlo mds moderno ante nuestros 0jos
que la seguridad que mostrara el Doctor Angelicus en una situacién similar.
Recordemos cémo, después de que sus hermanos lo hubieran secuestrado y
encerrado en el castillo de la familia para impedir que se hiciera dominico,
santo Tomés armado de un tiz6n persigue furibundo a la joven desnuda y
dispuesta a todo que le habfan enviado a su habitacién.

(8) 1Ibid., p. 16.
(9) ElNombre de la Rosa, p. 511,

(10) L cor., 25, 20.

46



Por ello, puede preguntarse Eco si esto “no ha sido uno de los elementos
que determinaron que la novela fuera legible por parte de los lectores no so-
fisticados. Se identificaron con la inocencia del narrador y se sintieron justi-
ficados aun cuando no entendian todo. Los restitui, anade, a sus temores
frente al sexo, a las lenguas ignoradas, a las dificultades del pensamiento, a
los misterios de la vida politica...” (11). De hecho, la inocencia de Adso es
nuestra inocencia, la que nos hace participes del mismo sentimiento de inse-
guridad que vive el hombre del Medioevo. Si una novela medieval puede
funcionar como un diagnéstico de nuestro presente, una etnologia de nues-
tra racionalidad, es porque cuando se resquebraja por doquier la autoridad
central, el mundo contemporaneo se dirige hacia una Nueva Edad Media en
la que solamente pequefas comunidades autébnomas sobrevivirdn para pre-
servar la herencia cultural de Occidente. Entonces, lejos de apartarnos de
nuestra época, la historia del inocente Adso cuestiona nuestras certezasy, al
recordarnos que no hay ni escritura, ni lectura inocentes, nos obliga a decir
de qué somos culpables. La prueba estd en la ignorancia que castiga la sober-
bia intelectual del mismo Guillermo de Baskerville: “Entonces (cuando
Adso andaba con él) no sabia qué buscaba fray Guillermo y, a decir verdad,
aiin ahora lo ignoro y supongo que ni siquiera él lo sabia, movido como esta-
ba s6lo por el deseo de la verdad, y por la sospecha —que siempre percibi en
él- de que la verdad no era lo que creia descubrir en el momento presente.
Es probable, sugiere Adso, que en aquellos afios las preocupaciones del si-
glo lo distrajeran de sus estudios predilectos” (12). Sabemos cudles eran las
preocupaciones del siglo que distraian al te6logo imperial. Pero, ;cudles
eran sus estudios predilectos?

Ill.  Filosofia y teologia

Los estudios predilectos de Guillermo no eran otros que los de “la Esco-
lastica™: ;cémo acordar la razén con la revelacion, la ciencia con la fe, la filo-
sofia con la teologia? El principio de la actividad intelectual de los escolasti-
cos es la seguridad de que el dogma revelado y la razén natural no podrian
contradecirse, visto que uno y otra proceden de Dios, que no engafia ni se
engana. Fil6sofos y teélogos bien podian discrepar en lo concerniente a qué
es razonar o sobre la naturaleza de la relacién entre la razén filosofica y la re-
velacion cristiana, pero nadie dudaba de que tal relacién existia ni de que su
forma era la interdependencia, no la mutua exclusién. La razén de ello es
que “la Escoldstica” es ala vez filosofia y teologia, es una relacién muy pecu-
liar que afecta el sentido de ambas: con ocasién de cuestiones teolégicas se
suscitan problemas filos6ficos, que habran de ser tratados por la filosofia,
segiin sus propias exigencias, y que la llevarédn por sus propios caminos hasta
puntos de vista inicialmente imprevisibles. “La Escoléstica” toca a su fin
cuando este acuerdo deja de estar por encima de cualquier discusién, cuan-
do surge la doctrina de “la doble verdad” segiin la cual lo que es verdad des-

(11) Apostilla, p. 16.

(12) El Nombre de la Rosa, p. 16.

47



de el punto de vista de la teoclogia puede no serlo desde el punto de vistade la
filosoffa y viceversa. Sucede, entonces, que la razén termina por percibir
una antinomia entre sus propias leyes y el objeto, venido de fuera, al que se
aplica de modo que, de cierta manera, la emancipacién de la razén y el co-
mienzo de la filosofia moderna son el fruto de “la Escoléstica”.

Lo que, con muchas precauciones, permite hablar de escoldstica es la vigen-
cia del cristianismo a lo largo de varios siglos, basada en una comunidad de
creencias individuales y sociales. Ahora, lo que obliga a hablar de escoldsti-
cas es el hecho de que existe una discontinuidad en el proceso de recupera-
cién y asimilacién de la tradicién greco-drabe, que conforma el niicleo de los
supuestos comunes al cristianismo, principalmente en torno a Aristételes y
su interpretacion por los drabes y los judios. Siguiendo a F. van Steenber-
ghen, podemos decir que hasta la mitad del siglo XIII no hay oposicién radi-
cal entre el dogma revelado y la razén natural. La obra de santo Tomas, con
su intento de cristianizar a Arist6teles y de armonizar filosofia y teologia es
en ese sentido, la feliz realizacién de una relacién que se inicié con la Patris-
tica. Prolonga la posiciéon adoptada por los Padres de la Iglesia quienes,
cuando tuvieron que enfrentarse por primera vez con las tensiones entre las
ensenanzas biblicas a las que adherian en la fe y las doctrinas filosdficas que
configuraban el sentido comiin culto de su época, afirmaban que existe una
sola fuente de verdad, el Logos, y que toda la sabiduria humana. especial-
mente la filosofia griega, manaba de esta fuente tnica. Si como lo pensaban
Clemente de Alejandria, san Basilio. Origenes o el mismo san Agustin.
ciencia fe tienen una fuente comiin, no iba a ser dificil armonizarlas. Sin em-
bargo, la obra de santo Tomads también senala la inminente ruptura entre ra-
z6n y revelacién con la famosa condenacion, el 7 de marzo de 1277, de 219
proposiciones que reflejan la ensenanza de algunos maestros de la Facultad
de ar‘t{es de la Universidad de Paris. Cincuenta anos después, Jorge de Bur-
gos recuerda como el Obispo de Paris Esteban Tempier, apoyado por los
teSlogos opuestos al desarrollo del renacimiento, preguntaba si Dios podria
crear otros mundos totalmente diferentes para afirmar la absoluta libertad
de Dios que nada ata, ni siquiera la l6gica del estagirita: “Cada libro escrito
por ese hombre (Aristételes) ha destruido una parte del saber que la cris-
tiandad habia acumulado a lo largo de los siglos... El libro del Génesis dice
lo que hay que saber sobre la composicién del cosmos, y basté con que se re-
descubriesen los libros fisicos del Filésofo para que el universo se interpreta-
ra en términos de materia sorda y viscosa, y para que el arabe Averroes estu-
viese a punto de convencer a todos de la eternidad del mundo™ (13).

La condenacién de 1227 no es la causa sino el efecto de una crisis cuyos
sintomas m4s inmediatos aparecen a principios del siglo XII, con la prohibi-
cién de 1210, reafirmada en 1215, 1231 y 1245, de “leer”, es decir de ensefiar
en clase, los Libros Naturales de Arist6teles. Pese a que el nuevo estatuto de
la Facultad de artes de la Universidad de Parfs, promulgado el 19 de marzo
de 1255, volviera obligatoria la “lectura” de todos los escritos conocidos de
Aristételes, la condenacién de 1277 muestra que todavia no habia sido supe-

(13) Ibid., pp. 484-485.

48



rada la crisis de la inteligencia cristiana provocada por la irrupcién masiva de
la literatura greco-4rabe a principios del siglo XII. En realidad, las raices de
este acontecimiento tan decisivo para la historia del pensamiento occidental
son ain més viejas. Desde el momento en que la cristiandad latina toma
conciencia de su fuerza y de su casi universalidad, de la superioridad de su
cultura, resulta tentador fundar la fe en una base racional mas amplia que la
de la revelacién, demasiado ligada a la elecci6n de un pueblo. Es asi como, a
partir de fines del siglo XI, principalmente con Pedro Abelardo (1079-1142),
la creciente influencia de la “Dialéctica”, o l6gica de lo probable, en las Fa-
cultades de artes y de teologia, traduce el deseo de fundar el dogma en lara-
z6n. Sin duda, este método escoldstico, que consistia en comparar las opi-
niones de diferentes autoridades para llegar a dilucidar los misterios de la
Revelacion segiin procedimientos légicos, dista mucho de ser un racionalis-
mo moderno. Sin embargo, refuerza el aparato légico de la construccién fi-
loséfico-teoldgica que, con el progresivo descubrimiento del verdadero
Aristételes, lleva a una teologia especulativa, cada vez mas alejada de la Sa-
grada Escritura. Entre las miiltiples consecuencias de este fenémeno, cabe
destacar las tres siguientes: en primer lugar, a fuerza de virtuosismo en la
abstraccién, vacia el cuerpo de la doctrina cristiana de su verdadera susten-
tacién religiosa, para reducirlo a una inerte construccion metafisica apoyada
en una dialéctica que ha perdido el contacto con la realidad. En segundo lu-
gar, el conocimiento se estructura de manera cada vez mas cerrada en torno
a una élite universitaria. Finalmente, el divorcio entre la masa cristiana y
una Iglesia cortada de cualquier preocupacién pastoral echa las semillas
que. como el debate acerca de la pobreza de Cristo. conducirdn a la Refor-
ma.

Al lado de las grandes sintesis del siglo XIII en las que los conocimientos
racionales y los datos de la fe aparecen como otros tantos elementos de un
mismo sistema intelectual, se destaca el esfuerzo de Averroes para determi-
nar con precision las relaciones entre filosofia y religién. Segin “El Comen-
tador” (1126-1198), la ensefanza cordnica es una aproximacién tosca a la
verdad, adecuada para la formacién moral de los hombres que se dejan guiar
por la imaginacién y las pasiones. La filosofia, en cambio, es la verdad abso-
luta, aunque solamente accesible a los hombres de demostracion. De ahi de-
rivan dos consecuencias. La primera es el libre examen: cada uno interpreta
al Cordn de acuerdo a su capacidad. La segunda es el racionalismo: la razén
juzga en ultima instancia a la religién. Por supuesto, la enorme influencia
que ejercio el averroismo en las Facuitades de artes y de teologia de 1a Uni-
versidad de Paris a partir de 1260 provocé la airada reaccién de los teélogos
m4s ortodoxos. Ahora bien, en el momento en que se condena la insolencia
de una filosofia que pretende apoyar el dogma en la razén, se produce un he-
cho capital: se anuncian los primeros descubrimientos de la ciencia moder-
na, descubrimientos que encuentran sus primeras férmulas en los mismos
medios donde se realiza la disociacién entre la razén y la fe. Quisiéramos
ahora mostrar cémo este fendmeno ayuda a comprender mejor la sorpresa
de Adso ante las actitudes y creencias de su maestro.

49



IV. Un Investigador inglés

Aligual que en el caso del narrador, y una vez decidiera matar a un monje,
son las exigencias internas del texto las que llevan a Eco a su caracterizaci6n
de Guillermo de Baskerville: “Tenia necesidad de un investigador, posible-
mente inglés, que poseyese un gran sentido de la observacién y una particu-
lar sensibilidad para la interpretacién de los indicios. Estas cualidades no se
encontraban mds que en el 4mbito franciscano y con posterioridad a Roger
Bacon; por lo demds, una teoria desarrollada de los signos la encontramos
solamente en los occamistas; existia anteriormente, pero la interpetacién de
los signos o era de tipo simb6lico, o tendia a leer en los signos las ideas y lo
universal. S6lo después de Bacon y Occam se usan los signos para dirigirse al
conocimiento de los individuos... (y)... un franciscano del siglo XIV, aun-
que fuera inglés, no podia ignorar la disputa sobre la pobreza, especialmen-
te si era amigo, o secuaz, o conocido de Occam” (14).

La muy instructiva conversacién que Guillermo sostiene el primer dia, en
la hora de tercia, con el abad Abonne ilustra el grado de secularizacién al-
canzado por las antiguas 6rdenes monacales durante la Alta Edad Media.
Aunque su mision fuera, en efecto, la de conservar y custodiar el tesoro de la
cristiandad, las palabras del abad benedictino evidencian la confusién que
reinaba en el seno de su orden entre riqueza terrenal y riqueza espiritual.
Expresion de la Iglesia mas representativa del mundo feudal, la orden fun-
dada por san Benito no supo reconocer el verdadero significado del “hedor
de las ciudades” que llegaba hasta nuestra abadia. “Mundus senescit”: si,
pero Abonne no entiende que es su mundo el que envejece ante los anhelos
de poder y saber de las nuevas clases sociales urbanas y los estertores de un
mundo feudal condenado a desaparecer por los descubrimientos técnicos y
el despertar econémico de Occidente. Si la conversacion entre Guillermo y
Abonne resulta ser tan instructiva, es porque escenifica a través de las pala-
bras de un benedictino y el sentido cortés, pero irénico, de un franciscano, la
muerte de un mundo caduco y el nacimiento de otro.

Es el mismo sentimiento de que el mundo envejecia el que, un siglo antes,
llevé al Poverello de Asis a criticar el Estado y las formas de vida de la Iglesia
y a desposarse con la “dama pobreza”. La palabra de la Escritura que carac-
teriza a san Francisco y los comienzos de su hermandad es la de “nuevo”.
Hay que renovar el seguimiento de Cristo o sea, la vida de la Iglesia primiti-
va, su fe y su pureza. Hijo de un acaudalado comerciante de tejidos, tipico
representante de la burguesia que surgia en las ciudades italianas, Francisco
condena lariqueza. Fiel al mandato de Jesiis a sus discipulos en el evangelio,
de no poseer nada, crea una orden no mondstica en la que une el estado de
vida regular con el ministerio pastoral de la cura de las almas, la predicacién
y la ensenanza. Si exalta la naturaleza. no quiere ser el senor de todas las co-
sas, sino el servidor de todos los hombres, animales, plantas, rocas. agua,
lunay sol, lo que lo convierte en un loco ante los ojos del mundo. Pero €l sa-
bia que no puede haber cristianismo que no sea un scandalon, aun si el es-

(14) Apostilla, p. 13.

50



cdndalo puede ser usado en contra de sus hermanos, como sucede con Gui-
llermo de Baskerville: “Ti eres peor que el diablo, franciscano —dijo enton-
ces Jorge—. Eres un juglar, como el santo que os ha parido. Eres como tu
Francisco, que ‘hizo de todo el cuerpo un medio de expresion’, que pronun-
ciaba sermones dando especticulos como los saltimbanquis, ..., que se dis-
frazaba de vagabundo para confundir a los frailes glotones. que se echaba
desnudo sobre la nieve, que hablaba con los animales y las plantas,...” (15).
La evolucién de la orden tras la muerte de san Francisco estda dominada por
la dificultad de acomodar el ideal heréico a las posibilidades de la época y de
su extension por todo el mundo. De aqui surgi6 la disputa sobre el concepto
mads riguroso o mas laxo de la pobreza. Pero el verdadero peligro aparecié en
las dltimas décadas del siglo XIII. cuando el radicalismo se transformo en
extranas formas sectarias o espiritualistas que estaban muy cerca de los mo-
vimientos heréticos de la época, y de las que nos habla Ubertino da Casale el
primer dia en la hora de sexta. Lo que, en cambio, no planteaba ninguna di-
ficultad ni presentaba peligro alguno para los seguidores del Poverello de
Asis, era el nuevo sentido de la nautraleza como objeto de experimentacién
y no de contemplacion, que los representantes de la ciencia como Guillermo
impulsaban en la orden francicana. Por ello, al enterarse que desde su tilti-
mo encuentro Guillermo regresé a Inglaterra, retomé los estudios en Ox-
ford y estudi6 la naturaleza, Ubertino, el jefe de los espiritualistas, comenta:
“La naturaleza es buena porque es hija de Dios” (16).

Pero Adso es benedictino; le sorprende la sabiduria que contrasta con los
magros conocimientos de los franciscanos que habia encontrado en Italia y
en su tierra, hombres simples y a menudo iletrados. No entiende a este in-
vestigador venido de la fria Britania: “parecia que sélo podia pensar con las
manos”, recuerda. ;C6émo iba a saber que Eco se refiere aqui, sin nombrar-
lo, al verdadero maestro de R. Bacon, Pedro de Marincourt, autor de un tra-
tado sobre el iman (Epistola de magnete) donde proclama la necesidad de
completar el método matematico con el método experimental? Adso va de
sorpresa en sorpresa: “...este hombre singular llevaba en su saco de viaje
unos instrumentos que hasta entonces yo nunca habia visto y que €l definia
como sus médquinas maravillosas. Las mdquinas, decia Guillermo, son pro-
ductos del arte, que imita a la naturaleza, capaces de reproducir, no ya las
meras formas de esta tiltima, sino su modo mismo de actuar” (17). Reloj, as-
trolabio, imén, le parecen brujerfas. Y ademds, ;quién es este Bacon a
quien Guillermo venera como su maestro? Octogenario, puestos los anteo-
jos que le regalara su maestro hace sesenta afos, Adso sigue sin entender la
respuesta que Guillermo le diera cuando le preguntaba si sus médquinas no
eran, después de todo, unas ficciones, unas quimeras, unos objetos que no

(15) El Nombre de la Rosa, p. 489. La traduccién del texto latino es de A. Lema, op. cit.
(16) Ibid., p. 64.
(16) Ibid., p. 64.

(17) Ibid., p. 19.

51



existian: “No debes inquietarte porque ain no existan, pues estono significa
que no existiran. Y yo te digo que Dios quiere que existan, y existen sin duda
en su mente, aunque mi amigo de Occam niegue que las ideas existan de ese
modo, y no porque podamos decidir acerca de la naturaleza divina, sino,
precisamente, porque no podemos fijarle limite alguno” (18). Ahora bien, si
un benedictino no puede explicar la relacion que existe entre la ciencia y
Dios, entre lo posible y lo real, tal vez lo puedan hacer aquellos que usan los
signos para dirigirse al conocimiento de los individuos.

V. Nominalismo y realismo

Se trata de un viejo problema ya planteado por el fil6sofo neoplaténico
Porfirio quien, en su Isagoge, o introduccion a las Categorfas de Aristételes,
preguntaba si las ideas generales de género, diferencia, especie, propio y ac-
cidente corresponden a realidades, realia, fuera de nuestra mente, 0'son so-
lamente abstracciones sin verdadera existencia, construcciones de nuestra
razén y en ultimas, simples términos de lenguaje, némina. Asi, por ejemplo,
aparte de los perros que vemos, ;la “perridad” tiene una existenciareal, o es
una manera de hablar para designar la cualidad general de los perros, su gé-
nero? A Ockham se le atribuye el renacimiento oficial del nominalismo.
Pese a que el nominalismo de Roscelino —“No hay més verdadera existencia
que la de lo particular”- fuera condenado por el concilio de Soissons en
1092, logré perdurar bajo la forma de equilibrio que es el conceptualismo de
Pedro Abelardo. De hecho, se trata mas bien de una suerte de realismo mo-
derado puesto que, pese a afirmar que el universal es una palabra cargada de
sentido, el sustituto de un concepto que existe en el pensamiento, Abelardo
admite la existencia de realidades reales que corresponden al contenido
mental de las ideas: los universales poseen alguna realidad en la medida en
que representan un concepto, una idea de nuestra mente. Aunque gozara de
gran éxito y fuera acogido por muchos maestros del siglo XIII, este concep-
tualismo no satisfacia las exigencias de Ockham por dos razones intimamen-
te ligadas. Por un lado, cualquier sistematica que pretenda atar al universo
en una estructura necesaria, y, por ende, previsible, estd desprovista de sen-
tido para el atribulado hombre del sigloXI1V. Por otro lado. los contempo-
rdneos de Guillermo de Baskerville consideran que las construcciones con-
ceptuales propias del pensamiento abstracto han sido transpuestas de mane-
ra indebida en las estructuras del orden real, dando lugar a una multitud de
entidades metafisicas. Es en la perspectiva de una reaccion contra las meta-
fisicas conceptuales y la teologia especulativa, y de una revalorizacién del
individuo por encima del abuso de lo general, como debemos entender el re-
surgimiento del viejo empirismo inglés. Dos principios —e] de economia,
mejor conocido como la “navaja de Ockham™: no hay que multiplicar los en-
tes sin necesidad, y el de distincion: toda distincion real implica la separabili-
dad-, llevan a concluir que sélo existe lo individual, que no se puede estable-
cer ninguna distincién en él y que la experiencia directa es la tinica garantia
de la existencia de una cosa.

(18) Ibid., p. 20.

52



Puesto que todo lo real es individual y que cada individuo es uno separado
de cualquier otro individuo, no hay naturaleza comun, es decir, los géneros y
las especies I6gicas no son nada fuera del pensamiento: “cualquier cosa fue-
ra del alma, de por si es singular”. Pero afirmar que el universal no tiene nin-
guna realidad fuera del alma también significa que el universal tiene alguna
realidad dentro del alma, cuando menos de cara al conocimiento abstracto.
¢ Cudl es, entonces, la naturaleza de ese objeto de conocimiento abstraido
de varios individuos, o universal? Universal quiere decir algo predicable de
muchos. Y esta expresnén que define al universal sugiere el uso de proposi-
ciones, ya que en ellas unimos o separamos conceptos. Ahora, este conoci-
miento abstracto no nos hace conocer al individuo, sino un objeto de pensa-
miento, una ficcién o creacién de la mente que corresponde a una categoria
de realidades semejantes. En tanto que realidad comiin a varios seres y dada
en la inteligencia que representa, como imagen mental, el ser de los objetos
extramentales, el concepto, nada nos revela acerca de la naturaleza intima
del individuo, que solamente puede conocer el pensamiento intuitivo. El
universal s6lo est4 en el concepto y no es mas que el “signo” del que nos ser-
vimos para nombrar una categoria de realidades semejantes. Asi, nuestro
conocimiento estd hecho de proposiciones, las cuales se componen de térmi-
nos que significan. Los términos, que traducen al concepto en el lenguaje,
son signos o sustitutos (reemplazan los grupos de objetos de los que son sig-
nos) que en el lenguaje hacen las veces de los objetos correspondientes. Esta
funcién del término se llama “supositio”. La tnica realidad que corresponde
a los universales es pues, la de los individuos que, como tales, son impene-
trables. La iinica explicacion del individuo es que es; ahi estd ante nuestra
experiencia directa, lasensacion, que es un forma intuitiva de conocimiento,
0 nuestro pensamiento intuitivo, que capta la existencia o no existencia de
realidades individuales.

Tal empirismo implica un agnosticismo completo para todo aquello que
supera la experiencia. Vemos que el agnosticismo en metafisica y teologia
natural deja el campo libre a una ciencia matemaética y experimental que se
estd buscando a fines del siglo XIV, y a una teologia reducida al inico conte-
nido objetivo de la Revelacién. En efecto, no podemos alcanzar ninguna
certidumbre en el dominio de la metafisica y de la teologia; nos es imposible
demostrar la existencia de Dios, o su unidad; de las verdades esenciales
como la accién de la Providencia, la caida, la redencién, no podemos saber
nada; s6lo podemos creer lo que la fe nos ensefa. ;Qué significa esto, sino
que la ciencia y la fe se sitiian en dos planos diferentes que no deben confun-
dirse? Es menester estudiar directamente la naturaleza por si misma, y para
comprenderla a si misma; y en cuanto a lo sobrenatural, contentarse con
creer, si se puede. La oposicién de Ockham al necesitarismo greco-drabe en-
cuentra asi su expresion perfecta en un contingentismo radical, que consiste
en examinar todos los problemas desde el punto de vista de la potencia abso-
luta de Dios. Un universo en el que ninguna necesidad inteligible se interpo-
ne, ni siquiera en Dios, entre su esencia y sus obras, es radicalmente contin-
gente no sélo en su existencia, sino también en su inteligibilidad.

53



VI. Hacia la modernidad

La irrupcién de la fe cristiana en el universo pagano no transformé inmedia-
tamente la epistemologia intelectualista antigua, de la que “la Escol4stica™
vivié hasta el siglo XIII. Simplemente desplazé su punto de aplicacién hacia
el caso de la teologia creyente. Por supuesto, la doctrina de la creacién pro-
blematiza el gran supuesto griego de la eternidad del mundo: Dios, y no el
mundo, es la fuente de la realidad. Empero, conserva la idea de que en la
medida en que el universo es un Todo ordenado, puede ser contemplado por
una inteligencia ordenada. Las grandes sintesis del siglo XIII son la prueba
de que existe un cierto acuerdo entre filosofia y teologia. El descubrimiento
del verdadero Arist6teles, de su racionalismo y ciencia de la naturaleza, y la
consiguiente reaccién de los teélogos contra las pretensiones de fundar el
dogma en la razén indican, sin embargo, los limites de la transposicién de la
epistemologfa intelectualista antigua al caso de la teologia creyente. Si,
como lo afirma santo Tomds, la teologfa es la puesta en orden y el esclareci-
miento intelectual del dogma de la fe, la subordinacién explicita o implicita-
mente reconocida por los escoldsticos del saber filoséfico con respecto al sa-
ber teol6gico implica que es solamente en la fe y por ella como el entendi-
miento humano puede entrar en una relacién de saber objetivamente verda-
dero con la realidad misma de Dios, con su inteligibilidad esencial. Aunque
su aceptacién de saber subalterno le permite a la filosofia ejercer libremente
su actividad, el hecho de que la inteligencia de la fe (intellectus fidei) depen-
da de la creencia previa en la palabra de Dios instala al pensar humano en el
ambito epistémico de la relatividad del saber. Frente a la fe cristiana teoldgi-
camente consciente de su propio régimen intelectualista, o sea de su capaci-
dad de conocer al Ser mismo. aparece la imposibilidad de la filosofia de
constituirse en un saber de lo absoluto.

El nominalismo del siglo XIV, representado en El Nombre de la Rosa por
Guillermo de Baskerville, radicaliza atin mas el conflicto entre filosofia y
teologia, entre razén y revelacion, entre ciencia y fe. Si la revelacién no ad-
mite fundamentaci6n filoséfica alguna es porque no depende de ningtin or-
den objetivamente vdlido, sino de un acto del libre arbitrio de Dios. Si hay le-
yes de la naturaleza no es porque exista un orden anterior o interior al querer
divino, sino porque la inmutabilidad de este querer asegura la estabilidad
del orden creado. En el principio de la creacion hay una eleccién, es decir,
un campo de posibilidades. Ahora, si por una parte, las cosas han de ser con-
sideradas en la perspectiva de la omnipotencia divina y si por otra parte, el
unico modo de ser de la creatura es la existencia real —-no hay ni ideas, ni inte-
ligibles—, entendemos que lo posible no tiene sentido sino a partir de la liber-
tad divina y de la contingencia de lo real. Recordando la respuesta que le
diera Guillermo cuando le preguntaba donde existian las maquinas de Ba-
con, el comentario de Adso pong de manifiesto la paradoja sobre la cual se
edifica la modernidad: confiar en Ockham (teologia) y jurar al mismo tiem-
po por las palabras de Bacon (ciencia) no podria ser mas que una contradic-
cién que el narrador explica por la oscuridad de aquellos tiempos. En reali-
dad, solamente hay contradiccién si creemos que la critica teoldgica de la fi-
losofia significa una separacion radical en la que la razén se vuelve auténo-

54



ma al punto de prescindir de Dios. Pero denunciar la imposibilidad de fun-
dar el dogma en la razén significa. cuando menos hasta Kant, fundamentar
el gjercicio de la razén en un Dios que, por ser tan libre y omnipotente y por
ende, incomprensible e inaccesible, se va transformando paulatinamente en
el Dios filoséfico de la modernidad, es decir en el fundamento ir-racional, de
una racionalidad diferente, de nuestra racionalidad. Con el Dios de Guiller-
mo de Baskerville tenemos potencialmente anunciada una primera voluntad
irracional e incluso la posible suplantacién de la objetividad real.

Aunque Ockham le niegue al hombre la capacidad de comprender el con-
tenido de la revelacién, su pensar es una extraordinaria exageracién de la
fuerza del pensamiento humano a la que lo conduce su valorizacién de lo in-
dividual y de lo subjetivo. Esto no se le escapa a Jorge de Burgos: “No te en-
tiendo —dijo Jorge—. Estas orgulloso de poder mostrarme cémo siguiendo tu
razén has podido llegar hasta mi, y sin embargo, me demuestras que has lle-
gado siguiendo una razén equivocada. ;Qué quieres decirme?” Momentos
después, Guillermo le confiesa a Adso lo que no le podia confesar a Jorge:
. Doénde esta mi ciencia? He sido un testarudo, he perseguido un simulacro
de orden, cuando debia saber muy bien que no existe orden en el universo...
Es dificil aceptar la idea de que no existe un orden en el universo, porque
ofenderia la libre voluntad de Dios y su omnipotencia. Asi, la libertad de
Dios es nuestra condena, o al menos la condena de nuestra soberbia™ (19).

Henos aqui confrontados con los limites del incipiente racionalismo clési-
co: el poder del entendimiento est4 supeditado a la omnipotencia divina que
crea la verdad. Por ello, si Eco quiso contar todo a través de las palabras de
alguien que no entiende nada es porque, al desarrollarse la historia de Adso
de Melk en el sigloXIV, el narrador estaba condenado a entender todo lo que
se puede entender, haciendo eco a la suerte de la filosofia moderna: “...la
tunica verdad consiste en aprender a liberarse de la insana pasién por la ver-
dad” (20).

Departamento de filosofia
Universidad del Valle

(19) Ibid., respectivamente pp. 482, 503 y 504.

(20) Ibid., p. 503.

55






