
JEAN-PAUL MARGOT 

EL NOMBRE DE LA ROSA 
O LOS INFORTUNIOS DE LA RAZÓN 

"Vivimos para los libros. Dulce misión en este mundo dominado 
por el desorden y la decadencia". 
U. Eco.* 

Entre los numerosos y varíados efectos de sentido que produce El Nombre 
de la Rosa, cabe destacar el hecho de que su lectura proporciona un conoci­
miento global -históríco, político, socio-económico, teológico y filosófíco-
de este siglo XIV que aparece, cada día con más fuerza, como una auténtica 
fuente del mundo modemo y de la mentalidad modema. El príncipal objeti­
vo de este artículo es ayudar al lector poco familiarízado con la Edad Media 
a entender mejor el complejo movimiento de las ideas fílosófícas y teológi­
cas que anima el Ubro. El segundo objetivo deríva de la decisión que tomara 
Eco de "contar en el Medioevo y por boca de un cronista de la época" (I). 
Resulta en efecto paradójico, cuando menos a prímera vista, que para que la 
entendiéramos mejor. Eco haya querído contar toda una historía a través de 
las palabras de alguien que no entiende. Trataremos, entonces, de verífícar 
la siguiente hipótesis: la ignorancia de Adso y el fracaso de Guillermo en su 
intento de investigar los indicios señalan los límites que el mundo modemo, 
al perder su inteligibilidad, impone al proceso de emancipación de la razón. 

I. El narrador y su texto 

En el ocaso de su vida, alrededor de 1390, Adso de Melk narra los aconte­
cimientos en los que se viera implicado a la edad de 16 años. Más de medio 
siglo lo separa de aquella terríble semana del mes de noviembre de 1327 

* El Nombre de la Rosa, Círculo de lectores, Bogotá, 1984, p. 117. 

(1) U. Eco, Apostilla a El Nombre de la Rosa, Análisis, Barcelona, No. 9,1984, p. 10. 

IDEAS Y VALORES Nos. 76-77 Bogotá Abril-Agosto 1988 



cuando, en compañía de su maestro, Guillermo de Baskerville, llegó a esta 
abadía sin nombre del norte de Italia, entre Piamonte, Liguría y Francia, es-
cenarío de una inexplicable seríe de asesinatos y del último esfuerzo por re­
solver las diferencias entre los franciscanos defensores de la pobreza de Crís­
to y los representantes del usurpador del trono de Pedro, aquél que los im­
píos veneran en Avignon como Juan XXII. Aunque se pueda atríbuir a su 
vejez, el hecho de que Adso no entienda tal vez se deba a un deseo incons­
ciente de borrar de su memoría la espantosa cadena de catástrofes que ago­
bió su siglo. En efecto, si la cristiandad latina conoció su "edad de oro" du­
rante el siglo XIII, el siglo XIV bien puede ser llamado, con M. de Gandi-
llac, "el siglo de las mpturas". Se abre con la reanudación de las luchas entre 
la Iglesia -Bonifacio VIII- y el rey francés Felipe el Hermoso, entre el Papa­
do-Juan XXll -y el Imperio- Ludovico de Baviera, apoyado por Marsillo 
de Padua (su Defensor pacis es de 1324), Juan de Gianduno y Guillermo 
de Ockham. Vive las hambmnas de 1913 y 1375, el inicio, en 1337, de la gue­
rra de los cien años entre Francia e Inglaterra, la peste negra que^ desde 1347 
asóla Europa, matando casi a la mitad de su población. Asiste impotente al 
Gran Cisma de 1378 que divide, durante cuarenta años, a la Iglesia en dos 
obediencias: la del Papa de Avignon y la del Papa de Roma. No sin razón, 
Adso empieza y termina su relato haciendo hincapié en la decadencia del 
mundo: "Ya al final de mi vida de pecador, mientras, canoso y decrépito 
como el mundo..."; "Los hombres de antes eran grandes y hermosos (ahora 
son niños y enanos), pero ésta es sólo una de las muchas pmebas del estado 
lamentable en que se encuentra este mundo caduco... Todo está descarria­
do"; "...este mundo ya viejo" (2). 

Adso cuenta una historia. Pero el lector sabe que es imposible que exista 
una historía. Las primeras dificultades surgen con la unidad de un texto cuya 
fidelidad al manuscrito está mediatizada por varias traducciones encontra­
das, perdidas y reencontradas, por unas circunstancias que llevaron a Eco a 
"pensar que las memorías de Adso parecían participar de la misma naturale­
za de los hechos que narra: envueltas en muchos y vagos misteríos, empe­
zando por el autor..." (3). Henos aquí envueltos en una aventura semiológi­
ca. El Nombre de la Rosa es la historía del manuscríto de Adso de Melk, de 
Eco, de Abonne, Salvatore, Jorge de Burgos, Urbino da Cásale, Ockham y 
otros, es una meditación sobre los libros, ya que "...los libros siempre ha­
blan de otros libros y cada historía cuenta una historía que ya se había conta­
do" (4), es historía de libros cuya lectura "puede incitamos a repetir, con el 
gran imitador de Kempis: "Busqué en todas las cosas el descanso, y en nin­
guna lo encontré, excepto en un lugar solitarío en compañía de un libro" (5). 

(2) El Nombre de la Rosa, respectivamente pp. 13,17 y 511. 

(3) Ibid., p. 7, 

(4) Apostilla, p. 10. 

(5) El Nombre de la Rosa, p. 9. La traducción del texto latino es de Andrés Lema Hincapié, 
Traducciones al castellano de los apartes latinos de "El Nombre de la Rosa", Universidad 
del Valle, Cali, 1987, 41 páginas. 

44 



¿Será que Eco busca en esta historía de libros la misma paz que anhelara 
Adso en su vejez? Cualquiera que sea la respuesta, no debemos descartar el 
placer de la escritura, el solo placer de contar una historia, que vuelven algo 
baladí la búsqueda de una identidad entre el texto y el manuscrito, entre el 
presente y el pasado, entre lo narrrado y lo que realmente sucedió. Pero, si se 
trata de la broma de un semiólogo a otros semiólogos, es una broma sería 
que expresa tanto la novedad de la literatura modema, del Nouveau román, 
como sus límites: "Transcríbo, escríbe Eco, sin preocuparme por los proble­
mas de la actualidad. En los años en que descubrí el texto del abate Vallet 
existía el convencimiento de que sólo debía escribirse comprometiéndose 
con el presente, o para cambiar el mundo. Ahora, a más de diez años de dis­
tancia, el hombre de letras (restituido a su altísima dignidad) puede conso­
larse considerando que también es posible escribir por el puro deleite de es­
cribir. Así, pues, me siento libre de contar, por el mero placer de fabular, la 
historía de Adso de Melk..." (6). No cabe duda de que Eco aprendió de la 
Poética arístotélica el arte de la diversión y que la risa es subversiva. ¿Cómo 
no sonreír al leer que en 1968 la literatura era comprometida, pero que dejó 
de serlo en 1984, si ello va en contra de las ideas recibidas? Y sin embargo, es 
preciso recx)nocer que si los años sesenta propusieron ese gran príncipio de 
que la literatura no tiene que ocuparse más que de ella misma, buscando des­
hacerse del conjunto de las sacralizaciones que la afectaban, el resultado fue 
un creciente proceso de teorízación de la escrítura del que no estaban ausen­
tes las preocupaciones políticas. Se llegó en efecto, a decir que la escrítura 
era en sí misma tan libre de toda determinación que el hecho de escríbir era 
intrínsecamente revolucionarío. La mera mención que Eco hace, en la 
Apostilla al Nombre de la Rosa, de Raymond Roussel parece entonces desti­
nada a recordarnos que la literatura funciona sin referencia a un sujeto dota­
dor de sentido, a un sujeto intérprete de la totalidad: "El narrador no debe 
faciUtar interpretaciones de su obra, sino, ¿para qué habría escrito una no­
vela, que es una máquina de generar interpretaciones?" (7). El problema del 
"¿Quién habla?" sólo puede desaparecer en es'a concepción de la literatura 
como texto. El texto produce sus propios efectos de sentido y el sujeto es uno 
de ellos, que la escrítura crea y abandona al lector. En realidad, el sujeto no 
desaparece; es su unidad demasiado determinada la que se cuestiona, ya que 
lo que suscita el interés es su desaparición, es decir, esa nueva manera de ser 
que es la desaparíción, su dispersión que no lo anonada sino que nos lo ofre­
ce en una pluralidad de posiciones y de funciones. 

//. ¿Por qué Adso? 

"Adso ha sido muy importante para mí, escríbe Eco. Desde el príncipio qui­
se contar toda la historía (con sus misteríos, sus hechos políticos, su ambi­
güedad) con la voz de alguien que pasa a través de los sucesos, los registra to­
dos con la fídelidad fotográfica de un adolescente, pero no los entiende (y no 

(6) Loe. cit. 

(7) Apostilla, p. 6. 

45 



los entenderá a fondo ni siquiera de viejo; tanto es así que luego elige una 
fuga hacia la nada divina, que no era lo que le había enseñado su maestro). 
Hacer entender todo a través de las palabras de alguien que no entiende 
nada" (8). Si puede resultar paradójico querer agotar el signifícado de una 
historía a través de las palabras de alguien que no entiende, la paradoja de­
saparece a partir del momento en que recordamos el espacio desde clonde 
habla el narrador. Adolescente, Adso acaba de dejar el monasterío benedic­
tino de Melk, donde sus hermanos escríbas luchan con pluma y tinta contra 
los engaños del diablo. Ahora bien, ¿quién mejor que un copista, alguien 
que, sin entender, crea lenguas desconocidas en los dedos, para no tergiver­
sar los acontecimientos y garantizarle la mayor fídelidad posible -la foto­
gráfica- a su testimonio? Era preciso elegir a un joven benedictino para 
mantener provisionalmente la ilusión de que el texto copiado llega a ser uno 
con la realidad ordenada que las palabras traducen. Pero la realidad con la 
que se enfrenta Adso se burla del orden, de las semejanzas y de la identidad, 
para introducir con violencia las diferencias y la diversidad: pone en escena 
los poderes desdobladores de un siglo en el que las palabras se separan de las 
cosas. Antes el Verbo era Dios y el monje fiel copiaba esa verdad única que 
son las palabras del Señor; hoy, la verdad se muestra fragmentada, mezclada 
con la cormpción y la lujuría de monjes que cometen el mal en nombre del 
bien. El mundo de El Nombre de la Rosa ha dejado de ser inmediatamente 
inteligible para la inteligencia humana. Desaparece la complicidad entre un 
mundo cargado de significaciones y un sujeto que confía en poder recupe­
rar, medíanle los signos que éste le proporciona, el secreto de su propio des­
tino. El mundo del siglo XIV aparece así como un mundo absurdo, ríco en 
efectos, pero cuyo sentido está ausente, ya que la fuente de su inteligibilidad 
radica en un Dios tan libre que sus designios superan nuestro entendimien­
to. Ya anciano, acongojado por el desconsolador espectáculo de su Renania 
surcada por "barcas de locos que se dirígen hacia un lugar sombrío" (9), 
Adso condena la soberbia intelectual de su maestro fugándose hacia la nada 
divina. Aunque no desconozca que el misticismo que cunde en sus tierras no 
está libre del peligro de la locura, tal vez recuerde lo que san Pablo escríbió a 
los corintios: "la locura de Dios es más sabia que los hombres" y "Dios ha he­
cho necia la sabiduría de los hombres" (10). 

Pero, antes de callar y hablar con Dios, Adso experimentó los fantasmas, 
deseos, pasiones, fmstraciones y temores propios de la juventud de ayer y de 
hoy. Por supuesto, las dudas que acechan a nuestro narrador después de que 
le fuera revelado el sexo, deberían hacerlo más modemo ante nuestros ojos 
que la seguridad que mostrara el Doctor Angelicus en una situación similar. 
Recordemos cómo, después de que sus hermanos lo hubieran secuestrado y 
encenado en el castillo de la familia para impedir que se hiciera dominico, 
santo Tomás armado de un tizón persigue furibundo a la joven desnuda y 
dispuesta a todo que le habían enviado a su habitación. 

(8) /¿W.,p. 16. 

(9) El Nombre de la Rosa, p. 511. 

(10) L cor., 25, 20. 

46 



Por ello, puede preguntarse Eco si esto "no ha sido uno de los elementos 
que determinaron que la novela fuera legible por parte de los lectores no so­
fisticados. Se identificaron con la inocencia del narrador y se sintieron justi­
ficados aun cuando no entendían todo. Los restituí, añade, a sus temores 
frente al sexo, a las lenguas ignoradas, a las dificultades del pensamiento, a 
los misterios de la vida política..." (11). De hecho, la inocencia de Adso es 
nuestra inocencia, la que nos hace partícipes del mismo sentimiento de inse­
guridad que vive el hombre del Medioevo. Si una novela medieval puede 
funcionar como un diagnóstico de nuestro presente, una etnología de nues­
tra racionalidad, es porque cuando se resquebraja por doquier la autoridad 
central, el mundo contemporáneo se dirige hacia una Nueva Edad Media en 
la que solamente pequeñas comunidades autónomas sobrevivirán para pre­
servar la herencia cultural de Occidente. Entonces, lejos de apartamos de 
nuestra época, la historia del inocente Adso cuestiona nuestras certezas y, al 
recordamos que no hay ni escritura, ni lectura inocentes, nos obliga a decir 
de qué somos culpables. La pmeba está en la ignorancia que castiga la sober­
bia intelectual del mismo Guillermo de Baskervüle: "Entonces (cuando 
Adso andaba con él) no sabía qué buscaba fray Guillermo y, a decir verdad, 
aún ahora lo ignoro y supongo que ni siquiera él lo sabía, movido como esta­
ba sólo por el deseo de la verdad, y por la sospecha -que siempre percibí en 
él- de que la verdad no era lo que creía descubrir en el momento presente. 
Es probable, sugiere Adso, que en aquellos años las preocupaciones del si­
glo lo distrajeran de sus estudios predilectos" (12). Sabemos cuáles eran las 
preocupaciones del siglo que distraían al teólogo imperial. Pero, ¿cuáles 
eran sus estudios predilectos? 

///. Filosofía y teología 

Los estudios predilectos de Guillermo no eran otros que los de "la Esco­
lástica" : ¿cómo acordar la razón con la revelación, la ciencia con la fe, la filo­
sofía con la teología? El principio de la actividad intelectual de los escolásti­
cos es la seguridad de que el dogma revelado y la razón natural no podrían 
contradecirse, visto que uno y otra proceden de Dios, que no engaña ni se 
engaña. Filósofos y teólogos bien podían discrepar en lo concemiente a qué 
es razonar o sobre la naturaleza de la relación entre la razón filosófica y la re­
velación cristiana, pero nadie dudaba de que tal relación existía ni de que su 
forma era la interdependencia, no la mutua exclusión. La razón de ello es 
que "la Escolástica" es a la vez filosofía y teología, es una relación muy pecu­
liar que afecta ei sentido de ambas: con ocasión de cuestiones teológicas se 
suscitan problemas filosóficos, que habrán de ser tratados por la filosofía, 
según sus propias exigencias, y que la llevarán por sus propios caminos hasta 
puntos de vista inicialmente imprevisibles. "La Escolástica" toca a su fin 
cuando este acuerdo deja de estar p>or encima de cualquier discusión, cuan­
do surge la doctrína de "la doble verdad" según la cual lo que es verdad des-

(11) Apostilla, p. 16. 

(12) El Nombre de la Rosa, p. 16. 

47 



de el punto de vista de la teología puede no serlo desde el punto de vista de la 
filosofía y viceversa. Sucede, entonces, que la razón termina por percibir 
una antinomia entre sus propias leyes y el objeto, venido de fuera, al que se 
aplica de modo que, de cierta manera, la emancipación de la razón y el co­
mienzo de la filosofía modema son el fmto de "la Escolástica". 

Lo que, con muchas precauciones, permite hablar de escolástica es la vigen­
cia del crístianismo a lo largo de varíos siglos, basada en una comunidad de 
creencias individuales y sociales. Ahora, lo que obliga a hablar de escolásti­
cas es el hecho de que existe una discontinuidad en el proceso de recupera­
ción y asimilación de la tradición greco-árabe, que conforma el núcleo de los 
supuestos comunes al crístianismo, príncipalmente en torno a Arístóteles y 
su interpretación por los árabes y los judíos. Siguiendo a F. van Steenber-
ghen, podemos decir que hasta la mitad del siglo XIII no hay oposición radi­
cal entre el dogma revelado y la razón natural. La obra de santo Tomás, con 
su intento de cristianizar a Aristóteles y de armonizar filosofía y teología es 
en ese sentido, la feliz realización de una relación que se inició con la Patrís­
tica. Prolonga la posición adoptada por los Padres de la Iglesia quienes, 
cuando tuvieron que enfrentarse por primera vez con las tensiones entre las 
enseñanzas bíblicas a las que adherían en la fe y las doctrinas fílosófícas que 
confíguraban el sentido común culto de su época, afirmaban que existe una 
sola fuente de verdad, el Logos, y que toda la sabiduría humana, especial­
mente la fílosofía griega, manaba de esta fuente única. Si como lo pensaban 
Clemente de Alejandría, san Basilio, Origenes o el mismo san Agustín, 
ciencia fe tienen una fuente común, no iba a ser difícil armonizarlas. Sin em­
bargo, la obra de santo Tomás también señala la inminente ruptura entre ra­
zón y revelación con la famosa condenación, el 7 de marzo de 1277, de 219 
proposiciones que reflejan la enseñanza de algunos maestros de la Facultad 
de artles de la Universidad de París. Cincuenta años después, Jorge de Bur­
gos recuerda cómo el Obispo de París Esteban Tempier, apoyado por los 
teólogos opuestos al desarrollo del renacimiento, preguntaba si Dios podría 
crear otros mundos totalmente diferentes para afírmar la absoluta libertad 
de Dios que nada ata, ni siquiera la lógica del estagirita: "Cada libro escríto 
por ese hombre (Aristóteles) ha destruido una parte del saber que la cris­
tiandad había acumulado a lo largo de los siglos... El libro del Génesis dice 
lo que hay que saber sobre la composición del cosmos, y bastó con que se re­
descubriesen los libros físicos del Filósofo para que el universo se interpreta­
ra en términos de materia sorda y viscosa, y para que el árabe Averroes estu­
viese a punto de convencer a todos de la eternidad del mundo" (13). 

La condenación de 1227 no es la causa sino el efecto de una crísis cuyos 
síntomas más inmediatos aparecen a príncipios del siglo XII, con la prohibi­
ción de 1210, reafirmada en 1215,1231 y 1245, de "leer", es decir de enseñar 
en clase, los Libros Naturales de Arístóteles. Pese a que el nuevo estatuto de 
la Facultad de artes de la Universidad de París, promulgado el 19 de marzo 
de 1255, volviera obligatoría la "lectura" de todos los escrítos conocidos de 
Arístóteles, la condenación de 1277 muestra que todavía no había sido supe-

(13) Ibid.. pp. 484-485. 

48 



rada la crísis de la inteligencia crístiana provocada por la irmpción masiva de 
la literatura greco-árabe a príncipios del siglo XII. En realidad, las raíces de 
este acontecimiento tan decisivo para la historía del pensamiento occidental 
son aún más viejas. Desde el momento en que la crístiandad latina toma 
conciencia de su fuerza y de su casi universalidad, de la superíorídad de su 
cultura, resulta tentador fundar la fe en una base racional más amplia que la 
de la revelación, demasiado ligada a la elección de un pueblo. Es así como, a 
partir de fines del siglo XI, príncipalmente con Pedro Abelardo (1079-1142), 
la creciente influencia de la "Dialéctica", o lógica de lo probable, en las Fa­
cultades de artes y de teología, traduce el deseo de fundar el dogma en la ra­
zón. Sin duda, este método escolástico, que consistía en comparar las opi­
niones de diferentes autorídades para llegar a dilucidar los misteríos de la 
Revelación según procedimientos lógicos, dista mucho de ser un racionalis­
mo modemo. Sin embargo, refuerza el aparato lógico de la constmcción fí-
losófíco-teológica que, con el progresivo descubrímiento del verdadero 
Aristóteles, lleva a una teología especulativa, cada vez más alejada de la Sa­
grada Escritura. Entre las múltiples consecuencias de este fenómeno, cabe 
destacar las tres siguientes: en primer lugar, a fuerza de virtuosismo en la 
abstracción, vacía el cuerpo de la doctrina cristiana de su verdadera susten­
tación religiosa, para reducirlo a una inerte constmcción metafísica apoyada 
en una dialéctica que ha perdido el contacto con la realidad. En segundo lu­
gar, el conocimiento se estmctura de manera cada vez más cerrada en tomo 
a una élite universitaria. Finalmente, el divorcio entre la masa cristiana y 
una Iglesia cortada de cualquier preocupación pastoral echa las semillas 
que. como el debate acerca de la pobreza de Cristo, conducirán a la Refor­
ma. 

Al lado de las grandes síntesis del siglo XIII en las que los conocimientos 
racionales y los datos de la fe aparecen como otros tantos elementos de un 
mismo sistema intelectual, se destaca el esfuerzo de Averroes para determi­
nar con precisión las relaciones entre fílosofía y religión. Según "El Comen­
tador" (1126-1198), la enseñanza coránica es una aproximación tosca a la 
verdad, adecuada para la formación moral de los hombres que se dejan guiar 
por la imaginación y las pasiones. La fílosofía, en cambio, es la verdad abso­
luta, aunque solamente accesible a los hombres de demostración. De ahí de­
rivan dos consecuencias. La primera es el libre examen: cada uno interpreta 
al Corán de acuerdo a su capacidad. La segunda es el racionalismo: la razón 
juzga en última instancia a la religión. Por supuesto, la enorme influencia 
que ejerció el averroismo en las Facultades de artes y de teología de la Uni-
versiclad de París a partir de 1260 provocó la airada reacción de los teólogos 
más ortodoxos. Ahora bien, en el momento en que se condena la insolencia 
de una fílosofía que pretende apoyar el dogma en la razón, se produce un he­
cho capital: se anuncian los primeros descubrimientos de la ciencia moder­
na, descubrimientos que encuentran sus primeras fórmulas en los mismos 
medios donde se realiza la discKÍación entre la razón y la fe. Quisiéramos 
ahora mostrar cómo este fenómeno ayuda a comprender mejor la sorpresa 
de Adso ante las actitudes y creencias de su maestro. 

49 



IV. Un Investigador inglés 

Al igual que en el caso del narrador, y una vez decidiera matar a un monje, 
son las exigencias intemas del texto las que llevan a Eco a su caracterización 
de Guillermo de Baskerville: "Tenía necesidad de un investigador, posible­
mente inglés, que poseyese un gran sentido de la observación y una particu­
lar sensibilidad para la interpretación de los indicios. Estas cualidades no se 
encontraban más que en el ámbito franciscano y con posterioridad a Roger 
Bacon; por lo demás, una teoría desarrollada de los signos la encontramos 
solamente en los occamistas; existía anteriormente, pero la interpetación de 
los signos o era de tipo simbólico, o tendía a leer en los signos las ideas y lo 
universal. Sólo después de Bacon y Occam se usan los signos para dirigirse al 
conocimiento de los individuos... (y)... un franciscano del siglo XIV, aun­
que fuera inglés, no podía ignorar la disputa sobre la pobreza, especialmen­
te si era amigo, o secuaz, o conocido de Occam" (14). 

La muy instmctiva conversación que Guillermo sostiene el primer día, en 
la hora de tercia, con el abad Abonne ilustra el grado de secularización al­
canzado por las antiguas órdenes monacales durante la Alta Edad Media. 
Aunque su misión fuera, en efecto, la de conservar y custodiar el tesoro de la 
cristiandad, las palabras del abad benedictino evidencian la confusión que 
reinaba en el seno de su orden entre riqueza terrenal y riqueza espiritual. 
Expresión de la Iglesia más representativa del mundo feudal, la orden fun­
dada por san Benito no supo reconocer el verdadero significado del "hedor 
de las ciudades" que llegaba hasta nuestra abadía. "Mundus senescit": sí, 
pero Abonne no entiende que es su mundo el que envejece ante los anhelos 
de poder y saber de las nuevas clases sociales urbanas y los estertores de un 
mundo feudal condenado a desaparecer por los descubrimientos técnicos y 
el despertar económico de Occidente. Si la conversación entre Guillermo y 
Abonne resulta ser tan instmctiva, es porque escenifica a través de las pala­
bras de un benedictino y el sentido cortés, pero irónico, de un franciscano, la 
muerte de un mundo caduco y el nacimiento de otro. 

Es el mismo sentimiento de que el mundo envejecía el que, un siglo antes, 
llevó al Poverello de Asís a criticar el Estado y las formas de vida de la Iglesia 
y a desposarse con la "dama pobreza". La palabra de la Escritura que carac­
teriza a san Francisco y los comienzos de su hermandad es la de "nuevo". 
Hay que renovar el seguimiento de Cristo o sea, la vida de la Iglesia primiti­
va, su fe y su pureza. Hijo de un acaudalado comerciante de tejidos, típico 
representante de la burguesía que surgía en las ciudades italianas, Francisco 
condena la ríqueza. Fiel al mandato de Jesús a sus discípulos en el evangelio, 
de no poseer nada, crea una orden no monástica en la que une el estado de 
vida regular con el ministerio pastoral de la cura de las almas, la predicación 
y la enseñanza. Si exalta la naturaleza, no quiere ser el señor de todas las co­
sas, sino el servidor de todos los hombres, animales, plantas, rocas, agua, 
luna y sol, loque lo convierte en un loco ante los ojos del mundo. Pero él sa­
bía que no puede haber cristianismo que no sea un scandalon, aún si el es-

(14) Apostilla, p, 13. 

50 



cándalo puede ser usado en contra de sus hermanos, como sucede con Gui­
llermo de Baskerville: "Tú eres peor que el diablo, franciscano -dijo enton­
ces Jorge-. Eres un juglar, como el santo que os ha parido. Eres como tu 
Francisco, que 'hizo de todo el cuerpo un medio de expresión', que pronun­
ciaba sermones dando espectáculos como los saltimbanquis, .... que se dis­
frazaba de vagabundo para confundir a los frailes glotones, que se echaba 
desnudo sobre la nieve, que hablaba con los animales y las plantas,..." (15). 
La evolución de la orden tras la muerte de san Francisco está dominada por 
la difícultad de acomodar el ideal heroico a las posibilidades de la época y de 
su extensión por todo el mundo. De aquí surgió la disputa sobre el concepto 
más riguroso o más laxo de la pobreza. Pero el verdadero peligro apareció en 
las últimas décadas del siglo XIII, cuando el radicalismo se transformó en 
extrañas formas sectarias o espiritualistas que estaban muy cerca de los mo­
vimientos heréticos de la época, y de las que nos habla Ubertino da Cásale el 
primer día en la hora de sexta. Lo que, en cambio, no planteaba ninguna di­
ficultad ni presentaba peligro alguno para los seguidores del Poverello de 
Asís, era el nuevo sentido de la nautraleza como objeto de experimentación 
y no de contemplación, que los representantes de la ciencia como Guillermo 
impulsaban en la orden francicana. Por ello, al enterarse que desde su últi­
mo encuentro Guillermo regresó a Inglaterra, retomó los estudios en Ox­
ford y estudió la naturaleza, Ubertino, el jefe de los espiritualistas, comenta: 
"La naturaleza es buena porque es hija de Dios" (16). 

Pero Adso es benedictino; le sorprende la sabiduría que contrasta con los 
magros conocimientos de los franciscanos que había encontrado en Italia y 
en su tierra, hombres simples y a menudo iletrados. No entiende a este in­
vestigador venido de la fría Britania: "parecía que sólo podía pensar con las 
manos", recuerda. ¿Cómo iba a saber que Eco se refíere aquí, sin nombrar­
lo, al verdadero maestro de R. Bacon, Pedro de Marincourt, autor de un tra­
tado sobre el imán (Epístola de magnete) donde proclama la necesidad de 
completar el método matemático con el método experimental? Adso va de 
sorpresa en sorpresa: "...este hombre singular llevaba en su saco de viaje 
unos instmmentos que hasta entonces yo nunca había visto y que él defínía 
como sus máquinas maravillosas. Las máquinas, decía Guillermo, son pro­
ductos del arte, que imita a la naturaleza, capaces de reproducir, no ya las 
meras formas de esta última, sino su modo mismo de actuar" (17). Reloj, as-
trolabio, imán, le parecen bmjerías. Y además, ¿quién es este Bacon a 
quien Guillermo venera como su maestro? Octogenario, puestos los anteo­
jos que le regalara su maestro hace sesenta años, Adso sigue sin entender la 
respuesta que Guillermo le diera cuando le preguntaba si sus máquinas no 
eran, después de todo, unas fícciones, unas quimeras, unos objetos que no 

(15) El Nombre de la Rosa, p. 489. La traducción del texto latino es de A. Lema, op. cit. 

(16) Ibid, p. 64. 

(16) Ibid., p. 64. 

(17) Ibid, p. 19. 

51 



existían: "No debes inquietarte porque aún no existan, pues esto no signifíca 
que no existirán. Y yo te digo que Dios quiere que existan, y existen sin duda 
en su mente, aunque mi amigo de Occam niegue que las ideas existan de ese 
modo, y no porque podamos decidir acerca de la naturaleza divina, sino, 
precisamente, porque no podemos fíjarle límite alguno" (18). Ahora bien, si 
un benedictino no puede explicar la relación que existe entre la ciencia y 
Dios, entre lo posible y lo real, tal vez lo puedan hacer aquellos que usan los 
signos para dirigirse al conocimiento de los individuos. 

V. Nominalismo y realismo 

Se trata de un viejo problema ya planteado por el filósofo neoplatónico 
Porfirio quien, en su Isagoge, o introducción a las Categorías de Aristóteles, 
preguntaba si las ideas generales de género, diferencia, especie, propio y ac­
cidente corresponden a realidades, realia, fuera de nuestra mente, o son so­
lamente abstracciones sin verdadera existencia, constmcciones de nuestra 
razón y en últimas, simples términos de lenguaje, /idmí/ia. Así, por ejemplo, 
aparte de los j)erros que vemos, ¿la "perridad" tiene una existencia real, o es 
una manera de hablar para designar la cualidad general de los perros, su gé­
nero? A Ockham se le atribuye el renacimiento oficial del nominalismo. 
Pese a que el nominalismo de Roscelino -"No hay más verdadera existencia 
que la de lo particular"- fuera condenado por el concilio de Soissons en 
1092, logró perdurar bajo la forma de equilibrio que es el conceptualismo de 
Pedro Abelardo. De hecho, se trata más bien de una suerte de realismo mo­
derado puesto que, pese a afírmar que el universal es una palabra cargada de 
sentido, el sustituto de un concepto que existe en el pensamiento, Abelardo 
admite la existencia de realidades reales que corresponden al contenido 
mental de las ideas: los universales poseen alguna realidad en la medida en 
que representan un concepto, una idea de nuestra mente. Aunque gozara de 
gran éxito y fuera acogido por muchos maestros del siglo XIII, este concep­
tualismo no satisfacía las exigencias de Ockham por dos razones íntimamen­
te ligadas. Por un lado, cualquier sistemática que pretenda atar al universo 
en una estructura necesaria, y. por ende, previsible, está desprovista de sen­
tido para el atribulado hombre del sigloXlV. Por otro lado, los contempo­
ráneos de Guillermo de Baskerville consideran que las constmcciones con­
ceptuales propias del pensamiento abstracto han sido transpuestas de mane­
ra indebida en las estructuras del orden real, dando lugar a una multitud de 
entidades metafísicas. Es en la perspectiva de una reacción contra las meta­
físicas conceptuales y la teología especulativa, y de una revalorización del 
individuo por encima del abuso de lo general, como debemos entender el re­
surgimiento del viejo empirismo inglés. Dos principios -el de economía, 
mejor conocido como la "navaja de Ockham": no hay que multiplicar los en­
tes sin necesidad, y el de distinción: toda distinción real implica la separabili-
dad-, llevan a concluir que sólo existe lo individual, que no se puede estable­
cer ninguna distinción en él y que la experiencia directa es la única garantía 
de la existencia de una cosa. 

(18) Ibid, p. 20. 

52 



Puesto que todo lo real es individual y que cada individuo es uno separado 
de cualquier otro individuo, no hay naturaleza común, es decir, los géneros y 
las especies lógicas no son nada fuera del pensamiento: "cualquier cosa fue­
ra del alma, de por sí es singular". Pero afírmar que el universal no tiene nin­
guna realidad fuera del alma también signifíca que el universal tiene alguna 
realidad dentro del alma, cuando menos de cara al conocimiento abstracto. 
¿Cuál es, entonces, la naturaleza de ese objeto de conocimiento abstraído 
de varios individuos, o universal? Universal quiere decir algo predicable de 
muchos. Y esta expresión que defíne al universal sugiere el uso de proposi­
ciones, ya que en ellas unimos o separamos conceptos. Ahora, este conoci­
miento abstracto no nos hace conocer al individuo, sino un objeto de pensa­
miento, una fícción o creación de la mente que corresponde a una categoría 
de realidades semejantes. En tanto que realidad común a varios seres y dada 
en la inteligencia que representa, como imagen mental, el ser de los objetos 
extramentales, el concepto, nada nos revela acerca de la naturaleza íntima 
del individuo, que solamente puede conocer el pensamiento intuitivo. El 
universal sólo está en el concepto y no es más que el "signo" del que nos ser­
vimos para nombrar una categoría de realidades semejantes. Así, nuestro 
conocimiento está hecho de proposiciones, las cuales se componen de térmi­
nos que significan. Los términos, que traducen al concepto en el lenguaje, 
son signos o sustitutos (reemplazan los gmpos de objetos de los que son sig­
nos) que en el lenguaje hacen las veces de los objetos correspondientes. Esta 
función del término se llama "supositio". La única realidad que corresponde 
a los universales es pues, la de los individuos que, como tales, son impene­
trables. La única expUcación del individuo es que es; ahí está ante nuestra 
experíencia directa, la sensación, que es un forma intuitiva de conocimiento, 
o nuestro pensamiento intuitivo, que capta la existencia o no existencia de 
realidades individuales. 

Tal empirísmo implica un agnosticismo completo para todo aquello que 
supera la experiencia. Vemos que el agnosticismo en metafísica y teología 
natural deja el campo libre a una ciencia matemática y experimental que se 
está buscando a fínes del siglo XIV, y a una teología reducida al único conte­
nido objetivo de la Revelación. En efecto, no podemos alcanzar ninguna 
certidumbre en el dominio de la metafísica y de la teología; nos es imposible 
demostrar la existencia de Dios, o su unidad; de las verdades esenciales 
como la acción de la Providencia, la caída, la redención, no podemos saber 
nada; sólo podemos creer lo que la fe nos enseña. ¿Qué signifíca esto, sino 
que la cñencia y la fe se sitúan en dos planos diferentes que no deben confun­
dirse? Es menester estudiar directamente la naturaleza por sí misma, y para 
comprenderla a sí misma; y en cuanto a lo sobrenatural, contentarse con 
creer, si se puede. La oposición de Ockham al necesitarismo greco-árabe en­
cuentra así su expresión perfecta en un contingentismo radical, que consiste 
en examinar todos los problemas desde el punto de vista de la potencia abso­
luta de Dios. Un universo en el que ninguna necesidad inteligible se interpo­
ne, ni siquiera en Dios, entre su esencia y sus obras, es radicalmente contin­
gente no sólo en su existencia, sino también en su inteligibilidad. 

53 



V¡. Hacia la modernidad 

La irrupción de la fe cristiana en el universo pagano no transformó inmedia­
tamente la epistemología intelectualista antigua, de la que "la Escolástica" 
vivió hasta el siglo XIII. Simplemente desplazó su punto de aplicación hacia 
el caso de la teología creyente. Por supuesto, la doctrina de la creación pro-
blematiza el gran supuesto griego de la etemidad del mundo: Dios, y no el 
mundo, es la fuente de la realidad. Empero, conserva la idea de que en la 
medida en que el universo es un Todo ordenado, puede ser contemplado por 
una inteligencia ordenada. Las grandes síntesis del siglo XIII son la prueba 
de que existe un cierto acuerdo entre filosofía y teología. El descubrimiento 
del verdadero Aristóteles, de su racionalismo y ciencia de la naturaleza, y la 
consiguiente reacción de los teólogos contra las pretensiones de fundar el 
dogma en la razón indican, sin embargo, los límites de la transposición de la 
epistemología intelectualista antigua al caso de la teología creyente. Si, 
como lo afírma santo Tomás, la teología es la puesta en orden y el esclareci­
miento intelectual del dogma de la fe, la subordinación explícita o implícita­
mente reconocida por los escolásticos del saber filosófico con respecto al sa­
ber teológico implica que es solamente en la fe y por ella como el entendi­
miento humano puede entrar en una relación de saber objetivamente verda­
dero con la realidad misma de Dios, con su inteligibilidad esencial. Aunque 
su aceptación de saber subaltemo le permite a la filosofía ejercer libremente 
su actividad, el hecho de que la inteligencia de la fe (intellectus fidei) depen­
da de la creencia previa en la palabra de Dios instala al pensar humano en el 
ámbito epistémico de la relatividad del saber. Frente a la fe cristiana teológi­
camente consciente de su propio régimen intelectualista, o sea de su capaci­
dad de conocer al Ser mismo, aparece la imposibilidad de la filosofía de 
constituirse en un saber de lo absoluto. 

El nominalismo del siglo XIV, representado en El Nombre de la Rosa por 
Guillermo de Baskerville, radicaliza aún más el conflicto entre fílosofía y 
teología, entre razón y revelación, entre ciencia y fe. Si la revelación no ad­
mite fundamentación fílosófíca alguna es porque no depende de ningún or­
den objetivamente válido, sino de un acto del libre arbitrio de Dios. Si hay le­
yes de la naturaleza no es porque exista un orden anterior o interior al querer 
divino, sino porque la inmutabilidad de este querer asegura la estabilidad 
del orden creado. En el principio de la creación hay una elección, es decir, 
un campo de posibilidades. Ahora, si por una parte, las cosas han de ser con­
sideradas en la perspectiva de la omnipotencia divina y si por otra parte, el 
único modo de ser de la creatura es la existencia real -no hay ni ideas, ni inte­
ligibles-, entendemos que lo posible no tiene sentido sino a partir de la liber­
tad divina y de la contingencia de lo real. Recordando la respuesta que le 
diera Guillermo cuando le preguntaba dónde existían las máquinas de Ba­
con, el comentario de Adso pone de manifíesto la paradoja sobre la cual se 
edifíca la modemidad: confíar en Ockham (teología) y jurar al mismo tiem­
po por las palabras de Bacon (ciencia) no podría ser más que una contradic­
ción que el narrador explica por la oscuriclad de aquellos tiempos. En reali­
dad, solamente hay contradicción si creemos que la crítica teológica de la fí­
losofía signifíca una separación radical en la que la razón se vuelve autóno-

54 



ma al punto de prescindir de Dios. Pero denunciar la imposibüidad de fun­
dar el dogma en la razón signifíca, cuando menos hasta Kant, fundamentar 
el ejercicio de la razón en un Dios que, por ser tan libre y omnipotente y por 
ende, incomprensible e inaccesible, se va transformando paulatinamente en 
el Dios filosófico de la modernidad, es decir en el fundamento ir-racional, de 
una racionalidad diferente, de nuestra racionalidad. Con el Dios de Guiller­
mo de Baskerville tenemos potencialmente anunciada una primera voluntad 
irracional e incluso la posible suplantación de la objetividad real. 

Aunque Ockham le niegue al hombre la capacidad de comprender el con­
tenido de la revelación, su pensar es una extraordinaria exageración de la 
fuerza del pensamiento humano a la que lo conduce su valorización de lo in­
dividual y de lo subjetivo. Esto no se le escapa a Jorge de Burgos: "No te en­
tiendo -dijo Jorge-. Estás orgulloso de poder mostrarme cómo siguiendo tu 
razón has podido llegar hasta mí, y sin embargo, me demuestras que has lle­
gado siguiendo una razón equivocada. ¿Qué quieres decirme?" Momentos 
después, Guillermo le confiesa a Adso ¡o que no le podía confesar a Jorge: 
"¿Dónde está mi ciencia? He sido un testarudo, he perseguido un simulacro 
de orden, cuando debía saber muy bien que no existe orden en el universo... 
Es difícil aceptar la idea de que no existe un orden en el universo, porque 
ofendería la libre voluntad de Dios y su omnipotencia. Así, la libertad de 
Dios es nuestra condena, o al menos la condena de nuestra soberbia" (19). 

Henos aquí confrontados con los límites del incipiente racionalismo clási­
co: el poder del entendimiento está supeditado a la omnipotencia divina que 
crea la verdad. Por ello, si Eco quiso contar todo a través de las palabras de 
alguien que no entiende nada es porque, al desarrollarse la historia de Adso 
de Melk en el sigloXIV, el narraclor estaba condenado a entender todo lo que 
se puede entender, haciendo eco a la suerte de la filosofía modema: "...la 
única verdad consiste en aprender a liberarse de la insana pasión por la ver­
dad" (20). 

Departamento de filosofía 
Universidad del Valle 

(19) Ibid., respectivamente pp. 482, 503 y 504. 

(20) Ibid, p. 503. 

55 




