
LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES 

J.M. BERMUDO 

Resumen 
Este artículo busca conciliar filosóficamente la paradoja que presenta la interpretación del 
pensamiento de Hobbes: por una parte, la defensa de un poder político ilimitado y, por 
la otra, el individualismo egoísta. Ambas caras no solamente se compaginan, sino que se 
implican. 

Abstract 
This paper seeks to conciliate, philosophycally, a paradox found when interpreting 
Hobbes' thought: on the one hand, the defense of an ilimitaded political power, and on 
the other, the defense of selfish individualism. It is argued that both things not only fit 
together, but that they actually imply each other. 

"El único modo de erigir un poder común capaz de defenderlos de la 
invasión extranjera y las injurias de unos a otros (asegurando asi que, 
por su propia industria y por los frutos de la tierra, los hombres puedan 
alimentarse a sí mismos y vivir en el contento), es conferir todo su 
poder y fuerza a un hombre o una asamblea de hombres, que pueda 
reducir sus voluntades, con pluralidad de voces, a una voluntad' 

Th. Hobbes, Leviathan, XVn. 

Hobbes está presente, en el imaginario filosófico político, con rostro jánico, 
bifronte. Por un lado, con la máscara del "Leviatán", de la defensa ilimitada del 
poder político, de la preferencia de la sumisión a la anarquía; de otro, con la 
imagen del individualismo, con la apuesta por el hombre aislado y solitario inca­
paz de amar lo otro, condenado a relacionarse con el mundo como puro depre­
dador. La filosofía es la autora de esas paradojas; pero la filosofía es también 
capaz de resolverlas. 

Nuestro objetivo en esta sesión, centrada en las ideas de libertad, igualdad y 
justicia en Hobbes, pasa por comprender ambas figuras no sólo como conciliables, 
sino como implicadas la una en la otra; por comprender que el individualismo 
radical y coherente lleva a la defensa del poder extraño y despótico. 

Nos proponemos reflexionar sobre los conceptos hobbesianos de libertad, 
igualdad y justicia desde la filosofía, no desde la historia de las ideas políticas, 
donde ese rostro bifronte se ha generado. Es decir, nos proponemos pensarlos 
desde sus fundamentos fílosóficos. Toda política incluye, tácita o explícitamen-

56 IDEAS Y VALORES No, 108 DICIEMBRE 1998 BOGOTÁ, COLOMBIA 



LIBERTAD, IGUALDAD Y KJSTICIA EN HOBBES 

te, una fílosofía política; y, hasta nuestros días, en que nihilistas, deconstmccio-
nistas y pragmatistas han cuestionado a fondo toda vía del fundamento, la filo­
sofía poUtica era determinada desde una metafísica -ortológica o epistemológica-
por mediación de una filosofía de la historia y/o una concepción de la naturaleza 
humana. En Hobbes era innegablemente así, como nos lo muestra su proyecto 
de sistema, De corpore. De homine. De c'ive. Por tanto, pensar filosófica­
mente la idea política de Hobbes nos exigirá remontamos una y otra vez, aun­
que sea de forma puntual e impresionista, a sus presupuestos filosóficos gene­
rales. 

Nos concentraremos en cinco aspectos de su pensamiento: su amor al or­
den, el individuo solitario, el estado de naturaleza como guerra de todos contra 
todos, la república y el rostro del "Leviatán", y la justicia como ley del mercado. 
Acabaremos cumpliendo en voz alta el reto hobbesiano de, tras leer en noso­
tros mismos, decir si nos sentimos aludidos, si vemos en nuestra alma o en 
nuestra ciudad rasgos de esa inquietante imagen del fin de la ilusión. 

O r d e n en el cosmos, o rden en la c o m u n i d a d 

Hobbes es, como moderno, un amante impenitente del orden. Si Descartes, 
Galileo y Newton acabaron con el universo mágico, panteísta y animista del rena­
cimiento y con el razonamiento analógico e intuitivo, imponiendo la elegante 
uniformidad del mundo uniforme, bien determinado por leyes, y la asepsia del 
cálculo, propia del método de razonamiento científico, Hobbes prosigue esa ta­
rea en el dominio de las ciencias sociales, de lo que en su tiempo se denominaba 
"filosofía moral", que con la "filosofía natural" se repartía el campo del saber. 

En The Elements of Law (1640) Hobbes escribe que el retraso de las 
ciencias del hombre, su estado de confusión, constantes debates, falta de crite­
rios para decidir en las controversias, etc., eran una pmeba obvia de que esta 
ciencia "no había comprendido su propio objeto". Expresa así un senti­
miento generalizado en el siglo XVII, siglo ávido de claridad y distinción. Hobbes 
distinguía y comparaba dos tipos de ciencias: matemáticas y dogmáticas. Las 
matemáticas estaban libres de contradicciones y disputas; por tratar de las 
figuras y del movinuento, no afectaban a las pasiones ni a los intereses inmedia­
tos de los hombres. En cambio, en las ciencias dogmáticas, como la ética y la 
filosofía política, que tratan de las cosas humanas, de los derechos e intereses 
de la humanidad, de sus formas de vida, de su organización, reinaba la confu­
sión, generándose apasionadas e interminables discusiones y luchas. Hobbes 
constata esa situación y la considera inevitable en tanto subsista la falta de 
acuerdo en el método. 

La pretensión de Hobbes, en consecuencia, será elevar las ciencias dog­
máticas al estatus metodológico de las ciencias matemáticas. Estaba convenci-

No. 108 DICIEMBRE 1998 57 



J. M. BERMUDO 

do, con la ingenuidad del converso, que el desorden y las querellas desaparece­
rían con un buen método, pues los descubrimientos relevantes sobre la natura­
leza humana y la vida social ya estaban dados. 

Esta preocupación por el método adecuado aparece también en el De Cive 
(1642), donde vuelve a atribuir el atraso de la fílosofía política a su carencia de 
método apropiado. Nos dice: 

"Si fuese la naturaleza humana tan clara y distintamente conocida 
como la naturaleza de la cantidad en las figuras geométricas, la fuerza 
de la avaricia y de la ambición, que se sustenta en las erróneas opiniones 
del vulgo sobre la naturaleza de lo correcto y lo incorrecto, languidecería 
y desaparecería; y la humanidad disfrutaría de una paz eterna... ". 

Todos los males de nuestra disciplina se deberian a la falta de un método 
idóneo, de un "'idoneous priciple of tractation" que permitiera salir de una 
reflexión circular. Supone Hobbes que hay una "clave de la razón" (clue of 
reason), que originalmente está en la oscuridad, pero que una vez desvelada 
nos conduce a la luz más clara. "El principio del método (principie of tractation) 
ha de ser tomado de esta autoridad, y entonces la luz llegará allá para disipar las 
dudas". Los filósofos deberían tratar los derechos naturales como los matemáti­
cos las figuras y los físicos el movimiento, a saber, examinando lo particular hasta 
descubrir su ley y, una vez conseguido, elevándose a las acciones universales. 

No es aquí el lugar para comentar el método de Hobbes y sus efectos en la 
fílosofía política; nos basta con subrayar dos consecuencias que se derivan de 
su concepción: en primer lugar, su convicción de que la posibilidad de una fílo­
sofía política como conocimiento claro y distinto dependía de la posibilidad de 
aplicar en ella un método como el matemático de los modemos; en segundo 
lugar, que de ese conocimiento resultaría la paz. 

Hobbes, como todo su siglo, ama la paz y el orden y cree que los mismos 
son obra de la razón; la sinrazón, las pasiones, en cambio, son las causas de la 
inseguridad, del miedo, del caos. El desorden amenaza la verdad y la vida; la 
razón y el método son a un tiempo los instmmentos de constmcción de la ver­
dad y de la comunidad. Sus preocupaciones epistemológicas, por tanto, son 
también políticas. 

Hobbes lo confía todo a la razón; su discurso será exquisitamente raciona­
lista. Pero, paradójicamente, la razón hobbesiana es un mero instmmento de 
cálculo: la razón, que ha de constmir y garantizar el orden, no puede poner los 
fines ni los valores; ella no puede imponer al hombre, fingiendo conocer lo abso­
luto, una ley a la cual someterse, unos deberes que cumplir, unos derechos que 
proteger. La razón es el instmmento del orden, pero no en tanto que lo descu­
bre, sino en tanto que lo constmye. Su tarea no es imponer el orden verdadero. 

58 IDEAS Y VALORES 



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES 

bueno, bello o justo al hombre, sino constmir para el hombre el orden que es 
verdadero, bueno, bello y justo para él. Hobbes será siempre fiel a la máxima: 

"dondequiera que la razón se vuelva contra el hombre, allí el hombre 
se volverá contra la razón". 

Es aquí donde debe decidirse el concepto hobbesiano de libertad, y no en 
las discusiones, propias de la historia de las ideas, en tomo a los contenidos 
liberales o absolutistas que aparecen ocasionalmente en sus textos. Porque en 
esta máxima se nos revela de inmediato que, para nuestro autor, la razón no 
agota la naturaleza humana; en rigor, no pertenece a la esencia del hombre, al 
poder enfrentarse a él. Por útil e irrenunciable que sea, no pasa de ser mero 
instrumento. 

Examinada con más atención y en su contexto, la máxima refiere a una 
concepción alternativa y provocadora: el hombre es esencialmente deseo (de­
seo de poder, deseo de vivir). En el Leviatán (Cap. VI), reducido el hombre a 
materia en movimiento, el "deseo" pasa a fundamentar la antropología y la 
ética. El deseo es el nombre de la tendencia a sobrevivir que la naturaleza pone 
en el hombre. El hombre es en cuanto desea, pues vivir es "desear vivir", 
desear mantenerse en la vida, movimiento de autoconservación: 

"Pues no tener deseo es estar muerto, tal como tener deseos débiles es 
torpeza, y desearlo todo disipación o distracción ". 

Pero, aun siendo el deseo expresión de la vida, no es su garantía. La vida es 
esencialmente orden, regularidad, ley de complejidad creciente; y la "vida so­
cial" es, analógicamente, orden, regularidad y ley de mayor complejidad y so-
fisticación. La vida es orden ganado al caos de lo inerte; la vida social es orden 
impuesto al caos de la existencia natural. El orden, aliado de la vida -y de la paz, 
del comercio, de la riqueza- es una perfección ontológica. El amor al orden, por 
tanto, puesto como fin de la razón, se fundamenta en su complicidad con la 
sobrevivencia. 

Hay que articular el deseo y la razón, la pasión y el orden. Hay que pensar 
esa libertad-desorden del deseo y esa igualdad ontológica propia de un mundo 
reducido a materia y movimiento, en el marco de la vida, en el orden de la 
razón. La filosofia tiene aquí una hermosa aventura: pensar un orden que no 
vaya contra el hombre, contra su naturaleza, contra el deseo. ¿Es eso posible? 
Hobbes dirá: no. Todo orden es antinatural, toda ley es una cadena. Pero con­
siderará que hay cadenas compatibles con la vida y preferibles a la muerte. 

No. 108 DICIEMBRE 1998 59 



J. M. BERMUDO 

El hombre solitario 

Al igual que otras filosofías políticas están fuertemente determinadas por una 
concepción de la historia, la de Hobbes depende esencialmente de una concep­
ción del hombre. Podriamos decir que Hobbes ha renunciado al ideal metafisico 
racional de hombre, sustituyéndolo por un concepto pretenciosamente empírico, 
ajustado a la experiencia. En coherencia con su materiahsmo naturalista, ha elimi­
nado toda desigualdad cualitativa en la naturaleza y entre los seres humanos. Al 
reducirlo todo a materia en movimiento, todas las diferencias quedan devaluadas 
al derivarse de la cantidad y diversidad de formas del movimiento. 

Pero los movimientos en el hombre son de dos tipos: los "vitales", puramen­
te biológicos y homogéneos, y los "voluntarios", también muy semejantes entre 
ellos, y que definen el campo del deseo. El deseo es, para nuestro autor, el 
nombre de un conjunto de fuerzas (conatus) que tienden a proteger una parte 
de la naturaleza, individualizándola como ser particular, como individuo. El de­
seo es signo de vida individual; es lo que individualiza y especifica a un ser. Hay 
una perfecta coincidencia entre el ámbito del deseo y sus objetos, y los límites 
del individuo, de su cuerpo, de su vida, de su identidad. 

Cada hombre es uno de esos seres delimitados por el deseo que los indivi­
dualiza; el hombre, en la representación hobbesiana del mismo, aparece ontológi-
camente encerrado en su amor de sí, contrapuesto mecánicamente a los otros; 
queda para siempre circunscrito a su deseo de vivir y, por tanto, al deseo de 
poder, expresión de su independencia y seguridad; queda definitivamente nega­
do para salir de sí, de su individualidad, y elevarse al amor de los otros, a toda 
aspiración universal. Cuando, como dice en el Leviatán, el bien y el mal, la 
virtud y el vicio, pierden toda objetividad, la moral pasa a ser una máscara de la 
lucha por la vida: 

"Pues las palabras bueno, malo y despreciable son siempre usadas en 
relación con la persona que las usa, no habiendo nada simple y 
absolutamente tal, ni regla alguna común del bien y del mal que se 
derive de la naturaleza de los objetos mismos, sino del individuo (donde 
no haya República) o de un representante (cuando la hay), o de un 
arbitro o juez, a quienes hombres en desacuerdo eligen por consenso, 
haciendo de su sentencia regla ". 

En cierto sentido, Hobbes ha liberado al hombre de la trascendencia, de los 
deberes para con normas morales, valores y fines impuestos; puesto que seria 
arbitrario prescribir lo imposible, el hombre hobbesiano es liberado del peso de 
la moralidad. Su concepto representa un hombre sin más fines que la vida, sin 
ningún ideal que cumplir, ninguna esencia que realizar, ningún valor que defen­
der; un hombre tan sometido a la necesidad biológica, que queda liberado inclu-

60 IDEAS Y VALORES 



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES 

so de los efectos de su tentación de autodeterminarse moralmente, de ponerse 
a sí mismo fines y perfecciones que trasciendan su solitaria pasión de vivir. El 
individuo hobbesiano es dramáticamente libre, con esa libertad que brota de su 
ontológica soledad. 

Hobbes, en rigor, ha secuestrado al hombre del mundo, lo ha convertido en 
una mónada incomunicada, sin más horizonte que lo que ocurre en solitario 
confinamiento dentro de su cuerpo. Este aislamiento se da ya en la epistemolo­
gía, según la cual no podemos conocer el mundo sino sólo sus efectos mecáni­
cos en nosotros. Según nuestro autor, sabemos de la existencia del mundo por 
los fantasmas que produce en nuestros sentidos, pero no conocemos su esen­
cia, ni sus formas, ni su ley, ni su valor; tampoco los otros hombres son 
gnoseológicamente accesibles. Esta inaccesibilidad gnoseológica del mundo in­
cluye a los otros hombres: nunca accedemos al alma de los otros, a sus sentimien­
tos y pensamientos, lo que incapacita al hombre para la vida moral y comunitaria. 

Ese aislamiento ontológico, epistemológico, moral y político del hombre 
hobbesiano tiene dos efectos relevantes, uno ideológico y otro metodológico. El 
efecto ideológico se concreta en la defensa de la libertad de pensamiento y de 
creencias. La tesis de la inaccesibilidad del alma humana le sirve a Hobbes 
para proteger el librepensamiento, incluidos los ateos, pues al fin nadie nunca 
puede demostrar su ateísmo, y para condenar toda inquisición, porque nadie 
accede al alma de los otros. Hobbes fundamenta de este modo la absoluta liber­
tad de la conciencia humana, pues es inútil "extender el poder de la ley, que no 
es más que una guía para la acción, a los propios pensamientos y concien­
cia de los hombres mediante el examen y la inquisición de cuanto opinan". 
Curiosamente, esa figura del hombre solitario encierra una llamada a la tolerancia 

El efecto metodológico se plantea en relación con la posibilidad de una 
filosofía política o de una ciencia del gobiemo, que parecen exigir un conoci­
miento previo de la naturaleza del hombre. Ya es difícil conocer las reglas de la 
conducta humana. Por observación apenas se llegaría a conocer exhaus­
tivamente a unos cuantos, pero no tendríamos derecho a generalizar esa expe-

/riencia y creer que conocemos al "hombre". Además, la conducta no manifies­
ta las intenciones, no revela la mente, con lo cual las causas de los comporta­
mientos y actitudes quedan siempre ocultas. Ante esta situación, Hobbes ofre­
ce una salida metodológica audaz: "Quien ha de gobernar toda una nación, 
debe leer dentro de sí mismo, no a este o a aquel hombre en particular, sino a la 
humaiudad". Cree que en una lectura secreta de la propia conciencia, sin el 
emnascaramiento intrínseco a la publicidad de la misma, encontraremos los 
rasgos comunes a los hombres, esa naturaleza humana ontológicamente igual. 
Y para los reticentes que sospechen de este método introspectivo, Hobbes lanza 
un reto escalofriante: "cuando haya expuesto de modo claro y ordenado mi 
propia lectura, desbrozando así el camino, sólo necesitarán considerar si 

No. 108 DICIEMBRE 1998 61 



J. M. BERMUDO 

encuentran o no lo mismo en sí propio. Pues este tipo de doctrina no 
admite otra demostración". Él está seguro de que encontraremos en nosotros 
ese imiversal "hombre lobo del hombre" que nos describe; nosotros nos resisti­
mos a vemos en él; pero ya nunca sabremos si la irrealidad está en el espejo o 
en nuestra mirada. 

¿Qué refleja el espejo? ¿Cómo ve Hobbes al hombre? Un simple ser natu­
ral, un pequeño urüverso cerrado en sí mismo; un centro de actividad definido 
por el corazón y orientado a la sobrevivencia. Todo es movimiento, "pues el 
movimiento nada produce sino movimiento". La vida es "movimiento vi­
tal", identificado por el flujo de la sangre, por la fuerza del corazón; todas las 
partes del cuerpo tienden a la vida de esa unidad natural; todo está organizado 
para maximizar el movimiento vital. 

Y, junto al "movimiento vital" (meramente orgánico), el deseo, que no es 
sino "movimiento voluntario", igualmente orientado a la conservación de la uni­
dad. Deseo y aversión son esfuerzos por vivir y por huir de la muerte; amor y 
odio son otros nombres del deseo y de la aversión, "por lo que el deseo y el 
amor son la misma cosa"; y bueno y malo, a su vez, son los nombres de los 
objetos deseados o rechazados, amados u odiados. De esta forma, las catego­
rías morales quedan reducidas a la vida, a lo que potencia o debilita la vida; la 
moral son las reglas del deseo. 

Y no paran aquí las cosas, pues "el placer (o deleite) es, por tanto, la 
experiencia o la sensación de lo bueno; y la molestia (o el pesar) la expe­
riencia o sensación de lo malo. Por consiguiente, todo apetito, deseo o 
amor va acompañado de más o menos deleite, y todo odio y aversión de 
más o menos pesar y ofensa". Y como el placer o la alegría aumentan el 
"movimiento vital", que disminuye con el dolor, la pena o la tristeza, el círculo del 
individuo egocéntrico queda cerrado: sólo se desea y ama lo que potencia la vida, 
y sólo ello produce placer o alegría, y sólo ello es llamado "bueno"; y a la inversa. 

El bien es el nombre moral del deseo. Las demás pasiones son nombres 
diversos de lo mismo. Hobbes reformula como varíantes del deseo todos los 
fenómenos vitales, así como las pasiones y virtudes. Se llama benevolencia o 
caridad "el deseo de un bien para otro"; "el deseo de cargos es ambi­
ción"; "la aversión unida a la creencia en el daño es el temor"', los celos 
son "amor con el temor de que no sea recíproco ", la "risa es un aplauso 
de sí mismo"; la compasión es "aflicción por la calamidad del otro... y 
surge al imaginar que puede recaer una calamidad sobre uno mismo". 

Este mismo egocentrísmo convierte todos los objetivos humanos en una es­
cala uniforme de placer dolor Para Hobbes la vida es lucha por la vida, deseo 
constante de vivir. La felicidad no se identifica con un estado de satisfacción, 
sino con un proceso de satisfacción del deseo. Pero la muerte del deseo es la 
muerte de la vida misma. La fehcidad es "urui progresión continua del deseo ". 

62 IDEAS Y VALORES 



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES 

A su vez, el deseo de vivir es siempre deseo de poder vivir, deseo de que la 
propia vida dependa de uno mismo; en otras palabras, deseo de poder. Porque 
"el poder de un hombre viene determinado por sus medios reales para 
obtener un bien futuro aparente". Sea un poder natural, que debe entender­
se como "eminencia de las facultades corporales y mentales, como ex­
traordinaria fuerza, belleza, prudencia, artes, elocuencia, liberalidad, 
nobleza"; sea un poder instmmental, constituido por todos los medios conse­
guidos por el poder natural o por la fortuna, como "riquezas, reputación, 
amigos (...)"; lo importante es que los hombres son esencialmente deseo de 
poder. Ha de ser así, puesto que "tener siervos es poder", pero también "tener 
amigos es poder"; y "la reputación es poder", "la afabilidad de los hom­
bres ya en el poder es instrumento de poder", "la reputación de prudencia 
en la conducta es poder", "la nobleza es poder, "la elocuencia es poder". 

Es impresionante esta imagen hobbesiana del hombre. En el plano 
epistemológico, encerrado con sus "fantasmas", sus ideas del mundo que sabe 
suyas, que reconoce como artificios por él elaborados; aislado gnoseológicamente 
de un mundo del que sólo sabe su existencia, pero del que ignora su esencia, su 
forma, su fin o su orden; condenado a combinar ideas, a sumar y restar, produ­
ciendo una representación sin más ley que la de potenciar su vida. En el plano 
ontológico, determinado a amarse a sí mismo y a no tener acceso a los otros por 
ser incapaz de amarlos; empujado por su naturaleza a ser individuo sin posibili­
dad de elevarse a lo uiúversal; condenado a ser uno, a ser único. Y en el plano 
moral, egoísta, incapaz de benevolencia o de solidaridad, de entrega o de amor, 
insensible a valores y virtudes. 

¿Cuál es el rostro de este hombre en el plano político? ¿Puede vivir ep 
comunidad? ¿Qué orden social soporta? ¿Qué idea de comunidad puede corres­
ponderse con este concepto de naturaleza humana?. 

El estado de naturaleza 

La ficción del "estado de naturaleza" en toda la filosofía política moderna 
juega, sin duda, la función de instancia normativa, regulativa, desde donde juz­
gar el orden civil. Por eso cada propuesta de república requiere una ficción de 
"estado de naturaleza" desde donde pensarse y legitimarse. Pero, además, el 
"estado de naturaleza" juega, al menos en Hobbes, otras dos funciones no 
desdeñables: resaltar que la ciudad, la sociedad civil, es un artificio constmido por 
todos los hombres y defender que éstos son hbres e iguales en la condición natu­
ral, lo que debe tenerse en cuenta al describir la condición social de subditos. 

En la metafísica tradicional, la ontología dictaba la moral. El hombre como 
sujeto moral venía al mundo cargado de deberes: tenía el deber de perseguir su 
perfección ontológica, su propia excelencia, que estaba escrita en su naturale-

No. 108 DICIEMBRE 1998 63 



J. M. BERMUDO 

za. En correspondencia, para cumplir esos deberes necesitaba tener ciertos 
derechos. La vieja tradición de los "derechos naturales" respondía a esa onto­
logía: los hombres tenía derecho a aquello que era necesario para cumplir sus 
deberes, siendo éstos establecidos por una ley. Los "derechos naturales" en su 
versión clásica derivaban de una "ley natural" metafisicamente establecida. 
Se trata de la tradición del "derecho objetivo". 

La tradición aristotélica, hasta Tomás de Aquino, mantiene equivalentes y 
cerrados los significados de derecho (ius) y ley (lex). "Derecho" significa "lo 
que es correcto", o sea, "lo que es de acuerdo con la ley". Para Tomás de 
Aquino, que comienza la teoría de la justicia analizando ius, el derecho equivale 
a la cosa justa, lo que es equitativo. Pero ya Suárez y Grotius distinguirán entre 
"derecho objetivo" y "derecho subjetivo", el primero como contenido de la ley 
y el segundo como facultad, poder o privilegio. De todas maneras, la "facultad" 
o "poder" era visto como efecto de la "ley": eran privilegios a la hora de hacer 
o no hacer algo, es decir, a la hora de los "deberes". Siempre en la base de todo 
derecho se situaba un deber fundamental: que lo bueno debe ser hecho y lo 
malo abolido. 

Hasta Hobbes no se invierte con claridad la relación. L. Straus es en esto 
pertinaz: la clave de Hobbes es el haber distinguido y antepuesto los derechos a 
los deberes en el hombre. Con ello Hobbes abre las puertas de la modernidad 
a la teoría del derecho; además, en esta perspectiva se justifican las recientes 
reivindicaciones de Hobbes como verdadero pionero del liberalismo, al haber 
puesto en el origen al hombre como sujeto de derechos naturales sin subordina­
ción ontológica alguna, sin referencia a leyes naturales metafisicas. 

El "estado de naturaleza" le sirve para poner ese hombre pre-político, radi­
calmente libre y esencialmente igual. Cuando, en rigor, en el orden histórico, los 
"individuos" del estado modemo eran resultado de la fragmentación de las co­
munidades precapitalistas, Hobbes inaugura un discurso sobre la génesis y fun­
damentos del orden político en la que el punto de partida es la idea de un indivi­
duo libre, sin dependencia alguna, sin obligación moral, sin pecado original tú 
méritos derivados de la creación; un discurso que pone al hombre como artífice 
del Estado, de la moral, de la justicia, del bien y del mal. 

En unas cuantas páginas del Leviatán nos ofrece Hobbes su visión de la 
"condición natural del género humano". En esa descripción destaca la igualdad: 
"La naturaleza ha hecho a los hombres tan iguales en sus facultades 
corporales y mentales que, aunque pueda encontrarse a veces un hombre 
manifiestamente más fuerte de cuerpo, o más rápido de mente que otro, 
aun así, cuando todo se toma en cuenta en conjunto, la diferencia entre 
hombre y hombre no es lo bastante considerable como para que a preten­
der". Se trata de una igualdad de poder en el plano biológico y de carácter: las 
desigualdades fisicas son irrelevantes en esa efectiva igualdad de poder, ya que 

64 IDEAS Y VALORES 



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES 

"aun el más débil tiene fuerza suficiente para matar al más fuerte, ya sea 
por maquinación secreta o por federación con otros que se encuentran 
en el mismo peligro que él". 

Y si esa igualdad de fuerzas, de poder, es grande, aun es mayor la igualdad 
en lo referente a las "facultades mentales", si dejamos de lado las desigualda­
des fimdadas en el dominio del lenguaje, en las artes y las ciencias. En conse­
cuencia, viene a decir Hobbes, "de esta igualdad de capacidades surge la 
igualdad en la esperanza de alcanzar nuestros fines ". Y, de esta igual 
expectativa, nace la inseguridad. Y de la inseguridad procede la guerra, porque 
la forma más razonable de guardarse de la inseguridad es la anticipación, esto 
es, "dominar por Jiierza o por astucia a tantos hombres como pueda, has­
ta el punto de no ver otro poder lo bastante grande como para ponerlo en 
peligró". Y como esa seguridad absoluta es inaccesible, el resultado será la 
"guerra de todos contra todos", característica del estado de naturaleza. Guerra 
constante, pues cuando no hay combates hay desconfianza, preparación para 
la lucha. Y, por tanto, no habrá industria, navegación, comercio, trabajo de la 
tierra, cultivo de las artes y las ciencias. Sólo habrá "miedo continuo y peligro 
de muerte violenta", "vida solitaria, pobre, desgraciada, brutal y corta". 
Todos desconfiando de todos, protegiéndose de todos, atacando a todos. 

Pero en ese estado no tiene sentido hablar de moralidad o de justicia: "Las 
nociones de bien y mal, justicia e injusticia, no tienen allí lugar Donde no 
hay poder común, no hay ley. Donde no hay ley, no hay injusticia:" Nadie 
puede juzgar a los otros; es absurdo acusar a la naturaleza humana. "Los deseos 
y otras pasiones del hombre no son en sí mismos pecados. No lo son tampo­
co las acciones que proceden de esas pasiones hasta que conocen una ley 
que las prohibe. Lo que no pueden saber hasta que haya leyes. Ni puede 
hacerse ley alguna hasta que hayan acordado la persona que la hará. " 

Ese es el estado de naturaleza: un estado de igualdad y de libertad, donde 
cada uno tiene derecho natural a hacer cuanto desee; su derecho se mide por 
su poder. Se trata de un estado de cosas en que no tiene sentido hablar de 
justicia o injusticia: ésta son cualidades relativas "al hombre en sociedad". Los 
hombres, pues, al instaurar un poder común, al nombrar a quien ha de hacer la 
ley, en el mismo acto instauran la política y la moral. 

La república, asociación contra el miedo 

La idea de comurúdad política hobbesiana es, como hemos dicho, profunda­
mente deudora de su amor al orden: o, para ser más correctos, de su aversión 
al desorden. La experiencia del desorden de su época tiene tanta influencia en 
su pensamiento como la constancia del caos, de las sombras, de la falta de 
claridad, en el método de la "filosofía moral". 

NO. 108 DICIEMBRE 1998 65 



J. M. BERMUDO 

Pero en la base del impulso a abandonar el estado de naturaleza y acceder 
a la vida civil están las pasiones, que empujan a la vida: "las pasiones que 
inclinan a los hombres hacia la paz son el temor a la muerte, el deseo de 
las cosas necesarias para una vida confortable y la esperanza de obte­
nerlas mediante la industria ". No es un impulso moral, ni una elección racio­
nal de una vida más "humana"; en el fondo de la asociación civil sólo actúa el 
deseo de vivir. La razón interviene, pero sólo como instmmento: sugiriendo 
recomendaciones que hagan posible el acuerdo entre los hombres, proponiendo 
"artículos de paz" o "leyes de la naturaleza". La razón no prescribe el orden; 
sólo ofrece modelos de orden a los hombres que, en su huida del núedo, de la 
inseguridad y de la muerte, desean la vida, el bienestar y la paz. 

Hemos de resaltar que las leyes de la naturaleza son, para Hobbes, conse­
jos de una razón al servicio del deseo de vivir, y no prescripciones de una razón 
que enuncia la voluntad de Dios, el orden natural, la perfección ontológica del 
hombre o el sentido de las cosas. La ley natural es un "precepto de la razón" 
que manda a los hombres cuanto favorece su vida y les prohibe cuanto va 
contra ella. Así, la ley se opone al derecho, que es libertad indeterminada, al 
poner límites a la libertad, o mejor, al determinarla. La ley se opone al deseo 
infínito e indeterminado, determinándolo igualmente. 

Veamos ya las recomendaciones de la razón. El primer precepto o "regla 
general de la razón" es que: 

"todo hombre debiera esforzarse por la paz, en la medida en que espere 
obtenerla, y que cuando no puede obtenerla debe entonces buscar y 
usar toda la ayuda y las ventajas de la guerra". 

La razón no aconseja nada contra la naturaleza humana, no prescribe un 
deber trascendente; se limita a obedecer el mandato del deseo, calcular la vía 
de optimización del mismo y recomendar la paz siempre que sea posible. Y la 
mejor pmeba de que la paz no es propuesta como valor en sí, sino como instm­
mento o condición máximamente favorable para la vida, es que no recomienda 
la paz a cualquier precio, sino que determina el ámbito de su valor: en la medida 
en que sea posible. Cuando no lo sea, el consejo de la razón es el de procurar la 
mayor destreza en las técnicas de la guerra. Por tanto, la primera y fundamen­
tal ley de la naturaleza es "buscar la paz", pagando por ella el precio de renun­
ciar al derecho natural, pero, si no es posible, la razón aconseja "defendemos 
por todos los medios que podamos", pues tenemos derecho a ello. 

Esta primera ley de la naturaleza incluye a todas las demás, que son algo 
así como sus corolarios. La segunda ley o precepto es: 

"que un hombre esté dispuesto, cuando otros también lo están tanto 

66 IDEAS Y VALORES 



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES 

como él, a renunciar a su derecho a toda cosa en pro de la paz y 
defensa propia que considere necesaria, y se contente con tanta libertad 
contra otros hombres, como consentiría a otros hombres contra él". 

Esta ley aconseja "renunciar al derecho", es decir, a la libertad de usar el 
propio poder para hmitar la übertad de otro. La paz cuesta la renuncia al derecho 
natural, la renuncia a la libertad; y Hobbes aconseja pagar ese precio por ella. 

Esta ley fundamenta el pacto social y establece sus límites. El pacto, o 
transferencia de derechos, es un pacto de renuncia de cada individuo con los 
demás; todos pactan, menos el soberano, que queda en situación de estado de 
naturaleza, con todos sus derechos naturales indemnes. El pacto es para Hobbes 
la condición de posibilidad de la vida en paz. Por eso indicará que la validez del 
pacto no depende de la "virtud" de los contratantes, ni de las condiciones exter­
nas al mismo. Por eso es válido el pacto con los herejes, o el pacto arrancado 
por miedo. Los únicos pactos no válidos son aquellos que van contra la razón de 
ser de los pactos, es decir, contra el impulso de vida. Por ejemplo, no es válido 
un pacto en el que un hombre se comprometiera a no defenderse a sí mismo o 
a acusarse a sí mismo. 

Las otras leyes de la naturaleza, exceptuando la tercera, que funda la justi­
cia, y que la analizaremos posteriormente, tienen menor importancia y todas 
ellas, deducidas de las anteriores, no pasan de ser llamadas a la conveniencia 
de la renuncia al derecho natural como precio para conseguir la paz, es decir, el 
objetivo de ese mismo derecho. Como se ve, los preceptos de la razón no van 
más allá de proponer una asociación para el intercambio y la convivencia de 
individuos incapaces de compartir otra cosa que el miedo. En tanto que racio­
nales, estos preceptos serán débiles, incapaces de hacerse oír en el estado de 
naturaleza, imperio de la pasión y el deseo. 

Pero Hobbes niega con radicalismo cualquier esperanza humana en la fuerza 
de la razón. El pacto social se fundamenta en el deseo de vida, en la necesidad 
de paz; la razón sólo pone la forma apropiada. Por eso la instauración de la 
república requiere la instauración de un poder que, garantizando la paz y la vida, 
sea más fuertes que las pasiones inmediatas que conducen a la guerra. Puesto 
que los hombres "aman naturalmente la libertad y el dominio sobre los 
otros ", sólo aceptarán la renuncia, el pacto, es decir, entrar a formar parte de 
una república, para "cuidar de su propia preservación y conseguir una 
vida más dichosa ". Esto quiere decir que las leyes de la naturaleza, los pre­
ceptos de la razón que aconsejan la paz, los pactos, la justicia, la modestia, la 
misericordia, la imparcialidad, la equidad, etc., al ser contrarios a las pasiones 
humanas, no tendrán éxito. Estos preceptos sólo surtirán efectos en otras cir­
cunstancias, cuando la razón sea capaz de generar unas pasiones contrarias y 
más fiíertes que neutralicen los deseos egoístas. Es decir, ese deseo de poder 

NO. 108 DICIEMBRE 1998 67 



J. M. BERMUDO 

que en el fondo es miedo a perder la vida, que se ve potenciado por la precarie­
dad de todo poder personal, sólo puede ser controlado por un temor a perder la 
vida más fuerte que el primero.Y eso es lo que funda el pacto político: la instau­
ración de un poder capaz de infimdir un temor tal que anule los otros. "Sin la 
espada los pactos no son sino palabras y carecen de fuerza para asegurar 
en absoluto a un hombre". La presencia de ese poder y su carácter ilimitado 
son la mayor garantia de paz, al impedir que nadie pueda soñar con poder burlarlo. 

Formalmente, el pacto político consiste en la transferencia por cada uno de 
sus derechos a "un hombre o a una asamblea de hombres" tal que, reuniendo 
en sí el poder de todos, sea capaz de "reducir todas las voluntades... a una 
voluntad". Se crea así una comunidad política en sentido fuerte, pues, como dice 
Hobbes, no se trata de mero "consentimiento o concordia", sino de la creación 
de una nueva "persona", cuya voluntad y poder es la "verdadera unidad" de las 
voluntades y poderes de cada uno de sus miembros. Esta comunidad política, 
llámese "república" o "ciudad", es el "Leviatán" o "Dios mortal", es nuestra 
garantía de paz y defensa, pues "administra tanto poder y fuerza que por el 
terror que inspira resulta capacitado para formar las voluntades de todos". 

Sin duda alguna es una comunidad del miedo. Hobbes no oculta, cohe­
rentemente, que los hombres no pueden amar la ley, ni la justicia, ni a los otros, 
que su naturaleza le condena a ser individuo, a relacionarse con el mundo como 
individuo en lucha por la sobrevivencia; es decir, que los hombres nunca acce­
den a una naturaleza social, sino que simplemente aceptan por miedo vivir sin 
sus derechos, sin más libertad que la que el soberano les conceda. 

La justicia o cumplir la ley 

/. La justicia como virtud social. 

Al describir el estado de naturaleza como una guerra de todos contra todos, 
Hobbes señalaba que tal situación implica que "nada puede ser injusto. Las 
nociones de bien y mal, justicia e injusticia, no tienen allí lugar". Este 
primer acercamiento hobbesiano a la concepción de la justicia nos revela una 
tesis de gran importancia: la justicia, como las demás virtudes éticas, es cosa de 
la ciudad. Fuera del orden social la moralidad no tiene sentido; por tanto, la 
moralidad es una conquista humana, una producción de los hombres. 

Esta tesis, ya bien establecida por Maquiavelo, y que tanto horroriza a los 
amantes de absolutos, es en el fondo el distintivo de la modenúdad. Liberar a 
los hombres es, en sentido radical, eliminar cualquier trascendencia a la que 
deban someterse o adecuarse, sea ella un orden ontológico, axiológico o lógico; 
liberar a los hombres equivale a declararles sujetos en lo moral, en lo político o 
en lo epistemológico; es, definitiva, declararles legisladores de la conciencia, de 

68 IDEAS Y VALORES 



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES 

la ciudad y del mundo. "Donde no hay ley, no hay injusdcia", dice Hobbes; 
y la ley, ya lo hemos visto, la ponen los hombres al hacer la república. 

Pero los modemos no se liberaron fócilmente del lenguaje y de los conceptos 
tradicionales; fueron necesarios más de dos siglos para acceder a la conciencia 
ilustrada, para llevar a cabo una revolución semántica que pasaba por la deslegi­
timación de la "naturaleza" (derecho natural, moral natural, religión natural) como 
referente al servicio de una (Mitología práctica. Hobbes, como modemo, lleva a cabo 
la tarea de "desnaturalización" de la justicia (como antes había desnaturalizado la ley, 
la ciudad, la moral) para hacer de la misma una cosa de los hcxnbres, de la ciudad: 

"La justicia y la injusticia, dice Hobbes, no son una facultad ni del 
cuerpo ni de la mente. Si lo fueran, podrían estar en un hombre que 
estuviera solo en el mundo, como sus sentidos y pasiones. Son 
cualidades relativas a hombres en sociedad, no en soledad". 

La justicia se refiere a las relaciones entre los hombres; pero no a las 
relaciones naturales (estado de naturaleza), sino a las artificiales o convencio­
nales (relaciones civiles); en rigor, apunta ya Hobbes, la justicia se refiere a las 
relaciones de intercambio entre los hombres en el marco de la ley. Donde no 
hay ley, no hay propiedad; donde no hay propiedad, no hay intercambio. El 
intercambio, la propiedad, la ley, son elementos de la sociedad. Si en sentido 
ordinario la justicia se define como "la voluntad constante de dar a cáela 
uno lo suyo", sólo donde hay rruo y tuyo, donde hay propiedad, en definitiva, 
donde hay sociedad, tiene sentido hablar de justicia; sólo en la república "los 
nombres justo e injusto pueden aceptarse ". 

La justicia, pues, tiene su ámbito en la sociedad y su función en la regula­
ción de las relaciones de intercambio, en la regulación de la propiedad. La 
relación intrínseca entre justicia, propiedad y sociedad es una característica del 
pensamiento político y moral de la modernidad, de la sociedad burguesa; de 
manera progresiva y definitiva la justicia deja de referirse a un "modo de ser", 
a una "virtud", para reducirse a una "norma", moral o legal, que regula la pro­
piedad, sobre la base del criterio del respeto a los derechos, o al bien público, o 
a la felicidad general o a la estabilidad social. 

2. La justicia como cumplimiento de los pactos. 

Establecida la tesis del carácter no natural, "artificial", de la virtud de la 
justicia, hay que precisar su contenido. Una vez establecida la primera y funda­
mental ley de la naturaleza, que nos aconseja "buscar la paz" y, si no es posible, 
"defendernos por todos los medios a nuestro alcance "; y una vez que ha 
sido formulada la segunda ley de la naturaleza, que al aconsejar la renuncia a 
los derechos naturales, en determinadas condiciones, fundaba los contratos. 

No. 108 DICIEMBRE 1998 69 



J. M. BERMUDO 

Hobbes aborda el tema de la justicia por vía negativa, caracterizando la injusti­
cia. Define como acto injusto el no conforme a derecho, el acto sine iure. 
Obviamente, no hace falta insistir en que tal acto sólo tiene cabida en la socie­
dad, pues en el estado de naturaleza el hombre tiene derecho a todo; en la 
sociedad, en cambio, por haberse fundado sobre la renuncia a los derechos 
naturales (o parte de ellos) y haber quedado sometido a la ley, a la voluntad del 
soberano, la injusticia es posible; sólo en sociedad es posible actuar sine iure. 

Pero ¿qué sigiúfica, en el fondo, actuar sine iure? En realidad es actuar 
como si se tuviera derecho cuando en rigor no se tiene, o sea, actuar como si no 
se hubiera transferido ese derecho. Ahora bien, como ese derecho se transfirió 
libremente en el pacto, actuar como si no se hubiera renunciado a él es ir contra 
el pacto, contra la decisión libremente adoptada, lo cual equivale a una contra­
dicción consigo mismo, a un absurdo: lo que se mantuvo al principio, se rechaza 
ahora; lo que antes se queria ahora ya no se quiere. La injusticia, de este modo, 
queda definida como incumplimiento de un pacto libremente aceptado, y su 
estatus es, en el orden práctico, equivalente al de una contradicción en lo teóri­
co. A la inversa, la justicia queda indirectamente definida como cumplinüento 
de los pactos, y su estatus es el de la coherencia en la acción. 

Las circunstancias de la justicia 

Si es así, las normas de justicia son váhdas en la medida en que lo sean los 
pactos; las condiciones de validez de éstos son las circunstancias de la justicia. La 
primera condición de validez de los pactos es la ausencia de perversión. En la 
medida en que el pacto es hbre, incluso aunque haya sido arrancado por miedo o 
engaño, será válido siempre que el resultado no sea perverso, no vaya en contra del 
fin que persigue el pacto; cuando hay efecto perverso, no hay injusticia en el in­
cumplimiento, porque el pacto no será válido. Pues, si todo contrato es "transfe­
rencia mutua de un derecho" , siendo la renuncia a un derecho "despojarse a sí 
mismo de una libertad", no todos los derechos son alienables. Hobbes cita fimda-
mentalmente dos circunstancias que invalidarían el pacto: cuando el mismo implica 
que una de las partes renuncie a autodefenderse o sea forzada a autoinculparse. 
En tales casos, la validez del pacto equivaldría a obligarle a ir contra su auto-
conservación, y tal pacto sería perverso. En consecuencia, las dos primeras cir­
cunstancias de la justicia, que hacen obligatorios los pactos, son que no nieguen la 
autodefensa ni exijan la autoinculpación. De hecho, estas circunstancias han sido 
recogidas como derechos en nuestras constituciones democráticas. 

Una tercera circunstancia, ésta de carácter general, que invalida el pacto y 
que, en consecuencia, absuelve de toda injusticia, es la inseguridad o, expresa­
da de forma general, el "estado de naturaleza". Conviene precisar aquí que el 
"estado de naturaleza" no refiere tanto a una condición primitiva, cuanto a una 

70 IDEAS Y VALORES 



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES 

tentación siempre presente en la sociedad civil: la tentación de no cumplir la ley, 
de recuperar el derecho y la libertad naturales. Cuando en un orden civil el 
poder político común se ve impotente para mantener el orden, el pacto, los 
hombres se desplazan al estado de naturaleza. Cada sociedad es, en definitiva, 
un equilibrio desigual e inestable entre el estado de naturaleza y el orden poUtico. 

Pues bien, si en un momento determinado una sociedad ve debilitado su 
poder político e incrementada la condición natural, Hobbes considera que dicha 
circunstancia no es lugar de la justicia, pues en la inseguridad los contratos no 
son válidos. Un pacto impuesto por miedo o aceptado por indigencia, es legíti­
mo para nuestro autor; en cambio, un pacto deja de ser legítimo cuando las 
circunstancias hacen dudar de su cumplimiento por alguna de las partes.-

"los pactos de confianza mutua, en los que se teme el incumplimiento 
por cualquiera de las partes, son inválidos; aunque el origen de la 
justicia sea la celebración de pactos, no puede, sin embargo, haber 
realmente injusticia alguna hasta que la causa de aquel temor sea 
apartada, lo que no puede hacerse mientras los hombres estén en la 
condición natural de guerra ". 

Lo que equivale a decir que los pactos en estado de naturaleza, o en una 
sociedad sin autoridad, sin soberanía efectiva del poder político, no son válidos, 
pues la desconfianza existe donde no existe un poder que obligue a cumplirlos. 
Sólo la instauración y la hegemonía de un estado fuerte, de un poder político 
coactivo y temido, hace que los pactos sean legítimos; en otras palabras, sólo 
los pactos en la república son válidos y lo son en tanto que la república implica 
la existencia de una fuerza que obliga a cumplir los pactos. 

Debemos llamar la atenciói sobre un aspecto, en sí problemático. Aunque Hobbes 
no insista en ello, creemos que se refiere a la "desconfianza" no en su sen-tido 
psicológico, subjetivo, tal que podría coexistir con la república; sino en un sentido 
objetivo, razonable. Es decir, siempre podemos sospechar de la voluntad del otio 
para cumplir el pacto, especialmente de la voluntad futura; pero en tanto exista una 
autorídad, una ley, un soberano, con fuerza suficiente para obligar al cumphmiento, 
la desconfianza subjetiva no nos exime de nuestra obligación übremente adquirída; 
en "estado de naturaleza", es decir, en circunstancias sociales en que la ley no tiene 
fuerza para imponerse, esa desconfianza deviene razonable y es efectiva. 

La tercera ley de la naturaleza enuncia precisamente "que los hombres 
cumplan los pactos que han celebrado "; por eso Hobbes considera esta ley 
fuente y fundamento de la justicia. Esta se predica de las acciones de los hom­
bres -y de los hombres mismos, como veremos- en relación con sus pactos 
válidos. "La injusticia no es otra cosa que el no cumplimiento del pacto; y 
todo aquello que no es injusto es justo". 

No. 108 DICIEMBRE 1998 71 



J. M. BERMUDO 

Justicia y utilidad 

Un rasgo a destacar de la concepción hobbesiana de la justicia es el carác­
ter utilitario de la misma. En el fondo, la adecuación de la justicia a la utilidad es 
una exigencia de la racionalidad. Hobbes así lo entiende, esforzándose en de­
mostrar que la justicia así definida, como cumplimiento de los pactos, no va 
contra el interés. Para ello insiste en cómo las circunstancias de la justicia o 
condiciones de validez de los pactos se determinan siempre por su relación con 
la conservación y el bienestar de los individuos: 

"La justicia, es decir, el cumplimiento de lo pactado, es, por tanto, una 
regla de razón por la que se nos prohibe hacer algo destructivo para 
nuestra vida; y es, por consiguiente, una ley de la naturaleza " 

La justicia se identifica con la utilidad; pero la utilidad la expresan los pac­
tos, que recogen los verdaderos intereses de los hombres, y cuyas condiciones 
de validez preservan de cualquier desviación de esta función. 

Justicia conmutativa, justicia distributiva 

Junto a la dimensión utilitarista, otro rasgo destacable de la justicia en Hobbes 
es la finura con que reduce la justicia a la propiedad. En el fondo está pensando 
la justicia para una comunidad de comerciantes, que sólo comparten el miedo a la 
ley. Esta perspectiva destaca cuando redefme los conceptos clásicos de "justicia 
conmutativa" y "justicia distributiva", liberándolos de todo residuo trascendental 
y adaptándolos a esta idea de la justicia como cumplimiento de los pactos. La 
justicia conmutativa, en su acepción clásica, hace referencia a la "igualdad de 
valor de las cosas intercambiadas" y la justicia distributiva a la "distribución de 
igual beneficio a hombres de igual mérito". Hobbes ironiza sobre la ingenuidad de 
tales ideas. No encuentra razones que obliguen a considerar injusto vender más 
caro de lo que compramos; menos aún dar a un hombre más de lo que merece. 
Para una sociedad mercantil, liberada de todos los residuos teológicos que pe­
nalizaban ciertas ganancias y ciertas actividades económicas; para una socie­
dad de individuos propietarios que no han renunciado a engañarse, sino a usar 
la fiíerza, o tomarse la justicia por su mano; para tal sociedad exigir como inter­
cambio justo el de igual valor es una perversión. En su sociedad mercantil, la 
justicia conmutativa, como dice Hobbes, "es la justicia de un contratante". Y 
la justicia de un comerciante no consiste en intercambiar según una regla de igual 
valor (ni de uso ni de cambio), sino según la regla del sujeto contratante: cumplir 
los pactos de compra-venta, de arrendamiento, de tmeque, de préstamos... En la 
nueva sociedad lo único vinculante es lo que los individuos pactan; no existe en 
ella una norma moral o de justicia trascendente a la que ceñir la conducta. 

72 IDEAS Y VALORES 



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES 

Algo similar ocurre con la justicia distributiva. En el fondo, Hobbes considera 
los "méritos" algo tan metafisico y atípico en el mercado como los "valores". El 
mérito del mercado se determina a posteriori, por el éxito. ¿Por qué habria de 
ser más meritoria la inteligencia, la verdad, la honestidad o el esfiíerzo que la 
belleza, la audacia, la astucia, la retórica, las influencias o la fortuna? Al fin, 
todas son formas del poder Una sociedad de mercado, de individuos contratan­
tes, no tiene ninguna otra norma ética de distribución que la de la libertad del 
mercado, la de la libre contratación de los individuos. Por tanto, la justicia distributiva 
debe reformularse; su función no es la de distribuir conforme al méríto, sino la de 
favorecer la distribución del mercado. Cuando esta falla, y dos contratantes se 
disputan la posesión de algo, es la hora de la justicia distributiva: "La justicia 
distributiva es la justicia de un arbitro, el acto de definir lo que es justo". 

Aquí también la fuente de la justicia son los contratantes; en la comnutativa 
lo justo es lo que acuerdan; en la distributiva lo justo es lo que decide un arbitro 
que goza de la confianza de ambos, que ambos han elegido. No es que el juez 
sea tal porque elija lo justo; sino que justo es lo que elige el juez: y es justo 
porque los contratantes afectados lo han decidido así, le han nombrado juez. 
Hobbes acentúa con fuerza el carácter "artificial", de puro convenio, de la 
justicia. De esta forma queda perfectamente diseñada la justicia de la sociedad 
mercantil, ligada a los pactos, naciendo del comercio y para el comercio, obra 
de individuos contratantes y para regular sus contratos. Ni siquiera contiene 
ese halo de "interés mutuo" que posteriormente se le dará; Hobbes, como es 
habitual en él, ha descrito la reahdad con una sinceridad que avergüenza a 
muchos que prefieren disfrazarla con añadidos complementarios. Ha dicho que 
la justicia es cosa de los hombres; y como los hombres que él concibe son 
comerciantes, individuos aislados sin más relación que la del intercambio para 
la sobrevivencia, la justicia será la regla que facilite el mismo. 

REFERENCIAS BmuoGRÁFicAs 

Bermudo, J. M., (1965) 
"Hobbes Studies" AA.VY (a cargo de K.C. Brown), Londres, Blackwell - Cátedra Filosofía Poh'tica. 
Facultad de Filosofía [Universidad de Barcelona] 

Goldsmith, M. M. (1969) 
"The Logic of Leviathan", The Clarendon Press, Oxford. 

Macpherson, (1958) 
"The Political Theory of Possessive Individualism", Londres (Hay traducción castellana en Barcelona, 
Fontanella, 1979). 

Molesworth, Sir WiUiam (Ed.), (1839/45) 
"The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury" (11 vols.) y "Thomas Hobbes". Malmes-
buriensis Opera Philosophica, quae latine scripsit omnia (5 vols.), John Bahn, Londres. 

No. 108 DICIEMBRE 1998 73 



J. M. BERMUDO 

Pacchl, A., (1971) 
"Introduzione a Hobbes", Lateiza, Barí. 

Polin, R, (1953) 
"Politique et philosophie chez Hobbes", PUF, París. 

Strauss, Leo, (1952) 
"The Political Philosophy of Hobbes", University of Chicago Press. 

Taylor, A E., (1938) 
"The Ethical Doctrine of Hobbes", en: Philosophy, XIII, pp. 406-424. 

Tonnies, F., (1986) 
"Hobbes, Leben und Lehre", Fr Frommann Verlag, Stuttgart (Hay traducción castellana en F C E). 

Warrender H., (1957) 
"The Political Philosophy of Hobbes. His Theory of Obligation", Clarendon Press,Londres . 

Watldns, J.W.N., (1965) 
"Hobbes's System of Ideas", Hutchison, University Library, Londres (Hay traducción castellana en 
Doncel). 

74 IDEAS Y VALORES 


