LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES

J.M. BERMUDO

Resumen

Este articulo busca conciliar filos6ficamente la paradoja que presenta la interpretacion del
pensamiento de Hobbes: por una parte, la defensa de un poder politico ilimitado y, por
laotra, el individualismo egoista. Ambas caras no solamente se compaginan, sino que se
implican.

Abstract

This paper seeks to conciliate, philosophycally, a paradox found when interpreting
Hobbes’ thought: on the one hand, the defense of an ilimitaded political power, and on
the other, the defense of selfish individualism. It is argued that both things not only fit
together, but that they actually imply each other.

“Elunico modo de erigir un poder comin capaz de defenderlos de la
invasion extranjeray las injurias de unos a otros (asegurando asi que,
por su propia industria y por los frutos de la tierra, los hombres puedan
alimentarse a si mismos y vivir en el contento), es conferir todo su
poder y fuerza a un hombre o una asamblea de hombres, que pueda
reducir sus voluntades, con pluralidad de voces, a una voluntad”

Th. Hobbes, Leviathan, X VII.

Hobbes esta presente, en el imaginario filoséfico politico, con rostro janico,
bifronte. Por un lado, con la mascara del “Leviatan”, de la defensa ilimitada del
poder politico, de la preferencia de la sumision a la anarquia; de otro, con la
imagen del individualismo, con la apuesta por el hombre aislado y solitario inca-
paz de amar lo otro, condenado a relacionarse con el mundo como puro depre-
dador. La filosofia es la autora de esas paradojas; pero la filosofia es también
capaz de resolverlas.

Nuestro objetivo en esta sesion, centrada en las ideas de libertad, igualdad y
justicia en Hobbes, pasa por comprender ambas figuras no sélo como conciliables,
sino como implicadas la una en la otra; por comprender que el individualismo
radical y coherente lleva a la defensa del poder extrafio y despético.

Nos proponemos reflexionar sobre los conceptos hobbesianos de libertad,
igualdad y justicia desde la filosofia, no desde la historia de las ideas politicas,
donde ese rostro bifronte se ha generado. Es decir, nos proponemos pensarlos
desde sus fundamentos filosoficos. Toda politica incluye, tacita o explicitamen-

56 Ipeas Y VaLores No, 108 Diciemsre 1998 BocoTA, CoLoMBIA



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HorBEs

te, una filosofia politica; y, hasta nuestros dias, en que nihilistas, deconstruccio-
nistas y pragmatistas han cuestionado a fondo toda via del fundamento, la filo-
sofia politica era determinada desde una metafisica -ontologica o epistemologica-
por mediacion de una filosofia de la historia y/o una concepcion de la naturaleza
humana. En Hobbes era innegablemente asi, como nos lo muestra su proyecto
de sistema, De corpore, De homine, De cive. Por tanto, pensar filosofica-
mente la idea politica de Hobbes nos exigira remontarnos una y otra vez, aun-
que sea de forma puntual ¢ impresionista, a sus presupuestos filosoficos gene-
rales.

Nos concentraremos en cinco aspectos de su pensamiento: su amor al or-
den, el individuo solitario, el estado de naturaleza como guerra de todos contra
todos, la reptiblica y el rostro del “Leviatan™, y la justicia como ley del mercado.
Acabaremos cumpliendo en voz alta el reto hobbesiano de, tras leer en noso-
tros mismos, decir si nos sentimos aludidos, si vemos en nuestra alma o en
nuestra ciudad rasgos de esa inquietante imagen del fin de la ilusion.

Orden en el cosmos, orden en la comunidad

Hobbes es, como modemo, un amante impenitente del orden. Si Descartes,
Galileo y Newton acabaron con el universo magico, panteista y animista del rena-
cimiento y con el razonamiento analdgico e intuitivo, imponiendo la elegante
uniformidad del mundo uniforme, bien determinado por leyes, y la asepsia del
calculo, propia del método de razonamiento cientifico, Hobbes prosigue esa ta-
rea en el dominio de las ciencias sociales, de lo que en su tiempo se denominaba
“filosofia moral”, que con la “filosofia natural” se repartia el campo del saber.

En The Elements of Law (1640) Hobbes escribe que el retraso de las
ciencias del hombre, su estado de confusion, constantes debates, falta de crite-
rios para decidir en las controversias, etc., eran una prueba obvia de que esta
ciencia “no habia comprendido su propio objeto”. Expresa asi un senti-
miento generalizado en el siglo X VII, siglo avido de claridad y distincion. Hobbes
distinguia y comparaba dos tipos de ciencias: matematicas y dogmaticas. Las
matematicas estaban libres de contradicciones y disputas; por tratar de las
figuras y del movimiento, no afectaban a las pasiones ni a los intereses inmedia-
tos de los hombres. En cambio, en las ciencias dogmaticas, como la ética y la
filosofia politica, que tratan de las cosas humanas, de los derechos e intereses
de la humanidad, de sus formas de vida, de su organizacion, reinaba la confu-
sion, generandose apasionadas e interminables discusiones y luchas. Hobbes
constata esa situacion y la considera inevitable en tanto subsista la falta de
acuerdo en el método.

La pretension de Hobbes, en consecuencia, sera elevar las ciencias dog-
maticas al estatus metodologico de las ciencias matematicas. Estaba convenci-

No. 108 DicEmBRre 1998 57



J. M. BErRmMUDO

do, con la ingenuidad del converso, que el desorden y las querellas desaparece-
rian con un buen método, pues los descubrimientos relevantes sobre la natura-
leza humana y la vida social ya estaban dados.

Esta preocupacion por el método adecuado aparece también en el De Cive
(1642), donde vuelve a atribuir el atraso de la filosofia politica a su carencia de
método apropiado. Nos dice:

“Si fuese la naturaleza humana tan clara y distintamente conocida
como la naturaleza de la cantidad en las figuras geométricas, la fuerza
de la avaricia y de la ambicion, que se sustenta en las erroneas opiniones
delvulgo sobre la naturaleza de lo correcto y lo incorrecto, languideceria
y desapareceria; y la humanidad disfrutaria de una paz eterna...”.

Todos los males de nuestra disciplina se deberian a la falta de un método
idéneo, de un “idoneous priciple of tractation” que permitiera salir de una
reflexion circular. Supone Hobbes que hay una “clave de la razon” (clue of
reason), que originalmente esta en la oscuridad, pero que una vez desvelada
nos conduce a la luz mas clara. “El principio del método (principle of tractation)
ha de ser tomado de esta autoridad, y entonces la luz llegara alla para disipar las
dudas”. Los filosofos deberian tratar los derechos naturales como los matemati-
cos las figuras y los fisicos €l movimiento, a saber, examinando lo particular hasta
descubrir su ley y, una vez conseguido, elevandose a las acciones universales.

No es aqui el lugar para comentar el método de Hobbes y sus efectos en la
filosofia politica; nos basta con subrayar dos consecuencias que se derivan de
su concepeidn: en primer lugar, su conviccion de que la posibilidad de una filo-
sofia politica como conocimiento claro y distinto dependia de la posibilidad de
aplicar en ella un método como el matematico de los modernos; en segundo
lugar, que de ese conocimiento resultaria la paz.

Hobbes, como todo su siglo, ama la paz y el orden y cree que los mismos
son obra de la razon, la sinrazén, las pasiones, en cambio, son las causas de la
inseguridad, del miedo, del caos. El desorden amenaza la verdad y la vida; la
razén y el método son a un tiempo los instrumentos de construccion de la ver-
dad y de la comunidad. Sus preocupaciones epistemologicas, por tanto, son
también politicas.

Hobbes lo confia todo a la razén; su discurso sera exquisitamente raciona-
lista. Pero, paraddjicamente, la razén hobbesiana es un mero instrumento de
calculo: la razon, que ha de construir y garantizar el orden, no puede poner los
fines ni los valores; ella no puede imponer al hombre, fingiendo conocer lo abso-
luto, una ley a la cual someterse, unos deberes que cumplir, unos derechos que
proteger. La razon es el instrumento del orden, pero no en tanto que lo descu-
bre, sino en tanto que lo construye. Su tarea no es imponer ¢l orden verdadero,

58 IDEAS Y VALORES



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES

bueno, bello o justo al hombre, sino construir para el hombre el orden que es
verdadero, bueno, bello y justo para ¢l. Hobbes sera siempre fiel a la maxima:

“dondequiera que la razon se vuelva contra el hombre, alli el hombre
se volverd contra la razon”.

Es aqui donde debe decidirse el concepto hobbesiano de libertad, y no en
las discusiones, propias de la historia de las ideas, en tomo a los contenidos
liberales o absolutistas que aparecen ocasionalmente en sus textos. Porque en
esta maxima se nos revela de inmediato que, para nuestro autor, la razén no
agota la naturaleza humana; en rigor, no pertenece a la esencia del hombre, al
poder enfrentarse a €él. Por itil ¢ irrenunciable que sea, no pasa de ser mero
instrumento.

Examinada con mas atencion y en su contexto, la maxima refiere a una
concepcion alternativa y provocadora: €l hombre es esencialmente deseo (de-
seo de poder, deseo de vivir). En el Leviatan (Cap. VI), reducido el hombre a
materia en movimiento, el “deseo” pasa a fundamentar la antropologia y la
ética. El deseo es el nombre de la tendencia a sobrevivir que la naturaleza pone
en el hombre. El hombre es en cuanto desea, pues vivir es “desear vivir”,
desear mantenerse en la vida, movimiento de autoconservacion:

“Pues no tener deseo es estar muerlo, tal como tener deseos débiles es
torpeza, y desearlo todo disipacién o distraccion”.

Pero, aun siendo el deseo expresion de la vida, no es su garantia. La vida es
esencialmente orden, regularidad, ley de complejidad creciente; y la “vida so-
cial” es, analdgicamente, orden, regularidad y ley de mayor complejidad y so-
fisticacion. La vida es orden ganado al caos de lo inerte; la vida social es orden
impuesto al caos de la existencia natural. El orden, aliado de la vida -y de la paz,
del comercio, de la riqueza- es una perfeccion ontoldgica. El amor al orden, por
tanto, puesto como fin de la razon, se fundamenta en su complicidad con la
sobrevivencia.

Hay que articular el deseo y la razén, la pasion y el orden. Hay que pensar
esa libertad-desorden del deseo y esa igualdad ontologica propia de un mundo
reducido a materia y movimiento, en el marco de la vida, en el orden de la
razon. La filosofia tiene aqui una hermosa aventura: pensar un orden que no
vaya contra el hombre, contra su naturaleza, contra el deseo. ;Es eso posible?
Hobbes dira: no. Todo orden es antinatural, toda ley es una cadena. Pero con-
siderara que hay cadenas compatibles con la vida y preferibles a la muerte.

No. 108 DicemBRE 1998 59



J. M. BErmuDO

El hombre solitario

Al igual que otras filosofias politicas estan fuertemente determinadas por una
concepcion de la historia, la de Hobbes depende esencialmente de una concep-
ci6n del hombre. Podriamos decir que Hobbes ha renunciado al ideal metafisico
racional de hombre, sustituyéndolo por un concepto pretenciosamente empirico,
ajustado a la experiencia. En coherencia con su materialismo naturalista, ha elimi-
nado toda desigualdad cualitativa en la naturaleza y entre los seres humanos. Al
reducirlo todo a materia en movimiento, todas las diferencias quedan devaluadas
al derivarse de la cantidad y diversidad de formas del movimiento.

Pero los movimientos en el hombre son de dos tipos: los “vitales”, puramen-
te biologicos y homogéneos, y los “voluntarios”, también muy semejantes entre
ellos, y que definen el campo del deseo. El deseo es, para nuestro autor, el
nombre de un conjunto de fuerzas (conatus) que tienden a proteger una parte
de la naturaleza, individualizandola como ser particular, como individuo. El de-
seo es signo de vida individual; es lo que individualiza y especifica a un ser. Hay
una perfecta coincidencia entre el ambito del deseo y sus objetos, y los limites
del individuo, de su cuerpo, de su vida, de su identidad.

Cada hombre es uno de esos seres delimitados por el deseo que los indivi-
dualiza; el hombre, en la representacion hobbesiana del mismo, aparece ontolégi-
camente encerrado en su amor de si, contrapuesto mecanicamente a los otros;
queda para siempre circunscrito a su deseo de vivir y, por tanto, al deseo de
poder, expresion de su independencia y seguridad; queda definitivamente nega-
do para salir de si, de su individualidad, y elevarse al amor de los otros, a toda
aspiracion universal. Cuando, como dice en el Leviatdn, ¢l bien y el mal, la
virtud y el vicio, pierden toda objetividad, la moral pasa a ser una mascara de la
lucha por la vida:

“Pues las palabras bueno, malo y despreciable son siempre usadas en
relacion con la persona que las usa, no habiendo nada simple y
absolutamente tal, ni regla alguna comun del bien y del mal que se
derive de la naturaleza de los objetos mismos, sino del individuo (donde
no haya Republica) o de un representante (cuando la hay), o de un
arbitro o juez, a quienes hombres en desacuerdo eligen por consenso,
haciendo de su sentencia regla’.

En cierto sentido, Hobbes ha liberado al hombre de la trascendencia, de los
deberes para con normas morales, valores y fines impuestos; puesto que seria
arbitrario prescribir lo imposible, el hombre hobbesiano es liberado del peso de
la moralidad. Su concepto representa un hombre sin mas fines que la vida, sin
ningun ideal que cumplir, ninguna esencia que realizar, ningin valor que defen-
der; un hombre tan sometido a la necesidad bioldgica, que queda liberado inclu-

60 IDEAS Y VALORES



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES

so de los efectos de su tentacién de autodeterminarse moralmente, de ponerse
a si mismo fines y perfecciones que trasciendan su solitaria pasion de vivir. El
individuo hobbesiano es dramaticamente libre, con esa libertad que brota de su
ontolégica soledad.

Hobbes, en rigor, ha secuestrado al hombre del mundo, lo ha convertido en
una moénada incomunicada, sin mas horizonte que lo que ocurre en solitario
confinamiento dentro de su cuerpo. Este aislamiento se da ya en la epistemolo-
gia, segun la cual no podemos conocer el mundo sino sélo sus efectos mecani-
cos en nosotros. Segun nuestro autor, sabemos de la existencia del mundo por
los fantasmas que produce en nuestros sentidos, pero no conocemos su esen-
cia, ni sus formas, ni su ley, ni su valor; tampoco los otros hombres son
gnoseoldgicamente accesibles. Esta inaccesibilidad gnoseologica del mundo in-
cluye a los otros hombres: nunca accedemos al alma de los otros, a sus sentimien-
tos y pensamientos, lo que incapacita al hombre para la vida moral y comunitaria.

Ese aislamiento ontolégico, epistemologico, moral y politico del hombre
hobbesiano tiene dos efectos relevantes, uno ideolégico y otro metodologico. El
efecto ideologico se concreta en la defensa de la libertad de pensamiento y de
creencias. La tesis de la inaccesibilidad del alma humana le sirve a Hobbes
para proteger el librepensamiento, incluidos los ateos, pues al fin nadie nunca
puede demostrar su ateismo, y para condenar toda inquisicion, porque nadie
accede al alma de los otros. Hobbes fundamenta de este modo la absoluta liber-
tad de la conciencia humana, pues es initil “extender el poder de la ley, que no
es mds que una guia para la accion, a los propios pensamientos y concien-
cia de los hombres mediante el examen y la inquisicion de cuanto opinan’.
Curiosamente, esa figura del hombre solitario encierra una llamada a la tolerancia

El efecto metodoldgico se plantea en relacion con la posibilidad de una
filosofia politica o de una ciencia del gobierno, que parecen exigir un conoci-
miento previo de la naturaleza del hombre. Ya es dificil conocer las reglas de la
conducta humana. Por observacion apenas se llegaria a conocer exhaus-
tivamente a unos cuantos, pero no tendriamos derecho a generalizar esa expe-

(riencia y creer que conocemos al “hombre”. Ademas, la conducta no manifies-
ta las intenciones, no revela la mente, con lo cual las causas de los comporta-
mientos y actitudes quedan siempre ocultas. Ante esta situacion, Hobbes ofre-
ce una salida metodologica audaz: “Quien ha de gobernar toda una nacion,
debe leer dentro de si mismo, no a este o a aquel hombre en particular, sino a la
humanidad”. Cree que en una lectura secreta de la propia conciencia, sin el
enmascaramiento intrinseco a la publicidad de la misma, encontraremos los
rasgos comunes a los hombres, esa naturaleza humana ontolégicamente igual.
Y para los reticentes que sospechen de este método introspectivo, Hobbes lanza
un reto escalofriante: “cuando haya expuesto de modo claro y ordenado mi
propia lectura, desbrozando asi el camino, sélo necesitaran considerar si

No. 108 DiciemMBRE 1998 61



J. M. BErmMuUDO

encuentran o no lo mismo en si propio. Pues este tipo de doctrina no
admite otra demostracion”. El esta seguro de que encontraremos en nosotros
ese universal “hombre lobo del hombre” que nos describe; nosotros nos resisti-
mos a vernos en €l; pero ya nunca sabremos si la irrealidad esta en el espejo o
en nuestra mirada.

¢ Qué refleja el espejo? ;Cémo ve Hobbes al hombre? Un simple ser natu-
ral, un pequefio universo cerrado en si mismo; un centro de actividad definido
por el corazén y orientado a la sobrevivencia. Todo es movimiento, “pues el
movimiento nada produce sino movimiento”. La vida es “movimiento vi-
tal”, identificado por el flujo de la sangre, por la fuerza del corazon; todas las
partes del cuerpo tienden a la vida de esa unidad natural; todo esta organizado
para maximizar el movimiento vital.

Y, junto al “movimiento vital” (meramente organico), el deseo, que no €s
sino “movimiento voluntario”, igualmente orientado a la conservacion de la uni-
dad. Deseo y aversion son esfuerzos por vivir y por huir de la muerte; amor y
odio son otros nombres del deseo y de la aversion, “por lo que el deseo y el
amor son la misma cosa’;, y bueno y malo, a su vez, son los nombres de los
objetos deseados o rechazados, amados u odiados. De esta forma, las catego-
rias morales quedan reducidas a la vida, a lo que potencia o debilita la vida; la
moral son las reglas del deseo.

Y no paran aqui las cosas, pues “el placer (o deleite) es, por tanto, la
experiencia o la sensacion de lo bueno; y la molestia (o el pesar) la expe-
riencia o sensacion de lo malo. Por consiguiente, todo apetito, deseo o
amor va acompariado de mds o menos deleite, y todo odio y aversion de
mds o menos pesar y ofensa”. Y como el placer o la alegria aumentan el
“movimiento vital”, que disminuye con ¢l dolor, la pena o la tristeza, el circulo del
individuo egocéntrico queda cerrado: solo se desea y ama lo que potencia la vida,
y solo ello produce placer o alegria, y solo ello es llamado “bueno™; y a la inversa.

El bien es el nombre moral del deseo. Las demas pasiones son nombres
diversos de lo mismo. Hobbes reformula como variantes del deseo todos los
fenomenos vitales, asi como las pasiones y virtudes. Se llama benevolencia o
caridad “el deseo de un bien para otro”; “el deseo de cargos es ambi-
cion”; “la aversion unida a la creencia en el davio es el temor”’; los celos
son “amor con el temor de que no sea reciproco”; la “risa es un aplauso
de si mismo”; la compasion es “afliccion por la calamidad del otro... y
surge al imaginar que puede recaer una calamidad sobre uno mismo”.

Este mismo egocentrismo convierte todos los objetivos humanos en una es-
cala uniforme de placer dolor. Para Hobbes la vida es lucha por Ia vida, deseo
constante de vivir. La felicidad no se identifica con un estado de satisfaccion,
sino con un proceso de satisfaccion del deseo. Pero la muerte del deseo es la
muerte de la vida misma. La felicidad es “una progresion continua del deseo”.

62 IDEAS Y VALORES



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES

A su vez, el deseo de vivir es siempre deseo de poder vivir, deseo de que la
propia vida dependa de uno mismo; en otras palabras, deseo de poder. Porque
“el poder de un hombre viene determinado por sus medios reales para
obtener un bien futuro aparente”. Sea un poder natural, que debe entender-
se como “eminencia de las facultades corporales y mentales, como ex-
traordinaria fuerza, belleza, prudencia, artes, elocuencia, liberalidad,
nobleza”; sea un poder instrumental, constituido por.todos los medios conse-
guidos por el poder natural o por la fortuna, como “riquezas, reputacion,
amigos (...)"; lo importante es que los hombres son esencialmente deseo de
poder. Ha de ser asi, puesto que “fener siervos es poder”, pero también “fener
amigos es poder”; y “la reputacion es poder”, “la afabilidad de los hom-
bres ya en el poder es instrumento de poder”, “la reputacion de prudencia
en la conducta es poder”, “la nobleza es poder, “la elocuencia es poder”.

Es impresionante esta imagen hobbesiana del hombre. En el plano
epistemologico, encerrado con sus “fantasmas”™, sus ideas del mundo que sabe
suyas, que reconoce como artificios por él elaborados; aislado gnoseologicamente
de un mundo del que solo sabe su existencia, pero del que ignora su esencia, su
forma, su fin o su orden; condenado a combinar ideas, a sumar y restar, produ-
ciendo una representacion sin mas ley que la de potenciar su vida. En el plano
ontoldgico, determinado a amarse a si mismo y a no tener acceso a los otros por
ser incapaz de amarlos; empujado por su naturaleza a ser individuo sin posibili-
dad de elevarse a lo universal, condenado a ser uno, a ser tinico. Y en el plano
moral, egoista, incapaz de benevolencia o de solidaridad, de entrega o de amor,
insensible a valores y virtudes.

¢(Cual es el rostro de este hombre en el plano politico? ;Puede vivir en
comunidad? ;Qué orden social soporta? ;Qué idea de comunidad puede corres-
ponderse con este concepto de naturaleza humana?.

El estado de naturaleza

La ficcion del “estado de naturaleza” en toda la filosofia politica moderna
juega, sin duda, la funcién de instancia normativa, regulativa, desde donde juz-
gar el orden civil. Por eso cada propuesta de republica requiere una ficcion de
“estado de naturaleza” desde donde pensarse y legitimarse. Pero, ademas, el
“estado de naturaleza” juega, al menos en Hobbes, otras dos funciones no
desdefiables: resaltar que la ciudad, la sociedad civil, es un artificio construido por
todos los hombres y defender que éstos son libres e iguales en la condicién natu-
ral, lo que debe tenerse en cuenta al describir la condicion social de subditos.

En la metafisica tradicional, la ontologia dictaba la moral. El hombre como
sujeto moral venia al mundo cargado de deberes: tenia el deber de perseguir su
perfeccion ontoldgica, su propia excelencia, que estaba escrita en su naturale-

No. 108 DiciemBre 1998 63



J. M. BERMUDO

za. En correspondencia, para cumplir esos deberes necesitaba tener ciertos
derechos. La vieja tradicion de los “derechos naturales” respondia a esa onto-
logia: los hombres tenia derecho a aquello que era necesario para cumplir sus
deberes, siendo éstos establecidos por una ley. Los “derechos naturales” en su
version clasica derivaban de una “ley natural” metafisicamente establecida.
Se trata de la tradicion del “derecho objetivo™.

La tradicion aristotélica, hasta Tomas de Aquino, mantiene equivalentes y
cerrados los significados de derecho (ius) y ley (lex). “Derecho” significa “lo
que es correcto”, o sea, “lo que es de acuerdo con la ley”. Para Tomas de
Aquino, que comienza la teoria de la justicia analizando ius, el derecho equivale
a la cosa justa, lo que es equitativo. Pero ya Suarez y Grotius distinguiran entre
“derecho objetivo™y “derecho subjetivo”, el primero como contenido de la ley
y el segundo como facultad, poder o privilegio. De todas maneras, la “facultad”
o “poder” era visto como efecto de la “ley”: eran privilegios a la hora de hacer
o no hacer algo, es decir, a la hora de los “deberes”. Siempre en la base de todo
derecho se situaba un deber fundamental: que lo bueno debe ser hecho y lo
malo abolido.

Hasta Hobbes no se invierte con claridad la relacion. L. Straus es en esto
pertinaz: la clave de Hobbes es el haber distinguido y antepuesto los derechos a
los deberes en el hombre. Con ello Hobbes abre las puertas de la modernidad
a la teoria del derecho; ademas, en esta perspectiva se justifican las recientes
reivindicaciones de Hobbes como verdadero pionero del liberalismo, al haber
puesto en el origen al hombre como sujeto de derechos naturales sin subordina-
cion ontoldgica alguna, sin referencia a leyes naturales metafisicas.

El “estado de naturaleza” le sirve para poner ese hombre pre-politico, radi-
calmente libre y esencialmente igual. Cuando, en rigor, en el orden histérico, los
“individuos” del estado moderno eran resultado de la fragmentacion de las co-
munidades precapitalistas, Hobbes inaugura un discurso sobre la génesis y fun-
damentos del orden politico en la que el punto de partida es la idea de un indivi-
duo libre, sin dependencia alguna, sin obligacién moral, sin pecado original ni
méritos derivados de la creacion; un discurso que pone al hombre como artifice
del Estado, de la moral, de la justicia, del bien y del mal.

En unas cuantas paginas del Leviatdn nos ofrece Hobbes su vision de la
“condicion natural del género humano”. En esa descripcion destaca la igualdad:
“La naturaleza ha hecho a los hombres tan iguales en sus facultades
corporales y mentales que, aunque pueda encontrarse a veces un hombre
manifiestamente mds fuerte de cuerpo, o mds rdpido de mente que otro,
aun asi, cuando todo se toma en cuenta en conjunto, la diferencia entre
hombre y hombre no es lo bastante considerable como para que a preten-
der”. Se trata de una igualdad de poder en el plano biolégico y de caracter: las
desigualdades fisicas son irrelevantes en esa efectiva igualdad de poder, ya que

64 IDEAS Y VALORES



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HoBBES

“aun el mds débil tiene fuerza suficiente para matar al mds fuerte, ya sea
por maquinacion secreta o por federacion con otros que se encuentran
en el mismo peligro que él”.

Y si esa igualdad de fuerzas, de poder, es grande, aun es mayor la igualdad
en lo referente a las “facultades mentales”, si dejamos de lado las desigualda-
des fundadas en el dominio del lenguaje, en las artes y las ciencias. En conse-
cuencia, viene a decir Hobbes, “de esta igualdad de capacidades surge la
igualdad en la esperanza de alcanzar nuestros fines”. Y, de esta igual
expectativa, nace la inseguridad. Y de la inseguridad procede la guerra, porque
la forma mas razonable de guardarse de la inseguridad es la anticipacion, esto
es, ‘dominar por fuerza o por astucia a tantos hombres como pueda, has-
ta el punto de no ver otro poder lo bastante grande como para ponerlo en
peligro”. Y como esa seguridad absoluta es inaccesible, el resultado sera la
“guerra de todos contra todos”, caracteristica del estado de naturaleza. Guerra
constante, pues cuando no hay combates hay desconfianza, preparacion para
la lucha. Y, por tanto, no habra industria, navegacion, comercio, trabajo de la
tierra, cultivo de las artes y las ciencias. Solo habra “miedo continuo y peligro
de muerte violenta”, “vida solitaria, pobre, desgraciada, brutal y corta”.
Todos desconfiando de todos, protegiéndose de todos, atacando a todos.

Pero en ese estado no tiene sentido hablar de moralidad o de justicia: “Las
nociones de bien y mal, justicia e injusticia, no tienen alli lugar. Donde no
hay poder comun, no hay ley. Donde no hay ley, no hay injusticia:” Nadie
puede juzgar a los otros; es absurdo acusar a la naturaleza humana. “Los deseos
y otras pasiones del hombre no son en si mismos pecados. No lo son tampo-
co las acciones que proceden de esas pasiones hasta que conocen una ley
que las prohibe. Lo que no pueden saber hasta que haya leyes. Ni puede
hacerse ley alguna hasta que hayan acordado la persona que la hard.”

Ese es el estado de naturaleza: un estado de igualdad y de libertad, donde
cada uno tiene derecho natural a hacer cuanto desee; su derecho se mide por
su poder. Se trata de un estado de cosas en que no tiene sentido hablar de
justicia o injusticia: ésta son cualidades relativas “al hombre en sociedad”. Los
hombres, pues, al instaurar un poder comun, al nombrar a quien ha de hacer la
ley, en el mismo acto instauran la politica y la moral.

La republica, asociacion contra el miedo

La 1dea de comunidad politica hobbesiana es, como hemos dicho, profunda-
mente deudora de su amor al orden: o, para ser mas correctos, de su aversion
al desorden. La experiencia del desorden de su época tiene tanta influencia en
su pensamiento como la constancia del caos, de las sombras, de la falta de
claridad, en el método de la “filosofia moral”.

No. 108 DicEmere 1998 65



J. M. BErMUDO

Pero en la base del impulso a abandonar el estado de naturaleza y acceder
a la vida civil estan las pasiones, que empujan a la vida: “las pasiones que
inclinan a los hombres hacia la paz son el temor a la muerte, el deseo de
las cosas necesarias para una vida confortable y la esperanza de obte-
nerlas mediante la industria”. No es un impulso moral, ni una eleccidn racio-
nal de una vida mas “humana”; en el fondo de la asociacion civil solo actia el
deseo de vivir. La razén interviene, pero soélo como instrumento: sugiriendo
recomendaciones que hagan posible el acuerdo entre los hombres, proponiendo
“articulos de paz” o “leyes de la naturaleza”. La razén no prescribe el orden;
s6lo ofrece modelos de orden a los hombres que, en su huida del miedo, de la
inseguridad y de la muerte, desean la vida, el bienestar y la paz.

Hemos de resaltar que las leyes de la naturaleza son, para Hobbes, conse-
Jjos de una razoén al servicio del deseo de vivir, y no prescripciones de una razon
que enuncia la voluntad de Dios, el orden natural, la perfeccion ontologica del
hombre o el sentido de las cosas. La ley natural es un “precepto de la razén”
que manda a los hombres cuanto favorece su vida y les prohibe cuanto va
contra ella. Asi, la ley se opone al derecho, que es libertad indeterminada, al
poner limites a la libertad, o mejor, al determinarla. La ley se opone al deseo
infinito e indeterminado, determinandolo igualmente.

Veamos ya las recomendaciones de la razon. El primer precepto o “regla
general de la razén” es que:

“todo hombre debiera esforzarse por la paz, en lamedida en que espere
obtenerla, y que cuando no puede obtenerla debe entonces buscar y
usar toda la ayuda y las ventajas de la guerra”.

La razon no aconseja nada contra la naturaleza humana, no prescribe un
deber trascendente; se limita a obedecer el mandato del deseo, calcular la via
de optimizacion del mismo y recomendar la paz siempre que sea posible. Y la
mejor prueba de que la paz no es propuesta como valor en si, sino como instru-
mento o condiciéon maximamente favorable para la vida, es que no recomienda
la paz a cualquier precio, sino que determina el ambito de su valor: en la medida
en que sea posible. Cuando no lo sea, el consejo de la razén es el de procurar la
mayor destreza en las técnicas de la guerra. Por tanto, la primera y fundamen-
tal ley de la naturaleza es “buscar la paz”, pagando por ella el precio de renun-
ciar al derecho natural; pero, si no es posible, la razéon aconseja “defendernos
por todos los medios que podamos™, pues tenemos derecho a ello.

Esta primera ley de la naturaleza incluye a todas las demas, que son algo
asi como sus corolarios. La segunda ley o precepto es:

“que un hombre esté dispuesto, cuando otros también lo estan tanto

66 IDEAS Y VALORES



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES

como él, a renunciar a su derecho a toda cosa en pro de la paz y
defensa propia que considere necesaria, y se contente con tanta libertad
contra otros hombres, como consentiria a otros hombres contra él”,

Esta ley aconseja “renunciar al derecho”, es decir, a la libertad de usar el
propio poder para limitar la libertad de otro. La paz cuesta la renuncia al derecho
natural, la renuncia a la libertad; y Hobbes aconseja pagar ese precio por ella.

Esta ley fundamenta el pacto social y establece sus limites. El pacto, o
transferencia de derechos, es un pacto de renuncia de cada individuo con los
demas; todos pactan, menos el soberano, que queda en situacion de estado de
naturaleza, con todos sus derechos naturales indemnes. El pacto es para Hobbes
la condicién de posibilidad de la vida en paz. Por eso indicara que la vahidez del
pacto no depende de la “virtud” de los contratantes, ni de las condiciones exter-
nas al mismo. Por eso es valido el pacto con los hergjes, o el pacto arrancado
por miedo. Los tinicos pactos no validos son aquellos que van contra la razén de
ser de los pactos, es decir, contra el impulso de vida. Por ejemplo, no es valido
un pacto en el que un hombre se comprometiera a no defenderse a si mismo o
a acusarse a si mismo.

Las otras leyes de la naturaleza, exceptuando la tercera, que funda la justi-
cia, y que la analizaremos posteriormente, tienen menor importancia y todas
ellas, deducidas de las anteriores, no pasan de ser llamadas a la conveniencia
de la renuncia al derecho natural como precio para conseguir la paz, es decir, el
objetivo de ese mismo derecho. Como se ve, los preceptos de la razén no van
mas alla de proponer una asociacion para el intercambio y la convivencia de
individuos incapaces de compartir otra cosa que el miedo. En tanto que racio-
nales, estos preceptos seran débiles, incapaces de hacerse oir en el estado de
naturaleza, imperio de la pasion y el deseo.

Pero Hobbes niega con radicalismo cualquier esperanza humana en la fuerza
de la razén. El pacto social se fundamenta en el deseo de vida, en la necesidad
de paz; la razén sélo pone la forma apropiada. Por eso la instauracion de la
republica requiere la instauracion de un poder que, garantizando la paz y la vida,
sea mas fuertes que las pasiones inmediatas que conducen a la guerra. Puesto
que los hombres “aman naturalmente la libertad y el dominio sobre los
otros”, sélo aceptaran la renuncia, el pacto, es decir, entrar a formar parte de
una republica, para “cuidar de su propia preservacion y conseguir una
vida mds dichosa”. Esto quiere decir que las leyes de la naturaleza, los pre-
ceptos de la razén que aconsejan la paz, los pactos, la justicia, la modestia, la
misericordia, la imparcialidad, la equidad, etc., al ser contrarios a las pasiones
humanas, no tendran éxito. Estos preceptos solo surtiran efectos en otras cir-
cunstancias, cuando la razon sea capaz de generar unas pasiones contrarias y
mas fuertes que neutralicen los deseos egoistas. Es decir, ese deseo de poder

No. 108 Diciemsre 1998 67



J. M. BErmuDO

que en el fondo es miedo a perder la vida, que se ve potenciado por la precarie-
dad de todo poder personal, solo puede ser controlado por un temor a perder la
vida mas fuerte que el primero.Y eso es lo que funda el pacto politico: la instau-
racion de un poder capaz de infundir un temor tal que anule los otros. “Sin la
espada los pactos no son sino palabras y carecen de fuerza para asegurar
en absoluto a un hombre”. La presencia de ese poder y su caracter ilimitado
son la mayor garantia de paz, al impedir que nadie pueda sofiar con poder burlarlo.
Formalmente, el pacto politico consiste en la transferencia por cada uno de
sus derechos a “un hombre o a una asamblea de hombres” tal que, reuniendo
en si el poder de todos, sea capaz de “reducir todas las voluntades... a una
voluntad”. Se crea asi una comunidad politica en sentido fuerte, pues, como dice
Hobbes, no se¢ trata de mero “consentimiento o concordia”, sino de la creacion
de una nueva “persona”, cuya voluntad y poder es la “verdadera unidad” de las
voluntades y poderes de cada uno de sus miembros. Esta comunidad politica,
llamese “republica” o “ciudad”, es el “Leviatan” o “Dios mortal”, ¢s nuestra
garantia de paz y defensa, pues “administra tanto poder y fuerza que por el
terror que inspira resulta capacitado para formar las voluntades de todos™.
Sin duda alguna es una comunidad del miedo. Hobbes no oculta, cohe-
rentemente, que los hombres no pueden amar la ley, ni la justicia, ni a los otros,
que su naturaleza le condena a ser individuo, a relacionarse con el mundo como
individuo en lucha por la sobrevivencia, es decir, que los hombres nunca acce-
den a una naturaleza social, sino que simplemente aceptan por miedo vivir sin
sus derechos, sin mas libertad que la que el soberano les conceda.

La justicia o cumplir la ley

1. La justicia como virtud social.

Al describir el estado de naturaleza como una guerra de todos contra todos,
Hobbes sefialaba que tal situacion implica que “nada puede ser injusto. Las
nociones de bien y mal, justicia e injusticia, no tienen alli lugar”. Este
primer acercamiento hobbesiano a la concepcion de la justicia nos revela una
tesis de gran importancia: la justicia, como las demas virtudes éticas, es cosa de
la ciudad. Fuera del orden social la moralidad no tiene sentido, por tanto, la
moralidad es una conquista humana, una produccion de los hombres.

Esta tesis, ya bien establecida por Maquiavelo, y que tanto horroriza a los
amantes de absolutos, es en el fondo el distintivo de la modernidad. Liberar a
los hombres es, en sentido radical, eliminar cualquier trascendencia a la que
deban someterse o adecuarse, sea ella un orden ontoldgico, axiologico o 1égico;
liberar a los hombres equivale a declararles sujetos en lo moral, en lo politico o
en lo epistemoldgico; es, definitiva, declararles legisladores de la conciencia, de

68 IDEAS Y VALORES



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES

la ciudad y del mundo. “Donde no hay ley, no hay injusticia”, dice Hobbes;
y la ley, ya lo hemos visto, la ponen los hombres al hacer la republica.

Pero los modemos no se liberaron facilmente del lenguaje y de los conceptos
tradicionales; fueron necesarios mas de dos siglos para acceder a la conciencia
ilustrada, para llevar a cabo una revolucion semantica que pasaba por la deslegi-
timacion de la “naturaleza” (derecho natural, moral natural, religion natural) como
referente al servicio de una ontologia practica. Hobbes, como modemo, lleva a cabo
la tarea de “desnaturalizacion” de la justicia (como antes habia desnaturalizado la ley,
la ciudad, la moral) para hacer de la misma una cosa de los hombres, de la ciudad:

“La justicia y la injusticia, dice Hobbes, no son una facultad ni del
cuerpo ni de la mente. Si lo fueran, podrian estar en un hombre que
estuviera solo en el mundo, como sus sentidos y pasiones. Son
cualidades relativas a hombres en sociedad, no en soledad”.

La justicia se refiere a las relaciones entre los hombres; pero no a las
relaciones naturales (estado de naturaleza), sino a las artificiales o convencio-
nales (relaciones civiles); en rigor, apunta ya Hobbes, la justicia se refiere a las
relaciones de intercambio entre los hombres en el marco de la ley. Donde no
hay ley, no hay propiedad; donde no hay propiedad, no hay intercambio. El
intercambio, la propiedad, la ley, son elementos de la sociedad. Si en sentido
ordinario la justicia se define como “la voluntad constante de dar a cada
uno lo suyo”, sélo donde hay mio y tuyo, donde hay propiedad, en definitiva,
donde hay sociedad, tiene sentido hablar de justicia; solo en la republica “los
nombres justo e injusto pueden aceptarse”.

La justicia, pues, tiene su ambito en la sociedad y su funcidn en la regula-
cion de las relaciones de intercambio, en la regulacion de la propiedad. La
relacion intrinseca entre justicia, propiedad y sociedad es una caracteristica del
pensamiento politico y moral de la modernidad, de la sociedad burguesa; de
manera progresiva y definitiva la justicia deja de referirse a un “modo de ser”,
a una “virtud”, para reducirse a una “norma”, moral o legal, que regula la pro-
piedad, sobre la base del criterio del respeto a los derechos, o al bien publico, o
a la felicidad general o a la estabilidad social.

2. La justicia como cumplimiento de los pactos.

Establecida la tesis del caracter no natural, “artificial”, de la virtud de la
Justicia, hay que precisar su contenido. Una vez establecida la primera y funda-
mental ley de la naturaleza, que nos aconseja “buscar la paz”y, si no es posible,

“defendernos por todos los medios a nuestro alcance”; y una vez que ha
sido formulada la segunda ley de la naturaleza, que al aconsejar la renuncia a
los derechos naturales, en determinadas condiciones, fundaba los contratos,

No. 108 DiciemBre 1998 69



J. M. BERMUDO

Hobbes aborda el tema de la justicia por via negativa, caracterizando la injusti-
cia. Define como acto injusto el no conforme a derecho, €l acto sine iure.
Obviamente, no hace falta insistir en que tal acto sdlo tiene cabida en la socie-
dad, pues en el estado de naturaleza el hombre tiene derecho a todo; en la
sociedad, en cambio, por haberse fundado sobre la renuncia a los derechos
naturales (o parte de ellos) y haber quedado sometido a la ley, a la voluntad del
soberano, la injusticia es posible; solo en sociedad es posible actuar sire iure.

Pero ;qué significa, en el fondo, actuar sine iure? En realidad es actuar
como si se tuviera derecho cuando en rigor no se tiene, o sea, actuar como si no
se hubiera transferido ese derecho. Ahora bien, como ese derecho se transfirié
libremente en el pacto, actuar como si no se hubiera renunciado a €l es ir contra
el pacto, contra la decision libremente adoptada, lo cual equivale a una contra-
diccién consigo mismo, a un absurdo: lo que se mantuvo al principio, se rechaza
ahora; lo que antes se queria ahora ya no se quiere. La injusticia, de este modo,
queda definida como incumplimiento de un pacto libremente aceptado, y su
estatus es, en el orden practico, equivalente al de una contradiccion en lo teéri-
co. A la inversa, la justicia queda indirectamente definida como cumplimiento
de los pactos, y su estatus es el de la coherencia en la accion.

Las circunstancias de la justicia

Si es asi, las normas de justicia son validas en la medida en que lo sean los
pactos; las condiciones de validez de éstos son las circunstancias de la justicia. La
primera condicién de validez de los pactos es la ausencia de perversion. En la
medida en que el pacto es libre, incluso aunque haya sido arrancado por miedo o
engailo, sera valido siempre que el resultado no sea perverso, no vaya en contra del
fin que persigue €l pacto; cuando hay efecto perverso, no hay injusticia en el in-
cumplimiento, porque el pacto no sera valido. Pues, si todo contrato es “fransfe-
rencia mutua de un derecho” , siendo la renuncia a un derecho “despojarse a si
mismo de una libertad”, no todos los derechos son alienables. Hobbes cita funda-
mentalmente dos circunstancias que invalidarian el pacto: cuando el mismo implica
que una de las partes renuncie a autodefenderse o sea forzada a autoinculparse.
En tales casos, la validez del pacto equivaldria a obligarle a ir contra su auto-
conservacion, y tal pacto seria perverso. En consecuencia, las dos primeras cir- -
cunstancias de la justicia, que hacen obligatorios los pactos, son que no nieguen la
autodefensa ni exijan la autoinculpacion. De hecho, estas circunstancias han sido
recogidas como derechos en nuestras constituciones democraticas.

Una tercera circunstancia, ésta de caracter general, que invalida el pacto y
que, en consecuencia, absuelve de toda injusticia, es la inseguridad o, expresa-
da de forma general, el “estado de naturaleza”. Conviene precisar aqui que el
“estado de naturaleza™ no refiere tanto a una condicion primitiva, cuanto a una

70 IDEAS Y VALORES



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBBES

tentacion siempre presente en la sociedad civil: la tentacion de no cumplir la ley,
de recuperar el derecho y la libertad naturales. Cuando en un orden civil el
poder politico comun se ve impotente para mantener el orden, el pacto, los
hombres se desplazan al estado de naturaleza. Cada sociedad es, en definitiva,
un equilibrio desigual ¢ inestable entre el estado de naturaleza y el orden politico.
Pues bien, si en un momento determinado una sociedad ve debilitado su
poder politico e incrementada la condicion natural, Hobbes considera que dicha
circunstancia no es lugar de la justicia, pues en la inseguridad los contratos no
son validos. Un pacto impuesto por miedo o aceptado por indigencia, es legiti-
mo para nuestro autor; en cambio, un pacto deja de ser legitimo cuando las
circunstancias hacen dudar de su cumplimiento por alguna de las partes:

“los pactos de confianza mutua, en los que se teme el incumplimiento
por cualquiera de las partes, son invdlidos; aunque el origen de la
Justicia sea la celebracion de pactos, no puede, sin embargo, haber
realmente injusticia alguna hasta que la causa de aquel temor sea
apartada, lo que no puede hacerse mientras los hombres estén en la
condicion natural de guerra”.

Lo que equivale a decir que los pactos en estado de naturaleza, o en una
sociedad sin autoridad, sin soberania efectiva del poder politico, no son validos,
pues la desconfianza existe donde no existe un poder que obligue a cumplirlos.
Sélo la instauracion y la hegemonia de un estado fuerte, de un poder politico
coactivo y temido, hace que los pactos sean legitimos; en otras palabras, solo
los pactos en la republica son validos y lo son en tanto que la republica implica
la existencia de una fuerza que obliga a cumplir los pactos.

Debemos llamar la atencion sobre un aspecto, en si problematico. Aunque Hobbes
no insista en ello, creemos que se refiere a la “desconfianza” no en su sen-tido
psicologico, subjetivo, tal que podria coexistir con la republica; sino en un sentido
objetivo, razonable. Es decir, siempre podemos sospechar de la voluntad del otro
para cumplir el pacto, especialmente de la voluntad futura; pero en tanto exista una
autoridad, una ley, un soberano, con fuerza suficiente para obligar al cumplimiento,
la desconfianza subjetiva no nos exime de nuestra obligacion libremente adquirida;
en “estado de naturaleza”, es decir, en circunstancias sociales en que la ley no tiene
fuerza para imponerse, esa desconfianza deviene razonable y es efectiva.

La tercera ley de la naturaleza enuncia precisamente “que los hombres
cumplan los pactos que han celebrado”, por eso Hobbes considera esta ley
fuente y fundamento de la justicia. Esta se predica de las acciones de los hom-
bres -y de los hombres mismos, como veremos- en relacion con sus pactos
validos. “La injusticia no es otra cosa que el no cumplimiento del pacto; y
todo aquello que no es injusto es justo”.

No. 108 DiciEMBRE 1998 71



J. M. BERMUDO

Justicia y utilidad

Un rasgo a destacar de la concepcion hobbesiana de la justicia es el carac-
ter utilitario de la misma. En ¢l fondo, la adecuacion de la justicia a la utilidad es
una exigencia de la racionalidad. Hobbes asi lo entiende, esforzandose en de-
mostrar que la justicia asi definida, como cumplimiento de los pactos, no va
contra el interés. Para ello insiste en como las circunstancias de la justicia o
condiciones de validez de los pactos se determinan siempre por su relacion con
la conservacion y el bienestar de los individuos:

“La justicia, es decir, el cumplimiento de lo pactado, es, por tanto, una
regla de razon por la que se nos prohibe hacer algo destructivo para
nuestra vida, y es, por consiguiente, una ley de la naturaleza”™

La justicia se identifica con la utilidad; pero la utilidad la expresan los pac-
tos, que recogen los verdaderos intereses de los hombres, y cuyas condiciones
de validez preservan de cualquier desviacion de esta funcion.

Justicia conmutativa, justicia distributiva

Junto a la dimension utilitarista, otro rasgo destacable de la justicia en Hobbes
es la finura con que reduce la justicia a la propiedad. En el fondo esta pensando
la justicia para una comunidad de comerciantes, que solo comparten el miedo a la
ley. Esta perspectiva destaca cuando redefine los conceptos clasicos de “justicia
conmutativa” y “justicia distributiva”, liberandolos de todo residuo trascendental
y adaptandolos a esta idea de la justicia como cumplimiento de los pactos. La
justicia conmutativa, en su acepcion clasica, hace referencia a la “igualdad de
valor de las cosas intercambiadas” y la justicia distributiva a la “distribucion de
igual beneficio a hombres de igual mérito”. Hobbes ironiza sobre la ingenuidad de
tales ideas. No encuentra razones que obliguen a considerar injusto vender mas
caro de lo que compramos; menos aun dar a un hombre mas de lo que merece.
Para una sociedad mercantil, liberada de todos los residuos teologicos que pe-
nalizaban ciertas ganancias y ciertas actividades econdmicas; para una socie-
dad de individuos propietarios que no han renunciado a engafiarse, sino a usar
la fuerza, o tomarse la justicia por su mano; para tal sociedad exigir como inter-
cambio justo el de igual valor es una perversion. En su sociedad mercantil, la
justicia conmutativa, como dice Hobbes, “es la justicia de un contratante™. Y
la justicia de un comerciante no consiste en intercambiar segin una regla de igual
valor (ni de uso ni de cambio), sino segun la regla del sujeto contratante: cumplir
los pactos de compra-venta, de arrendamiento, de trueque, de préstamos... En la
nueva sociedad lo tinico vinculante es lo que los individuos pactan; no existe en
ella una norma moral o de justicia trascendente a la que cefiir la conducta.

72 IDEAS Y VALORES



LIBERTAD, IGUALDAD Y JUSTICIA EN HOBRES

Algo similar ocurre con la justicia distributiva. En el fondo, Hobbes considera
los “méritos™ algo tan metafisico y atipico en el mercado como los “valores”. El
mérito del mercado se determina a posteriori, por el éxito. jPor qué habria de
ser mas meritoria la inteligencia, la verdad, la honestidad o el esfuerzo que la
belleza, la audacia, la astucia, la retorica, las influencias o la fortuna? Al fin,
todas son formas del poder. Una sociedad de mercado, de individuos contratan-
tes, no tiene ninguna otra norma ¢tica de distribucion que la de la libertad del
mercado, la de 1a libre contratacion de los individuos. Por tanto, la justicia distributiva
debe reformularse; su funcion no es la de distribuir conforme al mérito, sino la de
favorecer la distribucion del mercado. Cuando esta falla, y dos contratantes se
disputan la posesion de algo, es la hora de la justicia distributiva: “La justicia
distributiva es la justicia de un arbitro, el acto de definir lo que es justo”.

Aqui también la fuente de la justicia son los contratantes; en la conmutativa
lo justo es lo que acuerdan; en la distributiva lo justo es lo que decide un arbitro
que goza de la confianza de ambos, que ambos han elegido. No es que €l juez
sea tal porque elija lo justo; sino que justo es lo que elige el juez: y es justo
porque los contratantes afectados lo han decidido asi, le han nombrado juez.
Hobbes acentia con fuerza el caracter “artificial”, de puro convenio, de la
justicia. De esta forma queda perfectamente disefiada la justicia de la sociedad
mercantil, ligada a los pactos, naciendo del comercio y para el comercio, obra
de individuos contratantes y para regular sus contratos. Ni siquiera contiene
ese halo de “interés mutuo” que posteriormente se le dara; Hobbes, como es
habitual en él, ha descrito la realidad con una sinceridad que avergiienza a
muchos que prefieren disfrazarla con afiadidos complementarios. Ha dicho que
la justicia es cosa de los hombres; y como los hombres que €l concibe son
comerciantes, individuos aislados sin mas relacion que la del intercambio para
la sobrevivencia, la justicia sera la regla que facilite el mismo.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Bermudo, J. M., (1965)
“Hobbes Studies” AA.VV. (a cargo de K.C. Brown), Londres, Blackwell - Catedra Filosofia Politica.
Facultad de Filosofia [Universidad de Barcelona]

Goldsmith, M. M. (1969)
“The Logic of Leviathan”, The Clarendon Press, Oxford.

Macpherson, (1958)
“The Political Theory of Possessive Individualism”, Londres (Hay traduccion castellana en Barcelona,
Fontanella, 1979).

Molesworth, Sir William (Ed.), (1839/45)

“The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury” (11 vols.) y “Thomas Hobbes”. Malmes-
buriensis Opera Philosophica, quae latine scripsit omnia (5 vols.), John Bahn, Londres.

No. 108 Diciemere 1998 73



J. M. BERMUDO

Pacchi; A., (1971)
“Introduzione a Hobbes”, Laterza, Bari.

Polin, R, (1953)
“Politique et philosophie chez Hobbes”, PUF, Paris.

Strauss, Leo, (1952)
“The Political Philosophy of Hobbes”, University of Chicago Press.

Taylor, A E., (1938)
“The Ethical Doctrine of Hobbes™, en: Philosophy, X111, pp. 406-424.

Tonnies, F., (1986)
“Hobbes, Leben und Lehre”, Fr. Frommann Verlag, Stuttgart (Hay traduccion castellana en F C E).

Warrender H., (1957)
“The Political Philosophy of Hobbes. His Theory of Obligation”, Clarendon Press,Londres .

Watkins, J.W.N., (1965)

“Hobbes's System of Ideas”, Hutchison, University Library, Londres (Hay traduccion castellana en
Doncel).

74 IDEAS Y VALORES



