http://dx.doi.org/10.15446/ideasyvalores.v65n162.43351

MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA

MARX AND THE SIGNS OF A TIME

JUAN IGNACIO GARRIDO*
UNVM/ IDH (UNC)/ CONICET - Cérdoba - Argentina

Articulo recibido: 05 de mayo del 2014; aceptado: 22 de julio del 2014.

*

garridojuanig84@gmail.com
Como citar este articulo:

MLA: Garrido, J. I. “Marx y los signos de una época.” Ideas y Valores 65.162 (2016):
233-259.

APA: Garrido, J. I. (2016). Marx y los signos de una época. Ideas y Valores, 65(162),
233-259.

CHICAGO: Juan Ignacio Garrido. “Marx y los signos de una época.” Ideas y Valores 65,
n.° 162 (2016): 233-259.

This work s licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

[@) ev-nc-no |

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[234]

JUAN IGNACIO GARRIDO

RESUMEN

Se muestra como K. Marx establece en el marxismo y en la filosofia politica en ge-
neral una ambivalencia constitutiva entre la critica y la imaginacion politica, pues
desarrolla un realismo politico que derrumba los artificios del idealismo al denun-
ciar los intereses dominantes que lo sostienen, y que constituye una nueva figura del
presente. En El Capital y en los Grundrisse lleva a cabo un desmontaje de las apa-
riencias del mundo de las mercancias, y al mismo tiempo indica cémo los montajes
colectivos constituyen la manera en que la realidad y la praxis proletaria no pueden
dejar de aparecer.

Palabras clave: K. Marx, idealismo, mercancia, proletariado.

ABSTRACT

The article shows how K. Marx stablishes a constitutive ambivalence between critique
and political imagination in Marxism and in political philosophy in general, for he
develops a political realism which overthrows idealism’s artifices as he denounces
the dominant interests which support it. In this way, he reveals a new figure from
the present. In Capital and the Grundrisse, he carries out a disassembly of the world
of merchandises’ appearances and at the same time, he points out how the collective
assemblies constitute the way in which reality and proletarian praxis can not stop
appearing. This constitutes a big problem which is waiting to be resolved by political
theory an practice.

Keywords: K. Marx, idealism, merchandise, proletariat.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [235]

Signos de una época. Ni mantos de purpuras ni negras sotanas

A.

En la obra de Marx puede encontrarse una manera inusitada de
comprender las invenciones en el mundo y por lo tanto —como dira la
famosa Tesis x1- de transformarlas. Creemos necesario investigar el
paradigma de imaginacion que es posible encontrar en Marx (en una
parte de su extensa obra), y advertir cudl es su valor en el combate por
la definicion de las estructuras materiales y simbolicas de una sociedad,
es decir, determinar su alcance sobre la constitucion de la vida social y
la posibilidad de su cambio. Analizaremos el Tomo 1de El capital (Ec),
y lo complementaremos con la lectura de los Elementos fundamentales
para la critica de la economia politica (Grundrisse). Alli examinaremos la
constitucion de una compleja teoria de la dominacion, a partir del ana-
lisis del dinero y del fetiche de la mercancia en la exposicion de la critica
de la economia politica de Marx, para mostrar el aporte que él realiza
al poner en evidencia el sistema de servidumbre que el capitalismo di-
semind por el mundo y, al mismo tiempo, ir anotando las posibilidades
y los limites que dicha empresa aporta al largo camino de liberacion.

Primero, intentaremos demostrar que Marx, al desentrafar como
el dinero esconde un contenido de explotacion, inicia una batalla con-
tra el olvido que la economia politica procura sobre esa sefal de lodo
y sangre que lleva su historia; porque el olvido es la inica garantia que
tiene la burguesia para clausurar una simbologia imperante —la del di-
nero-y preservar su dominio —el de los duefios del dinero-. Segundo,
reconociendo que en Ec hay un desciframiento simbdlico que opera en
toda su extension, buscaremos avanzar sobre los grandes interrogantes
que esta operacion produce al interior de la idea de comunidad. Mas
especificamente, pretendemos determinar el lugar que la critica y la
imaginacion politica tendran en los complejos procesos de subjetiva-
cidén politica de un colectivo social con capacidad de transformacion,
de una voluntad colectiva al interior de un proyecto de liberacion: el
proletariado. De un extremo a otro, procuramos observar cudl es el
modo en que, para Marx, se constituyen los signos de una época; para
lograr distinguir el poder que logran ejercer sobre ella, no solo como
parte de un sistema de dominacidn, sino también como elementos in-
sustituibles de una vida en comun emancipada.

B.

Marx intenta descifrar la constitucion y el contenido del imagina-
rio dominante en la era del capital, busca identificar la persistencia de
los mecanismos de opresion y delimitar bajo qué nueva cartografia de
signos e individuos se produce. En el primer Proélogo a Ec, escrito en

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[236] JUAN IGNACIO GARRIDO

1867, Marx nos anticipa sus intenciones realistas y abre su demoledora
operacion critica:
[...] la Alta Iglesia de Inglaterra antes perdonara el ataque a treinta
y ocho de sus treinta y nueve articulos de fe, que a un treintainueveavo
de sus intereses. Hoy el ateismo es pecado venial si se lo compara con la
critica a las relaciones de propiedad tradicionales [...] Son signos de la
época, que no se dejan encubrir ni por mantos de purpura ni con negras
sotanas. No anuncian que ya mafana vayan a ocurrir milagros. Revelan
cdmo hasta en las clases dominantes apunta el presentimiento de que la
sociedad actual no es un inalterable cristal, sino un organismo sujeto a
cambios y constantemente en proceso de transformacion. (2002 9)

El pasaje de este Prologo expone, primero, lo que ha constituido
la tarea de Marx a largo de su vida y fundamentalmente en esta obra:
identificar los signos de una época y determinar genealégicamente (y
no solo dialécticamente) el modo de su constitucion historica, sefalan-
do aquello que encubren y lo que revelan. El sarcasmo inicial de este
fragmento es un alto dispositivo critico que muestra ejemplarmente el
derrotero historico de los imaginarios que han concentrado el domi-
nio entre los hombres —del imperio de Dios al del Dinero-; sarcasmo
que desarrollard detenidamente en Ec, relevando aquellas condiciones
de poder que persisten y aquellas que surgen de maneras inéditas en el
sistema capitalista.

En segundo término, algo mas relevante ain desde el punto de
vista de sus repercusiones para la comprension y transformacion del
mundo: el pasaje indica que la sociedad actual no es un inalterable cris-
tal, no es una propiedad natural, ni mucho menos una que se presente
como imperecedera, inmutable y eterna (porque eternos pretenden
ser los intereses de quienes asi la definen y defienden), sino que es un
organismo sujeto a cambios, es un organismo histdrico. Larga sera la
discusion de la estructura de dicho organismo, del modo en que dicho
cambio se produce y de la intervencion de la lucha de clases en dicho
proceso, pero lo relevante es que esa discusion es planteada sobre un
piso inédito y sumamente perturbador para una larga tradicion filos6-
fica y politica; mas atin, solo a partir de una concepcion de la sociedad
como un organismo constantemente en proceso de transformacion es
como la discusion encuentra su punto de partida, o que, por lo menos,
se vuelve un objeto explicito de disputa.

Marx es un lector agudo de los signos dominantes de su épocay,
como dice Eric Hobsbawm, la historia de dicho periodo es por sobre
todo “desproporcionada” en el monopolio de sus signos y de sus de-
fensores, los tutores de la propiedad privada. La balanza de conquistas
esta del lado de la burguesia:

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [237]

[...] el triunfo mundial del capitalismo es el tema mds importan-
te de la historia en las décadas posteriores a 1848. Era el triunfo de una
sociedad que crefa que el desarrollo econémico radicaba en la empresa
privada competitiva y en el éxito de comprarlo todo en el mercado mas
barato (incluida la mano de obra) para venderlo luego en el mas caro. Se
consideraba que una economia de tal fundamento, y por lo mismo descan-
sando de modo natural en las sdlidas bases de una burguesia compuesta
de aquellos a quienes la energia, el mérito y la inteligencia habian aupado
y mantenido en su actual posicién, no solo crearia un mundo de abun-
dancia convenientemente distribuida, sino de ilustracion, razonamiento
y oportunidad humanas siempre crecientes, un progreso de las ciencias y
las artes, en resumen: un mundo de continuo y acelerado avance material
y moral. (Hobsbawm 2007 13)

Como lograba advertir Marx, en este contexto, el ateismo es peca-
do venial, la subversion realista corre por los caminos de la critica de
la economia politica (como afirma el subtitulo del libro que nos con-
voca), porque los ejes del sometimiento se estructuran sobre la base de
un régimen econémico de produccién que subsume la totalidad de lo
social, y que se consolida como un regulador y controlador de la ac-
tividad laboral y, en ese acto, anula el ejercicio creador de los sujetos.

El blanco de la critica es ahora la economia politica, sus apélogos
sofistas y sicofantes de las clases dominantes, porque es alli donde im-
pera en esta época lo ideoldgico. EC, como monumento de esta critica,
se constituye en una gran exposicion filosofica de la formacion de las
“idealidades” o los “universales” propios de un régimen social capitalista,
y de la relacion de subordinacion que las practicas humanas mantienen
con estas entidades abstractas:

En la medida en que es burguesa, esto es, en la medida en que se
considera el orden capitalista no como una fase de desarrollo historica-
mente transitoria, sino, a la inversa, como figura absoluta y definitiva de
la produccion social, la economia politica solo puede seguir siendo una
ciencia mientras la lucha de clases se mantenga latente o se manifieste
tan solo episddicamente. (Marx 2002 13)

Aqui, como en la cita del Prélogo, encontramos el inexorable rea-
lismo politico de Marx, asociado al que Lefort aprecia en él como en
Magquiavelo. Un realismo que no cesa de desalojarnos de las posiciones
alas cuales la historia nos hace llegar, “su realismo lo hacemos nuestro,
cuando observamos que la conquista de lo real se efectua en la critica
de cada imagen en la cual estariamos tentados a detenernos” (Lefort
1988 161). La concepcion realista, de un mundo en constante transfor-
macion, inicia una comprension inédita del capitalismo: su sociedad,

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[238]

JUAN IGNACIO GARRIDO

para fundar un sistema de dominacién, olvido e hizo olvidar su origen
contingente e historico, y busco garantizar su poder en un orden tras-
cendente, en simbolos inalterables que, poco a poco, Marx habria de
llevar al patibulo de la realidad, de la politica donde todo se transfor-
ma: la lucha de clases.

El imperio del Dinero

A.
Hasta el presente, todavia no hay quimico que haya descubierto en
la perla o el diamante el valor de cambio.

K. Marx, El capital

Allanaremos el camino que nos permita entrar en las problema-
ticas de la religion de la mercancia. Para ello, nos introducimos en el
estudio del capitulo 111 —que trata sobre el dinero- del volumen 1 de los
Grundrisse. En esas notas largamente ocultadas por la burocracia sovié-
tica, Marx despliega un inmenso dispositivo critico, que es la antesala
del primer volumen de Ec que también analizaremos, y en especial del
apartado de “El fetiche de la mercancia”. El intento sera comprender,
en la critica al dinero, una nueva polémica hacia la economia-politica,
hacia el sentido comun burgués y su lenguaje, que continuamente se
levantan sobre procesos de ocultamiento. Un intento que procura reco-
nocer en la obra de Marx un cuestionamiento de lo real en su dimension
imaginaria, que no se conforma como una disputa epistemoldgica, sino
como una critica despiadada a la naturalizacion de un modo de rela-
cién entre los hombres, y entre los hombres y el mundo que aparece
modelado total(itaria)mente bajo el imaginario monetario y absorbido
por las leyes domésticas. El siguiente parrafo nos lleva directamente a
nuestros ejes problematicos:

[...] lo que vuelve particularmente dificil la comprension del dine-
ro en su pleno cardcter determinado consiste en que aqui una relacién
social, determinado vinculo entre los individuos, aparece como metal,
como piedra, como objeto plenamente corpdreo, existente al margen de
esos individuos y al que se encuentra como tal en la naturaleza [...]. La
economia politica procura eludir esas dificultades mediante el olvido de
una de las determinaciones del dinero tras otra [...]. El oro y la plata no
son dinero en siy para si. La naturaleza no produce dinero alguno, de la
misma manera que no produce un curso cambiario ni banqueros. (Marx
2007 151, énfasis agregado)

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [239]

Se presentan varios elementos fundamentales del dinero, y se em-
pieza a discernir el terreno hacia el cual Marx lleva su discusion, uno
propiamente histdrico, social y politico. Pero sobre todo en este peque-
o parrafo uno encuentra lo que va a ser el objeto vital de su critica 'y
denuncia, nuestro principal desafio a trabajar: el enigma del dinero,
aquello que dicho misterio invisibiliza y el modo en el que lo hace. Cémo
un metal puede tener lugar como dinero, si la naturaleza en si misma
no lo produce como tal; como es que algo, lldamese oro o plata, puede
tener lugar como valor... cémo, y adelantando la idea misma de fetiche,
la figura del dinero lleva a tomar una cosa por otra, a otorgar a las mer-
cancias y al dios de entre ellas, condiciones y atribuciones propias que
pertenecen al modo de producirlas. Y finalmente, como ha podido deve-
nir el obrero, en cuanto creador y sustento de ese dinero, en su esclavo.

Pero vamos despacio, porque hay una génesis histdrica del dinero,
en la que este aparece gradualmente y no como la aplicacién de una idea
preestablecida. Marx va a desarrollar genealégicamente esta génesis,
teniendo como horizonte de disputa ese olvido que la economia politica
procura como Unica garantia para la conservacion del dominio bur-
gués, suprimiendo del imaginario y la memoria colectiva todo aquello
que escape al codigo univoco del logos dinerario.

B.
Esa equivalencia, en un mundo en el que nada es equivalente,
fuerza al mundo hasta volverlo calculable, acumulable.

A. Dapuéz, Elsilencio del dinero

Vamos a tratar de explicitar sucintamente la génesis del dinero a
partir del desarrollo histdrico del valor, sin detenernos en sus distin-
tas fases ni funciones, sino solo demostrando como el dinero, a pesar
de ser la forma mas compleja y desarrollada del valor, encuentra ya su
secreto en la forma mas simple de este. Podemos empezar por seialar
que el cuerpo natural de un producto nunca puede reflejar en si mismo
un valor (no hay un sustrato esencial, por ejemplo, en el algodén, que
lo valorice en si mismo, solo podemos afirmar de él su posible uso); su
valorizacion (su aparicién como mercancia) deviene; es necesario que
dicho cuerpo natural sea producto del trabajo realizado de manera pri-
vada e independiente, y que se produzca para otros, es decir, con fines
orientados al intercambio, que sea producido especificamente como
valor de cambio. Anticipamos aqui la relacién intrinseca que Marx re-
marca entre la transformacion del producto como valor de cambio y la
division del trabajo, que vamos a retomar mas adelante.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[240]

JUAN IGNACIO GARRIDO

Entonces, ningtin producto expresa valor en si mismo, siempre ne-
cesita de otro, tiene que reflejarse en otro: el valor por definicién y en
si mismo es social, implica una relaciéon. Las mercancias (por ejemplo,
una vara de algodén y una medida de aceite consideradas como algodén
y aceite), nos dice Marx, son naturalmente distintas, poseen distintas
cualidades, son medidas de distintas maneras, son inconmensurables
y ninguna en cuanto producto posee en si misma valor alguno: solo lo
adquieren por un proceso de equiparacion, de igualacién, para poder
ser intercambiadas entre si. “En cuanto valores, todas las mercancias
son cualitativamente iguales y solo cuantitativamente diferentes, en
consecuencia, se miden todas reciprocamente y se sustituyen [...] en
determinadas proporciones cuantitativas. El valor es su relacion social”
(Marx 2007 66). Con el mismo propdsito, Marx dird en EC que, para
producir una mercancia, no solo se debe generar un valor de uso, sino
valores de uso para otros, de usos sociales, de cambio.

1vara de algodon = 2 medidas de aceite

Esta igualacion ya oculta una relacion social. Marx expresa en EC
la importancia de develarla. Alli nos dice que con el hombre pasa lo
mismo que con las mercancias; como este no viene al mundo con un
espejo en la mano, ni afirmando, como el filésofo fichteano, “yo soy yo”,
el hombre se ve reflejado primero solo en otro hombre. En su identidad
hay una relacion social y, en un mundo donde nada es equivalente, no
hay que naturalizar estas entidades, pues como dice Marx: “con estas
determinaciones reflejas ocurre algo peculiar. Este hombre, por ejemplo,
es rey porque los otros hombres se comportan ante él como subditos;
estos creen, al revés, que son stibditos porque ¢l es rey” (2002 71).

Hay un poder simbolico estructurante en el seno de la narrativa
marxista. Hay un imaginario que se teje entre varas de algodon y medi-
das de aceite, entre subditos y reyes. A partir de Marx, las mercancias y
los reyes son conceptos que designan una relacion, en la que uno de los
términos deviene sujeto: el término que la determina (e incluso crea),
de manera que pasa de ser una relacion a ser un esquema de causalidad.
El sujeto deviene esencia, y la relacion, posibles predicados, sin status
ontologico y sin determinacion epistemoldgica: accidentes.

Pero retomemos la génesis del dinero. Las mercancias, para poder
ser cambiadas, relacionadas socialmente a partir del valor y, por tanto,
aparecer como iguales, requieren ser evaluadas de tal forma que sean
conmensurables, porque como productos naturales no lo son. Requieren
ser transformadas cualitativamente, convertidas en otro elemento, con
el proposito de que aparezcan con la misma magnitud, y dicho elemen-
to no puede provenir del proceso mismo del intercambio, sino de un

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [241]

punto de referencia externo, aquel que nos permita equipararlas: un
tercer elemento. La mercancia, afirma Marx en los Grundrisse, debe
ser convertida en tiempo de trabajo, pero no en movimiento sino en
reposo, no en forma de proceso sino de resultado, un tiempo de trabajo
objetivado, necesario, algo que solo puede existir en la representacion y
que permite realizar la evaluacion a la que haciamos referencia.

Siguiendo este desarrollo, que no es légico sino histérico, para com-
parar las mercancias basta esta abstraccién mental; pero en el cambio
real, para que las mercancias no entren en contradicciéon en cuanto
cuerpos naturales como valores de cambio, la abstraccion (la repre-
sentacion del tiempo de trabajo necesario), nos dice Marx, debe ser de
nuevo objetivada, simbolizada, realizada mediante un signo que no
haga depender el intercambio de las condiciones particulares, es decir,
que no haga referencia nuevamente a una mercancia particular, sino
que se exprese como un equivalente general. Este tltimo es el dinero,
que surge del devenir de una mercancia que adquiere una existencia
doble y contradictoria: junto a la suya natural, alcanza una existencia
materialmente separada de ella, en la cual es un signo.

Como valor, la mercancia es un equivalente; como equivalente, todas
sus cualidades naturales estan canceladas en ella; la mercancia no man-
tiene ya ninguna relacion cualitativa particular con las otras mercancias;
ella es tanto la medida universal como el representante universal, como
el medio universal de cambio de todas las otras mercancias. Como valor
ella es dinero. (Marx 2002 71)

Como valor, la mercancia es universal, y como mercancia real es
una particularidad. De este valor universal, valor de cambio escindido,
no se puede decir que no sea real, existe él mismo como una mercan-
cia junto a las mercancias particulares. Pero para que la relacién entre
mercancias sea posible y adquiera fijeza, es necesario determinar la
unidad del valor universal por fuera de las mercancias particulares. Y
es bajo esta cualidad de equivalente general que el dinero se separa de la
mercancia como tal: el dinero es ese objeto que se (re)presenta como un
objeto distinto de la mercancia, es decir, como una forma de existencia
social escindida de su forma de existencia natural. Asilo afirma Marx:

[...] pararealizar de un solo golpe la mercancia como valor de cam-
bio y otorgarle la efectividad general del valor de cambio, no es suficiente
el cambio con una mercancia particular. Ella debe ser cambiada por una
tercera cosa que no sea a su vez una mercancia particular, sino que sea en
cambio el simbolo de la mercancia como mercancia, del valor de cambio de
la propia mercancia; que represente, quiero decir, el tiempo de trabajo en
cuanto tal, bajo la forma supongamos de un pedazo de papel o de cuero,
el cual represente una parte alicuota de tiempo de trabajo (un simbolo de

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[242]

JUAN IGNACIO GARRIDO

tal tipo presupone un reconocimiento general; no puede menos que ser
un simbolo social y efectivamente no representa sino una relacion social).
(2007 69, énfasis agregado)

El equivalente general es producto de un acto social, en el cual
se separa del resto a una mercancia en especial que pasa a adquirir la
cualidad de ser directamente intercambiable por todas las otras, es de-
cir, es por medio de una accién social que una mercancia determinada
se abstrae de sus cualidades naturales (su valor de uso) para ocupar el
lugar del equivalente general social bajo el cual todas las demas mer-
cancias van a representar sus valores. Como dira en Ec, “su caracter
de ser equivalente general se convierte, a través del proceso social, en
funcion especifica social de la mercancia apartada. Es de este modo
como se convierte en Dinero” (Marx 2002 106), lo que es lo mismo que
afirmar que el dinero no adquiere su forma de equivalente general a
partir de sus propias cualidades naturales, sino que es la referencia de
las relaciones entre todas las demas mercancias, es decir, de las relacio-
nes entre los productores.

Lo dice de diversas maneras en los Grundrisse y lo afirma con igual
énfasis en EC: “solo un acto social puede convertir a una mercancia de-
terminada en equivalente general” (106). El proceso de igualacién de
cosas distintas a partir de un tercer elemento se produce sin principios
naturales ni dioses, es un acto profano, fortuito, violento, propio de
un mundo contingente en el cual la politica empieza a aparecer, sin
nombrarla, como accién fundacional del imaginario monetario y en el
mismo sentido de su posible eliminacion.

Hay una vieja discusion de la filosofia politica en juego en estos
pasajes. Al afirmar que solo un acto social puede convertir una vara
de algodon en dinero, Marx no solo remarca una génesis historica del
capitalismo y de la mercancia individual como forma elemental de la
riqueza, sino que lo hace demostrando su caducidad, al postular que
la libertad (de todo acto social) es una precondiciéon del poder. Nos
recuerda una frase de Althusser (Althusser y Navarro 2005), donde
afirma que Ec fue escrito para la liberacién de la servidumbre de clase.
Es cierto que no estamos frente al sujeto constituyente mas fuerte de
la modernidad, pues las determinaciones del poder del dinero, como
la de Dios en su momento, se asientan sobre solidas relaciones de pro-
duccién que impiden, no que el hombre haga su propia historia, sino
que pretenda hacerla a su libre arbitrio, bajo circunstancias elegidas
por él mismo. La siguiente cita es esclarecedora de la posiciéon de Marx
en esta vieja discusion:

[...] silas cosas son intercambiables, ello se debe al acto de voluntad
por el que sus poseedores resuelven enajenarlas reciprocamente. Aun asi

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [243]

se consolida, de manera paulatina, la necesidad de objetos para el uso aje-
nos. La repeticion constante del intercambio hace de él un proceso social
regular. Con el paso del tiempo, es forzoso que se produzca por lo menos
una parte de los productos del trabajo con la intencién de volcarlos en el
intercambio. (2002 107)

En el contexto de esta reyerta de la filosofia y la politica, el filésofo
y ensayista argentino José Pablo Feinmann relee el comienzo del capi-
tulo 11 de EC, en el que Marx manifiesta que las mercancias no pueden
ir por si solas al mercado ni intercambiarse ellas mismas; que son co-
sasy, por tanto, no oponen resistencia al hombre, y que tenemos, pues,
que volver la mirada hacia sus custodios, los poseedores de las mer-
cancias. Releyendo aquel comienzo ligado intimamente al capitulo del
fetiche de la mercancia, Feinmann entiende que alli se reinstala en un
nuevo mojon aquella vieja discusion (tan cara a los estructuralistas y
sus detractores) del poder y la libertad, y nos entrega una ajustada re-
flexion para seguir desentrafiando la formacion de las “idealidades” o
los “universales” propios de un régimen social capitalista, y la relacién
de (in)subordinacion que las practicas humanas mantienen con estas
entidades abstractas:

[...] el objeto constituye al sujeto. Claro que si: ese es el mundo del
fetichismo de la mercancia en el que las relaciones entre los hombres de-
vienen relaciones entre cosas. Pero antes, y como condicion de posibilidad,
fueron los hombres los que llevaron las cosas al mercado. Si insistimos en
que la praxis libre del sujeto esta antes que la alienacion, es porque que-
remos rescatarla de la alienacion y ponerla al servicio de un proyecto de
libertad. (Feimmann 204)

C.
Elindividuo lleva su poder social, como asimismo su vinculo
con la sociedad, en su bolsillo.

K. Marx, Grundrisse

Bajo la figura del dinero, lo desigual se (re)presenta como igual; alli
radica el principio de su enigma. Gracias a la figura del dinero se hace
abstraccion de las diferencias cualitativas de las distintas mercancias
y, por ende, de los distintos trabajos utiles que las produjeron. Se trata,
como nos dice Del Barco (1977), de una inversién, donde lo que se oculta
es una relacion social y lo que aparece son las relaciones cosificadas e
independientes de los sujetos de la produccién. Todo esto, teniendo en
cuenta que, ya hablemos de representacion, abstraccion o inversion, no

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[244]

JUAN IGNACIO GARRIDO

podemos considerarlos como términos psicologicos, ni como percepcio-
nes falseadas de alguna subjetividad, sino como procesos imaginarios
reales de la vida social.’

Marx no deja de profundizar su realismo politico. El autor de Ec
hace hincapié en desnaturalizar la forma dinero, dando cuenta del
proceso social que la constituye como tal, y lo hace para mostrar coémo
opera dicho enigma en el orden de las relaciones sociales, como las
representa, sanciona y organiza. Es necesario, por ello, abordar la pro-
blematica, explicitando, como lo hace Marx, que la principal mercancia
es el trabajo,* y que las relaciones sociales de produccion solo aparecen
como entabladas entre las cosas; o, lo que es lo mismo, que los nexos
sociales que se establecen entre los hombres en el proceso de produc-
cidn, se exteriorizan solamente a través del cambio de mercancias, con
lo cual se logra (re)presentar como intercambio entre iguales lo que
es una relacion de pura explotacion entre desiguales. “La igualdad de
trabajos totalmente diversos solo puede consistir en una abstraccion
de su desigualdad real, en la reduccion del caracter comin que poseen
en cuanto gasto de fuerza humana de trabajo, trabajo abstractamente
humano” (Marx 2002 90).

Ingresamos a la parte mas incisiva de Marx, alli donde desenmas-
cara los fundamentos del liberalismo y sus falsas soluciones; alli donde
empieza a nombrar lo innombrable para el capital, buscando su fin:

[...] en las relaciones monetarias, en el sistema de cambio desarro-
llado (y esta apariencia es seductora para los democratas) los vinculos de
dependencia personal, las diferencias de sangre, de educacion, etc., son
de hecho destruidos, desgarrados [...]J; y los individuos parecen indepen-
dientes (esta independencia que en si misma es solo una ilusion...), parecen
libres de enfrentarse unos a otros y de intercambiar en esta libertad. Pero
pueden aparecer como tales solo ante quien se abstrae de las condiciones

de existencia bajo las cuales estos individuos entran en contacto. (2007 91)

1 ParaMarx “no debemos confundir el Dinero con un mero signo, producto arbitrario de
la reflexién humana, porque este era el modo favorito a que se recurria en el siglo xv1r
para explicar aquellas formas enigmaticas de las relaciones humanas cuya génesis atin
no se podia descifrar, despojandolas, por lo menos transitoriamente, de la apariencia
de ajenidad. Asi, antes que los economistas, los juristas habian puesto en boga la idea
de que el dinero era mero signo, y que el valor de los metales preciosos algo puramente
imaginario. Prestaban asi un servicio de sicofantes al poder real, cuyo derecho a falsificar
la moneda fundamentaron alo largo de toda la Edad Media.” (2000 112).

2 Enelmodo de produccion capitalista, la fuerza de trabajo se presenta como una mercancia
mas, y, por lo tanto, quien la posea debera realizar su valor de cambio, intercambiarla
por un equivalente, y al mismo tiempo enajenar su valor de uso.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [245]

El punto de partida de las relaciones monetarias no es el indivi-
duo social libre; el planteo de este origen es una perversa ilusiéon que
borra las contradicciones de la sociedad burguesa, borra esas condi-
ciones de existencias desiguales bajo las cuales los individuos ya estan
en contacto. El sentido comun burgués se desarrolla planteando a los
sujetos dentro de una simple circulacién dineraria como si fueran me-
ros intercambiantes, individuos aislados —sin ninguna diferencia— que
pasan a relacionarse; como si el trabajador asalariado estuviera en la
misma posicién que el capitalista, como si estuvieran en una relacién
deigualdad y jamas de disparidad, de intercambio y no de explotacion

Toni Negri, en su trabajo sobre los Grundrisse, remarca justamente
esta operacion critica como uno de los elementos de mayor importancia
en la obra de Marx, y afirma: “si el dinero es un equivalente, si posee la
naturaleza de un equivalente, es por sobre todo la equivalencia de una
desigualdad social. [...] El dinero esconde un contenido que es eminen-
temente un contenido de desigualdad, de explotacion” (45). El acto de
cambio propone individuos solo como meros intercambiantes, en el
cual quedan canceladas las demas cualidades que escapen a dicha ca-
tegoria economica formal, quedan canceladas las condiciones de clase
de los “intercambiantes”.*

3 Marx, en un texto politico fundamental como la Critica del programa de Gotha, mas alla
del tono “futuroldégico” que pueda traer algunos inconvenientes filoséficos y politicos
para analizar la sociedad, nos muestra la posibilidad de pensar en una apertura de las
relaciones sociales que rompa con el relato liberal: “En una fase superior de la sociedad
comunista, cuando haya desaparecido la subordinacion esclavizadora de los individuos
ala division del trabajo, y, con ella, el contraste entre el trabajo intelectual y el trabajo
manual; cuando el trabajo no sea solamente un medio de vida, sino la primera necesidad
vital; cuando, con el desarrollo de los individuos en todos sus aspectos, crezcan también
las fuerzas productivas y corran a chorro lleno los manantiales de la riqueza colectiva,
solo entonces podra rebasarse totalmente el estrecho horizonte del derecho burgués,
y la sociedad podrd escribir en sus banderas: {De cada cual, segtin sus capacidades; a
cada cual segtin sus necesidades!” (459).

4 Estamisma operacion critica es la que realiza Marx a la forma del salario, bajola cual el
obrero aparece vendiendo el trabajo que produce durante toda la jornada laboral, cuando
en realidad lo que vende es su capacidad para producir; realiza su valor de cambio, que
no es mas que el costo de su reproduccion. Asi, el salario como forma transmutada
del valor de la fuerza de trabajo constituye una apariencia necesaria para el modo de
produccion capitalista. Asi se borra la division al interior de la jornada laboral entre
trabajo pago e impago, encubre el trabajar gratuito del asalariado, y con ello la fuente
del plusvalor. De esta manera, el salario es la forma necesaria que debe tomar la relacién
de compra-venta entre el capitalista y el obrero en el modo de produccion capitalista.
Sobre dicha nocidn, se levantan las nociones juridicas que contienen ambas partes. La
relacion laboral aparece asi como un contrato entre partes formalmente iguales, donde
cada uno da lo mismo que recibe. Es necesaria la figura del salario, ya que borra toda
huella de trabajo impago o plustrabajo. De este modo se puede seguir sosteniendo la

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[246]

JUAN IGNACIO GARRIDO

Asi, laigualdad y libertad burguesas se desvanecen en su puro ca-
racter superficial, se desvanecen ante la denuncia que realiza Marx en
los Grundrisse alos diferentes tipos de olvido que procuran los econo-
mistas politicos:

i) Elolvido de que el valor de cambio, en cuanto base objetiva del sistema
productivo en su conjunto, ya incluye en sila coercion del individuo,
y que el producto directo de este no es un producto para él, pues solo
llega a serlo a través de un proceso social. En este sentido, el indi-
viduo no puede presentarse como dtomo, como sujeto aislado que
se basta a si mismo con total plenitud, ya que solo existe en cuanto
productor de valor de cambio (en cuanto produce para otro), lo que
implica la negacion absoluta de su existencia natural. El individuo
estd completamente determinado por la sociedad, pero no porque
lo social se le afiada, sino porque es el ser mismo del individuo; hay
que abandonar las “robinsonadas”, nos dird luego Marx en Ec.

ii) El olvido de la division del trabajo, en la cual el individuo aparece
inserto en relaciones diferentes a las de los meros sujetos del inter-
cambio. Un olvido que, con la forma del dinero, parece volverse
absoluto, ya que esta forma da la posibilidad de radicalizar dicha
division, al permitir la independencia del trabajo con respecto a su
producto especifico (su valor de uso inmediato). En Ec, insistird que
la division social del trabajo es un organismo de produccién cuyos
hilos se han urdido y siguen urdiéndose a espaldas de los produc-
tores de mercancias.

iii) El olvido de que, ya en la determinacién simple del valor de cambio
y del dinero, se encuentra latente la antitesis entre trabajo asalariado
y capital. Estamos ante un metabolismo social en el cual se mueven
y resuelven relaciones contradictorias, reciprocamente excluyentes.

Lo unico que hay es desigualdad y carencia de libertad, y una cien-
cia burguesa que intenta ocultarlas o designarlas como consecuencias
no deseables, disfuncionalidades del modo de circulacion o del instru-
mento particular a partir de cual se lleva a cabo y, por tanto, regulables
gradualmente a partir de reformas o ajustes en los mismos. Pero lo cier-
to es que estas contradicciones no son consecuencias producidas por
imperfecciones del dinero o de su circulacion, sino que el dinero es un
determinado producto histdrico de estas contradicciones que ha adqui-
rido un poder aparentemente trascendental, y que tienden a presentarse
y perpetuarse como orden eterno de las cosas. Lo cierto, también, es que

relacion entre capitalista y obrero como una relacion entre equivalentes. Por ello afirma
en los Grundrisse que: al igual que con las formas del dinero, aunque alguna forma de
trabajo asalariado pueda eliminar los inconvenientes de otra, ninguna puede eliminar
los inconvenientes del trabajo asalariado mismo y sus contradicciones inherentes.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [247]

estas contradicciones no surgen en la circulacidn, sino en el modo de
produccion historico que la sostiene, fundado en una division del tra-
bajo; por lo tanto, ninguna (re)forma en la circulacion puede eliminar
las contradicciones inherentes a las relaciones de produccién. Eso es
querer cambiar de maquillaje a la misma mascara, es querer modificar
el origen de las crisis monetarias —que es la desigualdad y el conflicto
social- y, en tltima instancia, es tratar de clausurar la politica a una
mejor administracién de lo que hay, evitando el caracter violento de
las transformaciones.

Se trata de trasladar el capital al patibulo de la politica (del cual
nunca en realidad ha podido escaparse), desconociendo las prescripcio-
nes liberales que pretenden cercenar, remediar las “deficiencias” en el
lugar propicio, entre otras formas, separando lo publico de lo privado, la
economia de la politica; algo en contra de lo cual se postula justamente
Marx, arrojando las distintas formas del capital a luchar en la arena po-
litica en que se construye, agénicamente, la sociedad: la lucha de clases.

D.
El dinero, la forma valot, es una relacién de desigualdad,
genéricamente representativa de la relacion de propiedad,
sustantivamente representativa de la relacion de poder.

T. Negri, Marx mds alld de Marx

La consecuencia mds desastrosa que se sucede con el dinero como
unico vector imaginario de las relaciones sociales es que la forma y cir-
culacién de este adquiere cada vez mayor autonomia, mayor poder y
mayor ajenidad sobre los hombres: adquiere el caracter de cosa, frente
a la cual los individuos se subordinan. Sin embargo, esto no nos debe
llevar a pensar en una estructura que se independiza absolutamente por
encima de los hombres, no solo porque tendria implicancias metafisicas
de las cuales Marx ha intentado arduamente desprenderse alo largo de
toda su vida, sino también porque implicaria un falso eje de disputa.

La situacion es aun mas dificil, porque, como dice Negri, no esta-
mos ante el valor, sino que estamos en él, estamos en ese mundo hecho
de dinero, y es justamente esa dramatica radicalidad (y radical posibili-
dad de cambiarla) la que plantea Marx: en el valor de cambio, el vinculo
social entre las personas se transforma en relacion social entre cosas; la
capacidad personal es una capacidad de las cosas. No se abandona, pero
se reinterpreta el conocido principio de la Ideologia alemana, que afir-
ma que las ideas de la clase dominante son las ideas dominantes en cada
época. Hay una funcion especifica del imaginario de los dominados. Hay

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[248] JUAN IGNACIO GARRIDO

un paso en la comprension del imaginario capitalista marxista: desde la
coaccion (“externa”) de la ideologia a la sujecion (“interna”) del fetiche.
Esta ilusiéon de una equivalencia universal constituye la forma pri-
mordial de la “legitimidad” econémica y politica del capitalismo, ya que
constituye asimismo la identidad imaginaria misma del sujeto producido
por la forma de interpelacion ideoldgica correspondiente a ese modo de
produccion; es la subjetividad capitalista propiamente dicha. La “astucia
delarazon” capitalista consiste en haber encontrado una forma de domi-
nacién “invisible”, que no aparece en absoluto como dominacion, puesto
que es asumida por los propios sujetos como parte de su “identidad” y de

su libre voluntad. (Griiner 55)

Cuando el dinero deja de ser un simple medio de circulacion para
presentarse como fin en si mismo (cuando se produce el paso al esque-
ma D-M-M-D), él mismo adquiere una existencia auténoma fuera de la
circulacion, puede empezar a ser acumulado como dinero y muestra su
cardcter determinado de capital, es decir, se evidencia el dinero como
forma de la riqueza; “de su figura de siervo en la que se presenta como
simple medio de circulacion, se vuelve de improviso soberano y dios
en el mundo de las mercancias” (Marx 2007 156). El dinero adquiere
mayuscula y se vuelve soberano, rige la vida; todo es en relacién con
¢l, sin que €l sea en relacion con alguien: es la encarnacién de la logica
cartesiana. El valor entra en escena como sujeto dinero que, ddndose a
si mismo la ley, él mismo es sin ley. Lo relevante de este proceso histo-
rico es que la soberania es la de un modo de relacion entre los hombres,
y entre estos y el mundo; es la soberania de una determinada comuni-
dad, la del dinero, que no admite otra superior a ella; es la soberania de
los duefios del dinero.

En los Grundrisse, se plantea al dinero como la comunidad inme-
diata, pero esta se presenta al individuo en su total ajenidad, como una
abstraccion con un poder sobre los individuos, es decir, deviene como
comunidad de cosas y como la anulacion de la comunidad de hombres.
Es, en esta desdichada realidad, donde nosotros nos encontramos con
un Marx que trabaja incesantemente contra una clausura economi-
cista, contra el intento de reducir todo y cada ambito de la vida a una
geometria capitalista; porque esta desdichada realidad que se pretende
instituir como objetividad natural, se resquebraja y abre su posibilidad
a una realidad otra, al dar cuenta de su fundamento y su historicidad.
Aqui adquiere un singular significado la afirmacién marxista: “Cada
individuo posee el poder social bajo la forma de una cosa. Arranquese
ala cosa este poder social, y habra que otorgarselo a las personas sobre
las personas” (2007 156).

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [249]

Marx muestra que el dinero tiene su fuerza y fundamento en un
poder social y no trascendental, un poder que le pertenece a los hom-
bres. Hay una genealogia que revela un origen olvidado, que no es un
origen juridico del poder, sino que es el de fuerzas sociales histéricas.
Hay un cambio radical sobre la interpretacion del nexo que implica el
imaginario monetario:

[...] el nexo es un producto de los individuos. Es un producto histéri-
co. Pertenece a una determinada fase del desarrollo de la individualidad.

La ajenidad y la autonomia con que ese nexo existe frente a los individuos

demuestran solamente que estos atin estan en vias de crear las condiciones

de su vida social, en lugar de haberla iniciado a partir de dichas condi-

ciones. (Marx 2007 89)

Esta cita de los Grundrisse cae como una piedra en un estanque de
aguas adormecidas. En ella, Marx afirma la radical apertura de lo real,
en su cardcter histérico y contingente, donde el signo del dinero no es
un orden eterno y trascendental de las cosas, sino que es un producto
delos individuos, pero no de su pura voluntad, sino que es un producto
histdrico, sobre el cual es necesario hacer un analisis de los diferentes
poderes que actiian en él y de las colisiones, los antagonismos entre esos
diferentes poderes. Marx se afirma en contra del determinismo al que
quieren sujetarnos los economistas politicos (paradéjicamente aquellos
mismos que en sus diferentes variantes lo acusaran a ¢l de determinis-
ta). La ajenidad y la autonomia no implican la determinacion fatal del
poder del sistema monetario; las condiciones, esas famosas condiciones
marxistas, no pueden ser postuladas a priori como una estructura rigida
que, independientemente de los individuos, los determina absoluta-
mente: las condiciones atn estdn en vias de crearse por estos mismos
individuos. “Nuestra perplejidad proviene, tal vez, de que solo hemos
concebido las personas en cuanto categorias personificadas, no indivi-
dualmente” (Marx 2002 198).

Y no porque el individuo aislado sea el punto de partida de lo real,
sino porque, una vez realizada la operacion critica, las personas que solo
aparecian como meros portadores de intereses de clase, despojados de
si, encuentran que aquellas relaciones determinantes solo responden
a una determinada fase del desarrollo de la individualidad y, como lo
afirma en el prologo a la primera edicidn de Ec, las personas subjetiva-
mente pueden elevarse sobre dichas relaciones.

Aun mas, Marx tiende a plantear la posibilidad de crear las condi-
ciones de una vida social que hagan de la comunidad el principio real
y practico de la relacion entre los hombres, y entre estos y el mundo,
sin disimulaciones, sin ocultamientos, sin enigmas; que destruyan el
modo de produccién capitalista. Parafraseando un pasaje de Ec, solo

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[250]

JUAN IGNACIO GARRIDO

alli donde el intercambio de mercancias termine, comenzaran las en-
tidades comunitarias, o, como lo sefiala en los Grundrisse: alli donde
menor sea la fuerza del medio de cambio, tanto mayor debera ser la
fuerza de la comunidad que vincula a los individuos.

+Una comunidad sin enigmas?

A.

;Cudl es la relacion que guarda la imaginacion politica con una
perspectiva materialista de la sociedad y su historia? ;Como puede la
imaginacion tener un lugar de importancia, alli donde el realismo poli-
tico marxista produjo planteos profundamente refractarios de cualquier
forma de ideologia y de toda medida (o mediacidn, como se dira en la
jerga especificamente politica cuando se dirima una representacion)?
EC y los Grundrisse se constituyen como una gigantesca operacion de
desmontaje sobre las apariencias del mundo de las mercancias, al mismo
tiempo que nos indican, de manera mas o menos clara, que los montajes
colectivos constituyen la manera en que la realidad no puede dejar de
aparecer. Cornelius Castoriadis, en su libro La institucién imaginaria
de la sociedad, nos propone una posicion:

Marx sabia que “el Apolo de Delfos era en la vida de los griegos un
poder tan real como cualquier otro”. Cuando hablaba del fetichismo de la
mercancia y mostraba su importancia para el funcionamiento efectivo de
la economia capitalista, superaba con toda evidencia la vision simplemente
economica y reconocia el papel de lo imaginario. [...] Pero este papel era
visto por Marx como un papel limitado, precisamente, como un papel
funcional, como eslabon “no econémico” en la “cadena econémica”. (212)

Para Castoriadis, Marx reconoce el poder del imaginario, pero
este sigue siendo un reflejo que se sostiene en nombre de las penurias
de los hombres y no de sus capacidades creativas. Le atribuye un papel
limitado: Marx, aunque complique y desplace el esquema clasico del
reflejo, sigue manifestandose tributario de él. Segun el filésofo francés,
el autor de Ec no percibe que la materialidad esta ya siempre inevitable-
mente impregnada por una representacion que la preconfigura y dota
de significacion. Marx prescinde de la radical importancia ontoldgica
del imaginario social.

Nuestra lectura reconoce las anotaciones de Castoriadis, pero
estima que no son totalmente justas con la revalorizacion de la dimen-
sién imaginaria que se puede interpretar de Ec y los Grundrisse. En las
neblinosas comarcas de la religion de la mercancia, los “agentes de in-
tercambio” han interiorizado un sistema de representaciones e imagenes
que le otorgan sentido a sus practicas. No hay en estas obras de Marx

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [251]

dos dimensiones irreconciliables; por un lado, la practica y, por otro,
su representacion. Lo imaginario y lo real no forman mundos separa-
dos, sino que constituyen juntos lo que percibimos en los hechos como
“un mundo”, sea coherente o conflictivo. Pierre Ansart, en un ensayo
especifico sobre la problemadtica, nos dice:

[...]laaccion del intercambio se organiza en un sistema social orde-
nado y seglin un sistema imaginario igualmente organizado, y mediante
el cual la accion puede definir objetivos provisorios de una significacion
valida para todos los participantes en el sistema. En este sentido, es posible
considerar el imaginario social como uno de los elementos de las fuerzas
productivas, contrariamente a la estrecha concepcién que limitaria estas
de modo exclusivo a los medios materiales. (77)

Marx no hace de la imaginacion el reflejo inoperante de una rea-
lidad autosuficiente. El trabajo genealdgico realizado sobre el enigma
del dinero nos demostrd justamente el modo en que se constituyen los
signos de una épocay el poder que logran ejercer sobre ella. Marx des-
monta una realidad, al mismo tiempo que nos indica como se montan
los imaginarios sociales y lo lejos que estan de ser simples ficciones hu-
manas.’ Lo imaginario no es una reproduccion, sino una produccioén
de identidades, de representaciones y de discursos en el centro de un
modo de produccion. El mecanismo del fetiche de la mercancia es cier-
tamente un modo de constituciéon del mundo, tiene una validez social
y una objetividad; como lo dice Etienne Balibar:

[...] el fetichismo no es un fendmeno subjetivo, una percepcion fal-

seada de la realidad, como lo serian, por ejemplo, una ilusién 6ptica o

una creencia supersticiosa. Constituyen, antes bien, la manera en que la

realidad (una cierta forma o estructura social) no puede dejar de aparecer.

Y esa “apariencia” activa representa una mediacion o funcion necesaria,

sin la cual, en condiciones histdricas dadas, la vida de la sociedad seria

sencillamente imposible. (69)

Para el autor de La filosofia de Marx, suprimir las apariencias es
abolir las relaciones sociales. En este sentido, tampoco el imaginario
niega una practica real de la vida social, sino que —al contrario- es una
forma de esta préctica, de su conservacion, una modalidad del acto de
intercambio que busca constantemente la naturalizacion de este. Que

5 Esto es demostrado en el analisis que hace Marx de la “circulacién”, una esfera de
realidad que aparece crecientemente como determinante en un sistema econémico,
cuando en realidad es producto “simbélico” de un modo de produccion capitalista. Pero
esto no lleva a Marx a considerar la circulaciéon como un simple reflejo de una realidad
estructural, sino que, por el contrario, hace de esta un objeto primario de investigacion
por el caracter estructurante que adquiere en la vida social.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[252]

JUAN IGNACIO GARRIDO

haya un misterio en el dinero o un jeroglifico social en el fetiche de la
mercancia, no significa que haya una esfera de irrealidad separable de
lo real. Parafraseando a Griiner (1997), que lo real tenga una estructu-
ra imaginaria, no significa en modo alguno que sea imaginario. Todo
lo contrario, es el conflicto —a veces irresoluble e “indecidible”- entre
lo “real” y lo “imaginario”, en lo que consiste, finalmente, la historia.

Se desdibuja la frontera entre lo real y lo imaginario, pero lo que no
se desdibuja para Marx son las operaciones de simulacién y dominacién
en esa frontera, y las condiciones histdricas de verdad que permiten
develarlas. En esto, en lo que si coincidimos con Castoriadis es que,
en una primera lectura de Marx, lo imaginario no se vislumbra como
dimension creativa que pueda tejer las expectativas y posibilidades de
los hombres, sino que su constitucion se percibe solo como ejercicio de
simulacion, dominacién y conservacion de lo que hay. Sin embargo,
en una segunda lectura —teniendo en cuenta el analisis que realizamos
del enigma del dinero-, podriamos mostrar dos elementos que no anu-
lan la lectura de Castoriadis, pero que la relativizan: el primero, que la
identificacion absoluta de lo imaginario con un sistema de dominacién
es lo propio del sistema capitalista —del imperio del dinero-, y no de la
concepcion marxista para toda formacion historica. Ain mas, EC es un
gran esfuerzo por recobrar la memoria colectiva de los actos sociales
(violentos por donde se los mire) que fundaron una determinada vida
en comun en la penuria de las mayorias; es un esfuerzo por reconocer
un poder de todos que fue usurpado, pero que puede ser comun bajo
una nueva apertura de lo real, donde su manifestacién no disimule su
origen, donde se desplieguen por igual todas las intensidades sociales,
entre ellas las simbolicas.

El segundo elemento es que la revalorizacion del papel de los mon-
tajes colectivos, aun en su caracter derivado o parcial, obliga a repensar
la relacion del proletariado con esta esfera de realidad. El proletariado
tiene una relacién con lo imaginario por resolver antes que disolver.
Marx registra la potencialidad de lo simbdlico como fuente de sentido
y dinamismo de la vida social; ello no quiere decir que le adjudique un
papel predominante. Son multiples los pasajes de Ec y los Grundrisse
que advierten esto:

[...] se pueden practicar las mas variadas operaciones revolucionarias
con el dinero [como signo], mientras estos ataques dejan todo lo demas
como estd y solo parecen aspirar a rectificaciones. Mientras las medidas
se dirijan al dinero como tal, se trata tan solo de un ataque a consecuen-
cias cuyas causas subsisten. (Marx 2007 178)

No es que lo simbdlico sea un objeto primario o secundario, a pe-
sar de la casuistica referida en la cita. A nuestro entender, Marx deja de

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [253]

escrutar la vida social en términos dicotdmicos absolutos, para reforzar
el planteo de un imaginario inmanente o materialismo de lo imaginario.
Como dice Claude Lefort en Las formas de la historia, no hay mas que
una escision aparente entre el mundo de las ideas y el real; la verdadera
separacion es la que se efecttia en la practica social, entre el capital y el
trabajo, y dicha divisidn estd inscripta en el doble registro de lo imagi-
nario y lo real. Marx reconoce una dimension simbdlica comun a todos
los hombres -sin el signo del dinero se cae la relacion social historica
que lo sostiene—, pero dicha dimensidn es insostenible, para el autor
de Ec, sin entender el antagonismo social bajo el cual se constituye; en
otros términos, no hay revalorizacion de la imaginacién politica sin
mads, sino una revalorizacion del cardcter de clase del imaginario social.

B.

El proletariado tiene una relacion con lo imaginario que resolver
antes que disolver. La clase trabajadora empieza a batallar con sus pro-
pias medidasy mediaciones. Se introduce asi para Marx la necesidad del
conocimiento cientifico como modo de comprension del funcionamiento
de la realidad social, es decir, de las relaciones sociales localizadas en el
ambito de la produccién, que fueron encubiertas bajo una (re)presen-
tacion engafosa de la realidad.

Hay dos citas de EC que nos permiten, en palabras de Althusser
(Althusser y Navarro 2005), dar cuenta no solo de como el materialis-
mo de Marx reduce toda “ilusiéon” ante la “objetividad de lo real”, sino
también y, al mismo tiempo, ante la aguda y practica conciencia de las
condiciones, las formas y los limites en los que sus ideas pueden conver-
tirse en activas, esto es, como la necesidad del conocimiento cientifico,
como modo de comprension y transformacion del funcionamiento de
la realidad social, se identifica con el proletariado como critica. Porque
recordemos, no estamos ante el capital, sino que estamos en él: en ese
mundo hecho de dinero, donde la violencia estd intrinsecamente entre-
tejida en la trama misma de las relaciones sociales, y cuya eliminacién
implica una subversion mucho mas radical que desempolvarnos de las
viejas figuras especulativas del idealismo.

Enla primera de dichas citas, Marx se sumerge en las entrafias de la
filosofia politica, en el drama colectivo del conocimiento y la transfor-
macion social. Por suimportancia la transcribimos de manera completa:

[...] el descubrimiento cientifico ulterior de que los productos del
trabajo, en la medida en que son valores, constituyen meras expresiones,
con el caracter de cosas, del trabajo humano empleado en la produccion,
inaugura una época en la historia de la evolucién humana, pero en modo
alguno desvanece la apariencia de objetividad que envuelve a los atributos
sociales del trabajo. Un hecho que solo tiene vigencia para esa forma parti-

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[254]

JUAN IGNACIO GARRIDO

cular de produccion, para la produccion de mercancias, tanto antes como
después de aquel descubrimiento se presenta como igualmente definitivo
ante quienes estdn inmersos en las relaciones de produccion, asi como
la descomposicion del aire en sus elementos, por parte de la ciencia, deja
incambiada la forma del aire en cuanto forma de un cuerpo fisico. (91)

Quiza no encontremos mejor exposicion de la inherencia que
los modos imaginarios guardan con el modo de produccién capita-
lista. La apariencia de objetividad ante quienes estan inmersos en las
relaciones de produccion se presenta “definitiva”; la dominacion del
sistema capitalista no descansa en livianas fabulas ideoldgicas, en las
especulaciones de los jovenes neohegelianos, ni de los apo6logos de la
propiedad privada. De hecho, el capitalismo no se inicié enarbolando
una “bandera politica”, sino que se enquist6 sujetando a los hombres
a establecer relaciones de explotacion entre desiguales como si fueran
meras relaciones de intercambio entre iguales. En este sentido, el feti-
chismo no es un fenémeno subjetivo ni una percepcion falseada de la
realidad ni una completa mentira que pueda facilmente desvanecerse
y, por lo tanto, como diria Del Barco, con el planteo de EC no estamos
ante una confrontacién epistemoldgica, sino ante una critica despia-
dada al conjunto de lo existente capitalista, cuya resolucion no estd en
manos de quién descubra en la perla o el diamante el valor de cambio,
sino en el conjunto del proyecto revolucionario de la clase trabajadora:

[...] es colocandose en la perspectiva de clase obrera como Marx
estructura su critica, la que por consiguiente debe considerarse como la
forma por medio de la cual la clase obrera adviene a un nuevo tipo de ra-

cionalidad, y no como producto de un sabio burgués iluminado. (2008 59)

Marx afirmaria que el sentido claro de los procesos de produccion
no preexiste a la oscuridad ideoldgica; no hay descubrimiento, no hay
<« » . . .7 . .

verdad” sin un trabajo de transformacion, sin que el proletariado trans-
greda el espacio econdémico que le fue impuesto, y demarque la cartografia
de su lucha en el principio de su propia identificacién como clase.® En
términos estrictamente politicos, tan caros a la tradicion marxista, no
hay teoria revolucionaria sin clase revolucionaria” Y por si no quedaba

6 Como afirma Eduardo Griiner “Hay una interpretacién activa, ya que en ella no se
trata de restaurar un Objeto que preexistia a la interpretacion, sino de producirlo como
objeto de la praxis del conocimiento/transformacion” (1997 74).

7 Estasdefiniciones se contraponen a las expresadas por autores del marxismo, como la que
Althusser recupera de Kautsky en su libro Marx dentro de sus limites. En 1901, Kautsky
en la revista Neue Zeit (Tiempos Nuevos) defendia posiciones como las siguientes: “el
portador de la ciencia no es el proletariado, sino los intelectuales burgueses: es en el
cerebro de ciertos individuos de este tipo donde ha nacido el socialismo contempora-

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [255]

resueltamente claro qué colectivo social realiza esa actividad transfor-
madora, con un conocimiento basado en la praxis, Marx lo agregd en
el Epilogo a la segunda edicién de Ec: “la critica representa, en general,
a una clase, no puede representar sino a la clase cuya mision historica
consiste en trastocar el modo de produccion capitalista y finalmente
abolir las clases: el proletariado” (16).

La necesidad del conocimiento cientifico que atraviesa el realismo
politico de Ec, como motor de la critica y desnaturalizaciéon de un modo
de explotacion y un sistema de dominacion, solo puede comprenderse
en el movimiento real que la funda: la lucha de clase de los explotados.
Parafraseando a Althusser, la critica aquino es el juicio que pronuncia
la idea (verdadera) sobre lo real que falla o es contradictorio, sino que
es la critica de lo real existente por lo real existente mismo.

Marx parece alejarse resueltamente del iluminismo que prepon-
deraba en su época; sin embargo, aun mantiene firmes muchos de sus
pilares, por ejemplo, aquellos que le permiten seguir distinguiendo la
“ilusion” del “conocimiento”. Para verificarlo, transcribimos la segunda
cita, que anticipamos nos iba a permitir reconocer no solo el realismo
politico de Marx, sino la complejidad de la forma y los limites en los
cuales dicho realismo puede ser activo:

[...] el reflejo religioso del mundo real inicamente podra desvanecerse
cuando las circunstancias de la vida practica, cotidiana, representen para

los hombres, dia a dia, relaciones didfanamente racionales, entre ellos y

con la naturaleza. [...] La figura del proceso social de vida, esto es, del

proceso material de produccion, solo perdera su mistico velo neblinoso
cuando, como producto de hombres libremente asociados, estos la hayan
sometido a su control planificado y consciente. Para ello, sin embargo, se
requiere una base material de la sociedad o una serie de condiciones ma-
teriales de existencia, que son a su vez ellas mismas el producto natural
de una prolongada y penosa historia evolutiva. (97)

Este conocido pasaje de EC retine una de las tesis mas polémicas
de Marx. En él, no solo volvemos a enfrentarnos con la vieja dicotomia

neo, y es por ellos por quien ha sido comunicado a los proletarios intelectualmente mas
evolucionados, que, enseguida, lo introdujeron en lalucha de clases del proletariado alli
donde las condiciones lo permitieron. Asi pues, la conciencia socialista es un elemento
importado de fuera alalucha de clases del proletariado, y no algo que espontaneamente
surgiera de ella” (cit. en Althusser 2003 136). A lo que responde Althusser: “esta repre-
sentacion no podia sino reproducir, en Gltima instancia, las formas burguesas del saber,
es decir, de su produccion y de su posesion; formas todas dominadas por la separacion
entre el saber y el no saber, entre los sabios y los ignorantes, entre los dirigentes que
detentan el saber y los dirigidos limitados a recibirlo de fuera, y de arriba, porque son
por naturaleza ignorantes” (36-40).

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[256]

JUAN IGNACIO GARRIDO

esencialista entre un reflejo religioso y un mundo real, sino que ahora esa
dicotomia parece estar precedida por la certeza de su disolucion racio-
nal. Hay un materialismo radical que se proyecta sobre la empatia entre
realidad y razon, entre conocimiento y desmitificacion, cuyo centro de
gravedad esta en el mundo de las relaciones sociales de produccion, y
que desconoce que nuestra aprehension de la realidad nunca es directa
o inmediata, y que ella contiene siempre una parte de construccion, de
interpretacion, de seleccion.

El realismo politico marxista es llevado hasta un extremo en el que
corre el riesgo de anularse a si mismo, de detenerse ante una imagen
de lo real en el que se sostiene un acceso privilegiado a la realidad, sin
ocultamientos. En términos estrictamente politicos, no reconoce la
propia violencia fundacional que lleva adelante el proceso de transfor-
macion del proyecto revolucionario de la clase obrera. Paraddjicamente,
sucumbe a la ilusion ideoldgica de que el proletariado y su racionalidad
pueden sustraerse a las exigencias de la conquista y de la conservacion
del poder. Como afirma Claude Lefort:

[...] imposible el ocupar una posicién que permitiria abarcar la
totalidad de las relaciones sociales y el juego de sus articulaciones; e im-
posible, por lo demas, abarcar la totalidad del desarrollo histérico, fijar
ala division social un origen y un fin, puesto que ocultarfamos entonces
nuestra propia inscripcion en el registro del discurso que esta puesto en
juego en la divisidn, y que esta ignorancia nos conduciria a tomar por real
nuestra representacion. (246)

Esto no conlleva a sostener el primado de la representacidn, sino a
evitar caer en el otro extremo de la ficcién: la de un empirismo de he-
chos traslicidos que se equivoca sobre la realidad de los hechos y de los
sujetos. Vamos a remarcar tres elementos que nos permitan comprender
este pasaje, verificando que hay una tensién que permanece en las obras
de Marx entre una valorizacion y una desvalorizacion del poder de lo
imaginario, acompafada de una problematizacién sobre la extensién
y el significado de su realismo politico.

El primero de los elementos de esta cita de EC es que, para Marx,
su defensa racionalista del realismo politico, su gran aparato critico, no
significa ni implica en modo alguno que el proletariado padezca de una
deformacion gnoseoldgica que le impida ser consciente de su situacion
de explotacién (de lo contrario bastaria develar la imagen verdadera
para que todos comprendiéramos y revirtiéramos la sumision), sino
que son condiciones historicas-sociales de la vida préctica las que asi
lo determinaron; por eso, el objetivo de alcanzar una definitiva verdad
de lo social pasa por la erradicacion de las condiciones sociales que lo

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [257]

impiden. Su proyecto es racionalista, pero es de un conjunto social y
no de un individuo separado, ajeno y superior a la masa.

El segundo elemento es que, a pesar de que los términos de la ul-
tima cita nos retrotraigan al esquema mds simple de comprension de
la vida social (anclado en viejas dicotomias metafisicas cuyo centro de
gravedad recae sobre lo real), podemos entrever en ella la relevancia irre-
versible que ha adquirido para Marx la dimension imaginaria entre los
hombres: el poder de los miticos velos neblinosos no se sacude como el
polvo. Hay un poder simbolico estructurante que oculta y disimula las
injusticias de un proceso material de produccion, y que requiere de una
larga historia evolutiva para que hombres libremente asociados la hayan
sometido a su control planificado y consciente. Como afirma Balibar,
en Marx, la transparencia de las relaciones sociales no es el resultado de
una condicion espontdnea, sino de una construccion colectiva.

El tercer y tltimo elemento lo tomamos prestado de Castoriadis,
quien, a pesar de ser uno de los principales criticos de este pasaje de
Marx, también lo fue de quienes defendieron la tesis opuesta:

La actitud contemplativa se limita a constatar que la economia con-
tiene irracionalidades profundas que impiden su conocimiento completo.
Afirmard, por consiguiente —con buen derecho en este terreno-, que una
economia totalmente transparente es imposible. Y podra desde ahi, sile
falta aunque sea solo un poco de rigor, deslizarse facilmente a la conclusién
de que no merece la pena intentar cambiar algo en ello, o bien que todos
los cambios posibles, por deseables que sean, jamas alterardn lo esencial
y permaneceran sobre la misma linea de ser, puesto que jamas podrian
realizar el paso de lo relativo a lo absoluto. (138)

La opacidad absoluta resulta un argumento reaccionario, equi-
valente al del saber absoluto. Igualmente, no seria justo adjudicar el
planteo de un conocimiento total ni de un racionalismo abstracto a la
critica cientifica marxista. El autor del Ec no tiene como objetivo de-
sarrollar un método de conocimiento; su larga y escarpada batalla es
por devolver aquello que el capital volvio ajeno a los hombres: el poder
del trabajo, no como alienacién, sino como creacidn, pues, a partir de
laliberacion del trabajo, la actividad del hombre deviene un fin para si.
Lo tnico que hay es praxis: fin en si mismo en donde no hay ninguna
finalidad exterior a la propia praxis (que se presenta en relacion consigo
y no con algo exterior que la haga trascender, le otorgue un sentido). En
todo caso, en esta polémica cita se expuso lo que el comunismo nunca
dejé de ser para Marx: una concepcion radical de liberacion.

Aun asi, hay un ejercicio necesario para la filosofia politica, que
después de las experiencias socialistas del siglo xx restaria por asumir:
llegar hasta el extremo radical del planteo marxista —la apertura de lo

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



[258] JUAN IGNACIO GARRIDO

real mas alld del capitalismo-, y devolverlo a la arena social y politica del

mas aca del capitalismo. Esto eslo que expresa de alguna manera Lefort:

La voluntad del proletariado es la de una clase de género completa-

mente nuevo (aunque para ordenarse en el seno de un universo cultural

concreto, no es menos rigurosamente circunscripto por las exigencias de

la conquista y de la conservacion del poder), cuya naturaleza es tal que

no podria, por su emancipacion, restablecer una nueva explicaciéon y un

nuevo dominio social. [...] Sin embargo, el orden politico permanece

especifico. Engendra acciones cuyo sentido esta fijado por las leyes que

gobiernan todas las relaciones de fuerza; impone el uso de medios que no
dejan de acordarse inmediatamente con los fines de la revolucion. (153)

El realismo politico de Marx ciertamente no fue inmune al optimis-
mo cientifico que llega a condensarse en el contexto del pensamiento de
finales de siglo x1x, y que ve en la ciencia tanto un instrumento depura-
dor dela supersticion, como una fuente de progreso social. Sin embargo,
el optimismo cientifico y el realismo politico de Marx no salieron in-
demnes de las neblinosas comarcas de la religion de la mercancia. Por
ultimo, tomamos una afirmacidon de Marinela Chaui, estudiosa de Marx
como de Spinoza, que nos dice, respecto del segundo, algo que nosotros
podemos interpretar del primero:

Spinoza es un racionalista. La realidad es enteramente inteligible, y
puede ser plena y totalmente conocida por la razén humana, pero no es un
intelectualista, pues no admite que baste tener una idea verdadera de algo
para que eso nos lleve de la inadecuacién-pasion a la adecuacién-accion,
o sea, para que se transforme la cualidad de nuestro deseo. Esto significa
que solamente el cambio en la cualidad del afecto puede llevarnos al co-
nocimiento verdadero y no lo inverso, y es por ello que un afecto solo es
vencido por otro mas fuerte y contrario, y no por una idea verdadera. (73)

Esta coincidencia con Spinoza, que podemos considerar otro an-
tecedente filosdfico del realismo politico marxista, puede permitirnos
iniciar una lectura de la imaginacion politica en la que el marxismo (sin
abandonar su racionalismo propio) advierta que una imaginacién no
es vencida por una idea verdadera, sino solo por una imaginacién mas
fuerte. En este sentido, podemos decir que el imaginario a partir de la
idea fuerza del fetiche de la mercancia y del enigma del dinero aparece
como el lenguaje que enmascara la explotacion, pero al mismo tiempo
abre la puerta para que también se lo considere como el lenguaje en que
se expresa la lucha de clases de los explotados. Y asi, como dice Balibar,
en el libro que citamos en reiteradas oportunidades: mas que de una
verdad o una ilusion, el imaginario social se trata de una apuesta. Marx
durante toda su vida fue un habitante intempestivo de la Modernidad.

DEPARTAMENTO DE FILOSOFfA ¢ FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS ¢« UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA



MARX Y LOS SIGNOS DE UNA EPOCA  [259]

Asi lo describen las memorias de su yerno Lafargue: “su cerebro era
como una nave de guerra todavia en puerto, pero bajo presion, siempre
lista para partir en cualquier direccion sobre el océano del pensamien-
to” (cit. en Atalli 241).

Bibliografia

Althusser, L. Marx dentro de sus limites. Trad. Juan Pedro Garcia del Campo. Madrid:
Akal, 2003.

Althusser, L., y Navarro, F. Filosofia y marxismo entrevista a Louis Althusser. Ciudad de
México: Siglo XXI, 2005.

Ansart, P. “Marx y la teoria del imaginario social.” El imaginario social. Eduardo Colombo
(comp.). Trad. B. Weigel. Montevideo: Nordan, 2002. 71-87.

Attali, J. Marx o el espiritu del mundo. Trad. Victor Goldstein. Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econémica, 2007.

Balibar, E. La filosofia de Marx. Buenos Aires: Nueva Vision, 2000.
Castoriadis, C. La institucién imaginaria de la sociedad. Buenos Aires: Tusquets, 2010.

Chaui, M. “Spinoza: poder y libertad.” La filosofia politica moderna. De Hobbes a Marx.
Comp. Atilio Boron. Buenos Aires: CLACSO, 2000.111-141.

Del Barco, O. Esencia y apariencia en El capital. Puebla: Universidad Nacional Auténoma
de México, 1977.

Del Barco, O. El otro Marx. Buenos Aires: Milena Caserola, 2008.
Feimmann, J. P. La filosofia y el barro de la historia. Buenos Aires: Planeta, 2009.
Griiner, E. Las formas de la espada. Buenos Aires: Colihue, 1997.

Hobsbawm, E. La era del capital 1848-1875. Trad. A. Garcia Fluixa y Carlo Caranci. Buenos
Aires: Critica, 2007.

Lefort, C. Las formas de la historia. Ciudad de México: Fondo de Cultura Econémica, 1988.

Marx, K. “Critica del programa de Gotha.” Obras escogidas. Buenos Aires: Cartago, 1957.
451-478.

Marx, K. El capital: el proceso de produccién del capital, t 1. Vol. 1. Trad. Pedro Scaron.
Buenos Aires: Siglo XXI, 2002.

Marx, K. Elementos fundamentales para la critica de la economia politica. Borrador 1857-
1858. Vol. 1. Trads. José Aric6, Miguel Murmis y Pedro Scaron. Buenos Aires: Siglo
XXI, 2007.

Negri, T. Marx mds alld de Marx. Trad. Carlos Prieto Del Campo. Madrid: Akal, 2001.

IDEAS Y VALORES ¢ VOL. LXV ¢ N.° 162 ¢« DICIEMBRE 2016 ¢ ISSN 0120-0062 (IMPRESO) 2011-3668 (EN LINEA)  BOGOTA, COLOMBIA » PP. 233 - 259



