
MODERNIDAD, ETICA Y EMPRESA 

ANGELA URIBE' 
COLEGIO MAYOR DEL ROSARIO - BOGOTÁ 

Resumen 
Este artículo considera un trasfondo teórico sobre el cual pueden coexistir los conceptos 
de "ética" y "empresa". No pretende ofrecer el contenido de una ética empresarial. 
Partiendo de la ética de E. Tugendhat, se mostrará que un eventual fracaso de la moral 
empresarial no puede justificarse, como piensa A. Maclntyre, apelando a lo que éste 
llamó "el fracaso del proyecto ilustrado". Los argumentos para ello descansan sobre la 
posibilidad de otorgarle un sentido positivo a la libertad individual. Si el argumento es 
válido, puede concluirse que la figura del gerente eficaz todavía puede ser moral, en la 
medida en que es libre. 

Palabras clave: E. Tugendhat; A. Maclntyre; ética; moral; empresa; modernidad. 

Abstract 
This paper considers a theoretical framework in which the concepts of "ethics" and 
"business" can coexist. It doesn't offer the content of a " business ethics". Arguing from 
the point of view of Emst Tugendhat's ethics, it will be shown that an eventual failure of 
business moráis cannot be justified through appeal to what Maclntyre has called "the 
failure of the Enlightenment project". The arguments to sustain this rest on the possibility 
of ascribing individual liberty apositive sense. If the argument put forward is relevant, it 
can be concluded that the efficient manager can still be moral, as long as he can be 
considered a free human being. 

Key words: E. Tugendhat; A. Maclntyre; ethics; moral; business; modemity. 

Es bastante frecuente encontrar gestos de reserva en aquellos a quienes 
expresamos nuestro interés por la ética empresarial. Aparentemente, no hay 
mucho que discutir sobre este tema, cuando son tan evidentes las innumerables 
veces en las que un personaje como el gerente eficaz actúa únicamente para 
proteger el fiíturo de sus metas económicas, y no tiene cómo justificar moral-
mente el carácter excluyente de estas metas. 

Desde una perspectiva sociológica de la historia, como la que ha escogido 
Alasdair Maclntyre para hacer su critica a la modernidad, bien podría pensarse 
en el gerente eficaz como el mejor representante de un "pseudoutilitarismo" 
condenado al fracaso moral. Uno podría describir este pseudoutihtarismo como 
el uso de la razón práctica que mide el valor de las acciones en términos de los 
efectos positivos de éstas sobre intereses egoístas. Esta forma de pensar no 
reconoce responsablemente las consecuencias de las acciones sobre una co­
munidad más amplia de personas. Desde una perspectiva más filosófica que 

' Este trabajo ha sido financiado por el Centro Colombiano de Filantropía, y forma parte de una 
investigación del Grupo "Ética, Responsabilidad Social y Empresa". 

IDEAS Y VALORES NO. I I I DICIEMBRE 1999 BOGOTÁ, COLOMBIA 61 



ANGELA URIBE 

sociológica, queda aún abierta la posibihdad de rescatar al gerente eficaz del 
contundente fracaso moral al que Maclntyre parece haberlo condenado. Te­
niendo esto en cuenta, me propongo probar la hipótesis, según la cual los con­
ceptos "ética" y "empresa" no son excluyentes. El artículo no pretende ofrecer 
de entrada los contenidos de una moral para las empresas y con ello resolver la 
cuestión acerca de cómo se hace moral el gerente eficaz^. A partir de la discu­
sión que construyo entre Maclntyre y Tugendhat, trataré de mostrar que el 
gerente eficaz puede decidir si quiere o no ser moral. 

Trabajaré esta hipótesis en tres pasos. En el primero de ellos daré algunas 
de las razones históricas y políticas que dan lugar a pensar a la acción empre­
sarial, y con ella al gerente eficaz, como categorías característicamente moder­
nas (primera sección). En el segundo paso seguiré los argumentos centrales de 
Tras la virtud, de Maclntyre, a partir de los cuales podría deducirse la necesa­
ria incompatibilidad de los términos ética y empresa (secciones 2 y 3). Antes de 
exponer sus argumentos, y con el propósito de contextualizar sus conclusiones, 
me valgo de la lectura de algunas partes del libro La ética de la autenticidad 
de Charles Taylor. Este libro ofrece una descripción del malestar de la moder­
nidad, con el cual Maclntyre se identifica sin reservas. Veremos cómo de este 
malestar deduce la incapacidad moral de la figura del gerente eficaz. La con­
clusión de esta parte del trabajo será mostrar cómo, para Maclntyre, el actual 
criterio de eficacia gerencial, como un recurso a partir del cual la empresa 
justifica sus acciones, no sería nada más que un síntoma del rotundo fracaso de 
todos y cada uno de los intentos modernos por construir sistemas morales. Un 
tercer paso de la argumentación en este artículo (sección 4), mostrará las razo­
nes por las cuales el tiempo que nos tocó no necesariamente está condenado a 
la decadencia moral, sino que ofrece iimegables posibilidades morales. Para 
ello me concentraré en una parte de las críticas de Tugendhat al diagnóstico de 
la modemidad de Taylor y de Maclntyre. Considero que estas críticas, y las 
conclusiones que de ellas se derivan, son buenos argumentos para contradecir las 
conclusiones a las que ellos llegan. Si se confirma que estas críticas tienen senti­
do, podré concluir dos cosas. Primero, que lo itmioral en las acciones empresaria­
les no es consecuencia necesaria del fracaso del proyecto ilustrado. Segundo, 
que a la eficacia gerencial no se le puede negar de entrada la viabilidad moral. 

No diré nada acerca de cómo se hace moral el gerente eficaz. Esa pregun­
ta tiene que ser tema de una investigación más amplia y que abarque mucho 
más de lo que se puede decir en este artículo. Con ayuda de Tugendhat me 
limitaré a mencionar las razones por las cuales creo que el gerente eficaz pue­
de tener intereses morales que no excluyan sus intereses económicos. 

^ El grupo de investigación "Ética, Responsabilidad Social y Empresa" viene trabajando en este 
sentido. Futuros trabajos considerarán tanto la perspectiva teleológica, como la perspectiva 
deontológica de la filosofía moral, para ofrecer una noción positiva del término "ética empresarial". 

62 IDEAS Y VALORES 



MODERNIDAD, ÉTICA Y EMPRESA 

1. Antecedentes históricos de la figura social del gerente eficaz 

Hay distintas maneras de identificar los antecedentes históricos de la figura 
del gerente eficaz. Una de ellas intenta privilegiar una perspectiva política más 
que filosófica. Otra intenta responderla privilegiando lo estrictamente filosófi­
co. Con el objeto de fortalecer la posición de Maclntyre frente a la modemidad, 
expondré en primer lugar la posición del punto de vista político. Veremos, más 
adelante, que sólo en la medida en que él descuida aspectos decisivos de la 
historia de la filosofía moderna, puede hablar del gerente eficaz como alguien 
que ha perdido para siempre el horizonte moral. Es decir, el perfil del gerente 
eficaz que él ofrece en Tras la virtud, es un perfil que, desde mi punto de vista, 
se construye más desde una historia de la sociología y la política, que desde una 
historia de la filosofia, aun cuando el mismo autor crea estar construyendo una 
historia de la filosofía moral que concluye en la figura del gerente eficaz. 

Con ayuda de las criticas de Tugendhat a Maclntyre, más adelante intentaré 
describir cómo es posible recuperar aquellos aspectos positivos de la historia de 
la filosofía moderna que reivindicarian la voluntad del gerente eficaz como una 
volimtad que puede ser moral. Esto lo haré partiendo del punto de vista según el 
cual el filósofo, y no así el sociólogo o el politólogo, debe asumir la perspectiva de 
la primera persona cuando trabaja problemas morales. El análisis a partir de la 
primera persona, a diferencia del que se hace en tercera persona, reconoce la 
independencia de los juicios normativos frente a aquellos juicios de carácter em­
pírico (el del sociólogo, en el caso de Maclntyre). Es decir, el análisis en primera 
persona acepta que una critica de la sociedad no es suficiente para ocupar el 
lugar de la ética (Ver Tugendhat 1997, 19 y 202). En este sentido la crítica del 
filósofo no se limita a constatar el hecho moral y a describirlo genética o 
funcionalmente, sino que lo examina como algo en lo cual él también toma parte. 

Hay varias formas de ser de la libertad. Si, como he dicho, nos vamos a 
atener a una perspectiva política y sociológica para describir al gerente eficaz, 
tendremos que pensar en la libertad de los modernos como una libertad negati­
va, según la cual el estado no impide a nadie disponer de los bienes que la 
naturaleza proporciona. El origen de este concepto de libertad coincide con los 
procesos históricos que dan lugar a la formación de los estados modernos, 
durante los siglos XVII y XVIII. Con el propósito de empezar a describir estos 
procesos, vale la pena mostrar brevemente la diferencia entre los estados mo­
dernos y las sociedades premodemas. 

El principio constitutivo que caracterizaba \a polis antigua fue formulando 
por Aristóteles: "el todo es anterior a las partes" {Lapolítica, 1253"). Para esta 
concepción organicista, la comunidad política era un cuerpo compuesto de par­
tes que concurrían y adquirían sentido sólo en relación con el todo. La identidad 
social de cada uno se relacionaba con un papel familiar predeterminado, y este 

No. 111 DICIEMBRE 1999 63 



ANGELA URIBE 

hecho impedía que en las sociedades premodemas existiera el fenómeno de la 
movilidad social. 

Los procesos históricos que traen consigo la disolución de la estmctura de 
las sociedades premodemas, tienen como resultado el que hoy no podamos 
concebir nuestra vida sin antes haber trazado una frontera entre lo público y lo 
privado. Para entender mejor la manera como tuvo lugar en Occidente la diso­
lución entre los ámbitos público y privado, Maclntyre centra sus argumentos 
históricos en el fenómeno del individualismo modemo. Teniendo esto en cuenta, 
la historia de la modemidad, entendida como producto teórico, se inicia con 
Lutero (1483-1546), Maquiavelo (1469-1527) y Hobbes (1588-1679) (Ver 
Maclntyre 1991, 122-144). 

Para Lutero y para Maquiavelo, la comunidad no es el lugar donde en 
primera instancia la vida moral cumple un papel. Para Lutero el momento cmcial 
en el que la vida moral cumple su papel es la experiencia religiosa, que se 
concreta en una relación con Dios ante la inminencia de la muerte. Nadie pue­
de ocupar el lugar de nadie a la hora de morir. La identidad personal se relacio­
na más con el pecado que con un atributo social. En esa medida, lo que se es no 
se determina por el papel que se cumple en una determinada sociedad, tanto 
como por la relación individual que se establece con Dios, y esta relación está 
mediada por la condición de pecador o de no pecador en la que se está. Para 
Maquiavelo, por otra parte, la figura del individuo se define a partir de una 
relación más bien instmmental con el Estado. El individuo es ante todo un con­
junto de intereses políticos y económicos, y el Estado no es nada más que la 
garantía formal de que dichos intereses se realicen y no sean vulnerados. Vere­
mos más adelante que esta premisa acerca del Estado limitado es continua a lo 
largo de todo el proceso de constmcción de los Estados capitalistas modernos. 

El concepto de individuo se ve modificado más tarde en la teoría política de 
Hobbes. Para este autor, el individuo es la primera unidad social. Como el 
universo físico de Galileo, el universo social hobbesiano es entendido como un 
sistema complejo que se resuelve en sus elementos simples. ¿Qué se evidencia 
en la disolución del sistema en unidades simples? ¿Qué, por su parte, resulta de 
la reconstmccíón del sistema, que en principio es concebido como natural, en 
un sistema artificial? Lo que encontramos en lo que llama Hobbes "el estado de 
naturaleza", es una colección de individuos cuyo fin primero es la conservación 
de sí mismos. Los móviles ñmdamentales de la acción humana son el miedo a 
la muerte y el deseo de poder. Antes de la existencia de las sociedades, lo que 
hay es una lucha de los miedos de todos frente a los otros, una guerra de todos 
contra todos por la dominación. De allí la conocida frase de Hobbes de que en 
el estado de naturaleza "el hombre es lobo para el hombre". Sin embargo, hay 
todavía un espacio para lo racional. El individuo, ante el absurdo de la guerra, 
termina por reconocer que lo que más lo acerca a la muerte es precisamente la 

64 IDEAS Y VALORES 



MODERNIDAD, ÉTICA Y EMPRESA 

guerra. La mejor manera de enfrentar el miedo es suscribir un acuerdo en el 
cual los hombres ceden sus libertades a una autoridad, a cambio de la protec­
ción. Lo que resulta de este acuerdo es el Estado propiamente dicho. 

La reconstmcción histórica que hace Maclntyre del proceso de modemi-
zación en Occidente le otorga a Locke un lugar privilegiado (Ver Maclntyre 
1991, 145-159). El estado de naturaleza imaginado por Locke no es, como para 
Hobbes, un estado de guerra, fundamentalmente presocial y premoral. Las 
personas en el estado natural imaginado por Locke viven como en familia, 
disfmtando de la propiedad, además de que admiten la posibilidad que tienen de 
hacerse mutuos reclamos. Esto es así porque, en tanto racionales, las personas 
reconocen una ley en la naturaleza. Pero las personas, aunque racionales, no 
son perfectas; con frecuencia se descuidan y tienden a aplicar la ley con más 
rigor sobre los otros que sobre sí mismos. Aplicar la ley sin medida sobre los 
otros puede llevar a cometer actos de injusticia, que en el estado de naturaleza 
permanecerían impunes a falta de una autoridad mediadora. Mientras no exista 
un arbitro imparcial que medie en las disputas, el peligro de guerra es inminen­
te. Ante el peligro de guerra es deseable entregar parte de la libertad a un 
poder civil confiable; de ahí el contrato social. 

Uno de los conflictos históricos que dieron lugar al estado liberal modemo 
se inicia con la Restauración en Inglaterra, hacia 1660. Para entonces, Inglate­
rra se veía afectada por proñindos problemas políticos, los cuales se manifesta­
ban en la lucha entre los Whigs (liberales) y los Tories (conservadores). Éstos 
defendían una monarquía absolutista ftindamentada en el derecho divino a go­
bernar, para lo cual contaban con el apoyo de la iglesia anglicana. Los Whigs, 
por su parte, predicaban el ejercicio limitado del poder monárquico, sobre la 
base de la existencia de un Parlamento en el que se depositaba la voluntad de 
los electores, esto es, de los que tenían derecho a la propiedad de la tierra. 

La gran influencia del pensamiento de Locke sobre la política y la econo­
mía nacientes en Inglaterra tiene como resultada la consolidación del pensa­
miento liberal de 1688. A través de éste se afirmaba la superioridad del Parla­
mento sobre el Rey. Poco más tarde, en 1690, Locke publica sus dos Tratados 
sobre el gobierno civil. En el segundo de ellos dice Locke lo siguiente: 

No existe entre las razas de la humanidad, ni entre las familias de la 
tierra, pretensión fundada de que ima de ellas sea la casa dinástica más 
antigua y que a ella corresponda el derecho de sucesión....; de modo 
pues que si no se quiere dar ocasión para pensar que todo gobiemo 
existente es únicamente producto de la fuerza o de la violencia, y que el 
vivir los hombres en sociedad obedece a idénticas reglas que las que 
rigen entre los animales, donde se impone el más fuerte..., será 
absolutamente preciso encontrar otro origen para los gobiernos, otra 

No. 111 DICIEMBRE 1999 65 



ANGELA URIBE 

fuente para el poder político y otro medio para designar y saber cuáles 
son las personas en quienes recae {Ensayo sobre el gobierno civil, 4-5). 

Lo que he dicho hasta ahora sobre la conformación de los Estados moder­
nos en Europa, y más concretamente en Inglaterra, busca aclarar la relación 
entre la idea del contrato como origen del Estado modemo y la idea de que los 
individuos tienen unos derechos previos a éste (Ver Bobbio, 18-72). Si esta 
relación queda clara, podremos ir perfilando la nueva concepción de persona 
que marca la historia de la modemidad. La idea de que el poder político es 
legítimo si y sólo si se basa en un acuerdo entre quienes se someten a él, sólo es 
pensable si quienes se someten al acuerdo cuentan con derechos previos a 
cualquier institución política. El que los individuos sean por naturaleza portado­
res de derechos, implica que el Estado es limitado en sus ftmciones. Entonces 
aquello que lo legitima no es precisamente él mismo como organismo social, 
sino la necesidad de servir de herramienta para promover y proteger necesida­
des e intereses individuales. 

La doctrina de los derechos individuales es continua a lo largo de todo el 
desarrollo del pensamiento liberal. Lo que cambiará más adelante, sobre todo a 
partir de Bentham, son los argumentos que se emplean para justificar la pose­
sión de los derechos. Tales derechos, entendidos como derechos naturales, 
diría Bentham, no son más que ficciones. Si los derechos existen es porque 
nacen con las instituciones, en otras palabras, porque son legales. Al principio 
iusnaturalista de Locke y de los pensadores franceses, opone Bentham el co­
nocido principio de la utilidad. Según este principio todo agente, incluidos el 
Estado y sus leyes, debe actuar teniendo como único criterio la mayor felicidad 
para el mayor número de personas, en donde por "felicidad" se entiende algo 
cuantitativo. Feliz, en este sentido, es quien obtiene la mayor cantidad de placer 
e infeliz es quien está privado del mismo y por lo tanto sufre dolor. 

A partir de Bentham y pasando por J. S. Mili (1806-1873), para la tradición 
del pensamiento anglosajón la propuesta filosófica del utilitarismo se convierte en 
el mejor aliado del liberalismo modemo. El principio de utilidad como criterio de 
valoración moral de las acciones presume una comimidad de individuos que, aun 
cuando quieren su propia feUcidad, son capaces de reconocer que ésta no se rea­
liza sino en la medida en que ella es parte de un proyecto social. Dicho proyecto 
se concreta en el esfuerzo común por el bienestar de todos. Así, son útiles aquellas 
y sólo aquellas acciones que promueven el bienestar de la mayoria de las personas. 

Hacia 1720, con Adam Smith, empieza a verse en la economía de las na­
ciones la mejor herramienta para realizar la promesa del bienestar común. En 
esta medida, el criterio moral de las acciones se desplaza del ámbito de la 
filosofía y de la política al ámbito de la economía. Esto quiere decir que, en 
adelante, el bienestar común se medirá en términos de crecimiento económico. 

66 IDEAS Y VALORES 



MODERNIDAD, ÉTICA Y EMPRESA 

Para la historia de la economía política, Smith es el autor al cual necesariamen­
te remiten todos los estudios de la economía clásica, a partir del siglo XIX (Ver 
Dean, 6-13). La Riqueza de las Naciones aboga por reformas políticas y 
económicas que, como resultado, convierten a la economía en la mejor de las 
promesas sociales; y la mejor de las promesas sociales no es otra que aquella 
que se acerque más al orden natural tal como fiíe diseñado por Dios. En este 
orden, la fehcidad de la mayoría parece haber sido el primer propósito del Gran 
Arquitecto. A los ojos de Smith, los gobiernos resultaban bastante ineficientes 
para contribuir al encuentro armonioso de las partes que conformaban el sistema 
económico. Los individuos y sus acciones particulares en favor del propio bienes­
tar resultaban ser más competentes que el Estado para promover el bienestar 
común. La acción económica individual, lejos de concentrar sus primeras inten­
ciones en motivos aitmistas, se ve dirigida por una especie de "mano invisible" 
que termina por favorecer al interés común. La magia de la mano invisible es la 
que resulta ser el verdadero vínculo entre la vida pública y la vida privada. 

La riqueza de las naciones se convierte en una justificación bastante atrac­
tiva para la gran expansión industrial que tiene lugar en el siglo XIX. Gracias a 
la identificación que se hace en este libro entre crecimiento económico y pro­
cesos de industrialización, se empieza a ver en la industria y en el trabajo espe­
cializado la mejor promesa de desarrollo y de bienestar social. 

Uno podría pensar que si alguien es hoy una autoridad cuando se habla 
sobre los procesos de desarrollo, el crecimiento de la economía y el trabajo 
especializado, ése no puede ser otro que el gerente eficaz. Más adelante haré 
una descripción más amplia de este personaje. Por lo pronto, y para responder 
a la pregunta sobre en qué sentido es típicamente moderno el gerente eficaz, 
basta con tener en cuenta aquellas premisas de la política modema que facilitan 
y promueven la disposición de recursos económicos en manos de los individuos, 
para que ellos apliquen la teoría de la mano invisible. El gerente eficaz cuenta 
con una forma de libertad (una libertad frente al Estado) que le permite ser libre 
"de", para poner a crecer su empresa y sólo para ponerla a crecer. 

En las tres siguientes secciones se intentarán aclarar los efectos que tienen 
sobre nuestras sociedades contemporáneas, tanto la libertad política negativa, 
como el individualismo modemo. 

2. Las tres fuentes de preocupación 

No son pocas las personas que, como espectadores del mundo actual, ven 
la historia que vivimos como un conjunto de hechos a través de los cuales es 
más lo que hemos perdido que lo que hemos ganado. Algunos de los detracto­
res de la modemidad, como Charles Taylor y Alasdair Maclntyre, piensan que 
este proceso en declive es una de las consecuencias de una larga historia, toda 

No. 111 DICIEMBRE 1999 67 



ANGELA URIBE 

la historia de lo que entendemos por modemidad, y que arranca con las revolu­
ciones científicas y culturales entre los siglos XVI y XVII, es decir, la historia 
de los últimos cuatro siglos en Occidente (Ver Taylor, 37-47). 

El punto de partida para emprender con rigor un trabajo crítico a la concep­
ción modema de mundo es, desde Taylor, un diagnóstico de la época. Con el 
propósito de ir dando forma a ese diagnóstico, el autor se sitúa en un marco de 
análisis muy amplio y complejo, y del cual sólo tendré en cuenta los aspectos 
más significativos. Esta parte del trabajo se propone identificar los síntomas 
más visibles del malestar de la modemidad. A partir de allí mostraré, también 
en esta sección, cuáles son para Maclntyre los orígenes de este malestar y las 
consecuencias que trae para la vida moral contemporánea. 

Lo que, en su übro La ética de la autenticidad, Taylor llama "las formas de 
malestar de la modemidad", se resume en tres aspectos que, según él, son las 
principales fiíentes de preocupación y perplejidad de nuestro tiempo. La prime­
ra fílente de preocupación tiene que ver con la incapacidad propiamente mo­
dema de relacionamos con el mundo que nos rodea a partir de un orden que no 
sea aquél dispuesto por la propia y particular existencia. En principio, esto quie­
re decir que no estamos dispuestos a sacrificar nuestros intereses en favor de 
instancias más amplias que aquellas que nos conciemen de manera individual y 
personal. Esto nos conduce a una primera y central diferencia en relación con 
aquello que caracterizaba las formas de vida antiguas. En la antigüedad, las 
personas se entendían a sí mismas como partes de un ampho orden. Este am­
plio orden era en primer lugar un orden cósmico. La existencia individual no era 
más que parte constitutiva y necesaria de todo el engranaje de la gran estmctu­
ra del ser, el cual estaba dispuesto según un plan establecido. Es característico 
de las formas antiguas de comprender el mundo, que la gran cadena cósmica 
que conformaba todo lo que es se viese reflejada en el orden social. Cada 
persona tenía su lugar reservado y fijo en este orden cósmico y social. Aquello 
que se era, se definía a partir de la función para la cual uno estaba dispuesto, ya 
sea por los dioses o por el gobernante. Tanto el valor como el significado de la 
propia vida estaban sujetos a una existencia que no era autodeterminada. El cam­
bio que tiene lugar en la modemidad abre paso no sólo a una particular manera de 
ver el mundo, sino también a una particular manera de entender las relaciones 
con los otros, estrechamente relacionada con esta manera de ver el mundo. 

La manera de ver el mundo en la modemidad se ve reflejada en la pérdida 
de valor que para la propia existencia empiezan a tener estas formas trascen­
dentales de ver tanto el orden cósmico como el orden social. El cambio en la 
perspectiva, que en la modemidad da lugar a una visión más estrecha de la 
relación con el mundo, se explica por el hecho de que el marco de compresión 
de lo que se es se ve reducido al individuo. Las transformaciones sociales y 
políticas del Renacimiento arrastran al individuo hacia sí mismo. Ante el des-

68 IDEAS Y VALORES 



MODERNIDAD, ÉTICA Y EMPRESA 

arraigo que caracteriza al individualismo en la modemidad, las personas tienden 
a apropiarse de una forma de racionalidad que implica un giro en la relación con 
los diferentes objetos de nuestro ser sociales. En la medida en que el fimda­
mento de la acción moral se desplaza de la voluntad divina a la voluntad huma­
na individual, la finalidad de las acciones tiende también a desplazarse, y pasa, 
de favorecer a la voluntad divina, a favorecer los propios intereses de felicidad 
y de bienestar. En palabras de Taylor: "Sin duda suprimir los viejos órdenes ha 
ampliado inmensamente el alcance de la razón instmmental" (1994, 40). Los 
otros (los seres humanos, o la naturaleza) terminan por adquirir una nueva 
forma de valor. Terminan por ser nada más que instmmentos para la realiza­
ción de fines particulares. Pasan, de ocupar un lugar significativo en el orden 
cósmico, a convertirse en materias primas de nuestros proyectos. 

Lo anterior nos conduce a la tercera de las formas de malestar que descri­
be Taylor en su libro, las consecuencias que para la libertad de acción tienen 
tanto el individualismo como la razón instmmental. Estas dos características de 
la modemidad han propiciado la constmcción de un lugar adecuado para su 
ejercicio. Se trata de las instituciones y estmcturas burocráticas propias de las 
sociedades industrializadas y tecnificadas. De la soledad en la que nos deja la 
pérdida de referentes únicos para entender nuestro lugar en el mundo, y de la 
facilidad con la que ello conduce a instmmentalizar nuestras relaciones con los 
otros, no queda sino la indefensión ante cualquiera que pueda ejercer su poder 
sobre nosotros. Estas formas de poder, por lo demás anónimas, terminan por 
restringir nuestro ámbito de acción a lo que ellas han dispuesto. Los individuos 
aparecen abandonados a su suerte, en medio de esta gran maquinaria abstrac­
ta, donde la única solución parece ser el terapeuta de tumo que promete la 
salvación del alma a cambio de entregar la propia conciencia. La sociedad, así 
estmcturada, debilita nuestras posibilidades de elegir y nos condena a formas 
de vida de las que difícilmente podemos escapar: el uso compulsivo de la tecno­
logía y una relación paranoica con el tiempo (Ibd., 4). 

Los problemas sociales, tal como han sido identificados por Taylor en el 
diagnóstico de la modemidad, tienen su raíz en lo que Maclntyre entiende como 
el fracaso del proyecto ilustrado (Ver 1987, 87-100). En esta sección se mos­
trará en qué consiste este fracaso y se darán las razones que para este autor 
justifican el estado de arbitrariedad del lenguaje moral actual. 

El individuo moderno, tal como fue descrito arriba, se concibe como el 
soberano de la autoridad moral. A falta de un horizonte amplio para constmir la 
identidad social, la modemidad asume el proyecto que intentará dar respuesta a 
la siguiente pregunta ¿cómo justificar la validez de las normas morales? Uno de 
los intentos más importantes para responder a esta pregunta es el de Kant, con 
su propuesta de ofrecer una fimdamentación absoluta, categórica, universal y 
racional para la vida moral. Las normas que guían la acción intersubjetiva ad-

Na 111 DICIEMBRE 1999 69 



ANGELA URIBE 

quieren validez moral sólo si los seres humanos reconocen la libertad de su 
voluntad racional. Este reconocimiento es el primer paso para que la ley moral 
sea posible. En tanto racionales, las personas son libres. Si el deber moral es, 
con Kant, algo que debe ser pensado, entonces la razón es la única facultad 
destinada a concebir lo moral. Esta será la condición para que el imperativo 
categórico kantiano exija lo incondicionado: el imperativo dice que los otros 
deben ser vistos como fines en sí mismos y no como medios para fines particu­
lares. El imperativo categórico exige igualdad en los términos en los que se 
otorga reconocimiento a la humanidad de los otros. 

El proyecto modemo que se propone fiíndamentar lo moral a partir del 
individuo no concluye con la propuesta de Kant. Para muchos filósofos de la 
modemidad, el recurso a la razón resulta insuficiente a la hora de encontrar un 
motivo para convocar a lo moral. De ahí que en la discusión del proyecto kantiano 
sea legítimo afirmar que es posible conferir un lugar en lo moral también a la 
sensibilidad humana. En la historia de la filosofia esta pregunta abre paso a 
propuestas como la de Hume, Smith y Bentham, tres de los más importantes 
representantes del utilitarismo modemo. 

El utilitarismo, además del ver en la moral religiosa algo cargado de prejui­
cios y supersticiones, se propone elaborar su proyecto sobre la base de que los 
únicos motivos para la acción humana son la atracción hacia las cosas que nos 
proporcionan placer y el rechazo hacia lo que nos produce dolor. A la hora de 
encontrar un criterio que explique tanto las acciones morales como los juicios, 
el utilitarismo propone que debemos realizar aquellas y sólo aquellas acciones 
cuyas consecuencias sean la mayor cantidad de placer para el mayor número 
de personas. Pero el principio de la mayor cantidad de placer para el mayor 
número de personas se vuelve cuestionable cuando son evidentes las dificulta­
des para responder a la pregunta sobre cómo se distribuye entre las personas la 
mayor cantidad de placer. Otra de las dificultades del principio utilitarista radica 
en que no existe un criterio unívoco para determinar el sentido de la palabra 
"placer", sobre todo si lo que pretende el utilitarismo es universalizar la máxima 
del placer para el mayor número de personas. De estas dos importantes obje­
ciones al utilitarismo, se puede concluir que también esta corriente fracasó en 
su proyecto de responder a la pregunta por una fimdamentación modema de lo 
moral. Conscientes de los problemas que suscita pretender hacer universalizable 
el principio de la utilidad, algunos filósofos posteriores a Bentham y a Mili, 
pensaron que el criterio de moralidad de las acciones humanas sólo puede de­
terminarse teniendo en cuenta las creencias y las convicciones particulares. 
Esto es, si lo moral ha de justificarse, esta justificación no se encuentra más allá 
de las intuiciones individuales, que poco tienen que ver con verdaderas y defini­
tivas razones, incluyendo "la utilidad". 

70 IDEAS Y VALORES 



MODERNIDAD, ÉTICA Y EMPRESA 

La decadencia, que según Maclntyre se refleja en esta nueva propuesta, 
tiene que ver con la pobreza argumentativa de cualquier intento de 
fimdamentación para lo moral, cuando el único recurso con el que se cuenta es 
algo tan débil como la intuición. El rechazo utilitarista al papel central de la 
razón en el proceso de justificación de las acciones y de los juicios morales, 
junto con el declive de los intentos del utilitarismo en un precario intuicionismo, 
abren paso a la propuesta del emotivismo. 

Además de constituirse en una propuesta formal en el marco de la historia 
de la filosofia moral, el emotivismo es visto por Maclntyre como la corriente 
que mejor se ajusta a la práctica y al lenguaje moral contemporáneos. La pro­
puesta filosófica formulada por el emotivismo parte de la imposibilidad de en­
contrar criterios racionales para la valoración de las acciones morales. Todas 
las valoraciones son igualmente irracionales y subjetivas. Es más, el recurso 
para justificar la vahdez de una posición moral limita su alcance a la fuerza 
emotiva con la que dicha posición se sostiene frente a otro y a la posibilidad de 
despertar en ese otro un sentimiento a favor de la posición de quien intenta 
convencerlo. Los recursos de justificación del emotivismo no remiten así más 
que a sentimientos y emociones individuales desordenadas. 

Lo que resulta de esto es, a los ojos de Maclntyre, una especie de descon­
cierto moral que se manifiesta en la falta de definición de las expresiones como 
"bueno" y "malo". Si lo único con lo que contamos para justificar nuestras 
acciones y nuestros juicios morales es algo tan desarraigado como "lo que 
siento" o "lo que me gusta", entonces difícilmente sabremos qué estamos di­
ciendo cuando apelamos a un predicado como "bueno" o "malo". Así, el len­
guaje moral contemporáneo se ve en gran medida desarticulado y hasta perdi­
do en sus propias palabras. La hipótesis central de Tras la virtud sostiene que 
lo que ocurre en nuestro tiempo en moral, es análogo a una situación imaginada 
en la que, como consecuencia de una especie de catástrofe, los físicos de un 
tiempo para acá no pudieran saber con rigor cómo emplear las palabras "masa", 
"gravedad", "peso atómico", etc. Si este fuera el caso, entonces muchas de las 
expresiones corrientes usadas en las comunidades científicas, y con ellas el 
estatuto mismo de la ciencia, estarían determinados por innegables elementos 
de arbitrariedad y de oportunismo. Pues bien, el mundo moral que vivimos, 
según Maclntyre, presenta, si no los mismos, por lo menos sí comparables 
estados de profundo daño y desconcierto, como aquellos descritos para las 
ciencias naturales bajo los efectos de la catástrofe. 

3. La eficacia gerencial como criterio moral 

Si el estado del lenguaje moral es tal como lo ha descrito Maclntyre en 
Tras la virtud, entonces el panorama es bastante desolador (1987,40-46). Si lo 

No. 111 DICIEMBRE 1999 71 



ANGELA URIBE 

que dice el emotivismo es cierto, dificilmente será posible encontrar un criterio 
bien fiíndado a partir del cual sea posible establecer la diferencia entre relacio­
nes sociales manipuladas y no manipuladas. Es decir, la distinción que se propo­
nía establecer Kant con su imperativo categórico entre los seres humanos como 
fines en sí mismos y los seres humanos como medios para fines egoístas, se 
pierde como consecuencia del desorden moral en el que nos deja la propuesta 
del emotivismo. 

En este punto es importante introducir un paréntesis. Una tesis que recorre 
toda la argumentación de Maclntyre y gracias a la cual es posible llegar a la 
anterior conclusión, sostiene que el tratamiento de la filosofia moral por parte de 
la filosofía contemporánea ha ignorado la historia. Ignorar la historia implica olvi­
dar que sólo es posible entender la fílosofía moral en todas y cada una de las 
épocas, si se considera el contexto social y cultural desde el cual el lenguaje moral 
es comprensible. Así, el imperativo categórico de Kant hace parte de la historia 
de Pmsia, el concepto de simpatía de Hume es escocés. Negar la perspectiva 
histórica es precisamente lo que autoriza al emotivismo a afírmar que los juicios 
morales no son la expresión de una forma de racionalidad, sino la expresión de 
sentimientos individuales. Para el emotivista no parece necesario entender todo 
el contexto histórico de donde resultan las proposiciones morales, si ellas mismas 
no son más que expresiones de algo que nada tiene que ver con la historia, ni con 
la razón. Pues bien, para Maclntyre afirmaciones como éstas tienen su origen, de 
nuevo, en un contexto social histórico que les es propio. Decir que no hay un 
criterio racional histórico para resolver dilemas morales es inevitablemente estar 
respondiendo, quiérase o no, a todo un contexto social históricamente determina­
do. Es preciso, entonces, intentar comprender dicho contexto. 

Una filosofia moral presupone una sociología, según Maclntyre. De allí que 
lo que se afirma para Kant y para Hume también se pueda afirmar para el 
emotivismo: como corriente filosófica, el emotivismo se adecúa a un contexto 
en que la validez de los juicios morales no encuentra criterios sólidos que hagan 
pensar que quien habla sobre "lo bueno" o lo "malo" sepa lo que dice. Pero 
además de tener esto claro, es posible ir aún más lejos en las implicaciones de 
esta relación entre una corriente filosófica y su contexto histórico. Veamos. 

Si existe una manera de identificar lo específico de una cultura, es obser­
vando su galería de "personajes". Los personajes son representantes morales 
de la cultura. En ellos es donde más claramente se ven encamados los ideales 
y teorías que rondan un ámbito moral determinado. Un personaje se hace des­
de fuera, desde las representaciones ajenas puestas en libros, en imágenes, en 
discursos y en sermones. Estas representaciones son además el espejo en el 
que los otros se contemplan a sí mismos y a sus proyectos de vida. Si la cultura 
homérica se reconocía a sí misma a partir de sus personajes heroicos, y si la 
cultura inglesa de la época victoriana hacía transparentes sus rasgos a partir de 

72 IDEAS Y VALORES 



MODERNIDAD, ÉTICA Y EMPRESA 

los papeles que en ella cumplían el director de colegio, el ingeniero y el explora­
dor, lo típico y usual de nuestra cultura contemporánea, lo que más claramente 
encama nuestros ideales de vida, son el rico esteta, el terapeuta y, sobre todo, el 
gerente (por lo menos este parece ser el caso en los Estados Unidos de hoy^). 

En el diagnóstico que ofrece Maclntyre de la patología modema, es iimega-
ble la relación que establece este autor entre el emotivismo como teoría filosófica 
y la incorporación que hace de la figura del gerente en su historia de la filosofía 
moral. El es quien mejor encama el desorden moral que nos caracteriza; su 
protagonismo es lo que hace más evidente la no distinción entre relaciones mani­
puladas y relaciones no manipuladas. El gerente eficaz es quien mejor provecho 
saca de afirmaciones como la del emotivismo, sobre la imposibihdad de encontrar 
un criterio sólido para justificar las acciones. Si los motivos de una acción que 
afecta a otros no son estrictamente morales, y si remiten más bien a intereses 
egoístas, entonces el criterio de acción se desplaza de lo estrictamente moral a 
ámbitos en los que el gerente eficaz es la autoridad. Su éxito como personaje 
depende del éxito con el que convierte en "verdaderas" sus pretensiones de efi­
cacia, apelando a leyes ficticias de la economía, a supuestos hechos sociales, a la 
seriedad de los temas en los que ocupa su tiempo, a la necesidad de invertir el 
tiempo en producir, a "la mano invisible", a la autonomía de las leyes del mercado 
y, finalmente, a que el mundo se divide entre quienes pueden reconocer esto 
como hechos y quienes no pueden hacerlo. 

Según Maclntyre, estamos en un mundo lleno de ficciones; somos el triste 
final de un episodio de la historia, que concluye allí donde hemos fracasado en 
todos los intentos por dar un sentido a los predicados morales. Tanto hemos 
fracasado, que de antemano estamos ante la triste situación de que dar sentido 
a los predicados morales ya no tiene sentido. A falta de referentes claros para 
dar sentido a lo moral ¿con qué contar a la hora de pedirle a las empresas 
modemas que actúen como agentes morales? ¿No es tarea ingenua pretender 
pedirle a quien no puede reconocer la relevancia moral de lo que hace, que 
acaso haga algo que se justifique moralmente? 

4. La crítica de Tugendhat a Maclntyre 

El punto de partida desde el cual hace Tugendhat sus críticas a las conclu­
siones de Maclntyre sobre el fracaso del proyecto ilustrado, comparte la pri-

^ Para los propósitos de este artículo voy a detenerme sólo en la figura del gerente. Dejaré de lado 
al rico esteta y al terapeuta. Vale la pena también aclarar que, si acaso no se puede decir que esta figura 
del gerente necesariamente se constituye en personaje central de toda la cultura occidental y que el 
gerente sea más prototípico como personaje en la cultura norteamericana, ello no implica que para 
nosotros, incluso en Colombia, el gerente no tenga una relevancia sociológica lo suficientemente 
importante como para no considerarlo como personaje. 

Na 111 DICIEMBRE 1999 73 



ANGELA URIBE 

mera observación de Taylor acerca del cambio que tiene lugar en la modemi­
dad, ante la pérdida de referentes dados para justificar una concepción moral. 
Las morales tradicionalistas, dice Tugendhat, se caracterizan porque en ellas el 
individuo "se sentía como en su casa". Las normas morales estaban prescritas 
de antemano y el individuo no se veía ante la necesidad de reflexionar sobre 
ellas. El asunto está en ver en qué medida el hecho de que las sociedades 
modemas se caractericen por un pluralismo que desvirtúa la primacía de las 
morales tradicionales, significa necesariamente que el individuo modemo se ve 
forzado a renunciar a cualquier recurso para justificar una concepción moral. 
A falta de referentes únicos y dados, las propuestas morales no tienen por qué 
verse condenadas a un oscuro relativismo, como el que se puede concluir del 
análisis de la modemidad que ofrece Maclntyre. 

En esta parte del trabajo intentaré mostrar que, si bien es cierto que la 
modemidad abre paso a una pluralidad de intentos por fiandamentar lo moral, 
eso en sí mismo no tiene por qué ser negativo. Es más, que exista esta plurali­
dad sugiere, entre otras cosas y contra Maclntyre, que la propuesta del 
emotivismo no termina por convencemos y que, por lo tanto, la historia de la 
filosofia moral no tiene por qué concluir, ni en el emotivismo, ni en el subjetivismo. 
Veremos que las diferencias entre Tugendhat y Maclntyre están precisamente 
en la evaluación que hacen de una situación en la cual el individuo es la última 
instancia a la que se puede recurrir al intentar dar una respuesta a la pregunta: 
¿por qué ser morales? Maclntyre diría que la pregunta misma ha dejado de ser 
reconocida, y que ha dejado de serlo porque, como vimos, no tiene ningún sen­
tido preguntarse por lo moral en un mundo en el que las distinciones entre 
relaciones manipuladas y relaciones no manipuladas no se reconocen. 

Sin embargo, según Tugendhat, no tiene sentido condenar moralmente a la 
modemidad por el hecho de que es a partir de esta época cuando la filosofía se 
ve obligada a replantear lo moral. No es poco lo que se gana cuando por prime­
ra vez en la historia la justificación moral se empieza a entender como un genui­
no problema. Es más, las conclusiones que Maclntyre deriva del hecho de que 
con el individualismo la modemidad tiene que renunciar a los referentes dados 
para justificar lo moral, no son aceptables. De la falta de criterios ya dados para 
justificar lo moral no resulta que la conciencia modema haya perdido la sensibi­
lidad para diferenciar entre comportamientos instmmentalizados y comporta­
mientos no instmmentalizados. Uno de los grandes logros de la modemidad es 
afirmar la autonomía de las personas, y sólo a partir de la aceptación de esa 
autonomía tiene sentido la distinción, para Maclntyre todavía decisiva, entre 
relaciones manipuladas y no manipuladas. Si bien la crítica de Tugendhat a 
Maclntyre no olvida los problemas sociales que derivan del individualismo, ellos 
no pueden llevar a la conclusión de que hay que cuestionar de entrada a la 
voluntad individual como fiaente de moralidad. Las objeciones de Tugendhat 

74 IDEAS Y VALORES 



MODERNIDAD, ÉTICA Y EMPRESA 

contra Maclntyre invitan a repensar algunos de los eventos más relevantes de 
la historia de la filosofia. De esta historia rescata el autor la propuesta kantiana 
como un importante esfuerzo por dar sentido a lo moral, cuando lo único con lo 
que se cuenta es con la voluntad individual. La propuesta moral de Kant se 
constituye así en un genuino esfuerzo por pensar la libertad individual en todo 
su sentido positivo. Es decir, una libertad que se define a sí misma, no a partir de 
lo que niega, sino precisamente a partir de lo que afirma: la posibilidad de cons­
tmir por sí misma lo moral. Con lo anterior queda abierta la posibilidad de cons­
tmir un concepto rescatable de voluntad que posibilite la formación de una 
conciencia moral. Esto es, un concepto de voluntad que sea libre "para" y no 
solamente libre "de". En este sentido, quien tiene una voluntad cuenta con la 
capacidad de decidir sobre su propia vida y sobre los términos de la relación 
que constmye con los demás. 

En el prólogo a la Fundamentación dice Kant lo siguiente: "Todo el mundo 
ha de confesar que una ley, para valer moralmente, esto es, como fundamento 
de una obligación, tiene que llevar consigo una necesidad absoluta...; que por lo 
tanto el fundamento de la obligación no debe buscarse en la naturaleza del 
hombre o en las circunstancias del universo en que el hombre está puesto, sino 
a priori, exclusivamente en conceptos de la razón pura" {Fundamentación, 
18). Tugendhat se pregunta ¿qué podrá querer decir "necesidad práctica abso­
luta"? (1997, 98) Kant respondería algo como: una necesidad práctica absoluta 
adquiere sentido si se reconoce su carácter a priori. Y a esto Tugendhat se 
pregunta de nuevo: ¿qué quiere decir el carácter a priori de una necesidad 
práctica? No ve cómo sea posible responder a esta pregunta sin recurrir a una 
instancia metafisica cuyo sentido Kant no aclara. 

Si bien Kant encontró que la validez universal del imperativo categórico 
sólo es posible en la medida en que el origen de la ley moral sea racional a 
priori, ello no quiere decir que para admitir la plausibilidad del contenido del 
imperativo categórico nosotros tengamos que pensar como él. Esto supone 
hacer una clara distinción entre lo que Tugendhat llama el contenido del impe­
rativo categórico (lo que éste manda) y el proceso que se adelanta en la 
fiandamentación de su validez. Si esta distinción es legítima, no se puede pasar 
por alto el concepto de moral contenido en el imperativo categórico. Aun cuan­
do hay razones para pensar que el proceso de argumentación basado en la 
razón, como fimdamento último de la moral, es poco convincente, ello de ningu­
na manera nos conduce al fracaso de toda la propuesta kantiana. Y contra 
Maclntyre, si es pensable que hay algo todavía por rescatar en contenido del 
imperativo categórico de Kant, también es pensable que hoy, cuando se habla 
de lo moral, hay quienes en efecto saben lo que dicen; más aún, hay todavía 
razones para pensar que podemos ser mejores moralmente. Veamos, entonces, 
qué puede ser lo rescatable de la propuesta kantiana. 

No. 111 DICIEMBRE 1999 75 



ANGELA URIBE 

El imperativo categórico dice lo siguiente en su primera formulación: "obra 
sólo según una máxima tal que puedas querer que se convierta en ley univer­
sal" {Fundamentación, 72). En su segunda formulación el imperativo dice lo 
siguiente: "Obra de tal modo que uses a la humanidad, tanto en tu persona, 
como en la persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo tiempo y 
nunca solamente como medio" {Ibd., 84). Con el propósito de ir haciendo más 
claro el camino hacia las conclusiones de este artículo, me permito hacer una 
traducción de los términos kantianos: "dado que cuentas con una voluntad y 
que ella es el origen de tus normas para la acción moral, has de reconocer que 
entre las relaciones humanas hay aquellas que son manipuladas y aquellas que 
no lo son; opta por el segundo tipo de relaciones, cuando tengas que ver con las 
personas". Optar por el segundo tipo de relaciones con los otros no es otra cosa 
que respetarlos. La actitud moral del respeto consiste en reconocer a todos los 
demás como sujetos de derechos. Aun cuando se admita que puede ser proble­
mático defender la importancia de los derechos humanos apelando al argumen­
to iusnaturalista, no por ello se convierten éstos en ficciones, como piensa 
Maclntyre. Los derechos se adquieren en la convivencia entre las personas. 

Mi invitación, finahnente, y con ayuda de la criticas de Tugendhat a Maclntyre, 
es a pensar que a lo "bueno" es posible comprenderlo no como se comprende 
algo metafísico, sino como se comprende el uso empírico de cualquier otra pala­
bra. Otorgar un sentido a la palabra "bueno" es y sigue siendo una decisión de la 
voluntad, y comprender este sentido significa querer hacer parte de la comunidad 
moral. Esta posibilidad no tiene por qué estar reservada a los filósofos que hablan 
sobre la ética, y menos a aquellos que se excluyen a sí mismos de una sociedad 
que ha perdido el horizonte moral, como lo hace Maclntyre. Esta posibilidad es, 
después de todo, la que tiene cualquiera que se haga a sí mismo la pregunta 
¿quién quiero ser en relación con los otros? La perspectiva filosófica, no la socio­
lógica o la política, reafirma la posibilidad de dar sentido a esta pregunta. Desde el 
punto de vista de la filosofía, entonces, aún no queda claro por qué el gerente 
eficaz no pueda tener buenos motivos para querer ser parte de la comunidad 
moral, para ser alguien con quien los demás pueden contar y para que esos mo­
tivos coexistan con sus intereses económicos''. En esta medida, si se concede a 
la filosofía un espacio para pensar el fenómeno moral, entonces la ética empresa­
rial no es necesariamente otra de esas ficciones de las que suelen apropiarse 
unos cuantos cuando pretenden cerrar la brecha entre la teoría y la práctica, o un 

' Propongo dar a el término "comunidad moral" un sentido kantiano, según el cual es miembro de 
esa comunidad cualquier persona que pueda pensar de sí misma que está sujeta a un conjunto de normas 
que la obligan a actuar moralmente en relación con los otros. Esas normas son morales sólo si quienes 
las suscriben lo hacen de manera autónoma. Agradezco a Leticia Naranjo el haberme hecho ver la 
importancia de esta aclaración. 

76 IDEAS Y VALORES 



MODERNIDAD, ÉTICA Y EMPRESA 

insumo más del que se valen los gerentes eficaces para mejorar la producción y 
las ventas en sus empresas. 

Al comienzo de este artículo advertí que las conclusiones de mis argumen­
tos y de los argumentos de Tugendhat contra Maclntyre no conducirían a ofre­
cer el contenido de la moral para los gerentes eficaces. No me extenderé, por 
lo tanto, en el asunto de cuáles pueden ser esos motivos que hacen que el 
gerente quiera sentirse parte de la comunidad moral. Me limito a proponer, con 
Tugendhat, que quien quiera pensar bien de sí mismo, quien quiera añadir pre­
dicados positivos a lo que es y a lo que quiere ser, ha de saber que para hacerlo 
tiene que contar con los otros como fines en sí mismos y no como medios para 
sus propios fines; tiene que poder ejercer en favor de una clara diferencia entre 
relaciones manipuladas y relaciones no manipuladas. 

BIBLIOGRAFÍA 

Bobbio, Norberto (1997) 
"Liberalismo y democracia". México, Fondo de Cultura Económica. 

Dean, Phillis (1980) 
"The Evolution of Economic Ideas". Cambridge, Mass., Cambridge University Press. 

Kant, Manuel (1983) 
"Fundamentación de la metafísica de las costumbres". Madrid, Espasa Calpe. 

Locke, John (1976) 
"Ensayo sobre el gobiemo civil". Madrid, Aguilar . 

Maclntyre, Alasdair (1987) 
"Tras la virtud". Barcelona, Crítica. 

Maclntyre, Alasdair (1991) 
"Historia de la ética". Barcelona, Paidós. 

Smith, Adam (1965) 
"The Wealth of Nations". New York, Modern Liberty. 

Taylor, Charles (1994) 
"La ética de la autenticidad". Barcelona, Paidós. 

Tugendhat, Ernst (1997) 
"Lecciones de ética". Barcelona, Gedisa. 

Tugendhat, Ernst (1988) 
"Problemas de la ética". Barcelona, Crítica. 

No. 111 DICIEMBRE 1999 77 



I 
O ^2000 
cüNietz 

2 4 DE AGOSTO DEL AÑO 2 0 0 0 : 

PRIMER CENTENARIO DE LA MUERTE DE 

FRIEDRICH NIETZSCHE 

CURSO-CICLO DE CONFERENCIAS: NIETZSCHE 100 AÑOS 

12 sesiones, todos losjueves, a partir del 23 de marzo, de 6:00 p.m. a9:00p.m 

PROGRAMACIÓN 

23 de marzo 
30 de marzo 
6 de abril 
13 de abril 
27 de abril 
4 de mayo 
11 de mayo 
18 de mayo 
25 de mayo 
1 de junio 
8 de junio 

15 de junio 

El nacimiento de la tragedia 
Consideraciones Intempestivas H 
Humano, demasiado humano 
La gaya ciencia 
La voluntad de poder 
El etemo retomo 
El nihilismo 
La interpretación en Nietzsche 
La metáfora en Nietzsche 
Arte y verdad 
Nietzsche según Heidegger 
Nietzsche y Heidegger. la voluntad de poder como arte 

Ramón Pérez Mantilla 
Luis Eduardo Gama 
Luis Eduardo Gama 
Germán Mdéndez Acuña 
Germán Meléndez Acuña 
Ramón Pérez Mantilla 
Rubén Jaramillo 
Luis Eduardo Gama 
Víctor Florián 
Ramón Pérez Mantilla 
Carlos B. Gutiérrez 
Carlos Eduardo Sanabria 

INFORMACIÓN 

Inscripción, tarifas y descuentos: 
Departamento de Filosofía, Universidad Nacional de Colombia, Bogotá. 

Teléfonos: (091) 3165384, y 3165000 ext 16872. 
Correo electrónico: fmetzschelOO@hotmail.com 

Páginas web: http://members-americas.tripod.coni/fhietzschelOO 
http://www.unal.edu.co/activ/fnietzschelOO 

mailto:fmetzschelOO@hotmail.com
http://members-americas.tripod.coni/fhietzschelOO
http://www.unal.edu.co/activ/fnietzschelOO

