
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

http://doi.org/10.15446/ideasyvalores.v72n181.8966

La autognosis como fundamento 
de la comprensión histórica en 

Dilthey y Collingwood
Conceptos psicológicos 

comparados

•

Autognosis as a Foundation of 
Historical Understanding in Dilthey and 

Collingwood 
Comparative Psychological Concepts

Hernán Alejandro Manzi Leites1*

Universidad de Buenos Aires - Buenos Aires - Argentina

1	 Artículo recibido: 16 de diciembre de 2019; aceptado: 13 de junio de 2020
*hmanzi@gmail.com / orcid: 0000-0002-0419-1890.

Cómo citar este artículo:
mla: Manzi, Hernán Alejandro. “La autognosis como fundamento de la comprensión 
histórica en Dilthey y Collingwood. Conceptos psicológicos comparados.” Ideas y 
Valores 72.181 (2023): 267-290.
apa: Manzi, H., A. (2023). La autognosis como fundamento de la comprensión histó-
rica en Dilthey y Collingwood. Conceptos psicológicos comparados. Ideas y Valores, 
72(181), 267-290.
chicago: Hernán Alejandro Manzi. “La autognosis como fundamento de la compren-
sión histórica en Dilthey y Collingwood. Conceptos psicológicos comparados.” Ideas 
y Valores 72, 181 (2023): 267-290.

https://orcid.org/0000-0002-0419-1890


[268]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

Resumen
La comprensión de lo histórico por medio de la “revivencia” en Dilthey confluye con 
la idea de re-enactment en la teoría de la imaginación histórica de Collingwood a tra-
vés de la autognosis. Este conocimiento de sí constituye la actividad primordial de la 
comprensión histórica y es llevado a cabo por el individuo que comprende de acuerdo 
con los significados vitales y sociohistóricos de su época. Así, las tradiciones del em-
pirismo y del idealismo se acercan en aras de una reflexión sobre la actividad efectiva 
del historiador. Se analiza, entonces, cuál es el rol de la autoconciencia en el conoci-
miento humano, atendiendo a las diferencias entre la psicología de ambos pensadores. 

Palabras clave: R. Collingwood, W. Dilthey, autognosis, comprensión, 
historia.

Abstract
Dilthey's understanding of the historical through "reexistence" converges with 
Collingwood's idea of re-enactment in Collingwood's theory of historical imagina-
tion through the shared notion of autognosis. This self-knowledge constitutes the 
primary activity of historical understanding and is carried out by the individual who 
understands according to the vital and sociohistorical meanings of his time. Thus, the 
traditions of empiricism and idealism are brought closer for the sake of a reflection on 
the effective activity of the historian. It analyzes, then, what is the role of self-awareness 
in human knowledge, taking into account the differences between the Psychology of 
both thinkers. 

Keywords: R. Collingwood, W. Dilthey, autognosis, comprehension, history. 



[26 9]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

 Introducción
El presente estudio sostiene la tesis de que, tanto para el pensa-

miento de Wilhelm Dilthey como para el de Robin G. Collingwood, 
la “autognosis” –como un específico modo de “autoconocimiento”– 
constituye el fundamento de la comprensión histórica. El comprender 
ejercido por la persona del historiador tiene su correlato en la teoría del 
conocimiento asumida en cada caso, a la manera de una psicología in-
terpretativa, para Dilthey, o como una reflexión epistemológica sobre la 
tarea fehaciente del historiador, para Collingwood. La tarea específica 
que pretenda realizar quien desea comprender el pasado es, en Dilthey, 
la de “revivir” (nacherleben) la dimensión histórica significativa de la 
vida de las personas pasadas (mh 238). Para Collingwood, se trata de 
“reactualizar” o “recrear” la experiencia histórica por medio de un re-
enactment del pensamiento del personaje histórico. Ambos filósofos 
confluyen en que el carácter objetivo de la revivencia o de la reactua-
lización presupone la conexión existencial del sujeto que comprende y 
se aboca al estudio del otro histórico. Es decir, en cada momento en el 
que se sitúe el historiador, la comprensión del hecho histórico se lleva  
a cabo una vez más a la luz de los significados propios de la vida social e 
individual del intérprete. Ambas posiciones implican el desplazamiento 
de la historiografía consolidada mediante el recurso a la “autoridad”, 
a la vez que despojan la “evidencia” del pasado de su emplazamiento 
como un recurso de objetividad epistémica privilegiado. La analogía 
entre Dilthey y Collingwood merece aludir también a sus divergencias. 
La más saliente corresponde al marco teórico empleado para explicar el 
fenómeno del conocimiento humano en cada caso. En relación con la  
manera en la que uno y otro expliquen la conciencia cognoscente y 
el modo en el que esta opera en su percepción del mundo, el rol de la 
autoconciencia se verá afectado a cierta explicación. No obstante el trata-
miento teórico elegido, la “autognosis” constituye en ambos pensadores 
la actividad destacada en la comprensión de lo histórico. 

En este artículo, se exponen algunos fundamentos de la psicología 
de Dilthey a través de sus escritos psicológicos de las décadas de 1880 
y 1890, que se complementan con obras de vejez de Dilthey, principal-
mente El mundo histórico. Esta última elección bibliográfica se apoya 
en un mayor alcance de los resultados de la investigación filosófica más 
madura de Dilthey (cf. Husserl 218). En cuanto a Collingwood, los escri-
tos empleados son The Principles of Art y la edición de textos de T. M. 
Knox (ih v-xxiv) que conocemos como The Idea of History. El contex-
to filosófico de este escrito académico se enmarca en el diálogo de la 
filosofía de la historia narrativista con Wilhelm Dilthey (cf. Owensby 
3-9) y en la importancia de la inclusión de la hermenéutica en el cono-
cimiento epistémico (Rorty 321). Los trabajos de Dilthey y Collingwood 



[270]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

establecen, como señala David Carr (cf. 178), un territorio de fructífera 
exploración al respecto. La realización de un trabajo comparativo en-
tre ambos autores es plausible, en primer lugar, por la interpretación 
que Collingwood mismo expone sobre Dilthey en The Idea of History 
(cf. 171-176); segundo, la similitud y el área de estudios sobre lo humano 
es signo de cierto grado de influencia de Dilthey sobre Collingwood 
(cf. Mink 6); en tercer lugar, Herbert Arthur Hodges compara ambos 
autores en The Philosophy of Wilhelm Dilthey, cuando escribe que “el 
análisis de Collingwood de las relaciones entre sentimiento, imagina-
ción y pensamiento en Los principios del arte es un ejemplo típico de la 
clase de psicología que Dilthey tiene en mente” (197). Esta aseveración 
de Hodges es iluminadora –a pesar de sus límites– por colocar a ambos 
autores en un área común de estudio sistemático: la psicología. 

En consecuencia, examino la psicología de Dilthey para detectar el 
rol que desempeña la autoconciencia y que se halla en la base de la teoría 
de la revivencia (cf. 2014 334). A continuación, estudio el alcance de la 
psicología de Collingwood en su análisis del conocimiento de sí (cf. ih 
291) y cómo define la autognosis como un autoconocimiento (cf. 306). 
Luego, expongo en qué grado Collingwood interpreta parcialmente a 
Dilthey y cómo su psicología fundamenta la teoría de la imaginación 
histórica en The Idea of History con el recurso de una imaginación 
“ciega” dada a priori. Por último, presento en qué medida revivencia 
y re-enactment trazan una estrategia común entre ambos autores. Se 
muestra aquí la afinidad del re-enactment con el papel que ejerce la 
vida en Dilthey en términos de la conexión de las vivencias a favor de 
la comprensión del otro histórico. 

 1. El papel del autoconocimiento en la psicología de Dilthey 
El desarrollo de la argumentación de la psicología de Dilthey parte 

de la vivencia (Erlebnis). Este elemento central de la teoría de la com-
prensión en Dilthey constituye la “célula germinal del mundo histórico” 
(mh 185). Por un lado, la vivencia es una célula “temporal”, que indica lo 
dado en el momento presente. En este sentido, la vivencia es una unidad 
concreta, pero dinámica. Esto implica que la vivencia se encuentra ya 
conectada y puede ser o bien vivida como representación de la intuición, 
o bien revivida, siendo igualmente en cada caso un hecho de concien-
cia. Si la vivencia es vivida, posee el carácter de lo inmediato, ligado a 
la percepción y a la captación del objeto. El término alemán empleado 
para designar lo captado en la percepción es Sachverhalt (id. 42), y con 
él identificamos el contenido de conciencia entendido como realidad 
inmediata, así como la “circunstancia” entendida como un todo viven-
cial ya conexo (cf. id. 253). 



[271]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

La vivencia es una parte ya conectada del flujo de conciencia de 
origen intuitivo, cuando se da como percepción, pero también dada a 
través de la reproducción del acervo vivencial del individuo. Desde el 
punto de vista gnoseológico, la vivencia posee los siguientes caracte-
res: i) es individual, porque sé algo de la vivencia: que ella es mía; ii) es 
temporal: una vivencia debe “durar” en el tiempo y, en consecuencia,  
es también tiempo; iii) es también lo otro de mí, según cómo esto es 
vivido por mí, porque, para poder expresar una vivencia puramente in-
terna, deberíamos poder situarnos fuera de la realidad, en un momento 
a priori de la experiencia –un punto crucial para apoyar el argumento de 
que no existen las vivencias desligadas de la percepción es la importancia 
que Dilthey le otorga al cuerpo en la determinación de la identidad del 
sujeto–; iv) bajo una definición que aglutina a las anteriores, la viven-
cia es “concreción de un momento del tiempo con realidad” (mh 217). 

En el escrito destinado que conocemos como la “Redacción de 
Breslau” (Breslauer Ausarbeitung), Dilthey desarrolla lo que él denomina 
el “principio de fenomenidad” (1986 94). Según este, toda represen-
tación posible de lo real se da para mí como un hecho de conciencia, 
expresión sinónima de “vivencia”. Para realizar el análisis psicológico 
referido al hecho de conciencia, Dilthey distingue tres elementos: uno 
corresponde al ser o realidad; el segundo es la presencia para mí (“das 
Für-mich-dasein”) y, en tercer lugar, se encuentra mi conciencia. Estos 
términos realizan una aclaración que solo es lingüística, ya que “en el 
proceso mismo no experimento (erlebe) una relación, sino una unidad” 
(id. 96). Dilthey piensa que esta definición acerca del carácter simple 
y unitario de lo que la conciencia vive en la aprehensión de la realidad 
puede suscitar la pregunta de cómo es posible una distinción entre mi 
conciencia y las propiedades de la cosa que percibo. De esto colige que, 
o bien debe demostrarse la existencia de un mundo exterior, o bien debe 
explicarse la correlación entre el mundo externo y los hechos de la con-
ciencia. Dilthey desestima la primera opción, ya que la demostración 
de la existencia de mundo externo resulta innecesaria en tanto el yo 
posee certeza respecto de la existencia real de lo otro de sí y reconoce, 
a la par, los objetos externos a la conciencia en cuanto tales (cf. id. 121). 

La presencia de otro que no soy yo resulta, en cierto modo, autoevi-
dente para la conciencia y es verificada por la “presión” de lo externo. 
En detrimento de la discusión por la posibilidad de que deba proveerse 
una demostración de la existencia del mundo externo, Dilthey descri-
be el caso de una conversación que uno mismo pudiera tener con otro 
hombre. Mi conciencia posee la “convicción” (Überzeugung) de la exis-
tencia de la realidad fuera de mí, que es el hombre con quien converso. 
Si bien hay una “convicción” o una “certeza”, Dilthey señala que el co-
nocimiento del mundo externo no es un dato “inmediato”, así como 



[272]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

tampoco puede obtenerse este saber “mediante razonamientos conclu-
yentes” (1986 171) en el sentido de una demostración. El conocimiento de 
mi conciencia es, en cambio, inmediato y se produce al tener lugar esta. 
En el mismo acto del conocer, se produce la certeza sobre la realidad de 
mi conciencia. A pesar del matiz respecto del cual el mundo externo no 
es técnicamente un dato “inmediato”, Dilthey insiste en cuán clara y 
diáfana es para mí esta certeza. Esto no implica que el mundo externo 
sea objeto de duda, y tampoco lo es la realidad de la cosa o del otro ser 
humano y sus propiedades intrínsecas. Lo que resta investigar, pues, 
es la relación entre mi conciencia y la realidad externa. 

Para Dilthey, la relación entre mundo y conciencia tiene un carác-
ter enigmático (cf. 1986 108). La convicción inmediata de que un objeto 
presentado al sujeto cognoscente a través de la percepción es un hecho 
de conciencia para este se suma a la certeza de que tal objeto consti-
tuye una realidad fuera de mí. Bajo estas condiciones, no es admisible 
la posición de Berkeley, quien sostenía que el esse del objeto quedaba 
absorbido en el percipi, es decir, en el modo en el que el objeto se da a la 
conciencia (ibd.). En otras palabras, hay una separación entre el mun-
do que constituye la realidad externa y los hechos de conciencia que no 
implica asimilación o conversión para que la presentación del objeto se 
produzca para la conciencia. 

Frente a este enigma, Dilthey se pregunta por la autoconciencia 
y por la posibilidad de que esta constituya el fundamento del conocer 
humano. La autoconciencia o “percatación interna” (Innerwerden) pro-
duce un acercamiento especial al objeto percibido en tanto hecho de 
conciencia. Se trata de una “tensión de la voluntad” o de una particular 
“atención” hacia un hecho de conciencia. Esto debe distinguirse de una 
“observación” del tipo reflexivo, a la manera de un yo trascendental que 
pusiera su mirada sobre los contenidos de la conciencia del yo natural 
(cf. 1986 100). Esta “elevación” o “tensión”, que se produce en el esfuer-
zo de la conciencia por atender especialmente a ciertos contenidos, no 
refleja la posición de un yo reflexivo porque, por un lado, no hay nada 
detrás de los hechos de conciencia, tal como indica el principio de fe-
nomenidad según el cual todo lo que me es dado me es dado para mí 
como hecho de conciencia; y, por otro, la relación entre el observador 
y el objeto observado es propia de las relaciones entre la conciencia y 
el mundo exterior. 

El sentimiento de dolor no tiene un fundamento en la autocon-
ciencia, sino en el objeto exterior que lo produce. Del mismo modo, la 
percepción auditiva es percibida en mi conciencia como algo produci-
do por una sucesión de sonidos proveniente del exterior, como cuando 
escucho la Sinfonía Heroica, de Beethoven. Ahora bien, el sentimiento 
de placer que siento al escuchar esta obra se diferencia cualitativamente 



[273]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

de la mera percepción del sonido. Con este ejemplo, Dilthey señala dos 
objetos que son hechos de la conciencia: uno interno y otro externo. La 
alegría que me produce escuchar esta pieza musical es objeto de una 
percatación interna, mientras que para la percepción sonora de la su-
cesión de los sonidos el objeto de referencia se encuentra fuera de mi 
conciencia como “un elemento del mundo externo que se opone al sujeto 
de la audición como algo distinto de él” (1986 101). La percepción del so-
nido es denominada “percepción externa”, porque el objeto percibido se 
distingue de mí. Para profundizar este análisis que separa dos clases de 
hechos de conciencia, sería menester realizar una tarea de investigación 
genética que determinara la progresión de los contenidos perceptivos 
en la conciencia y cuyos resultados condujeran al establecimiento de 
las formas más primitivas de esta y al modo iluminado de percibir los 
contenidos internamente, que es la autoconciencia. 

Si bien la autoconciencia resulta de este modo especial de atención 
de los hechos de conciencia, hay, adicionalmente, un sentido laxo en 
el que se puede decir que todas mis representaciones presentan algún 
tipo de autoconciencia. En suma, autoconciencia para Dilthey es, por 
un lado, la diferencia de grado entre lo percibido sin más y lo percibi-
do con un énfasis en la atención; por otro, es un agregar particular de 
la conciencia que reviste las representaciones con cierto sentimien-
to o voluntad en contraste con las “percepciones externas” sencillas. 
Finalmente, la autoconciencia no constituye un fundamento del conocer 
humano, sino que es una especial “iluminación” del sentimiento o de la 
voluntad. Este ejercicio no es exclusivamente filosófico, sino propio del 
conocer humano en general, porque si bien el filósofo puede distinguir 
la cualidad de los contenidos percibidos como hechos de conciencia, 
cualquier persona –un niño o un trabajador– tiene una certeza de sí y 
de los objetos del mundo exterior que percibe (1986 104). Para el ámbi-
to de las ciencias humanas y la comprensión de lo ajeno, es importante 
señalar la autoconciencia como una actividad, independientemente de 
la consideración plausible de que existe cierto grado de autoconciencia 
en todo hecho representativo. 

Al principio de fenomenidad, Dilthey le añade un segundo prin-
cipio básico que apunta a la necesidad de estudiar la totalidad de la 
vida psíquica con el fin de determinar los nexos y la conexión de estos 
hechos con los enunciados de la ciencia. Dilthey introduce aquí la idea 
de nexo o conexión, que puede explicarse como conexión del todo con 
la parte y de las partes con el todo, en la terminología del viejo Dilthey. 
Con este principio puede iniciarse el camino de la fundamentación 
psicológica de las ciencias. En el texto de la Redacción (1986), el tema 
de la fundamentación de las ciencias del espíritu es mencionado sin 
abundancia de especificaciones, con el solo objetivo de justificar los 



[274]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

estudios psicológicos de la conciencia en el marco más general de la 
investigación de las ciencias del espíritu y, por supuesto, en el con-
texto de la escritura del segundo volumen –nunca realizado– de la 
Introducción… Con el desarrollo posterior de su filosofía en El mundo 
histórico (1978), se establecerá que los nexos de conciencia permiten 
determinar el “nexo de eficacia” (Wirkungszusammenhang) de la con-
ciencia para con el mundo humano, a la manera en la que la ciencia 
natural emplea nexos de causalidad (Walton 3). 

Al considerar la conciencia como un todo, Dilthey incluye todas 
las “facultades” o partes de esta como base de la fundamentación del 
comprender en general. Las facultades que corresponden a la conciencia 
refieren al pensar, al querer y al sentir, es decir, a la captación de objetos, 
a la voluntad y al sentimiento (mh 29). El error de análisis de la filosofía 
–reflexiona Dilthey 30 años antes en la Redacción…– es el considerar la 
inteligencia aislada como fuente única de las conexiones en la concien-
cia. La causa de esta limitada concepción es que pensadores y científicos 
hubieran desarrollado el análisis de la conexión de las ciencias basándo-
se en un determinado grupo de ciencias, con privilegio para la ciencia 
natural. Pero el nexo establecido entre el conocimiento humano y la 
ciencia resulta, de este modo, parcial cuando se analizan los nexos en el 
“ideal moral, la teoría política e incluso el derecho natural” (1986 112). 

En el seno de la voluntad, como facultad del conocimiento, yacen 
los fundamentos de las conexiones entre la conciencia humana y los 
objetos de esas disciplinas, correspondientes al desenvolvimiento de la 
vida activa. La inclusión de la totalidad de la vida psíquica en el mar-
co de la fundamentación de las ciencias amerita la creación de nuevas 
definiciones y una ardua labor analítica que profundice los estudios de 
la conciencia y de sus partes. La tarea general de esta fundamentación 
psicológica de las ciencias del espíritu es denominada “autognosis”, 
un término que demuestra el carácter activo de este tipo de conocer.  
En contraste, se encuentra la “autoconciencia” en un sentido débil o con-
comitante a toda sensación de “percepción externa”, descrita como una 
tensión de la voluntad. La autognosis es amplia al abarcar la totalidad de 
la vida psíquica. El trabajo de “autognosis” refiere a un específico modo 
de la autoconciencia y que es, a la sazón, más amplio, en la medida que 
abarca la totalidad de la vida psíquica. 

 La autognosis, en efecto, encuentra en la conexión de los hechos de 
la conciencia tanto los fundamentos de la acción como del pensamiento. 
Investiga las condiciones que prestan evidencia a las afirmaciones sobre 
lo real, pero también aquellas que confieren rectitud (una expresión ca-
racterística), a diferencia de verdad, a la voluntad y a sus reglas por no 
hablar de la vida afectiva. Contenidos, pulsiones, incluso sentimientos, 
se hallan todos bajo esas condiciones. (Dilthey 1986 113) 



[275]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

La autoconciencia como fundamento gnoseológico es analizado por 
Dilthey también desde una perspectiva histórica (cf. 1986 126). Kant había 
acertado en señalar la percatación interna y la unidad de la conciencia 
como los fundamentos del conocer. En la Crítica de la razón pura, Kant 
afirma que la síntesis no está dada en el objeto, sino que es producida es-
pontáneamente por el sujeto cognoscente a la par de la función receptiva 
de la percepción (168; A 97). Esto implica la necesidad de una conciencia 
sintética y, además, de la asunción de una apercepción o autoconciencia 
originaria que remita las representaciones a esa unidad y haga que las 
reconozca como mías. Estas consideraciones kantianas son eminente-
mente correctas para Dilthey (cf. 1986 127), porque toda representación 
debe poder remitirse a la percatación interna de esa representación. Sin 
embargo, la exposición kantiana no lleva a buen término la investiga-
ción del problema. La influencia del método antiguo habría conducido 
a Kant a un concepto de substancia que provoca que la conciencia pueda 
equiparse, en última instancia, a los fenómenos de la naturaleza. Esto 
se evidencia, para Dilthey, con el estudio kantiano del alma, en don-
de prevalecen los conceptos de la vieja metafísica (cf. id. 128). Por otra 
parte, la preminencia del intelecto como fuente del conocimiento de lo 
real no incluye la totalidad de la vida psíquica. Para Dilthey, el “senti-
miento de sí” es crucial para todas las esferas de conocimiento y para 
la conformación de la identidad del yo, pues constituye la base de las 
conexiones vitales, que no pueden separarse de lo afectivo y lo volitivo, 
relegando su sitio al intelecto solo. La autoconciencia no es, entonces, 
un principio a priori del conocer, sino que es una tensión de la voluntad 
que opera constructivamente para el yo cognoscente. Inevitablemente, 
surge la pregunta por el cuerpo, cuyo rol como “tránsito” entre el yo y 
el mundo requiere de mayores especificaciones.  

En 1890, Dilthey escribe su Contribución al problema del origen y 
justificación de nuestra creencia en la realidad del mundo externo. En 
este texto, Dilthey incluye en su análisis de la conciencia otras unida-
des volitivas, que se perciben como una clase de objetos distintos al 
resto de las cosas. Al abordar temáticamente el conocimiento del otro 
ajeno, Dilthey introduce la cuestión de la corporalidad humana como 
sujeto y objeto de conocimiento. En principio, el abordaje del cuerpo 
parece ser el de cualquier otro objeto del mundo exterior, pero estos 
cuerpos especiales, como indica Dilthey, remiten a procesos psíquicos 
adicionales “que tienen como consecuencia un fortalecimiento de la 
convicción de la realidad” (1890 162). Aquí interviene un razonamiento 
por analogía que refiere, por un lado, a la expresión corporal de una 
interioridad y, en segundo lugar, a la comparación con otras expresio-
nes similares con las que me he encontrado. 



[276]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

Dilthey presenta el ejemplo del dolor como sensación interior y nos 
hace figurar la visión de un rostro lleno de lágrimas. Primariamente, 
comprendo la expresión del llanto como análoga a la mía cada vez que 
he sentido dolor o tristeza. Secundariamente, remito esa expresión del 
rostro con lágrimas a la expresión de otros rostros que he visto llorar. 
La aparición del “tú” involucra al yo como ningún otro objeto sobre el 
cual opongo mi resistencia. Con el “tú” percibo los lazos que me unen 
en relaciones de dependencia y comunidad y comprendo que este “tú” 
se halla a la base de toda relación social. De esta manera, Dilthey intro-
duce el concepto de “reproducción” de una interioridad ajena y de una 
inmediata simpatía con los estados anímicos ajenos que nos vinculan a 
la otra persona. En contraposición con las cosas externas, el yo se iden-
tifica fuertemente con el “tú” y lo aprehende como un fin en sí mismo. 
Para que esta identificación o empatía sea accesible, es menester “revivir” 
esos estados internos que, en primera instancia, son percibidos como 
manifestaciones exteriores. En esta labor de comprensión del otro hay 
“homogeneidad” y “afinidad” con lo que yo siento como mío. Entiendo 
así a la persona ajena como otro ens realissimum para sí, del mismo 
modo en el que yo lo soy para mí. En este momento, Dilthey describe 
el salto entre la delimitación de la experiencia “natural” de la voluntad 
y las experiencias morales que son puestas en un estrato superior de 
comprensión (1890 164). La revivencia de la interioridad del “tú” en el yo 
es, así, el punto de partida de toda la comprensión del mundo histórico. 

 2. Sensación y pensamiento en la psicología de Collingwood
En The Principles of Art, Robin Collingwood hace una presenta-

ción de su psicología, bajo una definición muy puntual de este término. 
El autor limita el campo de la psicología a una ciencia empírica de la 
sensación y separa su área de influencia de las ciencias “normativas” o, 
como él prefiere llamarlas, “criteriológicas”, que remiten al estudio del 
pensamiento en relación con su verdad o falsedad bajo determinadas cir-
cunstancias empíricas. La psicología así “extendida” es entendida como 
una “pseudociencia” (1958 171) que pretende abordar empíricamente el 
pensamiento cuando únicamente puede abordárselo de manera criterio-
lógica. Por su parte, la sensación solo puede ser empírica porque refiere 
a hechos y no a un análisis del éxito o fracaso de determinada acción o 
aseveración. Cualesquiera pudieran ser las sensaciones percibidas, estas 
no son ni verdaderas ni falsas, sino solamente hechos de la conciencia. 
Esta psicología abocada de lleno a los contenidos de la conciencia con-
forma la base gnoseológica de la teoría de la “imaginación histórica” y de 
la “reactualización” o re-enactment de los sucesos del pasado por parte 
del historiador, que expone Collingwood en The Idea of History (1946). 



[277]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

Algunos fundamentos del conocer que podemos identificar con 
una psicología son presentados en The Principles of Art a partir de una 
reflexión sobre la experiencia. En esta mirada sobre la experiencia na-
tural del yo, Collingwood destaca privilegiadamente la distinción entre 
sensación (feeling) y pensamiento (thinking). El autor fundamenta esta 
separación con tres argumentos (cf. pa 157-158). El primero es el de la 
“bipolaridad” del pensamiento frente a la simplicidad de la sensación. 
El pensamiento admite oposiciones cuando es llevado al plano propo-
sicional o de la acción; es decir, mi acción resulta en éxito o en fracaso 
en relación con lo que la motivó. Del mismo modo, puedo considerar 
un hecho como bueno o malo, o como verdadero o falso; en cambio, 
otras oposiciones dadas a la sensación, como la de lo frío y lo caliente, 
no acreditan error, porque cada una es igualmente válida para mí. Puede 
observarse que a la esfera del pensamiento le corresponde un plano 
pragmático o lingüístico, mientras que a la sensación le corresponde el 
ámbito de la pasividad. El segundo argumento de Collingwood remite 
a la privacidad de la sensación frente a la publicidad del pensamiento. 
No se refiere, aquí, al acto del pensar o del sentir, sino a sensaciones o 
pensamientos, más adelante identificadas con la definición humeana 
de idea, en contraste con la de sensación (las impresiones de Hume). 
La sensación de cada uno no puede ser compartida y validada como 
ocurre con el pensamiento. Por ejemplo –dice Collingwood–, si al-
guien viniera de un clima más frío, quizá podría no sentir el mismo 
frío que los demás bajo exactas condiciones climáticas. En cambio, los 
22° Farenheit de temperatura que marca el termómetro constituyen 
un único “hecho, proposición o pensamiento” (1958 158), por sobre las 
múltiples sensaciones de frío de cada individuo. Finalmente, la tercera 
caracterización concierne a que no hay contradicciones entre sensacio-
nes, como las hay entre pensamientos. Dos opiniones diferentes acerca 
de la temperatura exterior pueden convivir con dos sensaciones inter-
nas de frío, sin que de estas últimas pueda predicarse la contradicción, 
aunque sí cabe el lugar para la comprobación “criteriológica” de una u 
otra según verdad y falsedad. 

Para Collingwood, el pensamiento refiere, entonces, al ámbito de 
la validez proposicional, mientras que la sensación es un mero hecho 
–neutral o formal– de la conciencia individual. Para él, las sensaciones 
son pasajeras, aunque permanezca la idea de esa sensación, mientras el 
pensamiento es las ideas mismas o estas volcadas a la acción y es más 
duradero. La metáfora empleada por el filósofo inglés es la del flujo de 
un río en el cual el agua representa las sensaciones, y las rocas y la tierra 
de su fondo, el pensamiento. Surge la pregunta de la separación teórica 
efectuada entre impresiones (sensaciones) e ideas (pensamiento), y los 
actos del pensar o del sentir (cf. 1958 160). Si la sensación es distinta al 



[278]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

acto de sentir, o bien se trata de una idea de sensación, o bien esa sen-
sación es justamente el mismo acto de sentirla. Puedo afirmar el color 
rojo que percibo en un objeto y someterlo a un juicio público de la mis-
ma manera en la que puedo realizar la comprobación pública de una 
afirmación no perceptiva (por ejemplo, de una ley de la física). 

El hecho de que de las sensaciones no puedan predicar verdad o fal-
sedad no quita la posibilidad de que puedan ser objeto de juicio. Si no 
puedo someter a juicio una impresión es, justamente, porque me refiero 
a la sensación como acto, y debe ser no ya percepción, sino pensamiento. 
Pero si consideramos la percepción expresada en un enunciado como un 
pensamiento, las “ideas” de sensación o las percepciones pasadas que-
dan encerradas en el ámbito de la conciencia individual. Para que esos 
actos de sentir, transformados en ideas de sensación en el acervo de la 
conciencia, puedan alcanzar la objetividad, me encuentro siempre con  
la necesidad de “validar” las percepciones en el ámbito proposicional ex-
terno del pensamiento. Si no aseguro “antes” la validez de las sensaciones, 
siempre tendré la necesidad de “probarlas” en el ámbito de la objetividad, 
de lo cual se colige que la posición “criteriológica” es también una posi-
ción escéptica que pide algún tipo de idealismo. El “reproche” idealista 
(Carr 178) a Collingwood, resulta, entonces, admisible. Los estudios sobre 
el “realismo” y el “idealismo” en Collingwood describen una posición 
problemática en el autor. Algunos encuentran que su “antirealismo” no 
constituye un “idealismo” (Van der Dussen 22) o bien que su postura 
“no realista” puede ser considerada como un “constructivismo histórico”  
(Belvedresi 196). En este trabajo, el “idealismo” de Collingwood debe 
comprenderse en referencia a su teoría del conocimiento. 

Otro aspecto destacado por Collingwood en el plano de la sen-
sación es el de la existencia de un componente concomitante que, 
aunque igualmente originario a la sensación, puede desdoblarse de la 
mera percepción sensorial. Se trata de las sensaciones que acompañan  
la percepción y que el autor denomina “emociones” (emotions), como lo  
son el dolor, el placer, el miedo, etc. Esta “carga emocional” (emotio-
nal charge) se da simultáneamente a la percepción, siendo elementos 
“gemelos” en la sensación en su intuitividad tal como es sentida por 
nosotros (cf. 1958 162). 

Cuando un infante se aterroriza ante la visión de una cortina es-
carlata brillando por la luz solar, no hay dos experiencias distintas en su 
mente, una la sensación de rojo y otras la emoción del miedo: hay una 
sola experiencia, la de un rojo aterrorizante. (id. 161) 

Por otro lado, Collingwood aporta una subdivisión al pensamiento. 
La primera forma de pensamiento es la que relaciona las sensaciones 
entre sí y vincula el mundo externo con el yo corporal percipiente; por 



[279]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

ejemplo, cuando puedo identificar cierto objeto rojo como mi sombrero 
rojo. Debo incluir aquí no solo la percepción del momento, sino tam-
bién las percepciones recordadas (las ideas de sensación). La segunda 
forma de pensamiento concierne a las relaciones entre los pensamien-
tos y pueden llamarse “leyes del pensamiento” (id. 167). Estas no son 
leyes trascendentales, como las kantianas, ni tampoco leyes naturales, 
porque son leyes de la experiencia. Finalmente, Collingwood introdu-
ce la facultad de la imaginación, cuya función en la conciencia es la de 
ordenar los elementos de la percepción. Para esto, el autor alude a la 
φαντασία aristotélica y al pasaje de Kant en la Crítica de la razón pura, 
en el que define la imaginación como una facultad ciega con función 
mediadora entre la sensación y el entendimiento. 

Extendemos un poco más la cita kantiana de la nota de Collingwood 
(id. 223) para entender su contexto: “La síntesis en general es […] el 
mero efecto de la imaginación, una función ciega, aunque indispen-
sable, del alma, sin la cual no tendríamos, en general, conocimiento 
alguno, pero de la cual sólo raramente somos conscientes alguna vez” 
(KrV 146; A78; B103). Collingwood explica que la imaginación es ciega 
porque no combina los elementos según un plan consciente, sino que 
combina los elementos perceptivos para lograr la objetividad. Por eso, 
la imaginación tiene una segunda instancia en la que puede combinar 
los elementos a voluntad y, además, distinguir un contenido como ver-
dadero o falso. En una interesante intervención, Collingwood introduce 
el concepto de “conciencia corrompida” (corrupt consciousness) para re-
ferirse a ideas que son enviadas al ostracismo por la conciencia misma, 
como si quisiera desapropiarse de estos contenidos. Es decir que, ade-
más del hecho de que la conciencia solo puede llamar una parcialidad 
de los contenidos a su atención, hay otros elementos que se reprimen. 
Esta conciencia corrompida “es la fuente de lo que los psicólogos lla-
man represión” (pa 224). 

Como resumen de esta presentación de Collingwood, puede seña-
larse la distinción entre impresiones e ideas a la manera de David Hume. 
Esto implica que los contenidos de la percepción son dinámicos y refie-
ren al aquí y ahora, y es mediante la intervención de la imaginación que 
estos elementos se combinan. Entonces, la imaginación es una función 
a priori del pensamiento que combina elementos perceptivos y que co-
rresponde al pensamiento. Este a priori remite a la descripción de esta 
facultad como ciega, tal como lo hace Kant. Hay aquí un idealismo no 
admitido por Collingwood, aunque niegue su carácter trascendental. A 
su vez, sensación e intelecto se desdoblan en dos formas. La sensación 
es “sensación cruda” y, además, es acompañada por la “carga emocio-
nal” de dolor, placer, miedo, etc. El pensamiento, por su parte, opera 
en la conexión de las ideas de sensación y también, en una segunda 



[280]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

forma, remite a la normativa de la estructura misma del pensamiento. 
Collingwood insiste en que debe delimitarse el trabajo de la psicología 
a la sensación exclusivamente, porque el pensamiento admite la vali-
dación de las proposiciones que enuncia. Aquí sí hay “pensamientos” 
como proposiciones y “pensamiento” como una facultad del conocer 
(pensamientos y actos del pensar). Finalmente, Collingwood separa la 
mera sensación –y, por ende, los procesos de síntesis ciegos de la expe-
riencia a través de la imaginación– de la atención de la conciencia, que 
es cuando reflexivamente puedo tomar un elemento de ella –esto es, 
una idea– y convertirlo en objeto de análisis. Este paso de la percepción 
–tal como es sentida– al pensamiento, requiere de un paso adicional de 
validación “criteriológica”. 

A pesar de la intención de Collingwood de sistematizar su psico-
logía, existen varios puntos por aclarar dentro de su análisis. Si bien 
su orientación es empirista, hay una sobreposición de los elementos de 
análisis propios del yo natural o del sentido común con una teoría filo-
sófica de la conciencia. En el texto del inglés hay una notable omisión 
de la autoconciencia como elemento constitutivo del conocer humano 
que se esconde en esa “carga emocional” de la sensación. Se trata de un 
agregado a la sensación que, o bien es una idea, o bien es la autocon-
ciencia que opera sobre un contenido “puro” de la conciencia. Pensemos 
nuevamente en la Sinfonía Heroica. Hay un elemento de placer que se 
añade al mero oír que no corresponde a una conciencia perceptiva pu-
ramente pasiva; es lo que Dilthey llama “tensión de la voluntad”. De 
otra forma, no se entiende en Collingwood la proveniencia de esta con-
comitancia de percepción y emoción. 

Aunque Collingwood no quiera introducir elementos fuera  
de la experiencia, lo hace de una manera subrepticia con la ceguera de  
la imaginación. Entonces, aunque no sitúe en una ubicación originaria 
y fundante a la autoconciencia y la coloque en el nivel de la “atención” 
o la “reflexión” por parte del yo, la imaginación opera de manera si-
lenciosa y de manera espontánea a priori. En suma, debe haber una 
facultad sintética de la que no puede prescindir el conocer humano, 
que Collingwood llama imaginación. Ahora bien, si esta facultad no 
opera de manera “trascendental”, el escepticismo está a la orden del 
día porque, además, deben validarse las percepciones en el ámbito ex-
terno no como una comprobación lógica, sino también ontológica. Se 
encuentra con el escollo de Hume, que lo obliga a dar un salto espurio 
hacia el ámbito proposicional o lingüístico para justificar la diferencia 
entre las facultades del conocer (como el argumento de la publicidad 
del pensamiento y la privacidad de la sensación). Esto conduce a que 
su posición aún más trascendental que la del mismo Dilthey, en la que 
la autoconciencia es necesaria en todo conocer objetivo para referir 



[281]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

los hechos de la conciencia a un mismo yo, pero no para brindarle ob-
jetividad a las cosas o a lo percibido como tal. 

En conclusión, si existe un interés en comparar la teoría psicoló-
gica de Dilthey con la de Collingwood, podremos hacerlo en un nivel 
más superficial, el que remite al sentir, al pensar y al querer. En este 
sentido, el grado de fundamentación de la “revivencia” en Dilthey es 
superior al del re-enactment en Collingwood, quien subestima a la au-
toconciencia como elemento fundante del conocer bajo términos como 
“carga emocional” e incluso “atención”. La aserción de Hodges (cf. 197) 
que intenta comparar la psicología de Collingwood con la de Dilthey 
es cierta en un sentido superfluo. En cambio, son equiparables la teo-
ría del re-enactment con la teoría de la comprensión histórica a través 
de la revivencia en Dilthey, pero no con base en su psicología. Este es 
un camino que es vedado por la tradición filosófica a la que pertenece 
Collingwood, aunque sus conclusiones en el plano de la comprensión 
de lo ajeno sean afines. 

A esto se suma el rechazo de Collingwood de un abordaje psicológico 
de las ciencias humanas que, a pesar suyo, no puede eludir tampoco en 
The Idea of History cuando la caracterización de los pensamientos y el 
trabajo de autognosis resulten inseparables de la explicación de la reac-
tualización llevada a cabo por el historiador. En esto, acordamos con la 
posición de Mink, para quien el sentido de “pensamiento” en The Idea 
of History es mucho más amplio que el sentido con el que Collingwood 
aborda al pensamiento de manera sistemática en The Principles of Art 
(cf. Mink 4). Esta idea más amplia de pensamiento es equiparable a un 
“hecho de conciencia” en Dilthey, antes que a las complejas distinciones 
collingwoodianas entre sensaciones, ideas de sensación, el acto del pen-
sar, los pensamientos y la imaginación. Un conocimiento más detallado 
de la obra de Dilthey le hubiera permitido notar a Collignwood que la 
psicología opera como fundamentación de la comprensión de lo ajeno 
y no de manera reductiva de la historia a la psicología, como afirma él 
respecto de la propuesta del alemán.

 3. El re-enactment del pensamiento pasado como 
“reactualización” o “revivencia” de lo histórico 

En The Idea of History, Collingwood critica lo que él denomina 
scissors and paste history (257), esto es, una historia de cortar y pegar, y 
a este abordaje del trabajo historiográfico contrapone su teoría de reac-
tualización (re-enactment) de la experiencia pasada. Esta última tarea se 
lleva a cabo en la mente del historiador. Esta propuesta de Collingwood 
posee una justificación en términos de una teoría del conocimiento que 
coloca la percepción en el ámbito de lo privado y el pensamiento en el 
ámbito de lo público. Según lo explicado ut supra, el acto de la sensación 



[282]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

y del pensar son privados, y su manifestación, idea o juicio expresado 
lingüísticamente los sitúan en un ámbito común y no íntimo. Con la 
introducción de criterios de validación del pensamiento entendido 
como juicio que no pueden aplicarse a la sensación, se infiere que solo 
los pensamientos son pasibles de la reactualización por parte del his-
toriador. Por eso, en todo caso, la “carga emocional” de la experiencia 
pasada es reactualizada como pensamiento y no como acto del sentir. 

Ahora bien, esa manera de reactualizar los pensamientos respon-
de a la visión de un yo en el marco del contexto de su propio presente 
histórico. No obstante, esta reactualización no es una reproducción 
mimética actualizada de aquel presente del personaje histórico, sino 
una relectura y una actualización de las ideas de esta persona a través 
de la evidencia legada del pasado. La identidad subjetiva se mantiene y 
tenemos, entonces, dos actualidades y dos pensamientos. Por un lado, 
la actualidad del personaje histórico como centro de sus actos y las im-
presiones de la sensación y, además, la actualidad en este sentido del 
historiador. Por otro lado, hay dos pensamientos, dos proposiciones que 
pueden ser compartidas, pero que, en la medida en la que son pensadas 
por el yo historiador, constituyen dos actos distintos. 

En la argumentación en torno a su teoría del re-enactment, 
Collingwood define la actividad de la autognosis en su diferencia con 
la autoconciencia. En The Principles of Art, Collingwood había expli-
cado la atención (awareness) como una reflexión sin prestar interés a 
un análisis gnoseológico que pudiera situarse en la base profunda del 
conocimiento humano. En ih, el tema de la autoconciencia surge con 
base en las objeciones hipotéticas que Collingwood plantea y que rebate 
a través de definiciones más específicas. Una objeción menciona que el 
acto subjetivo del pensar no permite alcanzar la objetividad de un pen-
samiento, en la medida en la que la reactualización es siempre subjetiva 
y, por ende, ha perdido la objetividad. El objetor diría que únicamente 
puedo reconocer como míos a mis propios actos, entre ellos al de esta 
labor de reactualización de lo pasado. Como respuesta, la cuestión de 
la autoconciencia y del “atender” (awareness) como un “darse cuenta 
de” aparecen en discusión bajo tres definiciones que denotan la equi-
vocidad del término awareness (cf. id. 291). 

En primer lugar, ser consciente de algo puede referirse a percibir ese 
algo sin más, es decir, como un conocimiento inmediato. Collingwood 
da el ejemplo del dolor para remitir a la experiencia del dolor mismo, 
previa a cualquier categorización. De esto se colige que la autoconcien-
cia del dolor es la percepción misma. Este aspecto que Collingwood 
atiende de manera pasajera es, no obstante, el más profundo de todos, 
y es, justamente, el rol fundante de la autoconciencia. En segundo lu-
gar, ser autoconsciente o darse cuenta de un determinado estado de 



[283]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

ánimo creciente en mí es el reconocimiento de la percepción como mía.  
Según el ejemplo que provee, el reconocimiento de mi enojo como 
mío es distinto al reconocimiento de este sentimiento en un vecino. 
En tercer y último lugar, la palabra awareness puede ser definida como 
la afirmación de un juicio sobre determinada percepción, como en el 
darse cuenta de que un objeto es, dígase, una mesa en particular frente 
a una percepción dudosa. Estos tres sentidos de la atención ligados a la 
percepción y a la autoconciencia son indicadores de la subjetividad del 
conocer, pero también de la objetividad de lo percibido. Sostener que 
no puedo predicar objetividad a partir de un acto subjetivo es, según 
Collingwood, no percibir un objeto en absoluto. El acto del pensar es 
entonces, tanto subjetivo como objetivo (cf. id. 292). No obstante, tal 
como se expuso anteriormente, Collingwood cae presa de su distinción 
entre actos y pensamientos o ideas. Se deriva, entonces, una posición 
permeable a las críticas escépticas en tanto hay un salto del acto subje-
tivo al pensamiento objetivo que solicita una justificación idealista de 
la relación entre conciencia y mundo.

Una vez que el autor pasa revista a los argumentos gnoseológicos 
de la autoconciencia (self-consciousness), distingue a ésta de la autocon-
ciencia entendida como autognosis (self-knowledge) (292). La inmediatez 
de la primera es lo que diferencia a la una de la otra. Este sentido es am-
plio, porque incluye a la sensación y al pensamiento en el marco de la 
mera autoconciencia y el simple “ser consciente de”. Por eso, si bien la 
sensación no puede ser objeto de una reactualización, tampoco pueden 
serlo todos los pensamientos. En primer lugar, tal como nos muestra 
The Principles of Art, el pensamiento también es práctico y por eso es 
“criteriológico”, por lo que no hay pensamiento puro, sino “experiencia”. 

Pero no toda experiencia puede ser reactualizada, sino que, como 
pensamiento, debe poseer ciertas características para poder ser re-
vivida en la mente del historiador (ih 30). La primera de ellas es que 
la experiencia del pasado reactualizada no puede pertenecer a la ex-
periencia inmediata. Esto remite a la privacidad de las percepciones 
frente a la publicidad del pensamiento, siempre y cuando se entienda 
pensamiento como experiencia que incluye elementos emocionales y 
sensoriales. Esta interpretación es apoyada por Mink (cf. 4), quien consi-
dera que Collingwood logró realizar una presentación del pensamiento  
que muestra su cercanía con las emociones en The Principles of Art. 
Esta tesis se torna concebible en la medida en que la “carga emocional” 
posee un componente distintivo de autoconciencia frente a la fundante 
apercepción de la conciencia en el acto de sentir, una “tensión”, en tér-
minos de Dilthey. La segunda de las características que debe poseer el 
pensamiento para ser histórico es su publicidad, en sentido criterioló-
gico y porque es compartido. Esto implica, por un lado, que es un acto 



[284]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

y no una proposición o una ley aislada. La confusión con el ejemplo de 
la ley del triángulo isósceles de Euclides (ih 284) se explica porque los 
Epilegomena no constituyen una pieza única, sino una edición conjunta 
de ensayos (Van der Dussen 60). La publicidad del pensamiento implica 
no meramente su plausibilidad lógica e incluso criteriológica a través del 
tiempo, sino que solo pueden ser históricos aquellos actos o pensamien-
tos (ampliados a la experiencia) que hayan sido compartidos y puedan 
ser también compartidos por el historiador que comprende ese pasado. 

Collingwood explica que “los actos individuales y las personas 
aparecen en la historia no en virtud de su individualidad como tal, sino 
porque esa individualidad es el vehículo de un pensamiento que, por-
que realmente era de ellas, entonces es potencialmente el de cualquiera” 
(ih 303). En otras palabras, solo puede ser histórico el pensamiento a 
través de sus manifestaciones a lo largo del tiempo, incluyendo las rein-
terpretaciones de las “autoridades”. En tercer lugar, el pensamiento que 
sirve de material para la historia debe ser autoconsciente en un segundo 
grado, es decir, debe ser un pensamiento sobre el pensamiento, tanto 
en el personaje histórico como en el historiador. El pensamiento histó-
rico es reflexivo en un sentido filosófico no puramente gnoseológico; 
por eso, es autognosis y no autoconciencia. Finalmente, la histórica es 
una experiencia intencional efectuada con un propósito particular. Allí 
donde no hay propósito, no hay historia. Aún más, el hecho histórico 
no puede ser tal si carece de propósitos. Esta razón, sumada a las ante-
riores, indica que no puede haber una historia natural. En ambos lados 
del “puente” que teje el historiador debe existir la actividad o praxis, la  
autoconciencia reflexiva, el carácter compartido de la experiencia y  
la intencionalidad y el propósito de la acción. Así, se produce una iden-
tificación entre el historiador y el personaje o hecho histórico que no es 
mimética, sino de mutua simpatía. 

Por eso, la historia para Collingwood es crítica y criteriológica, ya 
que el historiador puede juzgar autorizadamente a la historia, porque él 
(o ella) es quien la revive (ih 327). Deliberadamente, empleamos la revi-
vencia como traducción de re-enactment para atender a un Collingwood 
muy cercano a Dilthey cuando escribe que “el pensamiento del historia-
dor debe saltar de la unidad orgánica de su experiencia total, y ser una 
función de su personalidad entera junto con sus intereses prácticos y 
teóricos” (id. 305). La similitud de esta manifestación con la búsqueda 
de una comprensión histórica de y desde el “hombre entero” en Dilthey 
abona la tesis de este trabajo.  

En la sección titulada “La imaginación histórica”, Collingwood 
afirma que la reconstrucción del pasado por parte del historiador es 
realizada con base en su imaginación histórica de manera a priori (ih 
245). Aquí opera la imaginación como “facultad ciega”, y el autor remite 



[285]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

nuevamente al pasaje kantiano sobre aquella “facultad ciega pero indis-
pensable” (id. 241). La evidencia, que en primera instancia parece ser algo 
dado que todos los historiadores comparten, es reconstruida por esta 
imaginación. Cada historiador reactualiza esta evidencia y reconstruye 
el pasado en relación con lo más relevante para sí y para sus coetáneos. 
En este sentido, la posición en Dilthey es más matizada, porque perdura 
en él el interés en la eventual construcción de una Historia Universal 
y la idea de que la evidencia puede ser “depurada”, con la ayuda de la 
filología. En la misma línea, la revivencia que practica el historiador, si 
bien une distintas miradas del momento histórico comprendido, debe 
captar la conexión “tal como ha tenido lugar” (mh 287). No obstante, hay 
un sentido formador de la Historia, que es dinámico porque depende 
de los significados vitales de cada individuo en su época (los de un ser 
humano histórico y no puramente psicológico). Además, la Historia es 
Bildung en un sentido dialéctico, porque no es únicamente formado-
ra de la comunidad que la estudia, sino que las sociedades le confieren 
significado a la historia, como se explica en El mundo histórico:

 Y recíprocamente también, la conciencia de comunidad crea, a base 
del sentimiento de unidad, los héroes epónimos, los fundadores de estados 
y de religiones. Tan fuerte es nuestra relación con el pasado, tan fuerte la 
transferencia de la unidad de nuestro propio curso de vida a la vida con-
junta de los individuos en formas de comunidad. (id. 290) 

Es menester realizar algunas precisiones conceptuales sobre la 
relación entre Collingwood y Dilthey. Si bien el presente trabajo tiene 
como objetivo demostrar la comunidad entre ambos pensadores, por 
su manera de encarar la psicología y la posición del historiador que “re-
actualiza” o “revive” el hecho pasado, la posición de Collingwood con 
Dilthey es esencialmente crítica. Por otra parte, al enunciar la teoría 
del re-enactment, Collingwood cede más de lo que pretendía conceder 
en su psicología, puntualmente en referencia a su tratamiento de la re-
flexión. La referencia a Dilthey en The Idea of History adolece de una 
interpretación parcial. Según Collingwood, Dilthey habría reducido 
el conocimiento histórico a la psicología. Si bien el inglés celebra que 
Dilthey haya podido comprender que el conocimiento histórico solo es 
tal en la medida en la que puede ser revivido a través de la singularidad 
del historiador (172), también considera que la vida en Dilthey se reduce 
a la psicología y, como tal, a la experiencia inmediata. 

Para un lector más atento de Dilthey, la visión de Collingwood 
resulta limitada. En parte, Collingwood sustenta su psicología desde 
la perspectiva humeana que distingue impresiones e ideas, y no toma 
en consideración el importante motivo de la autoconciencia. En con-
secuencia, cuando introduce a la “reflexión” como necesaria para el 



[286]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

conocimiento histórico, lo hará sin remitirse a una autoconciencia más 
originaria ya presente en el concepto de “emoción”, pero no es distin-
guido como tal. Dilthey, en cambio, sostiene la objetividad directa del 
mundo para los contenidos de la conciencia. Si bien el concepto de vi-
vencia no es muy distinto al de los “actos” en Collingwood, el inglés debe 
introducir elementos mediadores del conocimiento como la validación 
criteriológica y, en particular, la imaginación como “facultad ciega del 
entendimiento”, con el fin de asegurar la objetividad de lo percibido. 

Relativa a este punto es la discusión en torno al concepto de “in-
mediatez” en Dilthey. Para Collingwood, hay un conflicto en Dilthey 
entre la inmediatez de la vida y el carácter reflexivo del conocimiento 
histórico (cf. ih 172). Desde su perspectiva humeana, la conexión del 
flujo de conciencia es opacada en relación con la distinción entre im-
presiones e ideas. Se trata de dos contenidos distintos y la esencia de su 
diferencia se encuentra en la perdurabilidad de las segundas por sobre 
la transitoriedad de las primeras. Desde el principio de fenomenidad 
de Dilthey, solo tenemos hechos de conciencia. Pero la distinción entre 
lo inmediato y lo reflexivo en Dilthey que Collingwood realiza es un 
faux pas que comete al partir de concepciones gnoseológicas distintas.  
La descripción de la facultad imaginativa por Collingwood como facul-
tad de lo facticio y lo creativo resulta insuficiente a la hora de remitir a 
su función originaria para el conocimiento. 

Igual originariedad posee la conexión de vida en Dilthey para la 
comprensión y la generación de nexos de sentido, sin necesidad de de-
finirla como facultad a priori. Para Dilthey, la conexión de la vida es 
“inmediata”, en el sentido de que hay una conexión espontánea, al igual 
que en la síntesis kantiana, pero no es condición de posibilidad de la ob-
jetividad. De esta manera, la crítica de Collingwood mezcla el plano de 
la posibilidad del conocimiento objetivo del mundo y la identidad del yo, 
con la actividad reflexiva de la autognosis y el producto específico de la 
conexión histórica: la revivencia. Collingwood entiende erróneamente 
la revivencia también al omitir la manifestación o expresión del plano 
de la concepción histórica. Encierra, así, a Dilthey en un injusto solip-
sismo, como cuando escribe que “no es suficiente para el historiador ser  
Julio César o Napoleón, porque eso no constituye un conocimiento  
de Julio César o Napoleón más que el hecho obvio de que el ser sí mismo 
constituye un conocimiento de sí” (ih 172). 

En suma, Collingwood incurre en un triple error en su crítica a 
Dilthey. Primero, confunde la conexión de la vida –como conexión 
espontánea o “inmediata” de los hechos de la conciencia– con la vida 
individual en sí misma. Segundo, circunscribe la revivencia al plano 
de la conciencia como mímesis cuando sostiene que la revivencia en 
el intérprete se da como si este fuera el otro histórico. Collingwood 



[287]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

insiste en estos puntos críticos señalando que “la manera en la que in-
corporo la experiencia de Julio César a mi propia personalidad no es 
confundiendo mi propia personalidad con él, sino distinguiéndome de 
él y al mismo tiempo haciendo de su experiencia la mía” (1946 174). En 
tercer lugar, y como consecuencia de lo anterior, Collingwood omite 
la expresión como elemento fundamental del conocer histórico. No se 
trata de vivir uno mismo una vida ajena como lo hace un actor, sino 
que el anclaje en el individuo se encuentra en la conexión vital ya dada 
y en los nexos que son sociohistóricos y nunca solamente individuales. 
Así, quien comprende no solamente “revive” la vida pasada y “llega a 
la perfección cuando el suceso ha sido penetrado por la conciencia del 
poeta, del artista o del historiador y ha sido fijada en una obra en la cual 
se halla perennemente ante nosotros” (mh 239). 

En suma, la mala interpretación de Dilthey por parte de Collingwood 
se debe tanto a un fundamento gnoseológico distinto (el idealismo post-
fichteano de Dilthey y el realismo empirista-humeano de Collingwood), 
como a una reducción del pensamiento de Dilthey que excluye elemen-
tos fundamentales de la compresión histórica. Su manera de encarar la 
comprensión histórica es, empero, similar. 

Lo que para Collingwood es la “imaginación”, para Dilthey es 
la “vida”. Aunque haya más “narrativismo” en la imaginación de 
Collingwood y más “psicología” en la “vida” de Dilthey, el vitalismo 
de Dilthey es menos trascendental –y, por ende, más “realista”– que la 
imaginación en Collingwood, explícitamente ligada a la unidad de las 
representaciones sensoriales, como explica en The Principles of Art. Si 
atendemos a lo que Dilthey expone en “Visión de conjunto de mi sis-
tema” (tcm 98-108), parecería en una primera ojeada que la psicología 
prevalece sobre el componente comunitario, como cuando afirma que 
“el conocimiento no puede retroceder más allá de la vida, es decir, no 
puede establecer ninguna conexión que no esté dada en la vida” (id. 102). 
Pero esta es una vida integrada y no inmediata. La autognosis es cono-
cimiento de las condiciones de la conciencia como complejo vital. En 
él se incluyen las condiciones para un saber universalmente válido (lo 
referido en la Redacción…), el complejo de la psicología analítica (este 
es el punto en el que Collingwood se detiene en su interpretación de 
Dilthey) y el mundo histórico y social tal como es vivido. 

En la labor de conocimiento de sí no hay más, pero tampoco me-
nos, de lo que aparece en este complejo. Es decir, la conexión de la vida 
ya establece condiciones –aunque no a priori– que forman parte del 
complejo fenomenal de la existencia. El concepto de “efectuación” (Dar 
Erwirken) –o “nexo de eficacia”– determina que “los conceptos vitales 
contenidos… en cada unidad de vida, en cada época, adoptan una nueva 
conexión” (mh 264). Esta explicación protege a Dilthey de la acusación 



[288]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

de Collingwood de que la “revivencia” pudiera implicar una reproduc-
ción de la vida pasada por parte del historiador, ya que la comprensión 
implica una nueva conexión vital determinada por el presente vital. 
La “imaginación histórica” de Collingwood contiene más elementos 
apriorísticos que la de un Dilthey cercano a la fenomenología, pero 
que aún tiene en mente la idea de una conexión universal de la historia. 

En Collingwood hay una asunción del dinamismo de la vida y llama 
a ello “imaginación”, pero acaso adolece de un escepticismo eventual 
que ruega por que los contenidos de conciencia se demuestren como ob-
jetivos con base en la validación proposicional de los pensamientos en el 
terreno público. Por eso, Collingwood debe reintroducir en su psicología 
la facultad de la imaginación (cf. pa 224) y, posteriormente, emplaza a la 
imaginación en su teoría del trabajo historiográfico de la misma manera 
que la emplea –como refuerzo de su posición empirista– en la psicología.

 4. Conclusiones
En este estudio hemos arribado a las siguientes conclusiones. En 

primer lugar, encontramos importantes diferencias de base en la com-
paración de la psicología de ambos filósofos. El empirismo humeano de 
Collingwood divide los contenidos de conciencia entre sensaciones y 
pensamientos y, a su vez, en los actos de sentir y de pensar. Esta división 
presentada en pa no siempre es consecuente con la situación de conoci-
miento ejemplificada, menos aún desde la vista del yo “natural”. La idea 
central que alude al aspecto criteriológico y público del pensamiento 
frente a la privacidad de la sensación pone en cuestión –contrariamente 
al plan de Collingwood– la objetividad del conocimiento. Hay un hiato 
entre la individualidad del contenido perceptual tal como es sentido y 
los objetos del mundo exterior, que tienen que ser validados criterio-
lógicamente. Así, la validación vira desde una cuestión epistémica a 
una gnoseológica. El problema es que, para salvar la distancia entre las 
impresiones y aquello que podemos decir objetivamente del mundo, la 
imaginación opera de manera a priori en una instancia previa a la com-
binación de elementos por parte de la voluntad (cf. pa 224). 

Desde otra perspectiva, Dilthey simplifica la actividad de la concien-
cia al principio de fenomenidad a través de los “hechos de conciencia” y 
establece un realismo casi directo con las cosas externas y los cuerpos. 
Esto implica que los contenidos de conciencia son objetivos en la me-
dida en la que son causados por la percepción de los objetos del mundo 
exterior. El elemento de la conexión vital que une las vivencias entre 
sí y da sentido a la vida humana propia no constituye una condición 
de posibilidad de la objetividad, sino que permite que los hechos de  
conciencia cada vez más complejos (léase, las vivencias ya conexas)  
se presenten con sentidos dados. 



[289]

ideas y valores • vol. lxxi • n.o 181 • 2023 • issn 0120-0062 (impreso) 2011-3668 (en línea) • bogotá, colombia • pp. 267–290

La autognosis como fundamento de la comprensión histórica en Dilthey y Collingwood

En conclusión, este estudio ha permitido detectar un sesgo “idea-
lista” en el empirismo de Collingwood –a través de la introducción de 
la imaginación como “facultad ciega e indispensable” que actúa con 
anterioridad a la imaginación facticia– y una fuerte implicación “realis-
ta” en el psicologismo del Dilthey de 1880 y 1890 –mediante la carencia 
de necesidad de demostración del mundo exterior que establece a tal 
como causa de las representaciones dadas a la conciencia-. Describimos 
el “idealismo” de Collingwood con la advertencia de la problematiza-
ción de su “no realismo” (Van der Dussen 22) o su “constructivismo 
histórico” (Belvedresi 196). Por otro lado, se demostró en qué sentido 
la crítica de Collingwood resulta injusta para con Dilthey. 

No obstante, estas diferencias se difuminan en la teoría de la com-
prensión y de la imaginación histórica a través de la “autognosis” como 
elemento fundamental tanto de la reactualización (re-enactment), 
como de la revivencia. El conocimiento de la historia y de las personas 
del pasado es posible bajo este modo especial de autoconocimiento. 
La particularidad de esta manera del conocerse a sí mismo resulta de 
las conexiones existenciales y de los sentidos prendados en la circuns-
tancia existencial de la experiencia histórico-social del individuo que 
comprende (el historiador). En Dilthey, la autognosis es honda en un 
sentido dialéctico entre el conocer de sí y el conocer histórico. En ex-
plícita contradicción con la interpretación que Collingwood tiene sobre 
Dilthey, la introspección resulta una forma de autoconocimiento, pero 
no constituye la “autognosis” propia del comprender histórico. 

A través de la lectura más detenida, se advierte la cercanía de 
Collingwood con Dilthey. Si bien ambos autores se distinguen en su 
gnoseología la revivencia y el re-enactment, comparten la visión funda-
mental de que para el conocimiento de lo ajeno y del otro histórico es 
imprescindible la autognosis del intérprete o historiador como un indivi-
duo integrado en los sentidos y las necesidades de su época. Únicamente 
desde la autognosis puede elevarse la historiografía a una historia crítica 
que supere la “historia de tijeras y engrudo” (Collingwood 318) y que se 
establezca no solo como una forma de conocer al otro pasado, sino al 
sí mismo –a nosotros mismos– a través de la Historia (cf. mh 305). Esta 
investigación no ha tenido otro propósito general que la contribución 
al diálogo entre dos tradiciones cada vez más afines en el terreno de la 
hermenéutica y la epistemología. Estas confluyen en la más ardua tarea 
filosófica: la del autoconocimiento de los seres humanos en los avatares 
históricos de nuestro mundo. 



[29 0]

departamento de filosofía • facultad de ciencias humanas • universidad nacional de colombia

Hernán Alejandro Manzi Leites

 Bibliografía
Belvedresi, Rosa. “Collingwood y el constructivismo histórico.” Revista de Filosofía 10.17 

(1997): 187-206.

Carr, David. Time, Narrative and History. Indiana University Press, 1991. 

Collingwood, Robin George. The idea of history [ih]. Oxford University Press, 1946. 

Collingwood, Robin George. Idea de la Historia. Traducido por Edmundo O’Gorman y 
Jorge Hernández Campos. Fondo de Cultura Económica, 1952.

Collingwood, Robin George. The principles of art [pa]. Oxford University Press. 1958. 

Dilthey, Wilhelm. “Contribución al problema del origen y justificación de nuestra creencia 
en la realidad del mundo externo.” Crítica de la razón histórica. Editado por Hans-
Ulrich Lessing. Traducido por Carlos Moya Espí. Ediciones Península, 1986. 145-178. 

Dilthey, Wilhelm. El mundo histórico [mh]. Traducido por Eugenio Ímaz. Fondo de 
Cultura Económica, 1978. 

Dilthey, Wilhelm. “Los hechos de la conciencia («Redacción de Breslau»).” Crítica de la 
razón histórica. Editado por Hans-Ulrich Lessing. Traducido por Carlos Moya Espí. 
Ediciones Península, 1986. 92-144. 

Dilthey, Wilhelm. Psicología y teoría del conocimiento. Traducido por Eugenio Ímaz. 
Fondo de Cultura Económica, 2014. 

Dilthey, Wilhelm. Teoría de las concepciones del mundo [tcm]. Traducido por Julián 
Marías. Alianza Editorial, 1988.

Hodges, Herbert Arthur. The Philosophy of Wilhelm Dilthey. Routledge & Kegan, 1952. 

Husserl, Edmund. Ideas acerca de una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
Libro Segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Traducido por 
Antonio Zirión Q. Fondo de Cultura Económica, 2014.

Kant	, Immanuel. Crítica de la Razón Pura [Krv]. Traducida por Mario Caimi. Editorial 
Colihue, 2008. 

Mink, Louis. Mind, History and Dialectic. The Philosophy of R. G. Collingwood. Indiana 
University Press, 1969.

Owensby, Jacob. Dilthey and the Narrative of History. Cornell University Press, 1994.

Rorty, Richard. La filosofía y el espejo de la naturaleza. Cátedra, 1989.

Van der Dussen, Jan. History as a science. The Philosophy of R.G. Collingwood. Springer, 2012. 

Walton, Roberto. “Transmisión de sentido y nexo de eficacia.” Escritos de Filosofía 43 
(2003): 355-386.


	¿Tomando seriamente a Dewey?
	Márgenes del carácter 
moral en Aristóteles: 
sueño y bestialidad

	_Hlk124967806
	_Hlk20296113
	_Hlk20296204
	_Hlk15591400
	_Hlk17238908
	_Hlk15591568
	_Hlk15592038
	_Hlk20556904
	_Hlk15592270
	_Hlk15592149
	_Hlk15592223
	_Hlk15592419
	_Hlk18220181
	_Hlk20296594
	_Hlk19036796
	_Hlk19035607
	_Hlk124967866
	_Hlk124967921
	_Hlk15591253
	_Hlk15591889
	_Hlk15318055

