‘ 358 |munpo AmAzoNico 1: 349-361, 2010 |

ENTRE MORTALES E INMORTALES: EL SER SEGUN LOS TICUNA DE LA AMAZONIA

| por Jean Pierre Goulard. Lima: Caaap-Ifea, 2009. 458 pp.

LUISA ELVIRA BELAUNDE. Universidade Federal de Bahia
doi: 10.5113/ma.1.12352

Los mortales son “los con muerte”, los inmortales son “los cuerpos de fuego”.
Comprender la concepcién tikuna' de la corporalidad y su aproximacién al tiem-
po requiere adentrarse en la ontologia de este pueblo habitante del Trapecio
amazonico.

Conocedor minucioso del lenguaje y las practicas tikuna, Jean Pierre Goulard
se propone investigar los movimientos proféticos tikuna del tltimo siglo a partir
de su nocién del “Ser”, du’u, un término que designa a todo ser viviente. El autor
sostiene que los cambios recientes que han afectado a este pueblo, repartido entre
el Perti, Brasil y Colombia, sus procesos identitarios y sus relaciones con actores
externos, no pueden ser reducidos meramente a una cuestién de aculturacién ni de
transculturacién. La aproximacién tikuna al tiempo y a la historia esta atravesada
por una preocupacioén por el Ser, preocupacién reformulada constantemente con el
pasar de los afios y los cambios en el entorno ecolégico y sociopolitico, pero que se
mantiene vigente. Esta garantiza la unicidad del grupo sociocultural a pesar de su
distribucién territorial dislocada en tres paises, en areas riberefias e interfluviales,
asi como en las cercanias de las nuevas urbes de la frontera, Leticia, Tabatinga,
Caballo Cocha. El mesianismo tikuna, tan variado en sus manifestaciones locales,
su asociacién al mercado y las economias extractivas de turno y su afiliacién a
diversos credos cristianos, seria, segin el autor, la continuacién de un proyecto
del Ser inherente a la ontologia y la lengua tikuna, que alimenta su biisqueda
permanente de la transformacion de los seres humanos en inmortales. Es entonces
necesario enfocarse sobre la etnografia, especialmente el estudio de las narrativas



RESENAS 359‘

miticas y las préacticas rituales, para llegar a entender la agencialidad® histérica
de este pueblo.

Seglin el pensamiento tikuna, la inmortalidad es a la vez fuente y destino
anhelado de la historia. En sus origenes, se manifiesta como un estado “verde”
de primordial inmadurez, donde todo lo existente contiene un gran potencial de
transformacién pero nada madura ni se pudre ni muere. Es un ambito fuera de los
ciclos orgénicos. La temporalidad organica surge a partir de la accién generadora
de los mellizos primordiales Joi (o Dyoi) e Ipi, quienes constituyen las disyuncio-
nes que ordenan el universo ritual y establecen los modos de relacionarse para la
reproduccién y el matrimonio. Joi, el mellizo mayor, es “el aconsejado”, “el que
sabe” y acttia con propésito, cuidadosamente anticipando sus resultados. Ipi, el
menor, es “el picaro”, cuyo comportamiento impulsivo produce situaciones ines-
peradas y muchas veces contrarias a lo que planeaba. La pareja de hermanos cubre
asi los dos polos del conocimiento y la subjetividad que permiten la puesta en
marcha del tiempo como un proceso dindmico en el que lo anticipado y lo impre-
decible, lo literal y lo burlesco, las personas confiables y las engafiosas, coexisten
enfrentandose.

Pero la disputa entre los hermanos no se habria dado si no fuera por la
presencia de otra pareja, femenina esta vez: las dos hermanas de los mellizos.
Sin la diferencia de género que establecen las hermanas, no hubiera habido el
comienzo de los tiempos. Ipi, el travieso, se acost6 con su hermana menor, y tras
esta primera ofensa surgi6 el primer brote de mortalidad. Después, esta herma-
na hecha mortal se cas6é con Aguti, un mamifero de tierra, creando la primera
divisién de la sociedad tikuna en dos mitades matrimoniales: la mitad de los
“sin plumas”, como el aguti, y la mitad complementaria de los “con plumas”.
Asi se establecié la exogamia entre mitades que gobierna hasta el dia de hoy el
matrimonio y la reparticién de los clanes tikuna a pesar de todos los cambios
demogréficos sucedidos debido a las epidemias, los desplazamientos y las inter-
venciones de agentes foraneos.

Segin la mitologia, cuando la hija nacida de este primer matrimonio se caso,
a su vez, con su tio materno, Joi, quedd establecida la regla del matrimonio
preferencial entre tio y sobrina, que también rige actualmente, y que habria
podido ser la receta de una vida conyugal feliz y una salvaguarda de la inmorta-
lidad. Pero todo se malogré cuando Ipi, no contento de haber cometido incesto,
cometi6 adulterio, acostandose con la esposa de su hermano. Después de esta
nueva ofensa, la mortalidad tomé posesién de todos los seres vivientes y todos
tuvieron que buscar qué comer. Los nombres de los clanes que conforman las dos
mitades matrimoniales tikuna nacieron a partir de la variedad de olores de los



‘ 360 |munpo AmAzoNIco 1: 349-361, 2010 |

alimentos disponibles en la tierra. De esta manera comenzaron las penurias y el
envejecimiento de quienes tienen que trabajar y matar a plantas y animales para
alimentarse, y también se iniciaron los cuidados rituales para intentar controlar
la capacidad de destruccién de los mortales, descendientes del incesto y el adul-
terio, que a cada nueva generacién corren el riesgo de destruir la tierra con los
cataclismos que ocasionan sus ofensas.

La entrada en la mortalidad, sin embargo, y la inevitable madurez, muerte y
podredumbre de los cuerpos que ocasiona, es también el comienzo de una bts-
queda del retorno a la inmortalidad y la transmutacién en cuerpos de fuego. Por
eso, las narrativas histdricas tikuna dan cuenta de los intentos mis o menos exi-
tosos que hicieron y contintian haciendo para reencontrarse con los inmortales;
y los movimientos proféticos surgidos y desaparecidos en distintos momentos
se encajan en esta jornada emprendida desde la narrativa y el ritual hacia la
inmortalidad.

La constitucién de la persona tikuna es la llave de la transformacién que
los hombres y las mujeres anhelan efectuar en sus destinos. Hay tres principios
constitutivos del Ser que el autor califica como un “cuerpo de los afectos” y que
retinen, y al mismo tiempo sobrepasan, lo fisioldgico, lo espiritual, lo psicolégico
y lo social. El “principio energético”, llamado pora, es la fuerza que permite el
crecimiento corporal y asegura la permanencia del cuerpo durante el ciclo de
vida de los hombres y las mujeres, llenandolo de energia para hacer trabajos
especificos a su sexo y edad. El pora se concentra en la sangre y debe ser ali-
mentado constantemente por medio de la nutricién, el ejercicio y las dietas de
ayuno. Su cantidad aumenta a lo largo de los afios desde el nacimiento hasta la
pubertad, cuando alcanza el nivel suficiente para que los nifios y las nifias se
inicien en la sexualidad y la fertilidad. El “principio corporal”, llamado ma-ii, es
heredado de los padres, sus comportamientos y las substancias que consumieron,
asi como también del entorno social, el clan y la mitad matrimonial a la que
pertenece la persona. Este principio corresponde a una caracterologia tikuna y
permite abordar las diferencias de comportamiento de las personas, incluyendo
su actitud durante una masateada® puesto que se considera que la borrachera
favorece la manifestacién del ma-ii. Finalmente, el “principio vital”, llamado a-e,
debe de ser consolidado al cuerpo durante el ciclo de vida por medio de una serie
de celebraciones rituales durante las cuales, generalmente, se congrega a una
gran cantidad de gente para tomar mucho masato.

Es por medio del ciclo ritual de las estaciones, o “lunas” —que celebra la
madurez de los vegetales, las presas de caceria y pesca, y las personas— que los



reseNas | 361 ‘

“con muerte” intentan reenganchar con la inmadurez primordial; y es justamen-
te en la ocasién de la maduracién de una muchacha piber que la posibilidad de
recuperar la inmortalidad es activada en su mayor intensidad. Cuando los senos
de la joven “se abren y comienzan a crecer” en “brote”, su madre la aisla en un
lugar cerrado donde permanece quieta, guardando dieta, hilando fibras y escu-
chando los consejos de las mayores. Durante la fiesta del final de la reclusién,
los inmortales vienen a unirse a los mortales que bailan y cantan cubiertos de
maéscaras, repartiendo masato y carne ahumada en abundancia. La joven ptber
accede ella misma a una cierta inmortalidad al consagrarse como una mujer ca-
paz de cambiar de piel, y renovarse, cada vez que menstria. Al mismo tiempo,
sin embargo, la sangre de menarquia, llamada “sangre verdadera”, la coloca a
ella y a su entorno en gran peligro. La idea de un posible fin de mundo causado
por algtin cataclismo, especialmente una gran inundacién, esta siempre presente
y refuerza el respeto por la disciplina en el comportamiento y alimentacién de la
muchacha y de todos a su alrededor.

Este libro asombra al lector por la riqueza de la etnografia y la sutileza con
que la estética tikuna logra permear todo el texto mediante el uso y la traducciéon
cuidadosa de las palabras tikuna, los nombres, las narraciones y los cantos. Es,
a su manera, un libro sobre el arte indigena tanto como un estudio en profun-
didad de su ontologia y epistemologia del Ser y la historia. Como dice Maurice
Godelier, en el prélogo, Goulard muestra que los movimientos proféticos tikuna,
su surgimiento y desvanecimiento recurrente, se enmarcan en una concepciéon
del tiempo definido por catéstrofes periddicas en las cuales generaciones enteras
desaparecen y dan lugar a nuevas generaciones, todas ellas aspirando a la inmor-
talidad. Las disputas de poder entre lideres mesianicos y autoridades mestizas y
nacionales, y sus relaciones con la escritura, el dinero y la ley, toman nuevas ca-
racteristicas cada vez. Quizé sea siempre en vano, pero la belleza que emana de
sus esfuerzos por lograr alcanzar el destino de la inmortalidad, y su conciencia
de la falibilidad humana, inquieta, seduce y conmueve.

NOTAS

1 Escribimos “tikuna” siguiendo la ortografia adoptada por los maestros y autoridades
indigenas de la regién.

2 Utilizamos el término “agency”, en traduccién de la palabra inglesa agency, que se refie-
re a la capacidad de accién de los seres -humanos y otros— en el mundo.

3 Masateada: ceremonia en la que se consumen cantidades importantes de una bebida
fermentada obtenida de la yuca (Manihot esculenta), llamada masato.



	www.info.lncc.br
	Fronteiras e Limites do Brasil




