
mundo amazónico 2, 2011 | 11-16 | © Lenaerts | issn 2145-5082 | doi:10.5113/ma.2.19387 | 

Marc Lenaerts. Doctor en antropología y profesor de la Universidad Libre de Bruselas, la Universidad de 
Liejas y la Academia Real de Bellas Artes de Bruselas. Université Libre de Bruxelles, Institut de Sociologie – 
CP.124, 44, avenue Jeanne B-1050, Bruxelles. mlenaert@ulb.ac.be

Marc Lenaerts 
Manejo económico, político y simbólico                                                                

del “conocimiento tradicional”: la construcción de lo propio         

en un mundo globalizado

Resumen

Este texto es la introducción al dossier de tres artículos resultantes del simposio 
“Manejo económico, político y simbólico del ‘conocimiento tradicional’: criterios indígenas y re-
definiciones externas”, en el 53 Congreso internacional de americanistas (México, 2009). Hemos 
modificado el subtítulo del simposio, adoptando en cambio para este dossier el subtítulo del lema 
del Congreso: “la construcción de lo propio en un mundo globalizado”. En la primera parte se re-
memora a Ana María Spadafora, coorganizadora de ese simposio y editora de este dossier, quien 
falleció en 2010. En la segunda se presenta el tema del simposio y la contribución de los tres 
artículos del dossier, más el artículo de Ana María Spadafora publicado en el número 1 de esta 
revista. A pesar de referirse a campos de investigación muy distintos –el biocomercio en Brasil 
y México, el comercio de artesanías en Guayana francesa, las modificaciones del conocimiento 
tradicional entre los ashéninka del Perú y los sueños de mujeres pilagá del Chaco como acción 
práctica–, las cuatro contribuciones muestran que el énfasis sobre los aspectos relacionales, la 
polivalencia de los pensamientos y de las prácticas o la imbricación del hablar, del pensar y del 
hacer son constantes mucho más fuertes que la persistencia de tal o cual elemento emblemático 
de la “tradición étnica”.

Palabras clave: Ana María Spadafora; conocimiento tradicional; Brasil; México; Guayana fran-
cesa; Perú; Chaco.

Economic, Political and Symbolic Management                                                   

of “Traditional Knowledge”: The Construction of a Self-Identity          

in a Globalized World

Abstract

This paper is the introduction to the dossier with three articles resulting from 
the Symposium “Economic, Political and Symbolic Management of ‘Traditional Knowledge’: 
Indigenous Criteria and External Redefinitions” of the 53rd International Congress of Americanists 
(Mexico, 2009). We have modified the subtitle of the Symposium, adopting in exchange for 
this dossier the subtitle of the Congress’ motto: “The Construction of a Self-Identity in a Glo-
balized World”. The first part of the text remembers Ana Maria Spadafora, co-organizer of the 
Symposium and editor of the dossier, who passed away in 2010. The second part presents the 
aim of the Symposium and the contribution of the three articles in the dossier, plus Ana Maria 
Spadafora’s article, which was published earlier in this journal. Even though they touch on 

mailto:mlenaert@ulb.ac.be


|    12    | mundo amazónico 2: 11-16, 2011 |  

quite different research fields –bio-trade in Mexico and Peru, commercialization of handicrafts 
in French Guiana, modifications of traditional knowledge among the Ashéninka of Peru, and 
dreams of Pilagá women of the Chaco as practical action– all four papers show that the empha-
sis on relational aspects, the polyvalence of thoughts and practices or the imbrication of speak-
ing, thinking and doing are stronger constants than the persistence of this or that emblematic 
element of “ethnic tradition.”

Keywords: Ana Maria Spadafora; traditional knowledge; Brasil; Mexico; French Guiana; Peru; Chaco.

¡Gracias, Ana!

Este dossier es el último fruto de una larga colaboración con la profesora Ana 
María Spadafora, y le está dedicado. En homenaje, me permitirán recordar 

brevemente, no tanto las etapas o los resultados académicos, que al fin y al cabo 
no pasan de ser nuestro pan cotidiano, sino el espíritu y el entusiasmo que ella 
consiguió insuflarle a este trabajo conjunto. 

Todo empezó en Brasil, en la isla de Florianópolis, hace poco más de diez 
años. Estaba por terminar un amplio proyecto de investigación elaborado junto 
con el profesor Óscar Calavia Sáez1, quien, para finalizarlo en noviembre de 
2000, invitó en la UFSC (Universidade Federal de Santa Catarina) a todos los 
investigadores dispersos en Brasil y Perú al Encontro internacional Conhecimentos 
ambientais indígenas: debíamos comparar y discutir los resultados parciales del 
trabajo de todos los miembros del equipo y preparar entonces el trabajo de sínte-
sis. Hubo otros invitados, entre ellos Ana –permítanme llamarla así, ahora–. 

Fue un encuentro muy dinámico, sin formalidades, en el que cada uno, en 
lugar de tratar de brillar individualmente, se esforzó por exponer el estado pre-
sente de su análisis, todavía en curso, y de avanzar con los demás, a veces muy a 
tientas, hacia la elaboración de una interpretación colectiva de los resultados. 

Tal vez fue eso lo que desencadenó el mayor entusiasmo de Ana, cuya capaci-
dad de entusiasmo era extraordinaria, incansable. A pesar del aspecto inacabado 
de ciertas ponencias –entre otras la mía, debo reconocerlo–, se decidió así mis-
mo que íbamos a publicarlas en un libro, con algunas contribuciones adicionales. 
Como suele pasar, las gestiones y las discusiones con la editorial tomaron tiempo, 
pero al final lo publicó en 2004 Abya Yala, en Quito (Calavia Sáez et al. 2004).

Mientras tanto, en el 51 Congreso internacional de americanistas, celebrado 
en 2003 en Santiago de Chile, Ana y Óscar habían organizado un simposio con 
una temática muy cercana, Naturaleza y cultura: pensamiento indígena, alternativas 
éticas; simposio que se desarrolló en el mismo ambiente cálido, con las mismas 
dinámicas de reflexión colectiva de Florianópolis.



manejo del conocimiento tradicional |  Marc Lenaerts  |    13    |    

Decidimos continuar. Se había creado un pequeño núcleo bastante estable, 
al que periódicamente se unían otros investigadores, para seguir avanzando con 
preguntas diversas pero convergentes sobre la etnobotánica y los conocimientos 
indígenas. Fue todo un proceso, las temáticas evolucionaron por efecto de la 
dinámica colectiva, pasamos del estudio de los sistemas simbólicos al problema, 
entonces particularmente conflictivo, de los derechos de propiedad intelectual, 
y luego a las relaciones contradictorias entre los enfoques indígenas y el manejo 
del saber a la manera “occidental”, siempre con el deseo de seguir trabajando 
juntos.

Intentamos presentar ambiciosos proyectos de investigación, que abarcaban 
tanto las regiones amazónicas como el Chaco –una idea muy querida por Ana, 
que ya no podrá cumplir su viejo sueño de investigar (también) en la Amazonia– 
pero que a última hora infelizmente no se concretaron: a veces es difícil respon-
der a las exigencias de las instituciones financiadoras. 

Lo que sí mantuvo continuidad fue la organización de simposios de congreso 
en congreso, en la que Ana, además de sus cualidades de investigadora entusias-
ta y llena de sutileza, demostraba una eficiencia práctica impresionante, resol-
viendo de inmediato problemas en los que yo hubiera permanecido enredado, 
perdiendo tiempo y energías. 

En 2007 tuvo lugar en Bruselas el V° Congreso europeo de latinoamericanis-
tas del Ceisal (Consejo Europeo de Investigaciones Sociales de América Latina), 
en el que coordinamos juntos un simposio que esa vez ponía más atención a los 
asuntos económicos, pero con la particularidad de enfocarlos más bien desde 
el punto de vista indígena, del que existe también una publicación (Lenaerts y 
Spadafora 2008). 

La satisfacción de los participantes, la calidad de las ponencias, el deseo de 
continuar la reflexión, nos llevaron a repetir la experiencia dos años más tarde, 
en julio de 2009, en México, durante el 53° Congreso internacional de america-
nistas: las ponencias de este dossier se presentaron en esa ocasión. Ana, ya enfer-
ma sin saberlo todavía, fue como siempre: eficiente y atenta, favoreciendo tanto 
la calidad humana del encuentro como los intercambios científicos. La mala no-
ticia sólo nos llegó después. Quedó entonces la pobre comunicación a distancia, 
asistiendo de lejos, ¡tan lejos!, al coraje que mantenía para enfrentar la enfermedad 
y seguir trabajando, a pesar de todo, en la publicación de su ponencia y las de los 
demás. No habrá más proyectos de investigación o simposios organizados juntos, 
pero, ¡gracias por todo, Ana! Fue muchísimo lo que nos diste.



|    14    | mundo amazónico 2: 11-16, 2011 |  

Simposio y ponencias

Queda por presentar, es la regla, este dossier, que dará una idea por lo menos 
parcial de lo que quisimos hacer en nuestro simposio en México. 

El artículo de Geoffroy Filoche y Jean Foyer constituye una especie de con-
clusión para una orientación temática que seguimos anteriormente, cuando los 
planes de bioprospección, las inquietudes alrededor de la biopiratería y la de-
fensa de los derechos de propiedad intelectual colectiva sobre los conocimientos 
etnobotánicos indígenas eran asuntos mucho más candentes que ahora. Los auto-
res comparan las legislaciones brasileña y mexicana y su evolución, analizan los 
últimos cambios tecnológicos y jurídicos y sus consecuencias sobre las prácticas 
empresariales, y subrayan que en realidad muy pocos acuerdos de bioprospección 
se concretaron. Llegan así a la conclusión que el asunto, a pesar de las aparien-
cias y de las esperas pasadas, perdió su pertinencia propiamente económica: su 
importancia es más bien simbólica, pero ese énfasis simbólico, nacional o local, 
contribuye a enmascarar peligros mucho más reales para las zonas de selva.

Las otras contribuciones siguen el nuevo rumbo que estábamos tomando, y 
que responde exactamente al subtítulo escogido para el 53° Congreso internacio-
nal de americanistas: “la construcción de lo propio en un mundo globalizado”.

Bien se sabe que el mundo urbano, y luego el mercado global, se acercan 
cada vez más a los pueblos indígenas, lo que induce profundas transformaciones 
a todos los niveles. Bien se conoce también la lectura dada usualmente de esos 
cambios: un proceso de “aculturación” inevitable, a pesar de ciertas formas de 
“resistencia” ancladas en la subsistencia de “tradiciones” cada vez más desco-
nectadas entre sí, vestigios dispersos, huellas y sobras desparramadas que, ¡feliz-
mente!, conservan todavía algún carácter exótico y permiten soñar. 

Pero eso no pasa de ser un enfoque ajeno y típicamente occidental, que per-
mite interpretar el proceso en términos perfectamente conformes con una con-
cepción a la vez consumidora y asimilacionista de las relaciones con los pueblos 
indígenas y con la alteridad: tradiciones por conservar y consumir –sea en forma 
de artesanía “auténtica” o barata, de turismo e imágenes exóticas o de conoci-
mientos etnobotánicos aprovechables, quizá, por la industria–, y asimilación que 
tendría que dejar a todos de acuerdo sobre las reglas del juego y sobre el lugar y 
la función de cada uno en el panorama global, como el nuevo papel de guardián 
de la biodiversidad que se está atribuyendo ahora al indígena amazónico.

Los pueblos indígenas no comparten esa visión objetivadora de su vida y de 
los cambios que la afectan. Lo que les interesa es negociar el lugar que puedan 
ocupar, colectiva e individualmente, en el paisaje interétnico de un mundo que 



manejo del conocimiento tradicional |  Marc Lenaerts  |    15    |    

cambia con rapidez; para lo cual no hay razón alguna para tratar de manera dis-
tinta las herencias de una “tradición” siempre cambiante y variada, y los nuevos 
aportes del mundo urbano. Sin embargo, fuertes particularidades idiosincrásicas 
se mantienen, pero se manifiestan sobre todo en la manera de relacionarse con 
el mundo y con los demás.

A pesar de referirse a campos de investigación muy distintos, ya que esta vez 
desbordan ampliamente nuestra focalización anterior sobre plantas y etnobo-
tánica, las tres contribuciones publicadas en esta revista a raíz del simposio de 
México muestran, a su manera, que el énfasis sobre los aspectos relacionales, la 
polivalencia de los pensamientos y de las prácticas o la imbricación del hablar, 
del pensar y del hacer son constantes mucho más fuertes que la persistencia de 
tal o cual elemento emblemático de la “tradición étnica”.

La primera de esas contribuciones, publicada en el primer volumen de Mun-
do Amazónico, la escribió Ana: “Cumplí tu sueño: pedagogía de la oniromancia 
y conocimiento práctico entre las mujeres pilagá del Gran Chaco (Formosa, Ar-
gentina)” (Spadafora 2010). A partir del ejemplo de una relación personal muy 
estrecha con una mujer, propone analizar los sueños entre las mujeres pilagá no 
tanto en sus relaciones con la palabra, ya que no están necesariamente ligados 
con ella, sino “en términos de un marco-guía para la acción” y para la interac-
ción, inclusive la interacción con Ana misma. Visto de esa manera, a pesar del 
“incremento significativo de los valores éticos y estéticos ‘blancos’”, que afectan 
innúmeros aspectos de la vida cotidiana, el sueño “continúa siendo el recurso 
idiosincrásico cultural central para reflexionar sobre el pasado y el presente y 
posicionarse frente al porvenir” (Ibid.: 91).

La segunda, presentada en este dossier, trata de la artesanía indígena en Guaya-
na francesa, y más específicamente del arte de la cestería. A primera vista, la pérdi-
da de numerosos modelos y motivos, la creciente especialización de los artesanos, 
la producción para diferentes tipos de tiendas turísticas, podrían ser interpretadas 
como un resquebrajamiento del horizonte cultural, sobre todo en los grupos de la 
región costera. Pero con su análisis de la evolución histórica y de las distintas cla-
ses de artesanía, Damien Davy muestra que la comercialización de objetos de mala 
calidad en las tiendas de souvenir forma parte de un sistema mucho más amplio y 
complejo, que la especialización no impide el uso doméstico ni las creaciones des-
tinadas exclusivamente a los intercambios interétnicos, y que al fin y al cabo sería 
más pertinente describir esos procesos en términos de reajuste de las posiciones 
individuales y colectivas en un paisaje interétnico particularmente móvil.

La tercera es la mía, y se incluye también en este dossier. Propongo primero 
emplear el concepto de “heterogeneidad cultural”, mejor que los de “acultura-



|    16    | mundo amazónico 2: 11-16, 2011 |  

ción” y “resistencia”, ya que me parece corresponde mejor con una serie de hechos 
cotidianos: desde un punto de vista indígena, el vaivén entre formas de racionali-
dad contradictorias es un recurso sumamente útil y usado con mucha frecuencia. 
Sigo con el caso de una mujer asháninka y de sus conocimientos etnomedicinales: 
ella, por sus relaciones particulares con el mundo ajeno, abandonó, o está callan-
do, la posibilidad de recurrir a formas de racionalidad múltiples, a la vez perdió 
toda la riqueza relacional de las concepciones terapéuticas indígenas, quedando 
completamente aislada en esa opción. El resto de la comunidad conserva y hasta 
aumenta la variedad de las prácticas terapéuticas y de sus respectivas referencias, 
“modernas” o “tradicionales”, ya que desde su punto de vista no se trata de “acul-
turarse” o de “resistir”, sino de lo importante: mantener el parentesco, perpetuarlo 
y, en consecuencia, asegurar su salud entre los múltiples pobladores de un mundo 
cada vez más denso y complejo. 

Nota

1	 El proyecto TSEMIM (Transmisión y transformación de los conocimientos ambientales 
en comunidades indígenas y mestizas) analizaba para la Comisión Europea las diná-
micas de cambio de los conocimientos etnobotánicos en la frontera entre Brasil y el 
Perú, con un equipo interdisciplinario de antropólogos, botánicos y etnobotánicos 
oriundos de Brasil, Perú, Francia y Bélgica.

Referencias

Calavia Sáez, Óscar, Marc Lenaerts y Ana María Spadafora (orgs.). 2004. Pa-
raíso abierto, jardines cerrados: pueblos indígenas, saberes y biodiversidad. Quito: Abya 
Yala.

Lenaerts, Marc y Ana María Spadafora (orgs.). 2008. Pueblos indígenas, plantas 
y mercados: Amazonia y Gran Chaco. Bucarest: Flacso/Zeta Books. 

Spadafora, Ana María. 2010. “Cumplí tu sueño: pedagogía de la oniromancia y 
conocimiento práctico entre las mujeres pilagá del Gran Chaco (Formosa, Argenti-
na)”. Mundo Amazónico 1: 87-108. doi:10.5113/ma.1.10458

Fecha de recepción: 1 de febrero de 2011.

Fecha de aceptación: 9 de febrero de 2011.




