
Mundo Amazónico 10(2), 2019 | 138-161|  | issn 2145-5074 | 

João Rivelino Rezende Barreto: Doutor em Antropologia Social pela Universidade Federal de Santa 
Catarina – UFSC. Docente na Faculdade Salesiana Dom Bosco – FSDB MANAUS. yupuribubera@
gmail.com 

Artigo de pesquisa. Editores: Carlos Dias Jr., Gilton Mendes dos Santos.
Data de envio: 2018-08-03. Devolvido para revisões: 2019-07-26. Data de aceitação: 2019-07-09

Como citar este artigo: Barreto., J.R. (2019). O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser  
guardião dos conceitos e teorias tukano. Mundo Amazónico, 10(2): 138-161 http://dx.doi.org/10.15446/

ma.v10n2.74016  

O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser 
guardião dos conceitos e teorias tukano

The Lone Wolf: the challenge of being an anthropologist and guardian of 
tukano concepts and theories

El Lobo Solitario: el reto de ser un antropólogo y guardián de  
los conceptos y teorías tukano

João Rivelino Rezende Barreto

Resumo

Partindo da transcrição de uma história tukana, kheti úkusse, o presente artigo traz para o 
conhecimento do público acadêmico, uma forma de estabelecer critérios metodológicos para uma 
pesquisa antropológica por meio do método específico de uma etnografia em casa pautada pela 
transmissão oral de conhecimentos excepcionais tukano de pai para filho, onde khetí são histórias 
tukano, enquanto que úkusse é a arte do diáolgo que permite pensar a partir de khetí. O conceito 
tukano khetí, é o que a ciência tem traduzido como mito, mas com os procedimentos metodológicos 
da etnografia em casa entra em questão os detalhes do processo de assimalação, análise e formulação 
de teorias e conceitos tukano em diálogo com a antropologia. Com base a esse processo de reflexão 
é que procura-se fazer uma reflexão sugestiva para pensar sobre os modos de fazer pesquisas com 
as questões indígenas, ao mesmo tempo é um texto que apresenta ideias das das teorias e conceitos 
tukano, sobre o que os próprios tukano tem a (nos) dizer. 
Palavras-Chave: Etnografia em casa, arte do diálogo, indígenas antropólogos.

Abstract

Starting from the transcription of a tukana story, kheti úkusse, this article brings to the knowledge 
of the academic public a way of establishing methodological criteria for anthropological research 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 139 | 

through the specific method of an ethnography at home based on the oral transmission of 
exceptional tukano knowledge of father to son, where khetí are tukano stories, while úkusse 
is the art of diaággo that allows one to think from khetí. The tukano khetí concept, is what 
science has translated as myth, but with the methodological procedures of ethnography at home 
comes into question the details of the process of assumption, analysis and formulation of tukano 
theories and concepts in dialogue with anthropology. Based on this process of reflection, we try 
to make a suggestive reflection to think about the ways of doing research with indigenous issues, 
at the same time it is a text that presents ideas from the theories and concepts tukano, about what 
they themselves tukano has to tell us.
Keywords: Ethnography at home, art of dialogue, indigenous anthropologists.

Resumen

A partir de la transcripción de una historia tukana, kheti úkusse, este artículo trae al 
conocimiento del público académico una forma de establecer criterios metodológicos para 
la investigación antropológica a través del método específico de una etnografía en el hogar 
basada en la transmisión oral del conocimiento tukano excepcional de padre a hijo, donde khetí 
son historias tukano, mientras úkusse es el arte del diálogo que permite pensar desde khetí. El 
concepto tukano khetí, es lo que la ciencia ha traducido como mito, pero con los procedimientos 
metodológicos de la etnografía en el hogar se cuestionan los detalles del proceso de asunción, 
análisis y formulación de teorías y conceptos tukano en diálogo con la antropología. Con base en 
este proceso de reflexión, tratamos de hacer una reflexión sugestiva para pensar sobre las formas 
de hacer investigación con temas indígenas, al mismo tiempo es un texto que presenta ideas de 
las teorías y conceptos tukano, sobre lo que los mismos tukano tienen que decirnos
Palabras clave: Etnografía en casa, arte del diálogo, antropólogos indígenas.

Introdução

De praxe, para a antropologia, as questões indígenas já não são 
novidades, assim como para os indígenas a antropologia já não é mais 

uma novidade, na medida em que de uma forma ou de outra há uma 
convivência direta e indireta entre as partes, assim como o questionamento 
para saber o que a antropologia teria para pesquisar sobre os indígenas se 
muitas pesquisas já foram desenvolvidas, e com grandes balanços teóricos 
analiticamente estabelecidos pela antropologia. De forma que, os grandes 
balanços teóricos desenvolvidos pela antropologia nos contextos indígenas 
não poderiam ser diferentes, assim como faz parte da missão acadêmica e 
científica do antropólogo na medida em que seu contato com o Outro exige 
a elaboração de teórica que proporcione a descrição de uma realidade em 
questão e em consonância com as teorias clássicas e contemporâneas da 
antropologia.

Assim, em se tratando do contexto envolvendo o noroeste amazônico 
brasileiro1, podemos dizer que houve uma reificação direta dos conceitos 
teóricos da antropologia clássica a partir do momento em que foi estabelecido 
pelos pesquisadores, tantos por aqueles que estiveram lá participando da 
pesquisa de campo, como também por aqueles antropólogos (pesquisadores 
de gabinetes) que nunca estiveram lá para fazer a pesquisa de campo, isso na 
medida em que utilizaram as denominações em busca de limites sociais que 
deu a proporção para olharem através de denominações múltiplas de termos 
e noções se sucedendo (Barreto, 2012), como “tribos” (Goldman, 1963), 



| 140 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

“grupos exógamos” (C. Hugh-Jones, 1977, 1979), “grupos linguísticos e 
fratrias” (Jackson, 1983)2. 

A ideia de sentir como um “lobo solitário”, entre a formação antropológica 
e a necessidade de ser um guardião das teorias tukana, ou seja, entre o 
que escrever para aprender a ser antropólogo e o que devo prezar para ser 
guardião das teorias tukana é um grande desafio. Isso para dizer que, “nós” 
acadêmicos indígenas usamos discursos em estilo para o antropólogo ver, 
e isso não é novidade. Mas também, porque, o Outro não é o motivo de 
compreensão de si mesmo, uma vez que é preciso compreender-se a si mesmo 
para poder compreender o Outro, porque o Outro é independente do “eu”, 
isso na antropologia tukana3.

Considero o artigo muito mais como um ensaio, pois há pouco tempo que 
venho discutindo essas questões, precisamente a partir do ano de 2009 quando 
ingressei na antropología. Depois de mim muitos indígenas também começaram 
a pensar mais ou menos nesse sentido, uma vez que cada um estabelece seu 
critério. Sendo assim, o artigo segue com a descrição da história de Oakhë4, 
Hó Mahsõ5 e Wawá6. Portanto, apresento uma história que se transforma em 
conceitos e teorias do funcionamento do diferentes bhassessé (benzimentos), 
especificamente. Vale ressaltar também que, o Oakhë que vamos apresentar 
no texto não é o mesmo que Yepa Oakhë que foi o criador da humanidade 
segundo a concepção indígena de maioria no noroeste amazônico. Acredita-
se que Oakhë, história de quem vamos relatar aqui, tenha existido muito antes 
do tempo protagonizado por Yepa Oakhë e sua irmã Yepa Būrkūo7, ambos 
responsáveis direto pela criação da humanidade, do mundo e das coisas 
que foram se formando e existindo, inclusive foram eles os responsáveis na 
condução da viagem da Canoa-Cobra-Grande8. No caso, aqui a ideia não é 
falar dessa segunda ação, mas especificamente ter concentração apenas na 
história de Oakhë. E, por fim, faço algumas considerações finais, onde procuro 
justificar o porquê de ter escolhido o título “lobo solitário”. Creio que, nós 
acadêmicos indígenas, temos muito a aprender com a antropologia, assim 
como a antropologia tem muito a aprender conosco. 

Oakhë e Hó Mahsõ: encontro, casamento e  
beleza de mulher.
Para os tukano9, khetí é história. Entre outros khetí protagonizados pelo 
Oakhë, o que temos nessa história é a fonte de bhassessé, principalmente, que 
se fundamentam de khetí. Vejamos.

Oakhë10, existiu em certo tempo que antecede o tempo histórico 
protagonizado por Yepa Oakhë11, Yepa Būrkūo12 que são os responsáveis direto 
pela criação dos seres humanos na concepção de homem tukano, do homem 
indígena. Esse tema vai ser apresentado em momento certo justamente para 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 141 | 

que haja uma distinção entre os tempos, paisagens e espaços habitados 
por diferentes divindades da concepção tukana. Mas Oakhë marcou muitas 
histórias, muitos fatos, muitos acontecimentos, muitas descobertas das coisas, 
muitas descobertas dos sujeitos, muitas existencias das coisas. Porém, ainda 
não há uma tradução exata de seu nome, não há ainda uma informação para 
saber quem era este ou aquele Oakhë, simplesmente através de khetí13 sabe-se 
que ele existiu.

Oakhë era uma referência em sua marká14, uma pessoa de grande 
credibilidade, assim como era uma pessoa de bela aparência, com uma 
estatura alta e poder divino. Mas, mesmo com essa referência toda, era 
solteiro, não conseguia encontrar uma mulher que pudesse ser sua esposa. 
Essa situação deixava os demais de sua marká preocupados, pois, viam que 
seu wiogū mesmo que estivesse bem aparentemente como solteiro parecia não 
estar feliz, estava isolado.

Certo dia, como de costume, saiu de sua casa em direção ao caminho 
que dava acesso à roça. Mas, a ideia não era ir exatamente à sua roça, pelo 
contrário, Oakhë seguiu o caminho até alcançar um wiákaro15 onde foi em 
busca de warsoū16, uma árvore ocorrente próximo às antigas capoeiras de roça 
que quando aberta com pequeno corte, libera um líquido amarelado e muito 
utilizado pelos homens para limpeza da pele na face. Fato é que, assim que 
encontra a referida árvore na beira da antiga capoeira da roça Oakhë, que 
carregava consigo pequena bolsa, onde tinha um pequeno espelho e outros 
apetrechos, começou a fazer pequena abertura na árvore ao mesmo tempo em 
que colhia num pequeno pote, para em seguida passar no seu rosto o líquido 
coletado direcionando o seu rosto ao pequeno espelho, enquanto começava 
limpar seu rosto puxando aos poucos as pequenas ligas que se formaram no 
seu rosto, na medida em que seu rosto ficava limpíssima.

Para sua surpresa, toda vez que seu rosto tocava no reflexo do espelho 
aparecia no fundo do espelho uma bela mulher, e assim seu rosto dividia 
no espelho com imagem da mulher no fundo. Porém, quando Oakhë tirava 
o rosto do espelho para olhar pra atrás pra saber quem era não encontrava 
ninguém, a não ser um arbusto de bananeiras, entre as quais uma bananeira 
de bela aparência. Oakhë logo ficou intrigado, curioso e ao mesmo tempo 
confuso, queria saber e entender o que estava acontecendo naquele momento, 
e isso deixava-o ainda mais angustiado. Esse gesto se repetiu várias vezes, 
pois toda vez que Oakhë se olhava no espelho aparecia no fundo uma mulher 
de bela aparência, sorridente que parecia estar interessada por ele. Aos 
poucos, Oakhë entendeu que aquilo tinha alguma coisa a ver com o arbusto de 
bananeiras, por isso mesmo era algo que ele precisava descobrir e desvelar. 
Assim, suspeitou que aquela bela mulher que aparecia no seu espelho seria 
uma das bananeiras, e partir disso resolveu então se aproximar do arbusto 
da bananeira e escolheu uma bananeira que tinha boa aparência, cortou 



| 142 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

no tronco, tirou a medida de acordo com sua estatura para cortar a parte 
superior da bananeira. Depois disso, colocou a bananeira escolhida escorada 
em meio a outras bananeiras e seguiu de volta pelo caminho que dava acesso 
a sua marká17. 

Não demorou muito. Enquanto Oakhë seguia pelo caminho, uma bela 
mulher veio em seguida pedindo para que esperasse-a. Ao se aproximar de 
Oakhë a bela mulher perguntou se aquele gesto, escolha e o corte da bananeira 
simbolizava seu interesse por ela, ao que Oakhë respondeu que sim. E, muito 
contente por ter encontrado finalmente uma mulher Oakhë seguiu agora com 
sua esposa para sua marká. 

Quandos os dois chegaram em casa todos os moradores daquela marká 
receberam com alegria, e os dois foram bastante ovacionados. As pessoas 
diziam: “finalmente, nosso wiogū18 encontrou uma mulher para ser sua 
esposa”. De modo que, a expressão de alegria, tomou conta de todas as 
pessoas, de todos aqueles que pentenciam àquele lugar.

De práxe, Oakhë era um homem de grande potencialidade divina e 
tinha seus subordinados a seu serviço, ele inclusive estava à serviço de seus 
subordinados. Essa responsabilidade fazia com que sempre estivesse atento 
em tudo que acontecia naquela localidade e com as pessoas ao seu redor. 
As coisas também começaram a mudar a partir do momento em que Oakhë 
passou a se desposar de uma mulher, de modo que a responsabilidade coletiva 
também passou a centrar-se na sua mulher, pois, antes quando solteiro, todas 
as familias de sua marká, de uma forma ou de outra, tomavam conta dele. 
Em outras palavras, sabendo que Oakhë e outros de seu tempo eram solteiros, 
as famílias sentiam-se responsáveis por todos, assim eram recepcionados nas 
casas com comidas e bebidas. Mas a partir do momento em que Oakhë, por 
exemplo, desposou-se de uma mulher então todas as familias estavam cientes 
de que a partir daquele momento quem deveria tomar conta dele era sua 
mulher.

Wawá e Hó Mahõ: a raptação de mulher
O tempo passava, a vida continuava fluindo dentro de suas normalidades, 
Oakhë e Hó Mahsõ viviam muito apaixonados, se amavam como ninguém, ao 
mesmo tempo em que transmitiam segurança para os demais, pois, o estado 
emocional e sentimental do wiogū era muito importante para os demais que 
compunham o estado organizacional de um marká.

Nesse sentido, Oakhë e Hó Mahsõ sempre estavam juntos, seja em casa, na 
roça, na pescaria e principalmente nas atividades envolvendo a marká. Como 
toda mulher, Hó Mahsõ tinha grande prestígio pelas questões tradicionais, 
entre os quais o período de mestruação. Assim, toda vez que estava no período 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 143 | 

de menstruação se resguardava em casa conforme orientação do marido, 
evitando sair de casa para outros lugares desprotegidos. Com isso, sempre 
procurava prezar pelo seu corpo, como faziam também outras mulheres.

Mas, certo dia, Hó Mahsõ acordou indisposta, logo percebeu que estava 
iniciando o período de menstruação que, geralmente, durava até quatro dias 
e era um período muito delicado e, por isso mesmo, exigia atenção e cuidado. 
Ao saber da situação, Oakhë pediu que a esposa permanecesse em casa 
enquanto este diariamente, como de costume, saia em direção a sua roça, 
assim como em outros lugares como rio para pescar. Hó Mahsõ, assim que o 
marido saia de casa, fica em casa sozinha, haviam outras pessoas também, 
mas cada qual na sua casa, aliás, por um período do dia a marká ficava 
em silêncio na medida em que seus moradores seguiam para locais de seu 
trabalho na roça, outros para pescar, enfim, cada um seguia para diferentes 
lugares de atividades.

Cansada de ficar sozinha dentro de casa, Hó Mahsõ pegou as pequenas 
vasilhas de wertá póka (farinha de tapioca) e merkã (saúva) resolveu sentar-se 
no terreiro de sua casa à luz do sol a certa distância da entrada de sua casa. 
Na verdade aquele gesto ela sempre fez, seja no periodo de menstruação, 
bem como em outros momentos no dia a dia. Por isso, enquanto abucanhava 
um punhado de farinha de tapioca e saúva costumava jogar resto de comida 
para os pássaros e algumas abelhas que circulavam em suas proximidades. Os 
pequenos pássaros, por exemplo, como a rolinha para os olhos de Hó Mahsõ 
eram pássaros, por isso mesmo ficava a vontade para jogar o resto de comida 
que possuia em mãos. Isso ela fez ou já tinha costume de fazer com maior 
naturalidade enquanto se encontrava no período de mestruação.

Ocorre que as abelhas, as rolinhas e outros pequenos animais voadores, 
toda vez que recebiam um pouco de resto de comida, seja um punhado de 
farinha de tapioca ou de saúva, entre um tempo e outro, imediatamente 
transcendiam ao universo superior onde habitava o grande Wawá (Urubú 
Rei). As pequenas abelhas, as pequenas rolinhas, assim como outros pequenos 
animais voadoras, toda vez que retornavam das proximidades de Hó Mahsõ 
chegavam com farturas, para eles um pouco de comida que recebiam da 
esposa de Oakhë era fartura, pois chegavam carregando cestos de farinha 
de tapioca, assim como cestos de saúva. Tudo que recebiam das mãos de Hó 
Mahsõ era fartura para eles. Assim, repassavam informações de que a mulher 
do Oakhë era muito linda, com uma beleza incomparável, que além de ser 
bonita era muito gentil com as pessoas. Essas informações repetinas foram 
criando ideias, intensões e desejo para o grande Wawá, que estava solteiro, e 
portanto, começou a planejar para raptá-la.

As informações que os pequenos animais levavam já duravam um tempo e 
em diferentes momentos, e sempre que a mulher Hó Mahsõ entrava em período 
de mestruação aconteciam esses fatos, esses momentos, essas informações que 



| 144 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

transitavam de um lugar para o outro. De modo que, certo dia Wawá pediu 
que um de seus membros, Yurka Nhim (Urubu Preto)19, fosse conferir para ver 
se realmente aquelas informações eram verídicas. Atendendo a ordem de seu 
wiogū, Yurka Nhim deixou o universo em que se encontrava para espionar Hó 
Mahsõ, precisamente para conferir melhor a informação, assim como para 
observar o lugar em que ela, Hó Mahsõ, estava morando.

Nesses termos, o espião, Yurka Nhim, foi bastante categórico, pois sua 
função principal era a observação, uma responsabilidade que estava à altura de 
sua especialidade. Por isso, utilizou como estratégia a observação distanciada, 
à certa altura enquanto sobrevoava o lugar em que Hó Mahsõ costumava se 
sentar, assim como tinha função de conferir se realmente a beleza daquela 
mulher era tudo o que se falava dela. Além disso, fez um sobrevoo suficiente 
para scanneamento sufiente do lugar, especificamente de Hó Mahsõ. Tudo isso 
aconteceu no terceiro dia de menstruação de Hó Mahsõ. Por isso, a estratégia 
era raptá-la no quarto dia, caso contrário, se fossem tentar a raptação a partir 
do quinto dia não teriam sucesso, isso porque na medida em que o período 
de menstruação encerrasse perderiam toda visibilidade que tinham sobre 
Hó Mahsõ. Em outras palavras, os yurká mahsã (gente urubu) só conseguiam 
contactar a mulher no período de sua menstruação, atraídos pelo cheiro do 
sangue menstrual, uma vez que para eles o odor do sangue menstrual da 
mulher, além de proporcionar uma atração, fazia uma canalização de uma 
coisa para outra, de um olhar invisível para visível.

Ao retornar ao universo de wawá, o Yurká Nhim, o espião, repassou todas 
as informações obtidas para seu wiogū. A partir disso, foi então estabelecido 
uma estratégia para raptação, através de yuyúri betô20 e yuyúrida21. Em prática, 
todos os subordinados do grande wawá estavam envolvdidos, pois estava 
em jogo a questão de honra, e um grande confronto de poderes mentaos 
entre Oakhë e Wawá esava prestes a acontecer, ambos detentores de grandes 
poderes e pertenciam a uma diferente geração de divindades.

Certo dia, enquanto a Hó Mahsõ estava no último dia do periodo de 
menstruação, tudo parecia ter a persistência de sua normalidade. Assim, 
amanheceu o quarto dia do período de menstruação. Diante disso, Hó Mahsõ 
estava muito contente porque sabia que aquele período estava se encerrando, 
assim como seu esposo, Oakhë que durante esse período assumiu todas as 
responsabilidades da casa estava contente, pois nesse interim era ele quem 
assumia as atividades externas na roça, no plantio, na limpeza, colheita e 
cuidado da mandioca, inclusive. Porém, mal sabia Hó Mahsõ que aquele esava 
vivendo seus últimos momentos em companhia de seu esposo, sua casa, no 
espaço em que foi acolhida junto àquelas pessoas que viviam naquela marká.

Como de costume, Oakhë logo pela manhã saiu para trabalhos externos, 
despediu-se de sua mulher com recomendação de sempre, isto é, que tivesse 
cuidado e atenção contínuo, isso exigia que Hó Mahsõ não deixasse a casa, 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 145 | 

precisamente para nao se distanciar muito da casa onde moravam. Passado 
algum tempo desde a saída do marido, a certa hora da manhã, Hó Mahsõ¸como 
de costume, pegou suas vasilhas contendo alimentos restritos e recomendados 
a ela especificamente para quele período e saiu para sentar-se no centro 
do terreiro de sua casa. O calor do sol também não era tão castigante, por 
isso o clima era agradável para passar tempo e ter bom proveito enquanto 
comia sua farinha de tapioca, saúva e beijú. Logo começaram a se aproximar 
muitos pássaros, as abelhas, as vespas e outros. Como de costume começou a 
distribuir alguns punhados de farinha de tapioca, pedacinhos de beijú e saúva 
que restavam em sua mão na medida que comia. Isso levou um tempo, mas o 
episódio estava se repetindo, pois todos aqueles animais naquela circunstância 
estavam canalizando informacões diretamente ao universo superior onde 
se encontrava o renomado Wawá. Passado algum tempo, para sua surpresa 
começou a descer o yuyuri betô22 amarrado no yuyúrida23; e descia fazendo 
pequeno barulho a cada momento e centrimento que vinha alcançando: ki, ki, 
ki, ki, ki, ki, ki. Quando o yuyúri betô pousou em suas proximidades Hó Mahsõ 
ficou bastante curiosa e perplexa, e quis saber do que se tratavaquando. Pegou 
um pedacinho de pau, jogou em cima daquele objeto. Para sua surpresa, 
imediatamente aquele pequeno objeto agarrou o pequeno pedaço de pau que 
tinha caído em cima e começou a subir novamente com o mesmo compasso 
e velocidade de antes, e foi subindo, subindo, subindo, subindo, subindo até 
sumir. Mas, passado algum tempo, quando parecia que tudo estava tranquilo, 
aquele pedaço de pau de repente caiu no chão, bem perto onde estava 
sentada. Assim aconteceu na segunda vez também. Já na Terceira vez, Hó 
Mahsõ continuou querendo saber o que aquilo tudo significava, na verdade 
ela estava com bastante curiosidade, angústia e perplexidade, assim logo 
que o yuyuri betô pousou no chão ela levantou-se e resolveu tocar naquele 
pequeno objeto. Para sua surpresa e desastre, quando ela tocou naquele 
objeto imediatamente foi atraída pela força de uma energia alarmante que 
a deixou presa e controlada que a deixou sem forças e reação para se livrar 
daquele objeto. Estava ela presa no yuyuri betô, e aos poucos foi sendo levada 
em direção ao universo superior, até sumir de vista. A estratégia utilizada por 
Wawá para essa raptação teve sucesso porque aconteceu dentro de um tempo 
em que nao havia outras pessoas presente na marká.

No final da tarde, como de costume, Oakhë retornou de suas atividades 
externas, mas imediatamente constatou que havia algo errado, uma vez 
que sua esposa nao veio ao seu encontro como sempre fazia, logo percebeu 
que reamente ela não estava em casa. Assim, começou a perguntar de seus 
familiares que também aos poucos foram retornando a marká depois de suas 
atividades em diferentes lugares. Alguns afirmaram que tinham visto Hó 
Mahsõ ainda em casa, outros disseram que ela estava sentada na frente de casa, 
porém, que não ficaram atentos ou que nao viram em outros momentos, uma 
vez que estavam atentos com as coisas de suas casas. Assim, não souberam 
dar maiores informações, senão o momento em que ela estava sentada no 



| 146 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

banco em frente a casa. Muito preocupado e desesperado, Oakhë começou 
procurá-la em toda parte do seu universo, porém, não conseguiu encontrá-la. 
Ele era um Oakhë, um deus numa linguagem de tradução, portanto, possuia 
seus poderes divinos, suas forças e habilidades mentais, é com tudo isso que 
tentou encontrar sua esposa em todos os espaços existente em seu universe, 
mas não conseguia encontrá-la, e ninguém até aquele momento conseguia 
encontrar informações que levassem ao seu paradeiro. Tomado pela angústia, 
tristeza e incertezas Oakhë andava sozinho em busca de sua esposa, queria 
entender o que realmente tinha acontecido, já que não conseguia encontrar 
mesmo que tivesse vasculhado todos os cantos e espaços de seu universo.

Certo dia, no meio da tarde ensolarada, Oakhë resolveu vagar pelo rio 
abaixo com sua pequena canoa, quando no sentido rio abaixo vinham pescando 
um grupo de meninos-pássaros, dya sipia e dya umuã, com suas flechas, arcos, 
caniços e pequenas redes de malhas. Assim, tomados pelo espírito infantile, 
uma hora pescavam, outra hora simplesmente se divertiam tomando banho 
Em outro momento, flechavam os peixinhos que encontravam à beira do rio. 
Na verdade estavam mais para diversão do que mesmo para pescaria. Ao vê-
los, Oakhë perguntou o que estavam fazendo, e para sua surpresa nenhum 
deles quis responder. Oakhë repetiu mais de uma vezes a mesma pergunta para 
saber o que estavam fazendo alí. Mesmo assim continuaram calados como 
que desafiando o seu bom humor. Oakhë se sentiu muito ofendido com aquela 
atitude e, imediatamente se aproximou dos meninos e tomando todos seus 
materiais de pesca, os caniços, arcos, flechinhas, remo destruiu na frente dos 
mesmos e jogou no rio. Ao verem aquele atitude grosseira e violenta que Oakhë 
acabara de fazer, um dos fez a seguinte afirmação: “bei! Mū atíro wessetikãta, 
mū atíro wesse buirita, yurká mahsã mū nūmore yahaka tūonha mūa”24. Ouvindo 
as palavras do menino, imediatamente Oakhë ficou parado ao saber daquela 
informação. Na verdade, era isso ou alguma informação do tipo que de fato 
Oakhë estava buscando. Assim, agredeceu pela informação que obtivera por 
meio dos meninos-pássaros e imediatamente recolheu todos os materiais de 
pesca que tinha destruido e reestruturou o formato físico de cada objeto através 
de seus poderes divinos e entregou-os tudo em mãos. Feliz com informação, 
Oakhë retornou para sua casa, já sabendo onde estava sua esposa. Agora 
precisava estabelecer uma estratégia para ir ao encontro dela.

Não bastava Oakhë querer buscar sua esposa, pois precisava de uma 
estratégia bem pensada e bem elaborada, inclusive com preparação de 
veneno kurári, zarabatanas e dardos. Além disso, por meio de seu bahssessé 
(benzimentos) fez com que os animais surgissem em grandes números. De 
modo que, o primeiro passo, foi reunir seus subordinados e seu primo Hã 
Mahsapoū (Nambu Rei) para efetivação de uma grande caçada, precisamente 
para abatimento de animais que pudessem proporcionar por meio do 
processo de putrefação e decomposição a emissão de odor que alcancasse ao 
universo do agora inimigo wawá. Como Oakhë não era uma pessoa simples e 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 147 | 

sim uma divindade de seu tempo, conseguiu organizar a caçada em grande 
número em pouco tempo, através de seu Uró25. Em pouco tempo, os animais 
abatidos começaram entrar no processo de putrefação e decomposição, e logo 
começou emitir fortes odores. Assim, os corpos de animais em decomposição 
começaram atrair inúmeros bichos, entre os quais as abelhas, as vespas que 
começaram transportar novamente algumas partes dos corpos dos animais 
em putrefação. Aos olhos destes, os corpos de animais em decomposição 
eram inúmeras cachoeiras de peixes, isto é, onde se decompunha o corpo de 
uma anta abatida para eles era chamado de Cachoeira da Anta. Em outras 
palavras, todo lugar em que se decompunha um tipo de animal abatido por 
Oakhë era uma cachoeira que levava o nome daquele animal: cachoeira da 
anta, cachoeira do veado, cachoeira da queixada. 

Com isso, começaram levar informaçãos ao grande Wawá sobre o que 
acontecia na terra do Oakhë onde estava havendo fartura de todo tipo de 
peixe, e que Oakhë não estava conseguindo dar conta de tudo isso. E, toda vez 
que retornavam entregavam grandes cestas de peixe que carregavam consigo 
para o wiogū deles. Isso tudo, aos poucos começou a atrair os sentimentos e 
desejo de wawá vir pessoalmente desfrutar dos peixes na terra de Oakhë. A 
questão é que, a partir disso, tudo começava envolver o jogo da força de uró. 

Desse ponto de vista, os fundamentos de kumuásse, yayásse e bayásse estão 
fundamentados em khetí. É do khetí que os detentores de conhecimentos 
excepcionais tukano, por exemplo, formulam seus conceitos e teorias. 
Do conflito entre Oakhë e Wawá existem muitos princípios de yayassé ou 
xamanismo numa tradução livre. Nisso vem a totalidade da fundamentação 
de uró que, a princípio, é de propriedade de detentores de conhecimentos 
excepcionais. Mas, o mencionamento de uró parte de diferentes khetí, pois 
diferentes personalidades divinas já tinham posse dessa habilidade, dessa 
virtude, dessa força mental de detentores de conhecimentos excepcionais. 
Conforme o kumu Luciano Barreto, no caso “a pessoa não escolhe o bhassessé, 
mas é o bhassessé que escolhe a pessoa” (Barreto, 2019).

Oakhë e Wawá: conflitos divinos e a medida de poder
Há entre os tukano, por exemplo, a concepção de que existe a divisão entre 
os humanos e não humanos, e que as percepções variam de um estado para 
outro, isto é, ao que os humanos veem como um animal em putrefação, aos 
olhos de animais como urubú, por exemplo, trata-se de uma alimentação de 
grande valia. Essa visão, no caso, não é recente, pois no tempo de Oakhë já 
havia essa distinção, separação. É o que passaremos ver a seguir. 

Atraído pelas informações dadas pelos seus subordinados, Wawá começou 
fazer planejamento junto com os seus para no momento certo vir passar 
um tempo em busca de peixes em maior número. Enquanto isso, Oakhë¸por 



| 148 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

meio de seus poderes divinos, transcendeu para o universo de Wawá, e essa 
transcendência aconteceu naturalmente, isto é, pois seguiu por um caminho 
para chegar em um determinado lugar, mas é exatamente nesse interim que 
aconteceu a transcendência de Oakhë de um universo para o outro.

A transcendência de Oakhë não ocorreu de modo extraordinário, em 
nenhum momento ele foi se elevando ao universo superior, pelo contrário, 
esse processo de transição ocorreu de forma natural como já afirmado 
anteriormente. Significa então que, Oakhë, seguiu por um caminho até 
chegar à territorialidade do Wawá, já no universo superior. Isso tudo é que 
correspondeu a transição de um espaço para o outro, de um patamar para 
outro. Pra ele, portanto, o processo de transição para a territorialidade do 
Wawá, seguindo por um caminho.

Ao chegar à área territorial do Wawá, foi preciso ter bom critério para 
não gerar desconfiança já nos primeiros momentos. Por esse motivo é que 
Oakhë, utilizando-se de seus poderes divinos, camuflou o seu corpo físico com 
imagem de um velho makú26 (porsū sutiro pasã’pū27) e começou a cortar na 
casca de uma árvore com seu pequeno terçado às marges do marká do wawá. 
Ao ouvirem aquele corte de terçado naquelas proximidades, os subordinados 
do wawá foram em busca de informações, quando encontraram então um 
velho makú com seus vestimentos típicos: tanga, um pequeno fio amarrado 
na cintura onde também se apoiova um pequeno embrulho de Ipadu28. Além 
disso, carregava consigo nas costas uma pequena e sofrida rede, e um pequeno 
cigarro pendurado na parte superior de uma de suas orelhas. De fato, não 
tinha como desconfiar, aquele senhor makú não representava perigo nenhum, 
muitos menos que seria Oakhë disfarçado de makú. Então, empolgados pela 
chegada do velho makú, os subordinados do wawá levaram-no ao seu wiogū, 
que recebeu-o com cordialidade.

Ao se aproximar da casa em que estava o wawá, Oakhë, agora disfarçado 
de um velho makú percebeu que sua esposa, Hó Mahsõ, estava lá e parecia 
não estar mais preocupada ou praticamente que não teve outra alternativa 
a não ser permanecer naquele lugar e aceitar aquela situação e realidade. 
Hó Mahsõ agora era esposa do wawá, e ambos receberam o velho makú com 
grande prestígio já com o propósito de contar com seu serviço para cortar e 
carregar lenha, por exemplo. Ao mesmo tempo, os gente do wawá estavam 
se preparando para vir ao universo do Oakhë para uma temporada de pesca, 
uma vez que aos seus olhos todo o processo de putrefação ou decomposição 
e a respectiva emissão de odor tratava-se de um período farto de peixes. 
Em outras palavras, enquanto que para Oakhë e seus subordinados, em 
consequência da grande caçada promovida, aos olhos dos subordinados do 
wawá, estava havendo o período de fartura de peixe, com todo tipo de peixe. 
Assim, Oakhë, ainda disfarçado de um velho makú, chegou exatamente nesse 
período, em que estes estavam em preparação para ir à temporada de pesca. 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 149 | 

E, praticamente, todos estavam em momentos preparativos para partida ao 
período de pesca.

Ao acolher o velho makú na sua casa, wawá pediu que armasse sua pequena 
rede no canto de sua casa, enquanto que Hó Mahsõ estava toda ocupada com 
os trabalhos e preparativos envolvendo a produção de farinha, beijú, tapioca, 
enfim todo material alimentar necessário para os dias de pesca. Não só ela, 
outras mulheres também estavam em preparativos. A questão é que, Oakhë, 
finalmente, tinha encontrado sua esposa, porém, ela não sabia que aquele 
velho makú seria seu esposo. Assim, sempre que precisava pedia para o velho 
makú ir carregar lenha para alimentar a brasa do fogo em chama no forno, 
isso se repetiu por várias vezes durante o período de produção de farinha. 
Por outro lado, outras mulheres terminaram seus trabalhos mais cedo, por 
isso, já estavam prontos para partida, em prática, só estavam aguardando o 
ordenamento do seu wiogū. Porém, um fato fez com que toda a programação 
prevista fosse alterada para o wawá.

Enquanto Hó Mahsõ fazia seus preparativos para viagem, faltava lenha e 
assim ela sempre pedia para o velho makú, que na verdade era seu marido 
Oakhë, buscar lenha naquelas proximidades. Em uma dessas ocasiões, 
assim que terminou o serviço solicitado, foi que Oakhë, enquanto Hó Mahsõ 
trabalhava perto do seu forno, estando deitado em  sua pequena e sofrida 
rede, no canto da casa, tirou da sua boca a massa de Epadú que consumia 
e criou uma vespa negra que em seguida foi solta em direção a Hó Mahsõ. 
A mulher estava de costas, por isso, não percebeu quando levou a picada 
da vespa negra na perna, de imediato caiu sentada aos prantos, com fortes 
dores, ao mesmo tempo em que o inchaço tomava conta. Ao ver isso, o então 
seu esposo Wawá, repassou para os seus subordinados o problema de saúde 
que sua esposa acabara de ter com a picada da vespa negra. Assim, deu 
autorização para que os demais seguissem a viagem antes dele, enquanto 
que ele esperaria por mais um dia até que sua esposa viesse recuperar a 
saúde. E todos os demais subordinados de Wawá partiram então para grande 
temporada de pesca, uns pelos caminhos, outros pelo rio com suas canoas, 
na verdade todos eles eles estavam descendo com aquele processo para o 
universo onde vivia Oakhë. Em outras palavras, a descida dos subordinados 
do Wawá não foi aquele cerimonia toda de levantarem o voo e descerem aos 
poucos, pelo contrário, foi através do caminho e do rio.

No dia seguinte, Wawá esperava que sua esposa estivesse melhor, porém, 
a perna continuava com inchaço e bastante roxo, assim não conseguia mais 
andar, nem mesmo tinha condições de pisar no chão. Preocupado com a 
situação, ao mesmo tempo em que estivesse preocupado em marcar presença 
na temporada de pesca, Wawá, tomado pelo controle do poder de Oakhë que 
através de seu uró, começou a manipular os planos do Wawá. Assim, Wawá 
começou a cair nas armadilhas mentais do Oakhë, e vendo que a situação 



| 150 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

da mulher não melhorava resolveu partir sozinho, ao mesmo tempo em 
que confiou no velho makú a função de cuidá-la através de bahssessé. Disse 
Wawá para sua esposa: arkôey, yū waniti hopū, sohoaró nhakheo atititi, mūre 
bhasioti burtiáro waaka, atô anhuro thoaninha hopū, ari peogūho mūre bahssé 
kotê weyssami, anhuro niyuossa mū. Marire bahsiotíro waa29. Tendo decidido, 
portanto, que a mulher ficasse em casa aos cuidados do velho makú, agora 
responsável pela cura, Wawá partiu para temporada de pesca juntos aos seus 
subordinados com a promessa de retornar em breve.

Logo após a partida do Wawá ficaram então somente Hó Mahsõ e o velho 
makú, este responsável pela sua recuperação. A mulher continuava sentido 
forte dor, praticamente na conseguia movimentar uma das pernas. Como a 
dor tinham sido produzido pelo velho makú, já na ausência do Wawá, em 
questão de segundo curou-a das dores. Nesse interim, o velho makú saiu de 
sua rede e se retirou para fora da casa, quando finalmente Oakhë se desfez 
de sua camuflagem corporal, por meio de seus poderes retirou a roupagem 
do corpo físico que faziam com que aparentasse num velho makú e jogou em 
direção ao mato. Esta peça que ele utilizou para camuflar o seu corpo veio 
a transformar-se em uma grande teia de aranha que costuma se formar em 
determinadas moitas na floresta.

Enquanto isso, Hó Mahsõ percebeu que naquele momento algo diferente 
estava acontecendo, pois, chegou aos seus olhos sinais de reflexos daquela 
ação, enquanto Oakhë se desfazia de sua camuflagem, e já estando curado 
das dores saiu em direção à porta da casa procurando saber o que estava 
acontecendo quando finalmente pôde ver seu antigo marido se aproximando 
dela. Aos prantos reconheceu-o, era exatamente seu marido, e ambos puderam 
se abraçar e se reencontrarem novamente. A mulher começou então a falar o 
que tinha acontecido, que tinha sido raptada pelos subordinados do Wawá, 
que chegando aí não teve mais como retornar ou fugir daquela localidade, 
que não quisera que aquilo tivesse acontecido, uma vez que em nenhum 
momento teve a ideia de abandoná-lo. Enquanto isso, Oakhë também estava 
satisfeito por ter encontrado finalmente sua esposa, ainda mais porque seus 
planos até aí estavam dando certo. 

Hó Mahõ, como dito anteriormente, era uma mulher muito linda, mas 
também Oakhë tinha sua beleza, por isso mesmo ambos tinham grande 
afinidade. Ao mesmo tempo, Oakhë revelou que todo plano que tinha 
estabelecido até aí era justamente para buscá-la daquela lugar, assim 
poderiam finalmente retornar para sua casa, seu lar, seu espaço, tempo e 
paisagem. Hó Mahsõ imediatamente aceitou retornar para o antigo marido, 
para seu esposo amado, para sua terra, sua casa e sua vida normal. Então, ela 
pediu para que Oakhë junta-se todos os objetos presente naquele lugar, seja 
dentro ou fora da casa, para queimar e destruir totalmente, justamente para 
que nenhum daqueles objetos tivesse tempo de levar informação da fuga que 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 151 | 

estavam prestes a fazer, isso porque, todos os objetos daquele lugar tinham 
vida. Atendendo aquele pedido, Oakhë começou então juntar todos os tipos 
de objetos que existia naquele lugar e juntamente com a Hó Mahsõ tocaram 
fogo. Tudo foi queimado aos seus olhos, porém não conseguiram ficar até 
o fim para ver se tinha sobrado algo daquele fogarel, uma vez que ambos 
tocaram em viagem pelo rio, com uma canoa que conseguiram daquele lugar. 
Enquanto isso, do fogarel sobraram dois objetos que não queimaram por 
completo: o primeiro objeto era de abana (werinro), de utilidade doméstica; o 
segundo objeto era de um pote argila (urpítū), utilizado como instrumento de 
sopro em ocasiões de confrontos e guerras.

Foi então que, enquanto Oakhë e Hó Mahsõ seguiam a viagem rio abaixo, 
de volta para seu universo, os dois objetos, pedaço de abana e pedaço do pote 
de argila foram comunicar ao Wawá o que tinha acadabo de acontecer, isto é, 
sobre a fuga da Hó Mahsõ e disfarce revelado sobre Oakhë.

Tendo conhecimento da fuga, Wawá imediatamente tratou de retornar 
para sua casa, porém já era tarde, pois além da destruição de seus pertences, 
que foram todas queimadas, acabara de perder também que fugira com seu 
antigo marido. Wawá também não era um simples homem, pois era um sujeito 
com poderes divinos, as pessoas temiam pelo seu poder divino, aliás, nesse 
tempo todos os sujeitos existentes de uma forma ou de outra possuiam seus 
poderes divinos, na verdade pertenciam a uma geração de divindades. Assim 
começou o conflito entre Oakhë e Wawá.

Tentando impedí-los de prosseguirem a viagem Wawá acionou seus 
poderes, como primeita tentativa, congelando o rio totalmente, com efeito 
a canoa em que viajavam ficou imóvel, mas Oakhë utilizando-se também 
de seus poderes divinos conseguiu que a primeira ação-ataque do Wawá se 
desfizesse, assim prosseguiram a viagem. A segunda ação-ataque do Wawá 
foi imobilizar totalmente o movimento corporal de Oakhë. Nessa ação, Oakhë 
ficou sem forças físicas para sua mobilidade, mas também conseguiu desfazer-
se da segunda ação- ataque do Wawá. A terceira ação-ataque do Wawá foi 
bloqueiar o rio com criação de uma grande floresta que impedia totalemente 
a passagem do rio, parecia que o rio terminava na descida daquela floresta, 
porém Oakhë conseguiu também desfazer a terceira ação-ataque do Wawá e 
continuous seguindo a viagem.

Wawá já estava perdendo a batalha com Oakhë, praticamente estava tomado 
pelo desespero de perda. Então, teve uma ideia brilhante, transformou-se em 
Wãhsowihi (irara) e se posicionou à beira do rio por onde passariam Oakhë e 
Hó Mahsõ. Além disso, fez com que surgissem abelhas a certa altura de uma 
árvore e começou a coletar favos de mel, ao seu redor voavam inúmeras 
abelhas emitindo o som de sua movimentação. Oakhë começou a cair nas 
armadilhas do Wawá que agora estava disfarçado de Wãhsowihi, este estava 
com total atenção à coleta de mel. Ao encostar sua canoa próximo onde se 



| 152 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

encontrava o irara, sem mesmo ter nenhuma desconfiança, Oakhë fez seus 
cumprimentos e começou a conversar com Wãhsowihi pra saber o que estava 
fazendo alí em cima, ao que Wãhsowihi respondeu que não estava fazendo 
nada de extraordiário, que estava apenas coletando mel de abelha. Oakhë 
continuou a conversa com Wãhsowihi enquanto este, através de seu uró, 
começou a inquietar a mentalidade da Hó Mahsõ, fazendo com que ela tivesse 
desejos e vontades de experimentar o sabor do mel, ao mesmo tempo exigir 
que o marido Oakhë intermediação no pedido. Assim, veio a ideia em sua 
mentalidade com a necessidade de fazer o pedido por meio do seu marido 
Oakhë. Sua consciência exigia que o pedido fosse feito, insistentemente. 
Então ela, em tom baixo, pediu pra perguntar se tinha muito mel, assim 
como se havia possibilidade de ele derrubar alguns favos de mel para que ela 
experimentasse. Wãhsowihi imediamente respondeu que sim, que tinha muito 
mel, ao mesmo tempo em que jogou alguns favos na canoa que cairam nas 
proximidades da mulher. Hó Mahsõ, pegou então os favos e fez experimento 
inicial pra saber se realmente eram saborosos. Como o sabor do mel tinha 
sido criada pelo Wãhsowihi não restava a dúvida, de fato era muito saborosa, 
mas era um sabor que tinha sidio criada com única finalidade que era atrair a 
mulher por meio do saber do mel de abelha e consequentemente tomá-la das 
mãos do Oakhë, por isso era tão saboroso.

Hó Mahsõ então continuou com desejos de consumo do mel de abelha 
em maior número. Assim, atendendo o impulso de desejo que vinha de sua 
mente, já dominado e controlado por Wawá disfarçado de Wãhsowihi, pediu 
para que o marido Oakhë solicitasse mais uma porção de favos de mel, e logo 
o pedido foi atendido agora em número maior de favos. A mulher continuava 
insatisfeita pelo número de favos até aí disponibilidade pelo Wãhsowihi, 
aquele número não satisfazia, quanto mais tivesse seria melhor para ela até 
que viesse satisfazer a vontade de tomar o mel da abelha. De modo que, 
mandou que o marido Oakhë perguntasse ao Wãhsowihi se alí em cima tinha 
muito mel, ao que Wãhsowihi respondeu que sim. Então, Wãhsowihi sugeriu 
que ela fosse até em cima para coletar os favos de mel de acordo com o que 
fosse necessário, assim como para que ela ficasse mais a vontade.

Tendo feito a sugestão, enquanto a mulher subia a árvore por meio de 
uma escada construida pelo própio Wãhsowihi, este procurou de se distanciar 
daquele lugar, recomendando ao mesmo tempo que a mulher ficasse a 
vontade alí para coletar o volume de mel de abelha de acordo com o que 
achasse necessário e foi embora saltando de árvore em árvore.

Chegando ao lugar em que estava o mel de abelha, a mulher então 
começou a coletar e deliciar inúmeros favos de mel, e parecia que sempre 
estava insatisfeita, enquanto que o marido Oakhë ficou aguardando na canoa, 
achando que tudo estava bem. Porém, com o passar do tempo, a mulher 
começou a silenciar-se, na medida em que coletava o mel com as palmas das 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 153 | 

maos. Aos poucos, começou a entrar na casa da abelha, quando Oakhë se 
deu conta de que alguma coisa estava errada começou a chamar por ela. No 
início, ela ainda respondia, mas aos poucos foi perdendo o contato quando 
então, finalmente, Oakhë se tocou que tinha caido na armadilha do Wawá. 
Imediamente, saiu de sua canoa pra subir pela escada até o local em que 
a mulher se encontrava, porem, ela já estava totalmente imersa na casa de 
abelha que aos poucos a engolia. Ainda assim, Oakhë consegui segurá-la pelas 
pernas, mas não tinha mais jeito, pois não conseguia segurá-la, e está cada 
vez mais foi sendo engolida para dentro da casa das abelhas e transformou-se 
em seguida em uma espécie de bicho que no mato faz o som parecido como 
das onças. Foi assim que, Oakhë, perdeu sua mulher Hó Mahsõ, tanto ele como 
o Wawá ficaram sem nada. 

Muito triste pela situação, Oakhë seguiu viagem e finalmente retornou 
para sua markâ, sem sucesso, porque tinha perdido definitivamente sua esposa 
para o Wawá. Aliás, a mulher acabou não ficando com nenhum dos dois.

Passado algum tempo, Oakhë começou planejar sua vingança contra o 
Wawá. Novamente, precisou do apoio de seu primo Ha Mahsopou (Nambú 
Rei), que era um exímio caçador, especialmente no uso da zarabatana. Os 
trabalhos iniciaram novamente atendendo os planos de ação vingativa do 
Oakhë contra o Wawá, inclusive, assim que os trabalhos foram finalizados 
os corpos dos animais começaram a se decompor e criar inúmeros odores. 
No auge da decomposição dos corpos dos animais, começaram a pousar 
novamente diversos insetos, assim como as moscas, as abelhas que começeram 
a transportar novamente para o universo do Wawá as víceras dos animais, assim 
como parte dos corpos, além dos próprios bichos criados com a decomposição 
dos animais. Desse ponto de vista, aos olhos humanos eram bichos, para os 
olhos dos sujeitos subordinados do Wawá tudo se tratava de alimentos, eram 
peixes, em prática todo tipo de peixe. Toda viagem que faziam retornavam com 
tamanha fartura, com enormes cestos de peixes que ofereciam ou dividiam 
com o wiogū, o Wawá. E pra piorar a tentação o próprio Oakhë utilizou-se de 
sua estratégia divina para se decompor junto aos corpos dos animais abatidos 
por ele em companhia do seu primo Ha Mahsapou. Porém, tudo era uma 
estratégia, pois embora que seus corpos estivessem se decompondo utilizaram 
como meio de proteção ao coração utilizando pequenas cuias que cobriram 
tanto o coração do Oakhë como também o coração do Ha Mahsapou. 

Oakhë e Ha Mahsapou estavam deitados lado a lado fingindo-se de mortos, 
assim como seus próprios corpos, por meio de suas estratégias, estavam em 
decomposição. Essa situação chegou ao conhecimento do Wawá como grande 
novidade, onde as pessoas faziam altos comentários sobre o trágico fim do 
Oakhë em curso. Enquanto isso, Wawá continuava receiouso de acreditar nas 
versões que variavam de uma informação para outra, mas sempre terminava 
com o fim trágico do Oakhë. Até que Wawá resolveu vir pessoalmente conferir 



| 154 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

as informações. Na verdade, estava caindo nas armadilhas do Oakhë através 
de seu Uró. Quando desceu ao lugar em que Oakhë e seu primo Ha Mahsapou 
estavam deitados quis Wawá conferir se realmente os dois estavam mortos. Ao 
mesmo tempo, estavam junto do Wawá dois pássaros conhecidos como kartá 
e pussikha, que eram seus guardiões em sinais de alerta. Tanto é que, por meio 
de seus sonidos, diziam que tudo aquilo era um disfarce do Oakhë, quando 
na verdade estava vivo, isso ambos repetiam a todo instante. Wawá pousou 
num galho de árvore que ficava a certa altura, mas que dava a condição para 
que arpoasse com sua arma de lança. Oakhë aos olhos do Wawá estava morto, 
porém o alerta dos pássaros continuava. Finalmente, quando Wawá tomava 
a posição para arpoar com sua lança Oakhë abriu um pouco dos seus olhos 
para poder mirar o seu alvo os dois pássaros deram um grito apavorante com 
alerta de que Oakhë estava vivo e todos se retiraram a um toque de recolher 
para as alturas.

Infelizmente, a primeira tentativa não deu certo, assim tanto Oakhë como 
Ha Mahsapou ambos se levantaram e lamentaram pela perda do alvo em jogo, 
mas também não se lamentaram pela falha. Oakhë tinha como ideia principal 
a vingança contra Wawá, ele não iria descansar enquanto nao conseguisse 
eliminá-lo. Assim, passado algum tempo ou muito tempo depoisa fez o mesmo 
procedimento em termos preparativos para atrair o seu inimigo. Bem como 
esteve presente também o seu primo Ha Mahsapou. A preparação, a atração, 
o disfarce de mortos teve o mesmo esquema de organização, bem como a 
proteção do coração com a cuia. Porém, dessa vez o que fez a diferença foi 
a criação dos olhos superficiais no meio da cabeça. Por esse motive é que os 
pássaros guardiões do Wawá também cairam bem na armadilha do Oakhë e 
garantiram que de fato estava morto. Com isso, certo de que o inimigo agora 
estava morto Wawá quisa fazer a confirmação total da morte perfurando com 
sua lança o coração do Oakhë e consequentemente o coração do seu primo 
Ha Mahsapou. A questão é que Oakhë estava vendo tudo, muito disfarçado. 
Assim, quando finalmente Wawá se preparava para perfurar o coração do 
inimigo foi agarrado por Oakhë no pescoço, e todos os seus subordinados 
deram o toque de recolher novamente, ficando agora somente Oakhë que 
segurava fortemente sem chance do Wawá se libertar.

Wawá fez o pedido para que Oakhë libertasse-o, caso quisesse viver, pelo 
contrário Oakhë estaria morto. Ao que Oakhë respondeu que não, porque, 
aquele era o momento certo pra ver quem era mais forte, mais poderoso, ainda 
mais por toda arruinação causada pelo Wawá contra Oakhë. Enquanto os dois 
discutiam, tomados pela ira, o tempo se transformava, pois eles não estavam 
apenas fazendo uma discussão tão natural, era em meio a tempestades, raios, 
ventanias, trovoadas, chuva. Estavam em clima de guerra, um deles tinha 
que ser eliminado para que o outro saisse como vencedor. Então, começaram 
emitir suas forças intelectuais, especificamente mostrando as forças dos raios, 
dos trovões que originavam de suas forças e de seus poderes.



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 155 | 

O primeiro a mostrar sua força foi Wawá, demonstrando todo o poder que 
tinha fez com que fortes raios e trovoadas caissem sobre Oakhë três vezes em 
seguida, ao que Oakhë quase perde. Após isso, Oakhë disse que era a vez dele 
e fez com que caisse fortes raios e trovões sobre Wawá, este enquanto caia 
terceiro raio e trovões já começou a desmaiar. Como ação-ataque de raios 
e trovões do Oakhë foram mais de três não aguentou mais e veio a morrer 
imediatamente enquanto Oakhë ainda segurava seu pescoço. Finalmente, 
Oakhë ganhava a batalha, finalmente tinha se vingado do inimigo, finalmente 
estava terminado o combate, o confllito entre Oakhë e Wawá. Após isso, Oakhë 
degolou o pescoço do Wawá e jogou a cabeça para um lado e o corpo para 
outro que veio a cair, conforme a compreensão do kumu Luciano Barreto, 
em frente ao Bairro Fortaleza na Cidade de São Gabriel da Cachoeira, no 
Rio Negro. Especifimente do lado esquerdo no sentido rio acima, acima 
da pequena ilha (Adana) que fica no centro de dois canais e que forma a 
cachoeira em São Gabriel da Cachoeira.

Considerações Finais
O título do artigo parece estranho, sem muita direção com a antropologia. 
Mas, “o lobo solitário”, surgiu no momento em que entendi que meu discurso 
tinha suas diferenças, um discurso independente. Onde estava essa diferença, 
de onde vinha essa independência?

Vinha da preocupação pelo zelo ao conhecimento das histórias 
apresentadas pelo Luciano Borges Barreto, um dos mariores kumu30 tukano 
de sua geração, sempre esteve discreto até meu ingresso na antropologia. 
Além disso, tive oportunidade de conhecer meu avô, Mandu kuriano (kuriano 
yai), um renomado kumu31, yai32 e baya33, enfim, sendo dessa linhagem, fazia 
com que quisesse defender os princípios éticos e morais dos conhecimentos 
excepcionais tukano.

Aos poucos, o estudo da antropologia mostrou que o propósito de estudo 
não era por aí, mas que também eu não estava tão errado, mesmo que estivesse 
sentido-me um “lobo solitário”. Estava em jogo o estudo dos conceitos e teorias 
tukano por meio da “arte do diálogo” tukano, por meio da realização de 
uma “etnografia em casa” (Barreto, 2018, 2019). Com isso, passei a perceber 
que o que eu defendia era importante para mim, mas também o que outros 
acadêmicos indígenas defendiam era importante para eles. Então, tomei a 
decisão de sentir-me livre com o que penso sem ter que despresar com o que os 
outros indígenas pensam, uma vez que não há unicidade no desenvolvimento 
de ideias antropológicas também do ponto de vista indígena.

Para uma antropologia tukana, no caso, histórias de Oakhë, Hó Mahsõ e 
Wawá são de grande relevância, é nessas histórias que estão fundamentados 
os conhecimentos excepcionais tukano. Se nós acadêmicos indígenas 



| 156 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

estamos ingressando em nível acadêmico de antropologia, precisamos ter 
essa fundamentação, porque, pelo contrário, não saberemos o que estamos 
buscando na antropologia. Se estamos indo ao encontro da antropologia 
precisamos ter abertura, diálogo com antropologia. A própria antropologia 
quer nos ouvir também. É essa percepção que passei a ter sobre os valores que 
os antropólogos davam a qualquer informações vindo dos indígenas, saber 
ouvir para encontrar um meio de leitura, um caminho de estudo.

Defendo que, o que nós indígenas fazemos na antropologia a partir de pesquisas 
com nossos pais, é a partir da etnografia em casa, daí é que surgem as bases das 
reflexivdades indígenas (Azevedo, 2016; Maia, 2016; Barreto, 2013) porque 
entendemos que esse é o melhor método. Se hoje nós indígenas reverenciamos 
com grande relevância para os “nossos conhecimentos”, para as “nossas 
tradições”, para as “nossas culturas” em nossos discursos acadêmicos, politicos, 
sociais e religiosos precisamos aprender a ouvir melhor nossos conceitos e teorias 
que regem os sistemas tradicionais de conhecimentos excepcionais indígenas. 
O movimento indígena, no Brasil, é de suma importância, mas é preciso ter essa 
distinção com mais clareza. É preciso rever essa atuação, prestar mais atenção 
para não sermos “lobos solitários” em diferentes esferas sociais, acadêmicas 
e religiosas. É o que aconteceu, por exemplo, em certo momento, quando fui 
convidado para participar de uma reunião em que estavam presente um grupo 
de professores indígenas liderados por um professor indígena e antropólogo 
na sala do Núcleo de Estudos da Amazônia Indígena – NEAI, vinculado ao 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social da Universidade Federal 
do Amazonas (PPGAS-UFAM). Na ocasião, não me sentido a vontade com o 
grupo e com as propostas em discussão, muito interessante para eles, é claro, 
pedi licença para me retirar, porque entendi que poderia atrapalhá-los ao invés 
de contribuir com alguma coisa, porque naquele momento meu interesse maior 
era em ouvir o que meu pai tinha a dizer sobre os conceitos e teorias tukana, 
pois entendia que o retorno cultural não estava no lugar, mas na própria pessoa. 
Ocorre que, em certo momento, esse professor indígena antropólgo publicou 
um artigo me criticando indiretamente, afirmando que aquele tipo de atitude 
desprestigiava o movimento indígena. Vale ressaltar que, tenho todo prestígio 
e respeito pelo movimento indígena, mesmo não fazendo parte. Nesse caso, 
o problema é dele, pois cada acadêmico indígena constrói seu caminho, na 
verdade creio que ele tenha se ofendido não porque tomei aquela iniciativa 
de me retirar por questões, orientações e convicções particulares, mas porque 
percebeu que ele não era mais o único protagonista indígena com as questões 
indígenas na antropologia.

O que a antropologia ou os antropólogos fizeram até hoje com suas 
pesquisas nao podem ser desconsideradas, não podem ser menosprezadas, 
pois foi feito dentro de cada tempo e por diferentes pessoas que naquele 
momento assim entenderam, assim compreenderam. Particularmente, hoje 
não compactuou com algumas atitudes de alguns indígenas. Creio que, se 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 157 | 

estamos na antropologia, se escolhemos a antropologia precisamos aprender 
a dialogar melhor, precisamos ouvir melhor a antropologia. Precisamos 
continuar sendo os guardições de nossas teorias, conceitos que revelam a 
tradição de formulação da antropologia tukana, no caso. Por fim, de acordo 
com os interesses de cada em questão, assim como a antropología precisa 
entender os indígenas, os indígenas também precisam entender a antropologia.

Notas
1 Composto pela extensão territorial do Município de São Gabriel da Cachoeira, 
Amazonas, Brasil. Possui “territórios indígenas em processo de reconhecimento, Tis 
declaradas e mais PGTAs de sete terras indígenas do Alto e Médio Rio Negro. São 
elas: Alto Rio Negro, Rio Apapóris, Balaio, Cué-Cué Marabitanas, Médio Rio Negro I 
e II e Rio Téa”. Fonte: https://www.socioambiental.org/pt-br/noticias-socioambientais/
indigenas-constroem-plano-de-gestao-no-noroeste-amazonico (acessado em 27/10/2019)
2 Em lugar de “tribos”, clãs”, “sibs” é mais viável para os tukano, no caso, entender 
melhor a partir de seus termos como “mahsa kurá (etnia indígena), mahsa kurári (etnias 
indígenas), dahséa (etnia tukana), dahsésa kurári (sibs tukano)” (Barreto, 2019). Vale 
lembrar que, numa tradução livre, em Língua Tukana, mahsa significa pessoas, e kurá, 
significa grupo.
3 A antropologia tukana está fundamentada diretamente à prática de khetí úkusse, 
khetí úkusse, bhasamõri úkusse, mūropaū úkusse, porque é a partir disso que os tukano 
pensam sobre a totalidade do homem e da mulher. 
4 Numa tradução livre, significa deus. Mas se pensarmos em termos etmológicos 
tukano, õa significa osso, khū significa do lugar. Então, ao pé da letra Oakhë seria 
“do osso”, ou numa linguagem mais atual, do princípio. É importante lembrar ou 
esclarecer também, que a história do Oakhë a ser apresentado aqui é diferente do Yepa 
Oakhë que foi o protagonista da história envolvendo a criação dos seres humanos, no 
caso, Yepa Oakhë foi o responsável pela conduta da Canoa-Cobra-Grande até alcançar 
a Cachoeira de Ipanoré, no alto rio Waupés, Brasil. Significa então que, Oakhë existiu 
em tempo e história que antecedeu a própria história protagonizada pelo Yepa Oakhë. 
5  Mulher do povo das bananeiras. Hoje, os indígenas do noroeste amazônico brasileiro, 
por exemplo, se identificam como tukano, tuiúca, desana etc. No caso, no tempo de 
Oakhë era assim que eles se identificavam e se distinguiam. 
6 Geralmente os tukano chamam de yurká (urubú), mas segundo o kumu Luciano 
Borges Barreto, tradicionalmente é conhecido como Wawá. Significa então que 
a língua tukana, assim como os próprios, tukano, também passou por processo de 
transformação e adequação linguística. 
7 Trata-se de uma deusa da história tukana que, ao lado de Yeoa Oakhë, foi 
protagonista da história de criação da humanidade indígena pensada e compreendida 
por uma parte dos indígenas do noroeste amazônico brasileiro, uma vez que 



| 158 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

nem todos os ancestrais dos marsa kurári desse contexto estiveram presente na 
viagem por meio da Canoa – Cobra – Grande (Pamūri Yurkūsū, em língua tukana).
8 Trata-se da história clássica relatada em sua maior parte pelos detentores de 
conhecimentos excepcionais, como kumua (plural de kumu), bayaroá (plural de bayá) 
e yaiwa (plural de yaí). Yepa Oakhë e Yepa Burkūo, com auxílio e participação parcial 
do Avô do Universo ou ūmūkho nherkū, depois de terem criados a terra e parte da 
natureza, uma vez que a formação da natureza foi se constituindo também no decorrer 
da história a partir de suas ações, criaram também os seres humanos através da força 
e fórmula do ritual de chamamento, phikaro. Depois disso, em sua maioria ancestrais 
das etnias indígenas que se formaram a partir da saída da Canoa – Cobra –Grande na 
Cachoeira de Ipanoré, participaram dessa clássica viagem, passando por diferentes 
lugares, bem como isso marcou tempos longos e diferentes, sempre guiados por Yepa 
Oakhë. A ideia aqui não é fazer relato sobre essa história, mas entre outros trabalhos 
(Barreto, 2012) que relatam sobre essa história temos a vasta produção elaborada pelo 
Instituto Socioambiental (ISA) e parceria com a Federal das Organizações Indígenas 
do Rio Negro – FOIRN. Como resultado, tivemos diferentes e valiosos volumentos que 
compõem a Coleção Narradores Indígenas. 
9 De acordo com as informações apresentadas por Cristiane Lasmar, especificamente 
no rodapé nº 4, “é necessária uma distinção terminológica entre família linguística 
tukano (oriental) e a língua tukano propriamente dita, falada pelo grupo exógamo 
patrilinear de mesma designação” (2005, p. 26).
10 Nossa geraça de deus.
11 deus da história tukana.
12 deusa da história tukana.
13 História tukana em geral.
14 Se refere a lugar, uma aldeia, uma comunidade.
15 Capoeira, mata secundária, que não é mais mata virgem.
16 Sorveira, árvore da família das Rosaceae.
17 Marká é em Língua Tukana, e significa aldeia, comunidade. 
18 Para os tukano, por exemplo, wiogü se refere, tradicionalmente, a uma pessoa 
de hierarquia maior que tinha a responsabilidade de dirigir a vida social da aldeia. 
Tradicionalmente, é atribuído à pessoa de alta hierarquia. Hoje em dia, essa função 
passou a ser dividido também com pessoas de hierarquias menores. Assim como, 
passou-se a ter novos termos como: lideranças indígenas, mais especificamente voltado 
para as questões envolvendo as políticas indígenas. Nesse caso, o fato da organização 
social de uma comunidade tukana, por exemplo, ser dirigida hoje pelas pessoas de 
hierarquia menor, e o fato de termos hoje lideranças indígenas a frente de instituições 
púlibicas, associações e federações indígenas não desconstrói ou altera a orientação 
tradicional de hierarquia de irmãos menores e de irmãos maiores entre os tukano. 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 159 | 

Assim como a própria questão de termos professores, mestres e doutores indígenas, 
isso também não altera o sistema tradicional da hierarquização tukana. 
19 Na classificação dos tipos de urubus, conforme o kumu tukano Luciano Barreto, 
temos: yurka nhira (Urubús pretos), yurka burtírã (urubús branco) e Wawá (urubú rei).
20 Chocalho que os homens amarram em uma das pernas no momento das danças e 
cerimonias rituais. 
21 É a corda em que estava amarrado yuyu betô em circular.
22 Círculo central formado de um fio que serve para laço de uma armadilha.
23 É o fio de uma armadilha.
24 Tradução livre: “puxa, é por causa desse tipo de atitudes que você está sofrendo 
porque os gente-urubu raptaram sua mulher”.
25 “Poder que se manifesta da razão de uma pessoa detentora de conhecimentos 
excepcionais e que tem a capacidade de controlar ou manipular a razão e o pensamento 
de outra pessoa. É, portanto, a força da linguagem do pensamento de kumu e yai” 
(Barreto, 2019, pp. 164-165).
26 Phosū ou peogū, isto é, aquele que serve. Em certo momento, alguns tukanos tiveram 
como seus auxiliares em diversos e diferentes serviços, a troco de algum produto 
industrializado (sal, fósforo, tabaco, anzol, farinha, mandioca e até mesmo o próprio 
ipadú). Assim como o termo peogū significa aquele que serve, de modo que os makú 
também consideram os tukano como peorã, isto é, aqueles que lhes servem com 
alguma coisa.
27 “Ele vestiu uma roupagem de um velho maku no seu próprio corpo”.
28 Trata-se de arbusto da família das Eritroxiláceas (Erythroxylum cataractarum), da 
Amazônia, cujas folhas têm as mesmas propriedades da coca (Erythroxylum coca). 
Fonte: https://www.dicio.com.br/ipadu/ (acessado em 27/10/2019). Ainda sobre 
Ipadu, conforme Ferreira e Martini “no Norte do Brasil, também é chamada de epadu. 
Muitas tribos da Bacia Amazônica, na região fronteiriça entre Venezuela, Colômbia e 
Brasil, matêm o hábito de mascar o “epadu” ou “ipadu” como forma de preparar das 
folhas torradas de coca misturadas com elementos alcalisnos, transformadas em pó e 
agrupadas em pequenas bolinas” (2001, p. 96). 
29 “Puxa, mesmo com essa situação eu tenho que ir, mas tem que ser uma breve viagem, 
as coisas ficaram difícil para você, creio que você vai ficar bem permanecendo aqui, 
além disso o velho makú vai estar aqui para te curar, você vai ficar bem, infelizmente 
as coisas se tornaram difício para nós”.
30 Pensador tukano, pois é a pessoa responsável pelo domínio interdepende de 
benzimentos, música e xamanismo. Aliás, seu poder espiritual e intelectual como 
detentor de conhecimentos excepcionais é mais do que mesmo o próprio yai 
(popularmente conhecido como pajé). 



| 160 | MUNDO AMAZÓNICO 10(2): 2019

31 Pensador e benzedor tukano.
32 Pajé ou xamã.
33 Mestre de cerimonias, rituais e músicas.

Referências
Azevedo, Dagoberto Lima. (2016). Forma e conteúdo do bahsese yapamahsã 

(tukano). Fragmentos do espaço DI´TA/NɄHKɄ. Dissertação de mestrado. 
PPGAS. Manaus: UFAM.

Barreto, J. Rivelino Rezende. (2012). Formação e transformação de coletivos 
indígenas do noroeste Amazônico:do mito à sociologia das comunidades. 
Manaus, dissertação de mestrado/PPGAS – UFAM.

Barreto, J. Rivelino Rezende. (2018). Formação e transformação de coletivos 
indígenas do noroeste Amazônico:do mito à sociologia das comunidades. 
Manaus: EDUA.

Barreto, J. Rivelino Rezende. (2019). Úkusse: forma de conhecimento tukano 
via arte do diálogo kumuãnica. Tese (Doutorado) – Universidae Federal de 
Santa Catarina, Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-
Graduação em Antropologia Social, Florianópolis.

Barreto, João Paulo Lima. (2013). Wai-mahsã: peixes e humano – um ensaio 
de Antropologia Indígena. Dissertação de mestrado. PPGAS. Manaus: UFAM.

Ferreira, Pedro Eugênio M. & Martini, Rodrigo K. (2001). Cocaina: 
lendas, história e abuso. Rev Bras Psiquiatri, 23(2), 96-99. https://doi.
org/10.1590/S1516-44462001000200008 

Goldman, Irving. (1963). The Cubeo: Indians of the Northwest Amazon. 
Urbana: University of Illinois.

Hugh-Jones, C. Skin and Soul: the round and the straight. Social time and 
social space in Pirá-Paraná society. (1977). In: Congrès International des 
Américanistes (Social time and social space in Lowland South American 
societies), XLII. Actes… Paris: Société des Americanistes,185-204.

Hugh-Jones, C. (1979). From  the  Milk  River:  Spatial  and  Temporal  Processes  
in Northwest Amazonia. Cambridge: Cambridge University Press. https://
doi.org/10.1017/CBO9780511558030 

Jackson, J. (1983). The Fish People: Linguistic Exogamy ande Tukanoan Identity 
in Northwest Amazônia. Cambridge: Cambridge Univesity Press. https://
doi.org/10.1017/CBO9780511621901 

Lasmar, Cristiane. (2005). De volta ao lago de leite: gênero e transformação 
no Alto Rio Negro. São Paulo: Editora UNESP: ISA; Rio de Janeiro: NUTI. 
https://doi.org/10.7476/9788539302956 



O lobo solitário: o desafio de ser antropólogo e ser guardião dos conceitos e... | Barreto., J.R. | 161 | 

Maia, Gabriel Sodré. (2016). BAHSAMORI – O tempo, as estações e as 
etiquetas sociais dos Yepamahsã (Tukano). Dissertação de mestrado. PPGAS. 
Manaus: UFAM.

Sites acessados
https://www.socioambiental.org/pt-br/noticias-socioambientais/indigenas-

constroem-plano-de-gestao-no-noroeste-amazonico (acessado em 
27/10/2019)

https://www.dicio.com.br/ipadu/ (acessado em 27/10/2019)


