poi: 10.15446/djf.n23&24.124774

La animalizacion del hombre por el hombre.
Una lectura del conflicto armado y de la
violencia politica en Colombia’

COMO CITAR: Zarate Cotrino, Andrea C. “La
animalizacion del hombre por el hombre. Una
lectura del conflicto armado y de la violencia
politica en Colombia”. Desde el Jardin de Freud
23&24 (2025): 233-252, doi: 10.15446/djf.
n23&24.124774.

Este articulo es producto de la investigacién
doctoral “Violencia, democracia y trauma.
Vectores para una reflexion filoséfica sobre
el conflicto armado en Colombia”, realiza-
do en el Doctorado de Filosoffa de la Ponti-
ficia Universidad Javeriana.

e-mail: andrea.zarate@gmail.com

© Obra plastica: Sara Herrera Fontén

ARTICULO DE INVESTIGACION |

FECHA DE RECEPCION: 31/07/2022.

ANDREA CATALINA ZARATE

*

COoTRINO"

Universidad Nacional de Colombia, Bogota, Colombia
Pontificia Universidad Javeriana, Bogotd, Colombia

La animalizacién del
hombre por el hombre.
Una lectura del conflicto
armado y de la violencia
politica en Colombia

El articulo plantea una lectura del
conflicto y de la violencia politica
en Colombia a partir de la revisién
que la deconstruccion derridiana,
en didlogo con el psicoanalisis,
hace de la concepcion clasica de
lo humano en oposicion con lo ani-
mal. Se indaga como tales posturas
logocéntricas no solo terminan por
desconocer lo particular de cada
especie, sino que velan y sacrifican
lo particular de lo humano, tapo-
nando sus aporias constituyentes.
Las formas de comprensién alli
cuestionadas brindan elementos
para dar cuenta de cémo la guerra
es sostenida por practicas deshu-
manizantes, en las que hombres,
mujeres y nifos son concebidos
como animales, maquinas de gue-
rra, objetos de intercambio, de goce
y de desecho.

Palabras clave: deconstruccion; psi-
coanalisis; animal; violencia poli-
tica; huella.

The Animalization of
Man by Man: A Reading
of the Armed Conflict
and Political Violence in
Colombia

This article offers a reading of the
conflict and political violence in
Colombia through the lens of De-
rridean deconstruction, in dialogue
with psychoanalysis, examining the
classical conception of the human
in opposition to the animal. It
explores how such logocentric
positions not only fail to recognize
the particularity of each species but
also obscure and sacrifice what is
particular to the human, blocking
its constitutive aporias. The forms
of understanding questioned here
provide elements to explain how
war is sustained by dehumanizing
practices in which men, women,
and children are conceived as
animals, war machines, objects of
exchange, enjoyment, and disposal.

Keywords: deconstruction; psychoa-
nalysis; animal; political violence;
trace.

FECHA DE ACEPTACION: 27/06/2024.

I’animalisation de
I’homme par I’lhomme:
une lecture du conflit
armé et de la violence
politique en Colombie

Cet article propose une lecture du
conflit et de la violence politique
en Colombie a partir de la décons-
truction derridienne, en dialogue
avec la psychanalyse, autour de la
conception classique de I’'humain
en opposition avec I'animal. Il
s’'interroge sur la maniere dont ces
positions logocentriques finissent
non seulement par méconnaitre
la particularité de chaque espece,
mais aussi par voiler et sacrifier la
spécificité de I’humain, en obs-
truant ses apories constitutives.
Les formes de compréhension ainsi
remises en question fournissent
des éléments pour rendre compte
de la maniéere dont la guerre est
soutenue par des pratiques déshu-
manisantes, o hommes, femmes
et enfants sont congus comme des
animaux, des machines de guerre,
des objets d’échange, de jouissance
et de déchet.

Mots-clés: déconstruction; psycha-
nalyse; animal; violence politique;
trace.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 233-252.

233



1. Roudinesco, Elisabeth, Nuestro lado
oscuro (Barcelona: Anagrama, 2009), 14.

n términos generales, la realizacion de la violencia es signo exclusivo de lo

humano. Entre las manifestaciones de un proceder asi designado, la crueldad,

la perversidad y la barbarie, ademas de ser parte constitutiva de toda cultura,

implican la existencia previa del lenguaje’. Violencia primigenia que nombra,
que mata la Cosa, introduciendo con ello la muerte. Violencia constitutiva del derecho,
sin la cual no es posible evitar o sancionar aquellas otras violencias particulares que
conllevan al despojo de la vida, de los derechos fundamentales y patrimoniales. Senalar
que la violencia, sus formas y manifestaciones son privativas del ser hablante implica
que su condicién lenguajera comprende no solo su ejercicio, sino también su recepcion,
su repeticion y sus retornos.

De un proceder asi concebido, los demas miembros del reino animal quedan
excluidos, pues a los vivientes no humanos solo en sentido figurado puede suponérseles
violentos. Asimismo, al hablar de lo humano en relacién con la violencia, son usuales
consideraciones que aluden a lo bestial, a lo animal. Cuando se da cuenta de actos
atroces, carentes de sentido e imposibles de significar, estos son referidos, también
de forma figurada, como actos inhumanos, desalmados, aunque justamente sean
eminentemente humanos. También es frecuente el empleo de figuras de animales
para comprender asuntos esenciales de la condicién humana, tal como por siglos se
ha enunciado mediante, por ejemplo, «el hombre es lobo para el hombre». El Leviathan,
otra figura no humana, monstruosa y bestial, es retomada por Hobbes del Libro de
Job, para dar cuenta de la materia, forma y poder de una republica eclesidstica y civil;
organizaciones humanas que instituyen las leyes de lo divino y de lo humano, esto es,
la Iglesia y el Estado.

De este modo, es posible afirmar que en la tradicién de pensamiento que ha
configurado Occidente, la alusion a la animalidad, al animal-maquina, es un lugar
comun para pensar lo humano en franca oposicién con lo animal. En este sentido, nos
preguntamos, por un lado, ¢cudl es el limite y el abuso que implican las cosmovisiones
que, en razén de lo anterior, se han realizado? ¢Cudles son las aporfas de un pensa-
miento logocéntrico desde donde a lo animal y a lo humano les han sido conferidos
categorias que los determinan? Aunque el psicoandlisis se inscribe en esa tradicién,
aquella que va desde Descartes hasta Heidegger, éen qué sentido el psicoandlisis toma

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



distancia de la franca oposiciéon denunciada por Derrida entre uno y otro? A partir
de estos planteamientos, ¢qué del animal mira lo humano y qué del hombre se mira
en lo animal, en sus ojos, en sus fauces, en sus garras, etc.? ¢Cémo en la guerra dicha
mirada aparece y lo familiar deviene ominoso? A continuacion, abordaremos estas
preguntas desde las aristas que la deconstrucciéon derridiana ofrece en didlogo con el
psicoandlisis, rastreando desde alli algunas implicaciones que ha tenido la animalizacién
de lo humano a través del conflicto y la violencia politica en Colombia.

1. LA ANIQUILACION DE LA HUELLA

Entre los pensadores que abordan de forma critica la cuestion de la animalidad, nos
encontramos con el analisis propuesto por Jacques Derrida. La tarea de la deconstruc-
cion propuesta y asumida por el filésofo argelino como tarea del pensar consiste en
“examinar las aporfas presentes en las oposiciones binarias, cuestionandolas y tomando
distancia [...] de las comprensiones tradicionales de tales conceptos [...] en la historia
de la filosofia”2. Por esta via, Derrida interroga el abordaje que ha pretendido oponer lo
animal a lo humano; asunto que en Occidente ha sido tan comun al discurso filoséfico,
a las ciencias humanas y del espiritu. De este abordaje, el psicoandlisis no ha sido la
excepcion. En la alusion que el fil6sofo argelino hace a algunos Escritos de Lacan, se
subraya que el animal en general

esta privado de todo acceso a lo simbélico [...]. El animal no serd nunca, como el hom-
bre, una «presa del lenguajey. [...] El hombre es un animal pero habla, y no es tanto un
animal de presa cuanto un animal preso de la palabra.?

En cuanto el animal se halla limitado al cédigo en su nivel de signo, de
informacién, no responde, como el hombre, a la pregunta que le llega del otro, no le
ofrece respuestas. Trayendo a cuento el ejemplo cldsico empleado también por Lacan
de las abejas, tenemos que estas, como todo animal, en lugar de responder, reacciona
de forma predeterminada; reaccion instintual a estimulos propios de su entorno vital
(Unwelt). Por su parte, el hombre, en cuanto sujeto del significante, se halla parasitado
por el lenguaje, pasando del limite de la informacion, de la fijeza de la codificacion, al
acceso a la palabra®. Aunque esta es un elemento lexical, una nomenclatura compuesta
por signos, su sentido estriba en que no hay univocidad en su significado, como en
cambio ocurre con el signo para el animal. Para el humano, la significacién no es fija,
sino que se da en la medida en que la palabra se encuentra relacionada con otros
elementos lexicales y gramaticales. En contraste con la fijeza del cédigo para el animal,
mediante la palabra y el lenguaje el ser hablante logra significar la realidad, dotarla de
mdltiples sentidos.

ANDREA CATALINA ZARATE COTRINO [LA ANIMALIZACION DEL HOMBRE POR EL HOMBRE]

2. Joaquin Polo Montalvo, “Un don necesario
pero imposible. Deconstruccién y
perdén en Jacques Derrida”. Tesis de
doctorado en Filosoffa (Bogota: Pontificia
Universidad Javeriana, 2022), 25.

3. Jacques Derrida, El animal que luego estoy
si(gui)endo (Madrid: Trotta, 2008), 145.

4. Cfr, Ibid., 149.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 233-252. 235



236

5. Lewis Carroll, Alicia en el pais de las
maravillas, citado por Derrida. Ibid., 23.

6. Ibid., 24.
7. Marie-Louis Mallet, “Prélogo”, en Ibid., 10.

La referencia y la distincién entre respuesta y reaccién es rastreada a su vez
en textos literarios. En este sentido, Derrida cita las palabras de Alicia en el pais de las
maravillas de Lewis Carroll.

Las gatas tienen una costumbre muy mala (Alicia ya lo habfa observado): les digas lo
que les digas, se ponen a ronronear siempre para respondernos. «iSi tan solo ronroneara
cuando dicen ‘si’ y maullaran cuando dicen ‘no’, o si siguieran cualquier otra regla por
el estilo de manera que se pudiera conversar con ellas! éPero cémo se puede hablar

con alguien que responde siempre lo mismo?».

En esta ocasion, la gata negra se contenté con ronronear; y era imposible adivinar si

querfa decir que «si» o que «now.”

Esta diferencia entre el gato y Alicia en representacion de animales y hombres
parte de la carencia de lenguaje por parte de los primeros, de la oposicién central entre
un si'y un no. Asi como en la naturaleza no hay desnudez, tampoco hay contrarios, ni
bien, ni mal. El psicoanalisis ha mostrado, empero, cémo el hombre peca de ingenuo
al creer que cuando habla realmente dice, comunica o transmite lo que quiere decir.
Ingenuidad en la que cae toda teoria que equipara al lenguaje con un acto comuni-
cativo, pues desde paradigmas de ese orden pretenden hacer coincidir su decir con
la verdad. Alicia, sefala Derrida, “parece segura de que es posible entonces adivinar,
en el hombre, entre un si'y un no”.

Deconstruir el pensamiento de Occidente que ubica lo humano en una serie
de oposiciones, de maniqueismos, de olvidos filoséficos con respecto al animal es
referido por Derrida como una actitud logocéntrica, en torno a la cual se ha constituido
el discurso del amo que desde la Antigiiedad hasta nuestros dias ha imperado. Un
pensamiento que, pese a insistir en que el hombre es un animal racional, un animal
politico, niega para el animal todo aquello que considera como propio y exclusivo de
lo humano. En esta taxonomia, el hombre es despojado a su vez de toda animalidad.
Asi pues, solo el hombre tiene logos, y con ello “palabra, razén, experiencia de la
muerte, duelo, cultura, institucion, técnica, vestido, mentira, fingimiento de fingimiento,
borradura de la huella, don, risa, llanto, respeto, etc.””. A juicio de Derrida, esta
categorizacién no solo marca la oposicién entre «el hombre» y «el animaly, sino que
homogeniza a unos y otros. Asi, bajo la nominacién de «el animal» quedan inscritas
todas las especies, clausurando con ello la inmensa diversidad del mundo animal y
nuestro no menor desconocimiento de especies y entornos vitales. Aquello que Freud
enlista en Una dificultad del psicoandlisis, cuando refiere a las ofensas narcisistas que
ademads de Copernico y el propio Freud le propinaron al narcisismo de la humanidad.
La segunda afrenta, la biol6gica y darwiniana, senala Freud, puso en evidencia nuestra

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



arrogancia sobre el reino animal, mostrando que el orden humano no es mejor que
él'y que, asi como somos préximos a algunas especies, de otras somos lejanos hasta
su absoluto desconocimiento®. Asimismo, cuando se ha hablado de “nosotros los
hombres”, ¢a quiénes se hace referencia? ¢A todo el género humano, incluyendo, como
decia Kant, al bello sexo, o solo a una parte de este, una que ni siquiera comprende al
conjunto de todo lo masculino? En la Antigtiedad, por ejemplo, nifos, mujeres y esclavos
quedaban excluidos de la categoria de hombres libres, por lo que la vida democrética,
si acaso alguien ha vivido asi alguna vez, no los representaba. Asunto extendido a
épocas recientes donde este “nosotros los hombres” ha dejado por fuera al indio, al
indocumentado, al negro, al judio, al ilegal, etc. Ya volveremos sobre este punto.

En este contexto, en el abordaje que Derrida nos propone de algunos apartados
del pensamiento de Lacan, sobre todo de sus Escritos, la critica planteada por la
deconstruccion al pensamiento logocéntrico lo interroga. Sin embargo, en distintos
textos y conferencias, el filésofo de Argelia muestra como el psicoandlisis se aparta
de esa tradicién en cuanto atiende a las aporias de lo humano que aquel encubre.
Como indicamos, Lacan se inscribe en la tradicion filoséfica que va desde Descartes
hasta Heidegger, donde el circuito estimulo-reaccién propio del animal-maquina se
opone a la pregunta-respuesta formulada por el hombre, siendo en este Gltimo campo
donde se funda el sujeto. No obstante, subraya Derrida, “mucho mas que cualquiera
en filosofia”, el psicoanalista francés se desmarca de las nociones tradicionales que
ubican lo humano en un lugar de dominio y de superioridad con respecto al animal.
A diferencia de aquellas formas de concebirlo, el psicoandlisis muestra cémo el ser
humano, en cuanto «sujeto del significante, es el que se haya sometido.

Como resalta Derrida del escrito lacaniano Subversién del sujeto y dialéctica del
deseo en el inconsciente freudiano, Lacan sefala alli que los animales son capaces de
fingir estratégicamente, por ejemplo, en la lucha combativa, en el cortejo sexual, en
el escape ante el depredador, entre otras circunstancias que configuran las situaciones
vitales de cada especie en su entorno (Unwelt). Pese a este hacer del animal, de lo que
aquellos no son capaces es de fingir que fingen. Aunque los animales dejan huellas
para despistar —danza originaria, como le llama Lacan en el escrito referido—, no
pueden borrarlas, pues a diferencia de la huella para el ser humano, aquellos no saben
de la marca que asi han dejado. En ese asunto radica el acto de enganar, pues la
intencionalidad de mentir al otro implica el empleo de artilugios como, por ejemplo,
el borramiento de la huella. Dice Derrida:

ANDREA CATALINA ZARATE COTRINO [LA ANIMALIZACION DEL HOMBRE POR EL HOMBRE]

8. Cfr., Sigmund Freud, “Una dificultad
del psicoanalisis” (1917 [1916]), en
Obras completas, vol. xvii (Buenos
Aires, Amorrortu, 2008).

9. Derrida, El animal que luego
estoy si(guilendo, 153.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 233-252. 237



10. Ibid.

11. Sigmund Freud, “El chiste y su
relacion con el inconsciente” (1905),
en Obras completas, vol. vii (Buenos

Aires, Amorrortu, 2008), 108.

12. Andrea Catalina Zérate Cotrino,

“La mentira en politica: entre la
manipulacién de los hechos y la
pregunta por quién habla ahi”, en
Universitas Philosophica 36, n.° 72
(Bogota: Pontificia Universidad Javeriana,
2019), 71-95. Disponible en https://doi.
org/10.11144/)averiana.uph36-72.mhpq

13. Freud, “El chiste y su relacién
con el inconsciente”, 108.

14. Ibid.

15. Derrida, El animal que luego
estoy si(guilendo, 154.

16. Jacques Lacan, “Subversién del sujeto y
dialéctica del deseo en el inconsciente
freudiano” en Escritos 2 (Ciudad de
México: Siglo XXI, 2009), 768.

238

El engano de la palabra, vamos a verlo, es la mentira ciertamente (y el animal no po-
dria propiamente mentir, segtin el sentido, seglin Lacan y tantos otros, aunque, como
sabemos es muy habil en fingir); pero, mas precisamente, el engafio es la mentira en
cuanto que, al promover lo verdadero, comporta la posibilidad suplementaria de decir

lo verdadero para despistar al otro, para hacerle creer algo distinto de lo verdadero.”

En El chiste y su relacién con el inconsciente, Freud expone un ejemplo de lo
que es la mentira o el fingimiento de segundo grado atribuido al hombre y denegado
al animal. En esta clase de engafio, se hace uso de una verdad para engafar, para
despistar al otro, pues el objetivo es hacerle creer otra cosa. El chiste de Freud citado
tanto por Lacan como por Derrida, es el siguiente:

En una estacién ferroviaria de Galitzia, dos judios se encuentran en el vagén. «A
dénde viajas?», pregunta uno. “A Cracovia”, es la respuesta. “iPero mira qué mentiroso
eres! —se encoleriza el otro—. Cuando dices que viajas a Cracovia me quieres hacer
creer que viajas a Lemberg. Pero yo sé bien que realmente viajas a Cracovia. éPor qué

mientes entonces?”."

Como trabajamos en otro articulo™, este chiste, denominado por Freud como
escéptico, cuestiona “la certeza misma de nuestro conocimiento, de uno de nuestros
bienes especulativos”. Este bien es la verdad, asi como nuestra relacién con ella. Si,
como en este caso, se puede mentir diciendo la verdad y, por tanto, se puede decir la
verdad haciendo uso de un fingimiento de fingimiento, esto es cuando se finge fingir,
entonces ¢cudl serfa el estatuto de la verdad? En este sentido, Freud se pregunta:
“¢consiste la verdad en describir las cosas tal como son, sin preocuparse del modo en
que las entendera el oyente? ¢O esta verdad es solo jesuitismo, y la veracidad genuina
debe mas bien tomar en cuenta al oyente y trasmitirle una copia de lo que nosotros
sabemos?”".

De acuerdo con Lacan, Derrida considera que, al dejar su huella como pista
cuando se trata de los aspectos vitales y connaturales a su especie, el animal finge en
primer grado: “(fingimiento sin fingimiento de fingimiento) o, lo que aqui viene a ser
lo mismo, [finge] en el primer grado de la huella: poder de trazar, de batir, de rastrear,
pero no de des-pistar la batida ni de borrar su huella”. Por su parte, senala Lacan
en el Escrito mencionado, el animal finge, por ejemplo, cuando “esta acosado, llega
a despistar iniciando una carrera que es de engafo. Pero un animal no finge fingir.
No produce huellas cuyo engafo consistirfa en hacerse pasar por falsas siendo las
verdaderas, es decir, las que darian la buena pista. Como tampoco borra sus huellas,
lo cual serfa ya para él hacerse sujeto del significante” '°.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Este estar sometido implica un planteamiento en doble via. Por un lado, el sujeto
estd sujetado al significante que le viene del Otro y de quien recibe su propio mensaje.
El sujeto no puede, al menos en un primer momento, sustraerse a él. De este modo,
no domina el significante (S1) que le constituye. Esto marca su ingreso en los 6rdenes
humanos bajo el imperio de la ley que a toda criatura humana le es impuesta por el
Otro. Esta sujecion le ha permitido, en un segundo tiempo, ser sujeto que domina,
avanzando hasta cierto punto en el sometimiento de las fuerzas de la naturaleza, asi
como de otras formas de vida humanas y no humanas. Intento siempre fallido de regular
los goces como condicién de posibilidad para el vinculo social. El animal, en cambio,
no padece el significante, por lo que “no conoce el mal, la mentira, el engano. Lo que
le falta es precisamente la falta en virtud de la cual el hombre es sujeto del significante,
sujeto sometido al significante”"”. En cuanto puede nombrar, crear, inventar, destruir,
exterminar, aniquilar, “ser sujeto del significante es también ser sujeto que somete,
sujeto amo, sujeto activo y que decide del significante, lo suficiente amo en todo caso
para ser capaz de fingir y, por lo tanto, de poder plantear su poder de aniquilacién”®.

Por otro lado, en la medida en que el hombre puede volver sobre sus pasos y
borrarlos, tiene la capacidad de retornar sobre la cadena significante alli desplegada,
logrando de este modo salir de la alienacion. La apuesta psicoanalitica apunta a que
la decision, la eleccién como campo expedito de la ética, es condicion de posibilidad
para que la posicién de todo sujeto no sea la de la pasividad, la de la inocencia que
lo exculpa de un destino comandado por los significantes que le constituyen. Por el
contrario, la posibilidad de eleccién abre el espacio a la responsabilidad subjetiva. A
diferencia del animal, el ser humano no es inocente e ignorante del mal, del peligro,
de la crueldad y de la muerte.

Mediante su lectura critica, Derrida no niega la discontinuidad entre lo humano
y lo animal, producida por la aparicién del orden simbélico del que lo animal queda
excluido y en el que el ser hablante emerge como sujeto del significante. La lectura
derridiana, como tarea deconstructiva del pensar, apunta mas bien a lo aporético que
entrafa toda consideracion sobre lo humano, y nos permite volver una vez mas sobre
esta diferencia para preguntar por aquellas huellas que, como en el caso del animal,
no pueden ser borradas, aniquiladas, eliminadas por el sujeto. Se trata precisamente de
las huellas que en lo psiquico han sido inscritas tras el ingreso a los 6rdenes humanos;
huellas cuya marcaciéon en la vida animica han sido dejadas por los significantes
primordiales (S1), aquellos que representan al sujeto ($) para otros significantes (S).
Las huellas a las que referimos son las huellas mnémicas.

Desde esta perspectiva, puede afirmarse que ante estas no cabe hablar de
fingimiento de fingimiento, pues ello pasa por un acto consciente de querer enganar

ANDREA CATALINA ZARATE COTRINO [LA ANIMALIZACION DEL HOMBRE POR EL HOMBRE]

17. Derrida, El animal que luego
estoy si(gui)endo, 156.

18. Ibid., 156.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 233-252. 239



19. Cfr., Sigmund Freud, “Nota sobre la
«pizarra mdgica»” (1925 [1924]), en
Obras completas, vol. xix (Buenos
Aires, Amorrortu, 2008).

20.Jacques Lacan, El seminario. Libro 17.
El reverso del psicoanalisis (1969-1970)
(Barcelona: Paidds, 1992), 108-109.

21. Cfr., Marie-Louis Mallet., 11.

240

al otro. La huella mnémica en cuanto inconsciente permanece incélume en el tiempo.
Para explicar su permanencia, en el texto Nota sobre la «pizarra mdgica» (1924)"°, Freud
se sirve de un artefacto nuevo en su época para ilustrar de forma analégica cémo
todo lo que a nivel de lo psiquico alguna vez ha dejado huella es perene. Las huellas
mnémicas como las marcas producidas sobre la pizarra magica permanecen, no se
borran y, mas adn, tienen efectos. Asi como en la vida psiquica no hay contradiccién
ni negacién, tampoco hay fingimiento, engafio. En consecuencia, puede afirmarse que
en lo inconsciente compartimos con lo animal la inmortalidad de la que este Gltimo
goza, en cuanto mero organismo viviente.

En este sentido, la mentira y el engano, asi como la diferencia radical de toda
postura logocéntrica con el animal, parecen concernir fundamentalmente al cogito, al
pensamiento claro y distinto, a la conciencia. La inversién lacaniana del cogito cartesiano
da cuenta del modo en que Lacan, pese a la reserva derridiana, no continda por las
sendas de la tradicion logocéntrica, aunque se inscriba en el pensamiento sobre el
sujeto inaugurado por Descartes. Justamente, la division del sujeto ignorada por todo
discurso amo, filoséfico, racional, vela el descubrimiento freudiano que, en palabras
de Lacan, lo encontramos formulado del siguiente modo en El seminario 17. El reverso
del psicoandlisis: “Alli donde pienso, no me reconozco, no soy, es el inconsciente. Allf
donde soy, esta demasiado claro que me extravio. [...] donde no es, piensa, y donde
no piensa, es"*. Ya deciamos que el psicoandlisis da cuenta de aquella ingenuidad
sobre el lenguaje como mero acto comunicativo, como el modo mediante el cual el
sujeto dice la verdad. En cuanto el sujeto se halla dividido, su verdad siempre serd un
medio decir. Asi pues, aunque Lacan parece ubicarse en un paradigma logocéntrico,
se aleja de este mediante la ensefanza que ofrece la clinica psicoanalitica.

Detengdmonos ahora en otra arista que la cuestién de «el animal» permite
pensar con relacion a la violencia y el derecho. Al hablar de estas categorias para con
los animales encontramos que en la mirada que lo humano hace del animal, volviéndolo
objeto de dominio, de goce, de aniquilacién, lo animal le devuelve esta mirada y lo
humano corre el mismo destino, volviéndose asi puro objeto de goce, de intercambio,
de mercancia.

2. LA VIOLENCIA PARA CON LOS ANIMALES

El trabajo planteado por la deconstruccion a la tradicién filoséfica que ha cercenado
al animal, sometiéndolo como inferior al dominio de la razén humana, da cuenta de
que ello no concierne ni afecta solamente a estos?'. Nos muestra cémo, en la misma
via que el animal ha recibido ese trato, los seres humanos han corrido con la misma

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



suerte. Lo anterior no para resarcir a los animales, devolviéndoles los atributos que
les han sido negados, sino mas bien indagando y mostrando lo fragiles que terminan
siendo las fronteras tan fuertemente demarcadas por la tradiciéon en la que nos inscri-
bimos. De este modo, en el trabajo derridiano no solo se “socava cualquier seguridad
respecto a «la animalidad» del animal «en generaly, [sino que] en no menor medida [se]
socava la seguridad respecto a «la humanidad» del hombre”?2. En el apartado anterior,
preguntdbamos a quiénes se hace alusion cuando se hace el llamado a “nosotros los
hombres”. En Fuerza de ley, el fundamento mistico de la autoridad, Derrida destaca
que “hubo un tiempo, que no es lejano ni ha llegado a su fin, en que nosotros los
hombres...», es decir, “queria decir” nosotros los europeos, adultos, varones, blancos,
carnivoros y capaces de sacrificio”?. Esta “definicion” ha excluido de ese universal al
indocumentado, al inmigrante, al indigena, a las mujeres, a los pobres, a los grupos que,
independientemente de su nimero poblacional, son considerados como minorias. A
este respecto y en el didlogo que Derrida sostiene con la psicoanalista e historiadora
Elizabeth Roudinesco en torno a la cuestion-de-la-animalidad, ella sefala que:

Una de las grandes figuras del racismo, el sexismo y el antisemitismo siempre fue la
inferiorizacién de aquel que se quiere excluir de lo humano, y su estigmatizacién en
virtud de rasgos fisicos que lo conducirfan al mundo de la animalidad. En efecto aqui
proviene la idea de que el judio serfa mas “femenino” que el no judio, que la mujer
serfa mds “animal” que el hombre, y por tltimo que el negro seria mas “bestial” todavia
que el resto. La idea de que el disminuido serfa “inferior” al animal se inscribe en linea
recta en este tipo de consideraciones.*

Para avanzar un poco, la deconstruccion permite indicar que, en el ambito de
la justicia y del derecho —que no son lo mismo—, esta delimitacion tiene efectos. En
Fuerza de ley, se interroga en qué sentido las categorfas actuales del derecho pueden
ser empleadas para hablar de violencia o injusticia hacia los seres vivos no humanos.
Més alla de indagar si los animales razonan, la pregunta serifa si ellos sufren, tal como
Derrida rescata de los planteamientos del filésofo inglés Jeremy Bentham. Si lo hacen
por nuestra culpa —acaso podrian sufrir mas alla de nosotros, con independencia de
lo que nosotros podamos o no hacerles—, entonces qué responsabilidad tanto ética
como juridica nos cabe en el sufrimiento que podamos acarrearles. Dice Derrida:

Se puede hacer sufrir a un animal, pero no se dira jamas en sentido propio que es un
sujeto lesionado, victima [o causante] de un crimen, de un asesinato, de una violacién
o de un robo, de un perjurio. [...] Lo que se llama confusamente animal, es decir, el
ser vivo en cuanto tal, sin mds, no es un sujeto de la ley y del derecho. La oposicion

entre lo justo y lo injusto no tiene sentido con respecto a aquel.®

ANDREA CATALINA ZARATE COTRINO [LA ANIMALIZACION DEL HOMBRE POR EL HOMBRE]

22. Ibid.

23.Jaques Derrida, Fuerza de ley. El
fundamento mistico de la autoridad
(Madrid: Tecnos, 2018), 43.

24.Jaques Derrida y Elisabeth Roudinesco,
Y manana qué... (Buenos Aires: Fondo
de Cultura Econémica, 2002), 81.

25. Derrida, Fuerza de ley, 43.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 233-252. 241



26. Derrida y Roudinesco, Y
manana qué..., 84.

27. Ibid.
28.1bid., 75.
29. Ibid.
30. Ibid., 85.

242

Pese a esta carencia del sentido que lo juridico otorga al ser humano, permi-
tiéndole solo a este dltimo hablar en términos de derecho, de ley y de justicia, cada
vez se interroga con mayor fuerza la crueldad ejercida por el ser humano para con
los animales, y se proponen formas para integrarlos en estos sistemas de regulacion.
Empenos que, sin embargo, a la luz de la historia son recientes y avanzan con lentitud.
De este modo, en la actualidad se han dado procesos juridicos en favor de animales e
incluso de ecosistemas afectados por los seres humanos. Asimismo, se han propuesto
formas juridicas para penalizar el abandono y demas formas de crueldad contra los
animales, surgiendo en nombre de ellos movimientos animalistas y declaraciones por
sus derechos. La experimentacién en la industria alimentaria, cosmética, quimica y
farmacéutica, por ejemplo, ha hecho que paulatinamente se adopten “reglas para que
no se pueda hacer cualquier cosa con los vivientes no humanos”?. Al mismo tiempo,
el articulo 3 del codigo del tribunal de Nuremberg para la investigacion en beneficio
de la humanidad sostiene que todo método terapéutico nuevo debe estar antecedido
por una fase experimental disefiada para ser realizada previamente sobre animales?”.
Aunque la violencia contra el animal data de muy antiguo, la pregunta crucial para el
debate contempordneo parte de “mostrar la especificidad moderna de esa violencia”,
asf como “del discurso que la sostiene e intenta legitimarla”®. En el discurso contem-
poraneo, atravesado por los desarrollos de las tecnociencias, se ha hecho urgente
reducir dicha violencia mediante la reglamentacion de “las condiciones de la cria, la
matanza, el tratamiento masivo”?°. Asuntos cruciales en los debates actuales en torno
a la sociedad europea industrial.

Una de las razones, si no la principal, que ha conllevado al replanteamiento
de establecimiento de estos limites, asi como a su sustento en el campo del derecho
y de lo juridico, corresponde en buena medida no a un respeto a los animales en si
mismos, sino a lo que la imagen de la realizacién de tales violencias le devuelve al ser
humano de si. Si bien, por lo pronto su abordaje se hace mediante la adecuacién de
las categorias y de la normatividad juridica tal y como existe, Derrida sefala que tal
vez llegue el dia en que pueda comprenderse que aunque los animales no “pueden
formar parte de conceptos como los de ciudadano, de conciencia ligada a la palabra, de
sujeto, etc., no por ello carecen de «derecho»”°. Aunque, para tal fin, no solo debera
ser “re-pensado el mismo concepto de derecho”, sino también la tradicién filoséfica
en la que Occidente se ubica, pues, desde alli, concuerdan Roudinesco y Derrida:

JD: No se concibe un sujeto (finito) de derecho que no sea un sujeto de deber (Kant solo
ve dos excepciones a esta ley: Dios, cuyos derechos carecen de deber, y los esclavos,
que solo tienen deberes y no derechos). Una vez mds, pues, se trata de conceptos

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



heredados de sujetos, de sujeto politico, de ciudadano, de autodeterminacién ciuda-

dana y de sujeto de derecho.
ER: Y de conciencia.

JD:Y de responsabilidad, de palabra y de libertad. Todos esos conceptos (que tradi-
cionalmente definen lo “propio del hombre”) son constitutivos del discurso juridico.

ER: Por tanto, no pueden aplicarse a los animales.*!

He ahf la razén, concluye Roudinesco, por lo que se dificulta el aplicar conceptos
juridicos y canones morales a los animales. En este sentido, Derrida precisa que al
menos desde el marco juridico existente, desde el derecho, no se logra abarcar en su
complejidad las probleméticas relaciones entre hombres y animales. Asf las cosas, pese
al progreso que al respecto ha habido en relacion con el limite impuesto frente a las
violencias ejercidas para con los animales, estas formas de proceder devienen arcaicas,
raras o marginales, ya que estos casos recientes no son propios de una cultura para
| “el sacrificio carnivoro es fundamental, dominante, regulado sobre la base de
la més alta tecnologia industrial, de la misma forma que la experimentacién biologica
sobre el animal [es] tan vital para nuestra modernidad”*.

Ahora bien, entre las particularidades del conflicto armado en Colombia,
encontramos que este se ha librado mayoritariamente en las regiones mas apartadas
del pais, en la Colombia profunda, rural, en el campo. Dicho sea de paso, esta fue al
menos una de las razones por las que al interior del pais, en las grandes ciudades la
vida seguia como si no pasara mayor cosa, como si gozaramos de una economia y de
una “democracia” estable®. Debido al caracter agrario del conflicto en mencion, se ha
planteado también cémo, ademas de la poblacién civil, se puede pensar juridicamente
el lugar y la afectacién que alli han tenido los animales y el medio ambiente, los
ecosistemas, los rios, etc., écomo victimas, como damnificados del conflicto? De ser
asf, écomo entonces repararlos? ¢Acaso la cuestion del animal en el conflicto puede
pensarse mas alld del vinculo que los campesinos han establecido con aquellos, més
alla de los afectos hacia los animales amados, sustento del trabajo de miles de familias
y que debieron ser abandonados en medio del despojo, frente al desplazamiento
forzado vy la tierra arrazada? En este sentido, éen qué medida es posible dar cuenta
del sufrimiento de los animales en el conflicto?

la cua

3. INSISTIR EN LA GUERRA... PESE A TODO

La degradacion de la violencia que toda guerra entrafna fractura la imagen del hombre,
sus idealizaciones morales y racionales. En el texto De guerra y muerte. Temas de

ANDREA CATALINA ZARATE COTRINO [LA ANIMALIZACION DEL HOMBRE POR EL HOMBRE]

31. Ibid., 85.
32. Derrida, Fuerza de ley, 43.

33. Segln el informe del Grupo de Memoria

Histérica, iBasta Ya! Colombia: memorias
de guerra y dignidad (Bogota, cNmH,
2013), 22, la confianza que sustenta dicha
estabilidad democritica ha operado

en buena medida gracias a uno de

los rasgos distintivos del conflicto en
Colombia, esto es que “la guerra se ha
librado mayoritariamente en el campo
colombiano, en los caserios, veredas y
municipios, lejanos y apartados del pafs
central o de las grandes ciudades. Es

una guerra que muchos colombianos

y colombianas no ven, no sienten, una
guerra que no los amenaza. Una guerra
de la que se tiene noticia a través del
lente de los medios de comunicacién,
que sufren otros y que permite a miles de
personas vivir en la ilusién de que el pafs
goza de democracia plena y prosperidad,
a la vez que les impide entender la

suma importancia de cada decisién,
afirmacion o negociacién politica para
quienes sufren [la guerra]”. Disponible en
https://www.centrodememoriahistorica.
gov.co/micrositios/informeGeneral/

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 233-252. 243



34. Sigmund Freud, “El malestar en la cultura”
(1929), en Obras completas, vol. xxi
(Buenos Aires: Amorrortu, 2008), 140.

35. El mural ¢Quién dio la orden? (2019) se
puede ver en la calle 80 con carrera 30,
cerca de la Escuela General de Cadetes,
José Maria Cérdoba. Por los intentos de
censura del que el mural ha sido objeto

ya ha habido varias reproducciones del
mismo. Asimismo, la obra se encuentra
protegida por la Corte Constitucional.

244

actualidad (1915), Freud plantea cémo el desasimiento de ciertas fronteras que tenfa-
mos como verdaderas para concebir lo humano, en general, y a ciertos hombres, en
particular, no mostraron sino su cardcter ilusorio. Estas ilusiones, sostenidas con cierta
tranquilidad en tiempos de paz, son reforzadas por las teorizaciones logocéntricas que
ubican en la razén y la moral la esencia del hombre. Por tal motivo, la desilusién causada
por la Gran Guerra no solo se debe a los horrores y sufrimientos sin precedentes alli
ocasionados. Se trata también de la producida con respecto a los grandes ideales que
se esperaba fuesen sostenidos por los hombres de cultura en momentos tan convulsos.
Sin embargo, aquellos representantes de los preceptos morales y de los valores supremos
de la civilizacién fueron los mismos que sin mediar razén echaron por tierra lo que
tanto se habfan encargado de inculcar y exigir tenazmente a todo aquel que quisiera
hacer parte de su comunidad.

Esta guerra sin parangén dejé ver como entre los del género humano un solo
individuo o un grupo de estos, incluso de los mas notables y reconocidos en materia
cientifica, moral y de gobierno, puede llegar a aniquilar a toda una comunidad y mucho
mds; e incluso racionalizar y justificar lo asf realizado. Como algunos afios después Freud
sefala en El malestar en la cultura, cuando el advenimiento del nazismo era ya una
realidad, buena parte de la “inquietud contemporénea, de su infelicidad, de su talante
angustiado”** se debe a que el tipo y alcance de la confrontacién inaugurada otrora por
la Primera Guerra Mundial nos advierte en cada nueva confrontacién, mediante formas
renovadas y crueles, acerca de nuestra propia capacidad de destruccién, potenciada
como nunca antes por los avances de las tecnociencias.

Sin embargo, Freud va més alla del lamento y la congoja y muestra que mas
bien cabe hacer una critica a la desilusion misma, pues lo que este acontecimiento
resquebrajé no fue otra cosa que una serie de anhelos humanos, de ilusiones. Entre
estos, la creencia de que la educacién, las instituciones y medios culturales garantizan
un desarraigo del mal en cada uno de los individuos. Que, por el hecho de haber
sido instruidos en los més altos estdndares académicos, cientificos, éticos y morales,
los hombres habrian superado cualquier inclinacién a la violencia y la crueldad. No
obstante, tanto entonces como ahora la guerra ha dejado ver que los mayores respon-
sables de la barbarie no son precisamente hombres iletrados, sino todo lo contrario.

En relacion con estos asuntos y de vuelta a la escena colombiana, el mural ¢Quién
dio la orden?*> presenta por primera vez y en lugar de los rostros de las victimas, el de
altos mandos del Ejército Nacional, llevados a juicio por las ejecuciones extrajudiciales
que tuvieron lugar entre los anos 2002 y 2008. Crimenes que han recibido el equivoco
nombre de “falsos positivos”. Como es comUn cuando se hace uso de eufemismos, tal
nominacién pretende velar lo que estos hechos fueron en realidad, a saber: el asesinato

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



sistematico de civiles no beligerantes e inocentes, por parte de miembros del Ejército
Nacional. Asesinatos extrajudiciales presentados como guerrilleros que habfan sido
dados de baja. Por la “victoria” asi obtenida en la guerra contra las FARC-Ep, y

como lo pudo establecer la justicia, los militares obtenfan ascensos o incentivos econé-
micos. [...] Los rostros protagonistas del mural fueron los de los generales Juan Carlos
Barrera, Adolfo Leén Herndndez, Mario Montoya, Nicacio Martinez y Marcos Pinto,
que aparecieron acompanados del nimero de victimas de ejecuciones extrajudiciales
en cada uno de los batallones que ellos comandaron.3

Esta obra pretende visibilizar que la responsabilidad de estos crimenes va mas
alla de los soldados rasos alli inculpados, tal como sectores del gobierno y de las Fuerzas
Armadas pretendieron mostrar desde el momento en que empezé a saberse de esta
préctica cuyo objetivo, mediante la produccion de “bajas en combate”, consistia en
demostrar que ahora si, y por primera vez en la historia de la confrontacién, el Estado
colombiano le ganaba la guerra a esta guerrilla. Ademds del consabido “por algo
serfa...” con relacién a las victimas, se atribuyeron vy justificaron estas actuaciones al
nivel sociocultural de los perpetradores, esto es personas de estratos 1y 2 que son
los que en Colombia prestan servicio militar y se enlistan en las filas de los ejércitos.
Aquellos que, como animales, “ni siquiera sabfan cémo coger cubiertos ni cémo ir al
bafio. [...] Referencia a que eran ignorantes que no tenian valores, que no entendieron
la diferencia entre resultados y bajas, y por eso cometieron estos hechos”¥, tal como
en su momento lo afirmé ante la jer el general retirado Mario Montoya, segtin testigos
que presenciaron estas declaraciones realizadas en audiencia privada.

Ademas de revelar la verdad que ha pretendido ser negada por los defensores
de las politicas de la “seguridad democratica” promovidas por el gobierno de Alvaro
Uribe Vélez, este mural responsabiliza a los superiores de las unidades militares,
quienes no solo estaban al tanto de estos crimenes, sino que pedian explicitamente
su realizaciéon como forma de “inflar” las cifras y asf lograr obtener los resultados que
dichas politicas prometian. Al respecto, el periddico El Colombiano resena lo siguiente:

Al borde de las lagrimas, los tres exintegrantes del Ejército reconocieron la sistematici-
dad de esa practica en Casanare y recordaron cémo surgieron las érdenes desde sus
superiores: «miraban un tablero y decfan que no habfa resultados, que necesitdbamos
litros de sangre», recuerda el sargento segundo (r) Faiber Amaya. «lnmediatamente se
prendia un bombillo de color rojo que indicaba que, si no habia resultados, algo iba a
pasar: iban a retirar a alguien de la institucién o lo iban a trasladar, revel6 el sargento
enfatizando en las reiteradas exigencias de resultados por parte de Montoya, que, al

final, se traducfan en presiones para multiplicar las muertes a como diera lugar.*

ANDREA CATALINA ZARATE COTRINO [LA ANIMALIZACION DEL HOMBRE POR EL HOMBRE]

36.

3

38.

N

Pilar Cuartas Rodriguez, “Intimidaciones
y allanamientos: asf se hizo el

mural «¢Quién dio la orden?”,

en £l Espectador, noviembre 20,

2021. Disponible en: https:/www.
elespectador.com/investigacion/
intimidaciones-y-allanamientos-asi-se-
hizo-el-mural-quien-dio-la-orden/.

El Nuevo Siglo, “jep estudiara si expulsa
al Gral. Mario Montoya”, en El Nuevo
Siglo, febrero 13, 2020. Disponible

en: https://www.elnuevosiglo.com.
co/articulos/02-2020-jep-estudiara-
si-expulsa-al-gral-mario-montoya.
Daniela Osorio Zuluaga, “«Pedfan
litros de sangre»: el relato de militares
(r) sobre falsos positivos y Montoya”.
El Colombiano, noviembre 12, 2021.

Disponible en: https://www.elcolombiano.

com/colombia/militares-retirados-acusan-
a-general-r-mario-montoya-por-falsos-
positivos-en-casanare-DG16010726.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 233-252.

245



246

39. Sigmund Freud, “De guerra y muerte.
Temas de actualidad” (1915), en

Obras completas, vol. xiv (Buenos

Aires, Amorrortu, 2008), 282.

40. 1bid., 283.

Tomar este mural como ejemplo, nos permite indicar que, contrario a lo que
tienden a pensar las mayorias, quienes dan la orden suelen ser aquellos que se han
formado en escuelas e instituciones de gran reconocimiento; muchos de ellos herederos
de una buena cuota del patrimonio cultural de la humanidad. En lo mas minimo ignoran
asuntos centrales cuyo objetivo es poner coto a los excesos de la guerra, como los
derechos humanos o el Derecho Internacional Humanitario. Precisamente el capital
simbdlico y cultural que aquellos poseen les ha permitido ocupar lugares de prestigio,
determinantes y determinadores de los destinos humanos. Asi las cosas, tras el andlisis
realizado por Freud, encontramos que la guerra ha puesto de manifiesto la desilusién
principalmente ante dos cuestiones, a saber:

La infima eticidad demostrada hacia el exterior por los Estados que hacia el interior
se habian presentado como los guardianes de las normas éticas, y la brutalidad en la
conducta de individuos a quienes, por su condicién de participes en la mas elevada
cultura humana, no se los habia creido capaces de algo semejante. [...] En suma, erramos
juzgando a los hombres «mejores» de lo que en realidad son. [...] En realidad no cayeron
tan bajo como temiamos, porque nunca se habian elevado tanto como crefamos.**

Ahora bien, ¢en qué consiste aquella afirmacién freudiana segin la cual hay
un mal de imposible desarraigo como parte de nuestra constitucion subjetiva? Si en
el fondo todos estamos dispuestos a la crueldad y la violencia, entonces ¢qué opcién
queda para frenar excesos como los cometidos en la guerra? El psicoandlisis plantea
que asi como el distingo entre el bien y el mal no obedece a una capacidad innata en
el hombre, la I6gica de las mociones pulsionales tampoco obedece a una clasificacion
de este orden; siendo la satisfaccion el destino anhelado de lo pulsional. De hecho,
dird Freud, ninguna persona es absolutamente “mala” o “buena”, mas bien es “mala”
en algunos aspectos de la vida y “buena” en otros. Esta clasificacion de caracter moral
obedece en cambio a si lo realizado por los hombres o los modos como lo pulsional
se exterioriza, afecta o favorece a los intereses o necesidades de la comunidad.

En cuanto los devenires humanos estan sostenidos en el discurso, que en la
teorizaci6n lacaniana consiste en las formas particulares como cada organizacién social
admite y sanciona los goces humanos, los regula, Freud es claro en sefialar que “nuestra
conciencia moral no es ese juez insobornable que dicen los maestros de la ética™®.
De tal modo, los individuos de una comunidad pueden llegar a traspasar los limites
antes impuestos y ser capaces de cometer aquello de lo que en otros momentos se
creerian incapaces de realizar. Cuestion medular en lo que Freud denominé la miseria
psicoldgica de las masas. Esto si, por ejemplo, el lider o ideal del grupo o la institucién
de la que hacen parte suprime dicha regulacién y admite o, incluso, ordena la ejecucion

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



de acciones cruentas y violentas. Sin embargo, la realizacion de toda accién supone no
solo una determinacion psiquica y una demanda del Otro, sino que implica una eleccién
por parte de quien elige llevar a cabo o sustraerse ante determinado mandato, esto
es de quien pasa al acto o elige mas bien detenerse. En consecuencia, la realizacién
del acto violento o su detencién implica siempre un hacerse cargo, una decisién de
la cual hacerse responsable.

En relacién con estos asuntos, en el Informe iBasta ya! se estima cémo en medio
de la guerra, del discurso que la ha sostenido por tanto tiempo, hay acciones del orden
de la hospitalidad, la dignidad y la resistencia que hicieron objecién al mandamiento
imperante de matar y comer del muerto*'. Actos que no solo provenian de las personas
cercanas a las victimas, sino de anénimos que lograban avisar y salvar vidas, asi este
acto de no comunién con lo ordenado los pusiera en riesgo, los volviera objetivo militar
e incluso les costara la vida. En el apartado “Las labores de la dignidad y la resistencia”
del Informe general iBasta Ya!, se desarrollan los siguientes temas; aqui solo enunciamos
el orden en el que alli son formulados:

Estos actos individuales y colectivos incluyen: 1) actos sutiles, indirectos y no oposiciona-
les de proteccién, acomodamiento y resistencia cotidiana que hacen la vida diaria mas
vivible frente al poder devastador de las violencias; 2) actos de solidaridad, bondad y
rescate humanitario mediante los que se pervive, se restauran relaciones, se mantiene
cierta autonomia y la dignidad de las victimas; 3) actos de oposicién, desobediencia,
rebelion, confrontacién directa o indirecta y resistencia civil a los controles y arbitrarie-
dades de los poderes armados, asi como a sus versiones o silencios sobre lo que paso; y
4) préacticas de conmemoracion, peregrinacién, reconstruccién de memoria y basqueda
de verdad, mediante las cuales emprendedores de memoria, grupos y organizaciones

sociales buscan visibilizar sus reclamos, restaurar la dignidad vy resistir al olvido.*?

En este sentido puede afirmarse que, a pesar de lo que impere en el discurso,
asf lo allf instituido sea declarado de forma explicita o subrepticia, el admitir y actuar
tanto en obediencia al mandato que ordena gozar del otro hasta destruirlo en su ser,
como su oposicion, desobediencia y resistencia se hallan signados por una cuota de
responsabilidad de quienes en uno u otro caso actian. Aunque en potencia todos
seamos asesinos, lo cual, como senala Derrida, es condicién de posibilidad de las
relaciones fraternas, no por ello todos pasan de la fantasia de matar a su acto, de la
fantasia “de castracién, de eviracion, de mutilacién, de desmembramiento, de dislocacién,
de destripamiento, de devoracion, de reventamiento del cuerpo™?, a su realizacion.

En esta via, el psicoandlisis ensena que los actos humanos no quedan supedita-
dos a una obediencia incondicional, a un determinismo social, politico o econémico, a

ANDREA CATALINA ZARATE COTRINO [LA ANIMALIZACION DEL HOMBRE POR EL HOMBRE]

41. Cfr., Belén del Rocio Moreno Cardozo,
“Matar y comer del muerto”, Desde el
Jardin de Freud, n2 15 (2015). Disponible
en: https://doi.org/10.15446/df]j.n15.50524.

42. Grupo de Memoria Histdrica,
iBasta Ya! Colombia: memorias
de guerra y dignidad, 359.

43.Jacques Lacan, “La agresividad en
psicoanalisis” en: Escritos 1 (Ciudad
de México: Siglo XXI, 2009), 110.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 233-252. 247



44. Isabel Morin, “Los horrores de masas
y la obediencia incondicional”, Desde
el Jardin de Freud, n.2 14 (2014):

108. Disponible en: https://doi.
0rg/10.15446/djf.v14n14.46115.

45. Miguel Salazar, “Ciro y yo”,
documental (Colombia: 2018).

248

la consumacién del acto como resultado del acatamiento irrestricto de un deber ser, de
un mandato de goce, sino que, como sefala Isabel Morin en el articulo “Los horrores
de masasy la obediencia incondicional”, esa posibilidad y su responsabilidad “implican
un espacio donde las cosas se deciden”. Aunque, prosigue la autora, “el hombre, el ser
hablante, esta habitado [por tendencias mortiferas] a causa de la pulsiéon”, siempre tendra
la posibilidad, por ejemplo, de “desplazar y sublimar en la obra de la civilizacion™.
Del hecho de que parte de nuestra constitucién pulsional esté conformada por aquel
“mal” de imposible desarraigo, no se sigue que nos veamos compelidos a actuar de
modo tal. Sin embargo, si permite comprender que por més que la guerra provoque
malestar, desasosiego, desilusion y muerte de lo mas cercano y de lo mas querido, aun
asi y tras las multiples cruzadas de las que la humanidad tiene memoria, los hombres
se continGian entusiasmando con ella.

4. LA ANIMALIZACION DE LO HUMANO EN LA GUERRA
Ya para concluir y a modo de cierre, la Gltima arista que queremos desplegar en torno
a la cuestion-de-la-animalidad concierne a diversas formas como la animalizacién del
hombre por el hombre atraviesa la historia del conflicto y de la violencia en Colombia,
tanto en lo acontecido en la denominada época de La Violencia (con maydscula), como
en las mas recientes formas del conflicto armado. Fenémenos de crueldad y barbarie
en los que los seres humanos alli inmersos han sido ubicados del lado de lo animal.
La animalizacién de las victimas del conflicto ha estado seguida del despojo de
cualquier humanidad hacia su persona, su cuerpo, sus restos, sus bienes y sus deudos.
Seres humanos a los que se les da muerte muchas veces sin nombre, sin tumba, sin
rito. Cadaveres arrojados a los rios, enterrados en fosas comunes junto a otros miles,
incinerados en hornos crematorios para que no quede ninguna huella, ni de quiénes
eran ni de qué fue lo que les paso, lo que les hicieron. Cuerpos vivos que, en calidad
de rehenes, “fueron llevados a la profundidad de la selva donde se transformaron en
botin de guerra para presionar un intercambio por guerrilleros en prision™*. En suma,
seres humanos tratados como mero objeto de intercambio. Escuchemos las palabras de
una victima secuestrada por las FARC-Ep, testimonio consignado en el Informe general del
cNMH donde se narra el trato que él 'y sus compaiieros recibieron durante el cautiverio.

Ya es un drama extremo perder la libertad, pero en el secuestro hay otros elementos
adicionales: no hay el mas minimo respeto por la dignidad del ser humano, vivimos
como animales, encadenados, con una dieta pobre no solo en alimentos nutritivos sino
en el tamano de las raciones, muchas veces nos acostamos con hambre, dormimos en
el piso por anos, sin poder limpiarnos, enfermos, sin saber a qué horas lo van a matar

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



a uno, sin saber qué esta pasando con la familia. Uno se pregunta qué ha hecho para
estar padeciendo semejante tormento, qué delito ha cometido para estar privado de

todo lo que nos hace personas.*

Vivir como animales, estar privados de lo que nos hace personas se escucha
en relatos como este. Escenas que, puede afirmarse, se reproducen rapidamente en
nuestra memoria, debido al acceso que, como sociedad, hemos tenido a fotografias y
videos donde durante muchos afos fue comdn ver a los secuestrados amarrados con
cadenas y confinados en jaulas, encerrados en cercos alambrados. Imagenes que apa-
recieron en los medios de comunicacién, pues innumerables veces fueron presentadas,
algunas como pruebas de supervivencia que los familiares solicitaban para el pago
de recompensas por su liberacién, costo exigido a titulo de ayuda econémica para la
financiacion de la guerra; otras como sefales de vida presentadas por los captores en
la exigencia al gobierno para los denominados intercambios o canjes humanitarios.

La animalizaciéon de aquel considerado como enemigo o amenaza en la
contienda ha sido otro de los actos deshumanizantes que permiten e incluso justi-
fican su erradicaciéon. Como ya indicamos en los apartados anteriores del presente
articulo, estas relaciones e identificaciones con lo animal pueden ser leidas a su vez
como signo de que desde sus inicios la violencia politica en Colombia se ha librado
mayoritariamente en las zonas rurales del pais. De este modo, la antropéloga Marfa
Victoria Uribe Alarcén resalta coémo:

La faunalizacién fue un fenémeno generalizado entre los bandoleros durante La Vio-
lencia. La manera en que era concebido el Otro se materializaba a partir del empleo
de determinadas palabras y del despliegue de procedimientos performativos y, en el
contexto de La Violencia, ambos procedimientos tuvieron consecuencias deshuma-
nizantes e inhumanas. Los campesinos de La Violencia no concebfan a sus enemigos
como algo definitivamente diferente de los animales, y a la hora de matar tampoco
diferenciaban a la victima del animal. Al asignarle al Otro una identidad animal se lo
estaba degradando para facilitar su destruccién y consumo simbélico. Lo que parecen
indicar los datos disponibles sobre la época de La Violencia es que en las masacres
los bandoleros de ambas filiaciones estaban sacrificando lo que a su entender eran
animales. Es evidente que los bandoleros no necesitaban degradar a sus victimas para

desmontar su identidad humana pues, a sus ojos, estas simplemente no la tenfan.*”

Encontramos entonces que cuando el enemigo recibe trato de animal se vuelve
licita su deshumanizacion y el consecuente despojo de todo lo que lo hace humano.
En el documental No hubo tiempo para la tristeza, la huida de personas que logran

ANDREA CATALINA ZARATE COTRINO [LA ANIMALIZACION DEL HOMBRE POR EL HOMBRE]

46. Grupo de Memoria Histérica, iBasta
Ya! Colombia: memorias de guerra y
dignidad, 70. (Las cursivas son nuestras).

47. Maria Victoria Uribe Alarcén,
Antropologia de la Inhumanidad. Un
ensayo interpretativo sobre el terror
en Colombia (Bogota: Universidad
de los Andes, 2018), 49.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 233-252. 249



48.1bid., 66.

49. Cfr., Uprimy Yepes, Rodrigo, “Nifos
guerrilleros: éVictimas o maquinas

de guerra”, Dejusticia, marzo 14,

2021. Disponible en: https://www.
dejusticia.org/column/ninos-guerrilleros-
victimas-o-maquinas-de-guerra/.

50. Grupo de Memoria Histérica,
iBasta Ya! Colombia: memorias

de guerra y dignidad, 96

51. Cfr., Uprimy Yepes, Rodrigo, “Sin
precaucion ni compasion”, Dejusticia,
noviembre 12, 2019. Disponible en:
https://www.dejusticia.org/column/
sin-precaucion-ni-compasion/.

escapar de sus territorios, aterrados por la crudeza de la confrontacion, no les permite
la ceremonia, el rito, el adiés de lo que dejaron atrds, de sus muertos, de sus animales
y de sus cultivos. Mucho menos la realizacién de rituales para celebrar y honrar la
vida que, pese a todo, se continta abriendo camino. La alegria por los nacimientos,
las uniones conyugales, lo familiar, lo espiritual, lo social y lo cultural queda truncada
indefinidamente, prohibida, suspendida.

En esta extrafa zoologia que hemos heredado del conflicto y la violencia, tam-
bién encontramos que en los casos en los que lo animal deviene simbolo o investidura
del combatiente en la contienda, la animalizacién es de otro orden. Seres humanos
cuyos atributos o defectos, sus capacidades y habilidades se asocian a determinadas
figuras de animales. En casos particulares, los alias son un ejemplo de ello. En caso de
grupos, la alusion a determinados animales también es frecuente. Los nombres de aves,
en un pais reconocido a nivel mundial por su gran diversidad para el avistamiento,
es comdn a unos y otros. Piénsese, por ejemplo, en los «pdjaros» de la época de La
Violencia o en las «Aguilas Negras» de épocas recientes. Para el caso de los alias, Uribe
Alarcén sefala que

para describir ciertos procedimientos como observar, espiar o seguir los pasos de la
victima antes de proceder a matarla, los bandoleros utilizaban los mismos verbos que
empleaban cuando cazaban: «pajarear», «seguirle los pasos», «espiar», «pavear», «pa-
lomiar», «matar desde los matorrales», «<matar sin ser vistos».*®

Estos verbos aluden a la mirada del animal hecha humana. Siguiendo el juego
de palabras propuesto por Derrida, se trata de una mirada que persigue a aquel al que
se esta si(guilendo para su aniquilacién. Estas formas ilocucionarias implican a su vez
los tiempos gramaticales de la pulsién escépica: mirar, ser mirado, mirarse.

Finalmente y como sefialamos en la introduccién de este articulo, en el conflicto
armado no solo los humanos han recibido trato de animal, sino que unos y otros,
humanos y animales, muertos o vivos, han sido empleados o denominados como
maquinas de guerra*. Mediante la adecuacién con artefactos explosivos cadaveres y
animales han sido convertidos en bombas, en maquinas de guerra,

tal y como sucedié con el burro bomba dirigido contra la estacion de policia de Chalan
el 13 de marzo de 1996 (11 policias muertos y varias viviendas destruidas), asi como
con el dirigido contra un retén militar en San Andrés de Cuerquia el 8 de agosto de
2012 (2 militares y 3 civiles heridos).*

O cuando mediante un bombardeo a las disidencias de las FArc, ninos entre 14
y 17 anos fueron presentados por las fuerzas estatales y ante la opinién puiblica como

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



milicianos caidos en combate®'. Al poco tiempo que el gobierno de Ilvan Duque habia
presentado ante la opinién publica este golpe certero a las disidencias, sectores de la
oposicién sefalaron que los alli caidos eran menores de edad. Pese a ello, el Ministro
de Defensa de entonces justificé la accion beligerante en nombre de la seguridad de
la nacién y de los colombianos, y las infancias alli acribilladas fueron denominadas
como mdquinas de guerra. De ahf la necesidad de acabar con ellas, de exterminarlas.

En otra escena, también de la guerra, ciertos canes son condecorados con
honores. Tras su muerte no se les abandona como perros, sino que se les rinde honras
finebres y homenajes como si de seres humanos se tratara, esto gracias a los servicios
prestados a la Patria y a las Fuerzas Militares en la guerra. En casos como estos en
los que la animalizacién del hombre por el hombre tiene lugar, aparece la mirada del
animal, ya no como lo mas familiar y cercano a nuestro entorno, sino como ominoso,

unheimliche.

BIBLIOGRAFIA

CenTRO NACIONAL DE MEMORIA HISTORICA. [Basta
ya! Colombia: memorias de guerra y digni-
dad. Bogota, 2013. Disponible en https://
www.centrodememoriahistorica.gov.co/
micrositios/informeGeneral/

CUARTAS RODRIGUEZ, PiLAR. “Intimidaciones y
allanamientos: asi se hizo el mural” ¢Quién
dio la orden?”. Bogot4, El Espectador, 2021.
Disponible en: https://www.elespectador.
com/investigacion/intimidaciones-y-allana-
mientos-asi-se-hizo-el-mural-quien-dio-la-
orden/ (Consultado el 31 de julio de 2022).

DerrIDA, Jacques. El animal que luego estoy
si(gui)endo. Madrid: Trotta, 2008.

DERRIDA, JacQUEs. Fuerza de ley. El fundamento
mistico de la autoridad. Madrid: Tecnos,
2018.

DERRIDA, JACQUES Y ELisABETH ROUDINESCO. Y mafia-
na, qué.... Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econémica de Argentina, 2002.

EL Nuevo Sicro. “jep estudiara si expulsa al Gral.
Mario Montoya”. Bogota, febrero 13, 2020.

Disponible en: https://www.elnuevosiglo.
com.co/articulos/02-2020-jep-estudiara-si-
expulsa-al-gral-mario-montoya (Consultado
el 31 de julio de 2022).

Freup, SIGMUND. “De guerra y muerte. Temas de
actualidad” (1915). En Obras completas, vol
xiv. Buenos Aires: Amorrortu, 2008.

Freup, Siamunp. “El chiste y su relacién con el
inconsciente” (1905). En Obras completas,
vol. vii. Buenos Aires: Amorrortu, 2008.

Freub, Sicmunp. “El malestar en la cultura”
(1929). En Obras completas, vol. xxi. Buenos
Aires: Amorrortu, 2008.

Freub, SiacmunD. “Nota sobre la «pizarra magi-
ca»” (1925 [1924]). En Obras completas, vol
xix. Buenos Aires, Amorrortu, 2008.

Freup, SicmunD. “Una dificultad del psicoanali-
sis” (1917 [1916]). En Obras completas, vol.
xvil. Buenos Aires: Amorrortu, 2008.

LACAN, JacQuEs. El seminario. Libro 17. El reverso
del psicoanalisis (1916-1970). Barcelona:
Paidés, 1992.

ANDREA CATALINA ZARATE COTRINO [LA ANIMALIZACION DEL HOMBRE POR EL HOMBRE]

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 233-252.

251



252

LACAN, JacqQues. Escritos 1. Ciudad de México:
Siglo XXI, 2009.

LACAN, JacqQues. Escritos 2. Ciudad de México:
Siglo XXI, 2009.

Moreno CarDOzO, BELEN DEL Rocio. “Matar y
comer del muerto”, Desde el Jardin De
Freud n2 15, 2015. Disponible en https://
doi.org/10.15446/dfj.n15.50524

MoRriN, IsaBeL. “Los horrores de masas y la
obediencia incondicional”. Desde el Jardin
De Freud n? 14, 2014. Disponible en https://
doi.org/10.15446/djf.v14n14.46115

OsorIO ZULUAGA, DANIELA. “«Pedian litros de
sangre»: el relato de militares (r) sobre
falsos positivos y Montoya”. El Colombia-
no, noviembre 12, 2021. Disponible en:
https://www.elcolombiano.com/colombia/
militares-retirados-acusan-a-general-r-
mario-montoya-por-falsos-positivos-en-
casanare-DG16010726 (Consultado el 31
de julio de 2022).

PoLo MONTALVO, JoAQUuIN. “Un don nece-
sario pero imposible. Deconstruccién
y perdén en Jacques Derrida”. Tesis de
doctorado en Filosoffa. Bogota: Pontificia
Universidad Javeriana, 2022. Disponible
en: https://repository.javeriana.edu.co/
handle/10554/597032locale-attribute=en.

RoubiNesco, ELisaBetH. Nuestro lado oscuro.
Barcelona: Anagrama, 2009.

MicueL Satazar. “Ciro y yo”, documental (Co-
lombia: 2018), 107 min.

Uprimy Yepes, Roprico. “Nifos guerrilleros:
¢Victimas o maquinas de guerra?”. Dejusti-
cia, marzo 14, 2021. Disponible en: https://
www.dejusticia.org/column/ninos-gue-
rrilleros-victimas-o-maquinas-de-guerra/
(Consultado el 29 de julio de 2022).

UPRIMY YEPES, RODRIGO. “Sin precaucion ni com-
pasion”. Dejusticia, noviembre 12, 2019.
Disponible en: https://www.dejusticia.
org/column/sin-precaucion-ni-compasion/
(Consultado el 29 de julio de 2022).

URIBE ALARCON, MARiA VICTORIA. “Antropologia
de la Inhumanidad. Un ensayo interpreta-
tivo sobre el terror en Colombia”. Bogota:
Universidad de los Andes, 2018.

ZARATE COTRINO, ANDREA CATALINA. “La mentira
en politica: entre la manipulacién de los he-
chos y la pregunta por quién habla ahi”, en
Universitas Philosophica 36, n.° 72 (Bogota:
Pontificia Universidad Javeriana, 2019), 71-
95. Disponible en https://doi.org/10.11144/
Javeriana.uph36-72.mhpq

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,

Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



