DESDE k. JARDIN ne FREUD

«EL ODIO»

Facultad de Ciencias Humanas
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura
Sede Bogotd

UNIVERSIDAD

NACIONAL

DE COLOMBIA




DESDE L JARDIN p: FREUD

www.jardindefreud.unal.edu.co
NUMERO 19, ENERO - DICIEMBRE DEL 2019
ISSN (impreso) 1657-3986 - (en linea) 2256-5477
DOI: 10.15446/djf

Revista anual publicada por la Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura,
Facultad de Ciencias Humanas, Universidad Nacional de Colombia
©Universidad Nacional de Colombia

Desde el Jardin de Freud se encuentra indexada en las siguientes bases de datos y catélogos:
EBSCO Discovery Service, ProQuest, Google Scholar, CLASE, Latindex, Dialnet, Rebiun,
Doaj, Redib y Biblioteca virtual Luis Angel Arango.

Director: Mario Bernardo Figueroa, Universidad Nacional de Colombia
EpiTora: Belén del Rocio Moreno, Universidad Nacional de Colombia
AsISTENTE EDITORIAL: Manuel Alejandro Bricefio Cifuentes

AUXILIAR EDITORIAL: José Gabriel Davila Romero

OBRAS DE PORTADA E INTERIOR: © Jim Amaral

TRADUCCION AL INGLES: Rosario Casas

TRADUCCION AL FRANCES: Sylvia De Castro Korgi y Pio Eduardo Sanmiguel
COORDINACION DEL PROCESO EDITORIAL: Laura Morales Gonzélez
CORRECCION DE EsTILO: Ana Virginia Caviedes

MaAQUETA INICIAL: Santiago Mutis Durdn

DISENO DE PORTADA Y DIAGRAMACION: Isabel Sandoval

ImpresioN: DPG Editores S.A.S.

Comité EpiTorIAL/CIENTIFICO:

Belén del Rocio Moreno Cardozo, Universidad Nacional de Colombia. Bogotd, Colombia.
Bernard Nominé, Colegio de Clinica Psicoanalitica del Sur-Oeste. Paris, Francia.

Megdy David Zawady Matallana, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina.
Dany-Robert Dufour, Universidad de Paris VIII. Paris, Francia.

Francisco Ortega, Universidad Nacional de Colombia. Bogotd, Colombia.

Héctor Gallo, Nueva Escuela Lacaniana. Medellin, Colombia.

Patricia Ledn-L6pez, Asociacion de Psicoandlisis Jacques Lacan, APJL. Paris, Francia.
Pablo Amster, Universidad de Buenos Aires. Buenos Aires, Argentina.

Pierre Bruno, Asociacién de Psicoanalisis Jacques Lacan, APJL. Paris, Francia.

Silvia Lippi, Universidad de Paris VII. Paris, Francia.

GRUPO DE ARBITRAJE:

Alberto Sladogna, Escuela Lacaniana de Psicoandlisis. Paris, Francia.

Alejandro Bilbao, Universidad Andres Bello. Santiago de Chile, Chile.

Amelia Haydée Imbriano, Universidad Argentina John F. Kennedy. Buenos Aires, Argentina.
Angela Jaramillo, Universidad de Antioquia. Medellin, Colombia.

Anthony Sampson, Universidad del Valle. Cali, Colombia.

Beatriz Julieta Abrego Lerma, Universidad Auténoma del Carmen. Campeche, México.
Carlos Ramos, Asociacion de Psicoandlisis Jacques Lacan, APJL. Paris, Francia.

Carmen Elisa Acosta Pefaloza, Universidad Nacional de Colombia. Bogotd, Colombia.
Carmen Elisa Escobar Marfa, Universidad del Norte. Barranquilla, Colombia.

Carmen Lucia Diaz, Universidad Nacional de Colombia. Bogotd, Colombia.

Clara Cecilia Mesa Duque, Universidad de Antioquia. Medellin, Colombia.

Gabriel Lombardi,Universidad de Buenos Aires. Buenos Aires, Argentina.

Juan Carlos Suzunaga, Universidad Distrital Francisco José de Caldas. Bogotd, Colombia.
Juan Fernando Pérez, Nueva Escuela Lacaniana. Medellin, Colombia.

Isabelle Morin, Asociacion de Psicoandlisis Jacques Lacan, APJL. Paris, Francia.

Ivén Jiménez Garcia, Escuela Normal Superior. Paris, Francia.

Luis Izcovich, Universidad de Paris VIII. Paris, Francia.

Marfa Clemencia Castro, Universidad Nacional de Colombia. Bogotd, Colombia.

Marta Gerez Ambertin, Universidad Nacional de Tucuman. San Miguel de Tucuman, Argentina.

Pura Haydée Cancina, Universidad Nacional de Rosario. Rosario, Argentina.
Sidi Askofaré, Universidad de Toulouse II-Le Mirail. Toulouse, Francia.
Sylvia De Castro Korgi, Universidad Nacional de Colombia. Bogotd, Colombia.

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA
Rectora: Dolly Montoya Castafo
Vicerrector sede Bogota: Jaime Franky Rodriguez

FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS

Decano Facultad de Ciencias Humanas: Luz Amparo Fajardo Uribe
Vicedecana Académica: Nohra Le6n Rodriguez

Vicedecano de Investigacion y Extensién: Jhon Williams Montoya
Directora de la Escuela de Psicoanalisis y Cultura: Sylvia De Castro Korgi
Director del Centro Editorial: Camilo Baquero

El contenido de esta revista cuenta con una licencia

®@@ Creative Commons de “reconocimiento, no comercial y sin
obras derivadas” Colombia 4.0, que puede consultarse en
BY NC ND

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/co/

CONTACTO:

Desde el Jardin de Freud. Revista de Psicoandlisis

Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Ciudad Universitaria Av. Cra. 30 n.° 45-03, ed. 212, of. 132

Tel: (571) 3165000, ext. 16372. A.A. 14490. Bogota, Colombia.
e-mail: desdeeljardindefreud@gmail.com, rpsifreud_bog@unal.edu.co
Facebook: www.facebook.com/desdeeljardindefreud

Issuu: www.issuu.com/desdeeljardindefreud
www.jardindefreud.unal.edu.co

SUSCRIPCION Y DISTRIBUCION:

Siglo del Hombre Editores: Cra. 31A n.® 258-50, Bogota, Colombia.
pBx: 3377700

www.siglodelhombre.com/suscripciones.asp

CANJE:

Direccién de Bibliotecas, Grupo Colecciones

Hemeroteca Nacional Carlos Lleras Restrepo. Av. El Dorado n.® 44A-40
Telefax: 3165000 ext. 20082 A. A. 14490, Bogota, Colombia.

e-mail: canjednb_nal@unal.edu.co

DISTRIBUCION Y VENTAS:
UN La Libreria, Bogota
Plazoleta de Las Nieves
Calle 20 n.° 7-15. Tel. 3165000 ext. 29490

Ciudad Universitaria:

* Auditorio Le6n de Cireiff, piso 1. Tel.: 316 5000, ext. 20040
www.unlalibreria.unal.edu.co

libreriaun_bog@unal.edu.co

* Edificio Orlando Fals Borda (205)

* Edificio de Posgrados de Ciencias Humanas Rogelio Salmona (225)

PREPARACION EDITORIAL:

CENTRO EDITORIAL

FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS

Universidad Nacional de Colombia, sede Bogotd, ed. 205, of. 222.
Tel: 3165000 ext. 16282.

editorial_fch@unal.edu.co

Bogotd, D. C,, 2019



«EL ODIO»

Editorial

BELEN DEL Rocio MORENO
CArRDOZO

11

1. LOS FUNDAMENTOS
DEL ODIO

Una civilizacion
del odio

MARIE-JEAN SAURET
Universidad Jean-Jaurés, Toulouse,
Francia

Le pari de Lacan, Parfs,

Francia

A Civilization of Hatred

Une civilisation de la haine

19

El odio, una pasién
diferente de las demas

Luis IzcovicH

Escuela de los Foros de
Psicoanalisis del Campo
Lacaniano, Paris, Francia

Hate, A Passion
Unlike Any Other

La haine, une passion
pas comme les autres

33

CONTENIDO

El odio y el dualismo
pulsional freudiano

Syvia De CasTro Korai
Universidad Nacional de Colombia,
Bogotd, Colombia

Hatred and Freudian
Drive Dualism

La haine et le dualisme
pulsionnel freudien

47

El trabajo de
lo negativo

Cecilia MuNoz Vita
Pontificia Universidad
Javeriana, Bogotd, Colombia

The Work of the Negative

Le travail du négatif

57



Un mundo congelado.
Acerca de la
desmentida de la
ambivalencia

LEANDRO DRIVET

Universidad Nacional de Entre Rios,
Entre Rios, Argentina

Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Tecnolégicas (Conicet),
Buenos Aires, Argentina

A Frozen World. On
the Repudiation of
Ambivalence

Un monde gelé. Su le
démenti de I'ambivalence

67

Del padre del odio
al odio al padre

SOPHIE MENDELSOHN
Unidad de Psicopatologia de
la Infancia y la Adolescencia
(Uppea) del Hospital Sainte-
Anne, Paris, Francia

From the Father of Hate
to Hate of the Father

Du pére de la haine
a la haine du pere

87

Sobre los bebés, el
odio y la invocacion

MIGUEL JORGE LARES
Universidad de Buenos Aires,
Buenos Aires, Argentina

Regarding Babies,
Hate, and Invocation

Les bébés, la haine
et invocation

97

1. CLINICA DEL ODIO

La psicosis paranoica
y el odio como
hecho clinico

Davip MoscovicH
Escuela Dis-cordia de Psicoandlisis,
Buenos Aires, Argentina

Paranoid Psychosis

and Hate as a

Clinical Fact

La psychose paranoiaque
et la haine comme

un fait clinique

109

El cuerpo y sus
vicisitudes en la
anorexia mental: entre
el odio y el superyé

RoODRIGO ABiNZANO
LORENA PATRICIA FERNANDEZ
Universidad de Buenos Aires,
Buenos Aires, Argentina

The Body and Its
Vicissitudes in Mental
Anorexia: Between Hate
and the Superego

Le corps et ses avatars
dans 'anorexie mentale:
entre la haine et le surmoi

17



El hysterodio

RoBerTO P. NEUBURGER
Centro de Salud Mental

n.°1 “Dr. Hugo Rosarios”,

Buenos Aires, Argentina

Hospital de agudos “Dr. Ignacio
Pirovano”, Buenos Aires, Argentina

Hyster-hate
L'hystérhaine

131

El acoso: una
manifestacion del odio

MARiIA DEL SOCORRO TUIRAN
RouGeoN

Asociacion Lacaniana Internacional
(ALI), Paris, Francia
Harassment: A
Manifestation of Hatred

Harcélement: une
manifestation de la haine

137

Por qué los hombres
odian a las mujeres

Luciano LuTEREAU
Universidad de Buenos Aires,
Buenos Aires, Argentina
Universidad de Ciencias
Empresariales y Sociales,
Buenos Aires, Argentina

Why Men Hate Women

Pourquoi les hommes
détestent les femmes?

145

El odio en la
clinica del duelo

DAviD ANDRES VARGAS CASTRO
Universidad de Buenos Aires,
Buenos Aires, Argentina

Hatred in Crief Therapy

La haine dans la
clinique du deuil

159

m. EL ODIO EN
LO SOCIAL

Apuntes sobre el
discurso del odio
en la sociedad
contemporanea

PiEDAD BONNETT
Universidad de los Andes,
Bogota, Colombia

Notes on the
Discourse of Hate in
Contemporary Society

Notes sur le discours
de la haine dans la
société contemporaine

177



iOdia! El amor
no hace falta

JUAN MANUEL MORARA
SANDRA TURRADO VEGA
Universidad de Buenos Aires,
Buenos Aires, Argentina

Hate! Love is Unnecessary

Hais! Lamour n’est
pas nécessaire

187

El odio de clase: entre
la venganza y la culpa

MARIANO SALOMONE

Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas (Conicet),
Mendoza, Argentina

Universidad de Aconcagua,
Mendoza, Argentina

Class Hatred: Between

Revenge and Cuilt

La haine de classe:
entre la vengeance
et la culpabilité

203

¢Qué puede decir
el psicoanalisis
sobre la ética frente
al fascismo?

CRISTIAN JesUs PALMA FLORIAN
Facultad Latinoamericana

de Ciencias Sociales (Flacso),
Buenos Aires, Argentina

What Can Psychoanalysis
Say about Ethics in view
of Fascism?

Que peut dire la
psychanalyse sur Iéthique
face au fascisme?

219

No me diga “veci”:
arqueologia de
un modo social

THAISA DE Souza

Instituto de Estudios
Latinoamericanos. Universidad
Federal de Santa Catarina,
Florianépolis, Brasil

Don't Call Me “veci”:
Archaeology of a
Social Mode

Ne me dites pas
“veci”: archéologie
d’un mode social

239

La construccion del
enemigo interno.
Una politica
publica del odio

CARLOS ALBERTO RINCON
ONATE

Fundaciéon Universitaria Los
Libertadores, Bogota, Colombia
The Construction of
the Internal Enemy. A
Public Policy of Hatred
La construction de
I"ennemi interne. Une
politique publique de
la haine

249



Apuntes para pensar
la légica del odio

LuisA FERNANDA GOMEZ
LozaNo

Universidad Nacional de
Colombia, Bogotd, Colombia

Notes toward Thinking
about the Logic of Hatred

Notes pour penser la
logique de la haine

263

1iv. EL ODIO EN LAS LETRAS

Ultraje, culpa y odio
de Emma Zunz

MARTA GEREZ AMBERTIN
Universidad Nacional de Tucuman,
San Miguel de Tucuman, Argentina

The Insult, Guilt, and
Hatred of Emma Zunz

Outrage, culpabilité et
haine chez Emma Zunz

273

iOdio esta vida,
me suicido!

ARTURO DE LA PAvA Ossa

Asociacion Lacaniana Internacional
(ALI), Paris, Francia

| Hate this Life, |
Shall Kill Myself!

Je déteste cette vie,
je me suicide!

283

Indicios del
odioamoramiento
en la vida y obra
de E. M. Cioran

ALEYDA MUROZ L6PEZ

Universidad Nacional de
Colombia, Bogotd, Colombia

Signs of Love-hate

in the Life and Work

of E. M. Cioran

Indices de I’'hainamoration
dans la vie et I'ceuvre

d’E. M. Cioran

299

v. LA OBRA

Amaral o la travesia
de una mirada

MARIO BERNARDO FIGUEROA

313



vi. RESENAS

La edad de la ira
Pankaj Mishra

POR: IVAN HERNANDEZ
Universidad Nacional de
Colombia, Bogotd, Colombia

319

Contra el odio
Carolin Emcke

POR: LuisA FERNANDA GOMEZ
Lozano

Universidad Nacional de
Colombia, Bogotd, Colombia

322

El odio a la democracia
Jacques Ranciere

POR: JAIME SANTAMARIA

Universidad de los Andes,
Bogotd, Colombia

325

El discurso del odio
André Glucksmann

POR: MANUEL RODRIGO
AGUILAR PIRACHICAN
Universidad Nacional de
Colombia, Bogotd, Colombia

328

El oscuro objeto
del odio
Jacques Hassoun

POR: BELEN DEL Rocio
MORENO CARDOZO
Universidad Nacional de
Colombia, Bogotd, Colombia

334

¢Por qué tanto odio?
Elisabeth Roudinesco

POR: MYRIAM ESTHER COTRINO
NieTo

Analitica. Asociacién de Psicoanalisis
de Bogotd, Bogotd, Colombia

339

(Per)versiones de
amor y de odio
Renata Salecl

POR: ALVARO DANIEL REYES
GOMEz

Universidad Nacional de
Colombia, Bogotd, Colombia

342

vi. ANTOLOGIA MINIMA®

RENE DESCARTES
Tratado de las
pasiones / fragmentos

349
BARUCH SPINOZA

Tratado breve
/ fragmento

352

CHARLES BAUDELAIRE
El tonel del odio

355

MARGUERITE YOURCENAR
Antigona o la eleccién
356

EmiLE ZoLA

Mis odios

360

RAFAEL BARRET

El odio / fragmento
365

WistAWA SZYMBORSKA
El odio

367

CARLOS DRUMMOND
DE ANDRADE

La flor y la ndusea
369

ROsARIO CASTELLANOS
Destino

371

BLANCA VARELA
Ejercicios materiales
372

CLARICE LISPECTOR

El bafalo

373

AUREL KOLNAI

Ensayo sobre el
odio / fragmentos

379
CARLOS THIEBAUT
Un odio que siempre

nos acompanara...
/ fragmento

387

*Si bien algunos de los textos o fragmentos de esta antologia se extrajeron de
publicaciones anteriores al 2010, la presente edici6n de la revista se rige por las
normas actuales de la Real Academia Espanola.

Colaboradores
397

indice de la
obra plastica

401

Normas para
colaboradores

409

Consideraciones
éticas

415



«EL ODIO»

© Jim Amaral | Mujer con pectoral sobre pivote | 1995 | 38x58%22 cm | Bronce | Fotografia: archivo del artista



© Jim Amaral | Cubo esférico tocando: movimiento en reversa | 2016 | 55x50x55 cm | Bronce | Fotografia: Diego Amaral Ceballos



Editorial

BELEN DEL ROCIO MORENO CARDOZO [EDITORIAL]

ara este nimero de la revista Desde el Jardin de Freud propusimos a nuestros
colaboradores trabajar sobre la cuestién del odio. El asunto, aun siendo tan
primario como la criatura humana misma, cobra una actualidad inusitada en
nuestro tiempo. Quisimos atender a diversas aristas de la cuestion: tanto a la
forma en que el odio asiste a la constitucion del sujeto, a la eleccién de su posicién
subjetiva y sexuada, como a los modos en que el marco discursivo de nuestra época hace
patentes sus manifestaciones, que irrumpen cada vez de manera mas desembozada.

En este trabajo comenzamos por recordar que ya en “Pulsiones y destinos de
pulsién” (1915), Freud planteaba que, en términos de la relacién con el objeto, el odio
es mas antiguo que el amor, pues tempranamente el yo odia y persigue con fines de
destruccién a todos aquellos objetos que le generan displacer; asi, el odio surgiria de la
repulsa primitiva que el yo opone al mundo exterior, fuente de estimulos para el
incipiente aparato animico. En tal sentido, podemos advertir el cardcter primario y
defensivo que Freud le asigna al odio, asi como la mira a la que este apuntaria. De
modo que si los asuntos del odio, y también los del amor, estén modulados al comienzo
segln las vivencias de placer y displacer, alli mismo podriamos situar las operaciones
de expulsién e incorporacién, condicién misma de la existencia del sujeto.

Mas alla, el nudo mismo del complejo de Edipo ha contado no solo con la
aparicién del amor y el odio dirigidos a quienes llamaron a la existencia al sujeto por
venir, sino que la neurosis misma obedece a los modos en que cada quien ha tramitado
esas primeras pasiones incestuosas. Las mas de las veces, la hostilidad reprimida erige
un amor culpable que no logra liquidar el odio inconsciente en que tal amor se sustenta.
Respecto de las vicisitudes del odio, no solo en el campo de las neurosis sino también
en el de las psicosis, Freud dejé numerosas indicaciones en sus historiales clinicos
y en sus escritos tedricos: el fragil alivio que aporta dirigirlo a un subrogado paterno, su
provisional y precaria sofocacion en la fobia, el carcter indestructible y la figuracion
plastica que alcanza en la neurosis obsesiva, su manifestacion como contradiccion de
una tendencia homosexual en el delirio paranoico de persecucién, su presencia en

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 11-15.

11



las distintas modalidades de automartirio del melancélico que goza del odio de si...
Estas indicaciones, y en particular las relativas a las psicosis, podrian contar con nuevos
esclarecimientos a partir de la reformulacién de los resortes de tales padecimientos.
Apuntalados en nuestra praxis y en el vinculo transferencial en que esta se sustenta,
fue posible producir nuevas elaboraciones sobre estos sufrimientos, que son para los
analistas, como lo decia Lacan, “la escuela de las pasiones del alma”.

Con lo dicho hasta acd notamos que el odio parece ser el doblez inevitable
del amor, pues surge no solo antecediéndolo, como lo notaba Freud con sorpresa, a
partir de las tesis de Stekel, sino que puede sucederlo, asi como acompanarlo durante
el tiempo de las mas ardientes efusiones amorosas, en medio de los tormentos de un
enamoramiento. Esta variopinta fenomenologia, que da lugar a la conflictividad propia
de la vida animica, fue acogida en las elaboraciones freudianas con el término de
“ambivalencia”. La nocién, acuiada en principio por Eugen Bleuler para referirse a una
caracteristica de la esquizofrenia, fue utilizada por Freud, quien desbord6 ampliamente
su primera referencia, pues con ella aludia tanto a la duplicidad de sentimientos (amor/
odio) como a cierta caracteristica dominante en algunos estadios de la libido, y también a
la polaridad misma de sus dualismos pulsionales. La nocién de ambivalencia, al parecer,
no estd despojada de equivocos, de donde una mas amplia indagacién al respecto
nos permitiria ponderar con precision su alcance. Asi, Freud enseiia que el odio no se
presenta como opuesto al amor sino como su acompanante inevitable, y uno y otro
mezclados, en proporciones distintas, se oponen a la indiferencia. Ahora bien, ademas
de este punto relativo a la propiedad o no de la nocién de ambivalencia con que se
designan las mixturas pasionales a que nos venimos refiriendo, surge otra pregunta:
si el odio aparece antes, después, o de manera simultanea con el amor, ¢habria acaso
un odio puro, sin mezclas, sin remisién ni doblez posibles: un odio seco y a secas?

Estos fenémenos —que no lo son tanto, pues parecen mas bien datos de
estructura— también fueron examinados por Freud en el campo de la psicologia
de las masas (1921), donde mostré cémo la maquinaria “odiosa” es relativamente facil de
accionar, dado que se sirve de justificaciones y pretextos alimentados con instigaciones
elementales que, en tal condicién, cuentan con la posibilidad de un rapido, duradero
y eficaz arraigo. Asi, afos antes de que el aparato de propaganda nazi hubiese hecho
explicita su declaracién de principios, ya los resortes de tal engranaje habian sido
advertidos por Freud: “Inclinada ella a todos los extremos, la masa solo es excitada
por estimulos desmedidos. Quien quiera influirla no necesita presentar argumentos
l6gicos; tiene que presentarle las imagenes mas vivas, exagerar y repetir siempre lo
mismo”. Asi se llega, de manera expedita, a extremos vociferantes: la sospecha apenas
formulada se transforma en certidumbre inapelable y el “germen de antipatia deviene

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psiconanlisis



odio salvaje”. Casi una década después, en “El malestar en la cultura” (1930), en el
analisis que Freud elabora sobre la hostilidad contra la cultura, se detiene estupefacto
ante el mandamiento biblico: “Amaras a tu préjimo como a ti mismo”. La referencia,
no pocas veces citada por los psicoanalistas, al parecer no deja de interpelarnos: “No
es solo que ese extraio es, en general, indigno de mi amor; tengo que confesar que se
hace més acreedor a mi hostilidad, y aiin a mi odio. [...] Si puede extraer una ventaja,
no tiene reparo alguno en perjudicarme, y ni siquiera se pregunta si la magnitud de
su beneficio guarda proporcion con el dafio que me infiere. Mas todavia: ni hace
falta que le reporte utilidad; con que solo satisfaga su placer, no se priva de burlarse
de mi, de ultrajarme, calumniarme, exhibirme su poder; y mientras mds seguro se
siente él y mas desvalido me encuentre yo, con certeza tanto mds puedo esperar ese
comportamiento suyo hacia mi”. Sucede, sin embargo, que si se exhortara a mi préjimo
a amarme como se ama a si mismo, darfa la misma respuesta, pues esa maldad que
lo habita a él también hace su morada en mi...

Podriamos sentirnos tentados a atribuir estos fenémenos a la estela agresiva que
porta la constitucion del yo, que una vez gana su unidad sostiene tal tensién respecto del
otro, dado que la preciada conquista quedara siempre amenazada, pues fue fraguada
en una ilusion. Pero el odio, como pasién, no se reduce ni es simplemente equivalente
a la agresividad que comporta el narcisismo. Esta equivalencia parece atravesar la obra
de Melanie Klein, pues frecuentemente, en sus planteamientos, quedan asociados
odio y agresividad. Es posible leer en sus paginas elaboraciones sobre la funcién de la
frustracién como fuerza motora del odio y sus correlatos corporales, y el lugar de los
objetos pulsionales parciales en las tempranas fantasias amorosas y destructivas del
infante, asuntos estos que plantean otras dimensiones del tema que nos ocupa. También
alli encontramos que la lucha entre amor y odio y los conflictos que de esta se derivan
no solo aparecen en la primera infancia, sino que operan durante toda la vida. Ahora
bien, si el odio tiene una dimension imaginaria, por ser la destruccion del otro una
vertiente “de la estructura misma de la relacién intersubjetiva”, esta dimensién no lo
es todo respecto al odio. Se trataria, para plantear este asunto de otra manera, ya no
solo de contar con la evidencia de la ambivalencia y con la novedad que esta nocién
aporté en su momento, sino de situar el papel de la relacién imaginaria en la stbita
reversion del amor en odio: ¢cudl, con propiedad, es la bisagra de esta reversién? En
otra arista, los usos mismos que la posteridad freudiana dio al concepto de pulsion de
muerte, tan diversos y en ocasiones tan contrarios, no dejan de aludir tanto como
de interrogar sus nexos con el odio.

Con estas dltimas consideraciones estamos ya haciendo referencia a algunas
coordenadas aportadas por Lacan, quien desde su Seminario 7 (1953-1954), Los escritos

BELEN DEL ROCIO MORENO CARDOZO [EDITORIAL]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 11-15.



técnicos de Freud, planteé que el odio es una pasion del ser junto con el amor vy la
ignorancia. Llama la atencién que no solo diga alli que se trata de una pasion del ser
que, en tal sentido, proviene del ser, sino que ademds se dirige al ser del otro. Mas
adelante, en el Seminario 5, Las formaciones del inconsciente, dira que estas pasiones
son “actos posicionales con relacién al ser”. Y, mucho después, en el Seminario 20,
Aln, le daré el calificativo de “consistente” a este odio que se dirige al ser: odio
consistente. ¢Qué supone esta referencia al ser cuando se trata de las pasiones? ¢Y
qué implica que su proveniencia y su destino sea justamente el ser? ¢Por qué el odio
se constituye, como lo dice, en una via para “la realizacién del ser”? ¢Qué aporta el
uso de la categoria “consistencia”, procedente de la l6gica, para referirse al odio? ¢Es
que acaso habria un odio afectado de inconsistencia? ¢Y qué lugar al respecto tendria
aquella mixtura que Lacan nombrd, ya avanzada su ensefianza, con la condensacién
neolégica hainamoration [odioamoramientol?

Por otra parte, si retomasemos ahora, con referencia a estas pasiones, los
discernimientos de Freud en “Psicologia de las masas y analisis del yo” (1921), es
posible advertir cémo el amor, el odio y la ignorancia pueden engendrar una sélida
trinca que desafia cualquier razonamiento pues, asi como se ama al lider, este amor
provee la pastura del odio que da pegamento a la unidad de la tropa que, a su vez,
crédula, todo lo ignora y nada quiere saber. En este terreno, los urgentes llamados a
la sensatez, a la mesura, a la prudencia, de poco o nada sirven, pues se han pulsado
fibras pasionales y pulsionales que desconocen tales miramientos. En la mas reciente
actualidad, estas estratagemas de agitacion pasional tienen el nombre de fake news,
especies que prenden toda suerte de incendios pasionales, en medio de los cuales se
decide el destino de pueblos enteros, incluso del globo mismo...

Retomando las referencias al seminario sobre Los escritos técnicos..., podemos
apreciar como Lacan se sirvié tempranamente de su ternario, real, simbélico e imagi-
nario, para distinguir estructuralmente el estatuto de las pasiones del ser; de modo que
procedi6 a situarlas en la union de dos registros: “en la unién entre lo simbélico y lo
imaginario, esa ruptura, esa arista que se llama amor; en la unién entre lo imaginario y
lo real, el odio; en la unién entre lo real y lo simbdlico, la ignorancia”. Enseguida aporté
una precision respecto de lo que lefamos en Freud, pues el odio no parece satisfacerse
con la desaparicién del adversario, sino que aspira a “su envilecimiento, su pérdida,
su desviacion, su delirio, su negacion total, su subversién”. Con ello parece introducir
una dimensién temporal que sefala que el odio no se cumple, en un instante, con la
desaparicion del otro, sino que se prolonga en una carrera sin fin que se eterniza en
el extravio ansiado y dispuesto para el otro.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psiconanlisis



Con el propésito no solo de retomar sino de actualizar las elucidaciones de
Freud, y atendiendo a las mutaciones histéricas de nuestra época, Lacan plante6 muy
pronto, desde su primer seminario, que la nuestra es “una civilizacion del odio”, pues
“ya esta bien desbrozada entre nosotros la pista de la carrera de la destruccion”. En
ello, la objetivacién del sujeto es el indicio mayor de tal carrera. Esta breve indicacion
va a tener su despliegue con la elaboracién paulatina de sus articulaciones sobre los
discursos, en particular los planteamientos referentes a la alianza entre el discurso de
la ciencia y el del capitalismo. En “La proposicién del 9 de octubre de 1967 sobre el
psicoanalista de la escuela” anticipa “la extension cada vez mas dura de los procesos
de segregacion”. Esa nueva practica social de la segregacion, que tuvo en el campo de
concentracion su horrorosa anticipacion, se desprende del universalismo propio de la
ciencia moderna. ¢Es que acaso este serfa el nuevo rostro, que por racionalizado resulta
mdas monstruoso, de la vieja pasion del odio? Respecto del discurso capitalista, que
rechaza la castracién y por ello “deja de lado lo que llamaremos simplemente las cosas
del amor”, no es extrafo que nos enfrente a las mas crudas manifestaciones del odio...

Las lineas precedentes no son mas que evocaciones hechas con gruesos trazos,
cada uno de los cuales se abrié en nuevas preguntas relativas a la cuestion del odio,
tal como puede constatarse al recorrer las paginas de este nimero de la revista. Los
articulistas participantes desplegaron numerosas aristas de los asuntos hasta aqui
planteados y otros varios que no alcanzaron siquiera a ser contemplados en el momento
en que difundimos la convocatoria de este nimero. También contamos, una vez masy
segln el espiritu de nuestra revista, con aportes provenientes de distintos horizontes,
précticas y disciplinas. Asi pues, con el concurso de nuestros colaboradores, quienes
supieron escuchar la urgencia de ocuparse del tema propuesto, pudimos abrir caminos
de un fructifero trabajo en torno a un asunto sobre el que no abundan elaboraciones,
y que concierne no solo a los efectos de nuestra mas general condicién de hablantes,
sino también a la discursividad propia de nuestra época. Finalmente, es preciso insistir
en que el signo de los tiempos que corren es el que hizo tanto mas apremiante este
trabajo, que ahora entregamos a nuestros lectores en la conviccion de que se trata
de una labor para la cultura, contra una barbarie que ha retornado con nuevos brios.

BELEN DEL Rocio MorReENO CARDOZO

EDITORA

BELEN DEL ROCIO MORENO CARDOZO [EDITORIAL]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 11-15.

15



S 93 YRR S
STREKOC) XIS

- L

=L

‘)

B\ -
87,
44 (e

i Y

&
il
N
N

>




1. LOS FUNDAMENTOS DEL ODIO

© Jim Amaral | Yelmo N2 4| 1993 | Bronce | 51x51x35 cm | Fotografia: archivo del artista



T

© Jim Amaral | Caleidoscopio, manuscrito imaginario: hombre oscuro de la luna azul | 2014 | 30x21 cm,
48x%38 cm con marco | Lapiz y acuarela sobre papel | Fotografia: Diego Amaral Ceballos



poi: 10.15446/djf.n19.76683

Una civilizacion del odio®

(cc)

CcOMO CITAR: Sauret, Marie-Jean “Una civiliza-
cion del odio”. Desde el Jardin de Freud 19
(2019): 19-32, doi: 10.15446/djf.n19.76683

* Traduccion a cargo de Sylvia De Castro
Korgi. Profesora asociada, Escuela de
Estudios en Psicoandlisis y Cultura,
Universidad Nacional de Colombia.
e-mail: msdecastrok@unal.edu.co

** e-mail: sauret@univ-tlse2.fr

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE REFLEXION | FECHA DE RECEPCION: 20/02/2018.

MARIE-JEAN SAURET™

Universidad Jean-Jaures, Toulouse, Francia

Le pari de Lacan, Parfs, Francia

Una civilizacion del odio

El odio caracterizaria nuestra épo-
ca, aln si este es de “un acceso me-
nos facil a nuestro consentimiento”.
Para esclarecer la paradoja —odio,
civilizacién, consentimiento— es-
tos conceptos serdn interrogados
cruzando la légica del discurso
analitico con la logica neoliberal
que preside “nuestro” destino. “El
odio es una pasién del ser” al que
este apunta, épero por qué el ser
desencadena el odio? Este examen
nos lleva de lo real del sujeto hacia
el odio a Dios: lo trascendente reli-
gioso responde a lo impensable del
sujeto. Por anadidura, si el discurso
capitalista rechaza las cosas del
amor, ¢acaso no forcluye el odio de
la misma manera? El psicoandlisis
permite pensar una sociedad de “la
no relacion”; ciertamente restaura
la posibilidad de tomar la medida
de su propio odio, pero también de
darle lugar al amor.

Palabras clave: ser, discurso capita-
lista, sintoma, lo imposible de la
relacion sexual, amor.

A Civilization of Hatred

Even if hatred is “less easily acces-
sible to our consent”, it characte-
rizes our times. In order to clarify
the paradox —hate, civilization,
feeling—, the article inquires into
these concepts by combining the
logic of analytical discourse and
the neoliberal logic that presides
over “our” fate. “Hate is a passion
of being” to which it tends. But,
why does being trigger hate? This
analysis leads us from that which
is real for the subject to the hatred
of God: religious transcendence
responds to the unthinkable of
the subject. Moreover, if capitalist
discourse rejects the ways of love,
does it not likewise forclude hate?
Psychoanalysis makes it possible
to think a society of the “non-
relation”; it certainly reestablishes
the possibility of taking stock of
its own hatred, while, at the same
time, opening up a space for love.

Keywords: being, capitalist discourse,
symptom, the impossibility of the
sexual relation, love.

FECHA DE ACEPTACION: 12/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 19-32.

Une civilisation de la
haine

La haine caractériserait notre
époque, méme s'il est “d'un ac-
cés moins facile a notre assenti-
ment”, dit Lacan. Pour élucider
ce paradoxe —haine, civilisation,
assentiment— ces concepts seront
interrogés en entrecroisant la lo-
gique du discours analytique avec
celle, néolibérale, qui préside a
“notre” destinée. “La haine est une
passion de I'étre” qu‘elle vise: pour-
quoi I'étre déclenche-t-il la haine?
Cet examen conduit du réel du sujet
a la haine de Dieu: le transcendant
religieux répond a I'impensable du
sujet (Pierre Bruno). De surcroit,
si le Discours Capitaliste rejette
les choses de I'amour, ne forclot-il
pas du méme coup la haine? La
psychanalyse permet de penser une
société de “non rapport”: qui certes
restaure la possibilité de prendre la
mesure de sa propre haine, mais
aussi de consentir & I'amour.

Mots clés: étre, discours capitaliste,
symptome, impossible du rapport
sexuel, amour.

19


http://dx.doi.org/10.15446/djf.n19.76683
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n19.76683

20

“Tal vez sea mas dificil hacerles entender esto dltimo porque, por razones que quizas
no son tan agradables como podriamos creer, conocemos menos hoy el sentimiento
de odio que en las épocas en que el hombre estaba mas abierto a su destino.

Es cierto que hemos presenciado, no hace mucho, manifestaciones de este
género que estaban bastante bien. No obstante, hoy, los sujetos no tienen
que asumir la vivencia del odio en lo que éste puede tener de mds ardiente.
¢Por qué? Porque ya de sobra somos una civilizacién del odio. ¢Acaso no esta
ya bien desbrozada entre nosotros la pista de la carrera de la destruccion? El
odio en nuestro discurso cotidiano se reviste de muchos pretextos, encuentra
racionalizaciones sumamente faciles. Tal vez sea este estado de floculacién
difusa del odio el que satura, en nosotros, la llamada a la destruccion del ser.
Como si la objetivacion del ser humano en nuestra civilizacién correspondiera
exactamente a lo que —en la estructura del ego— es el polo del odio”.

JACQUES LACAN

“Lutero escribe lo siguiente —el odio eterno de Dios contra los hombres,

no solamente contra las fallas y contras las obras de una libre voluntad, sino
un odio que existia incluso antes de que el mundo fuese creado—. Como
ven, tengo algunas razones para aconsejarles que lean de tanto en tanto

a los autores religiosos —me refiero a los buenos y no a los que escriben
edulcoradamente, pero incluso estos Gltimos son a veces muy fructiferos—.
Les aseguro que en lo referente al matrimonio san Francisco de Sales bien
vale el libro de Van de Velde sobre el matrimonio perfecto. Pero Lutero, a mi
juicio, vale mucho mds. Ese odio que existia incluso antes de que el mundo
fuese creado, que es correlativo de la relacién que hay entre cierta incidencia
de la ley como tal y cierta concepcién de das Ding como siendo el problema
radical y, en suma, el problema del mal —pienso que no se les escapa que
es exactamente esto lo que Freud enfrenta cuando la pregunta que formula
sobre el Padre lo conduce a mostrarnos en él al tirano de la horda, aquel
contra el cual apuntaba el crimen primitivo y que introdujo asf el orden, la
esencia y el fundamento del dominio de la ley—".

JACQUES LACAN

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



as dos largas citas del epigrafe, extraidas respectivamente del Seminario 1, Los

escritos técnicos de Freud', y del Seminario 7, La ética del psicoandlisis?, me

serviran a la vez de baliza y de objetivo a esclarecer. De seguir a Lacan estarfa-

mos, en efecto, en una civilizacion del odio, a pesar de que hoy conoceriamos,
menos que en otras épocas, “el sentimiento de odio”; en todo caso lo consentiriamos
menos (seria de acceso menos facil a nuestro asentimiento) —excepcién hecha de
los periodos oscuros (alusion al periodo naziy a otros fascismos) que han precedido a
ese afio de 1954—. Para entender esta paradoja conviene precisar algunos términos:
odio, civilizacion, sentimiento, y contrastar la légica del discurso analitico con la
I6gica neoliberal que preside el destino de nuestro “mundo”. No hay duda de que los
articulos recogidos en este nimero de la revista Desde el Jardin de Freud repetirdn
hasta el cansancio “el odio es una pasién del ser”, pero ¢cémo va ahf el ser? éPor qué
el ser desencadenaria el odio?

“REAL DEL SER”, “SER DE PALABRAS”, “SER DE FILIACION”, “SER DE GOCE”

Con respecto al ser, se trata aqui de lo que responderia realmente a la pregunta sobre lo
que yo soy o, mejor ain, sobre lo que “yo es”: écudl es el real del Yo, el real del sujeto?
Lenguaje obliga, “Yo [Je]” no obtiene como respuesta mas que un “ser de palabras”:
“Ta eres esto o aquello” —palabras que no hacen mas que representar o evocar ese
real que “Yo” busca atrapar—. El “ser de palabras” es lo que llamamos “identidad”,
mentirosa por definicién: “Yo” [Je] no es eso —esta me aliena a un sentido del cual, o a
una imagen de la cual, yo mismo me puedo sentir prisionero—. De ahi mi agresividad,
mi odio, por cierto, contra esta imagen y, paraddjicamente, contra todo aquello que
pueda afectarla (herida narcisista). Asi, cudntas veces no oimos en torno nuestro a
este 0 a este otro desvalorizarse: “esta foto mia es fea”, “no soy fotogénica”; o “soy
un desastre”, “incapaz, fracasé en lo mio”. Pero nadie se atreve a aprobar ese juicio:
“iAh, seguro, eres horrible, si, eres incapaz!”, pues la persona herida habitualmente se
vuelve de manera agresiva contra su interlocutor.

A este ser de palabras, fragil y a quien facilmente se puede lastimar, los humanos
lo han subordinado a causa de eso mismo, a un ser de linaje’. “Yo” no puede decir
sin mentir lo que es, pero puede inscribirse en una genealogia como hija o hijo de X.
De alli surge una nueva cuestion: ¢de dénde obtiene este X su poder de respuesta,
de compensacién de la fragilidad propia de la identidad? Este interrogante conduce a
volver de nuevo sobre la cuestion inicial: équé soy yo? en relacion con la X, y a buscar
de quién es él, a su turno, descendiente. De pariente en pariente la interrogacién
desemboca en el primero del linaje, aquel que lo inaugura, aquel que no tiene a nadie

MARIE-JEAN SAURET [UNA CIVILIZACION DE ODIO]

1.

2.

3.

Jacques Lacan, El seminario. Libro 1. Los
escritos técnicos de Freud (1953-1954)
(Buenos Aires: Paidos, 1981), 403.

Jacques Lacan, El seminario. Libro 7.
La ética del psicoandlisis (1959-1960)
(Buenos Aires: Paidds, 1990), 121.

“Ser de filiacién”, como propone Pierre
Bruno. Cfr. Pierre Bruno. “L’Autre
existe”, Séminaire briques et tuiles,

n.° 4, 26 mayo 2016. Disponible en:
http://leparidelacan.e.l.f.unblog.fr/
files/2017/03/4-briques-et-tuiles-p.
bruno_.pdf (consultado el 03/01/2018).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 21-32. 21



22

4. Pierre Bruno, “Le transcendant”, en
Pierre Bruno y Marie-Jean Sauret,

Du divin au divan. Recherches en
psychanalyse (Toulouse: Eres, 2014), 89.

5. Jacques Lacan, El seminario. Libro
20. Aun (1972-1973) (Buenos
Aires: Paid6s, 1975), 95.

hacia adelante para nombrarlo hija o hijo, el primero que habria sido nombrado padre
por su descendencia justamente —iel nifio es el padre del hombre!—. Ese primero se
exceptia del orden simbdlico de las estructuras elementales del parentesco porque
no tiene antecedente. A ese titulo él es, entonces, real. Ese real, desplazado para dar
“carne” al padre, no es otro que aquel que, en el origen, escapaba a la aprehensién
lenguajera del sujeto: “¢Qué soy yo?”.

Lacan nos ha permitido designar el “ser real” del sujeto por su sustancia, es
decir, por lo que ha perdido y es prohibido a quien habla como tal: “el ser de goce”. La
bisqueda de lo real de su ser ha conducido al sujeto a encomendar “su ser de goce”
a la construccion del padre primitivo, el primer padre. Zeus, Japiter, Yahvé, Dios, Ala
(incluso si el Coran le niega la calidad de padre), Zoroastro —en fin, cualquiera sea
el nombre con el que se designe a ese “primero”— son un testimonio de la pasion de
los sujetos por el ser. Ese padre asi nombrado es, de hecho, el padre del nombre: es
él quien nombra a Addn y a Eva en la tradicién biblica, y quien encarga a la primera
pareja humana nombrar las criaturas. Y, a decir verdad, si se admite que esta bisqueda
consiste en un esfuerzo vano por reducir el “ser de goce” del comienzo a un nombre,
y que este modo particular de “ser de palabras” serfa redoblado por un “ser de linaje”,
por fuerza se concluye que hay en esto una forma de odio de lo real del ser, pues la
particularidad del nombre propio consiste en ser liberado incluso del significado.

Desde entonces toda manifestacién de lo real del ser del sujeto desmiente
el ser de palabras. En el plano de lo singular esta manifestacién vulnera la imagen
narcisistica del sujeto desencadenando el odio como respuesta, incluso si el nombre
resiste mas que la identidad.

El humano tuvo desde muy temprano la intuicion de que él no se reducia a
su cuerpo bioldgico: sin duda el suefio, el recuerdo, el pensamiento de un ausente
o un desaparecido lo prepararon para concebir esta distincion. De ahi la invencion
de la sepultura que, junto con el nombre, da fe justamente del acuse de recibo del
hecho de que lo real del sujeto no es su organismo: ¢le subsistiria este “en otra parte”?
Lo trascendente es la respuesta a aquello que se caracteriza por no ser cuestionable:
“lo impensable™. Lo trascendente religioso responde al enigma del sujeto. Hay en esto
como una justificacion a que, en la tabla de la sexuacién, Lacan ponga la X del enigma
del sujeto alli donde escribe el matema del padre real, Dios y La mujer, puesto que
comparten el “mismo real”: existe un X que dice no a la castracion®.

EL opio pe Dios

Ese mecanismo religioso del tratamiento del ser es legible en las épocas en las cuales
el hombre estaba “abierto a su destino”: se sabfa mortal y vivia entre el saber de su

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



muerte y la muerte concreta. La adopcién del mismo mito, de la misma religion, ofrece
la primera version de lo social (no atn del lazo social), funda el colectivo y acoge, via la
promocién de Dios, la ligadura® de las dimensiones constitutivas del sujeto: lo simbélico
con el orden del parentesco y el lenguaje, lo imaginario con el sentido —religioso para
el caso—y los cuerpos, lo real con el ser de goce. Ofrece esta primera versién de lo
social, que los stbditos crean o no en ella'y, como si fuera poco, garantiza la autoridad
de quien (jefe o chaman) regula a nombre de Dios el funcionamiento del colectivo.
Solamente que esta homogenizacién del grupo no preserva del retorno de la alteridad
apta para recordar el real que se le escapa: mujer (alteridad sexual), nifio (alteridad
generacional y antropolégica), muerte (alteridad radical), extranjero (alteridad simbé-
lica, salvaje), discapacitado (alteridad fisica), sin hablar de manifestaciones naturales
incomprensibles para entonces. Esas manifestaciones de la alteridad reavivan el odio
y obligan a concebir ordenamientos e invenciones civilizatorias con el fin de darles el
“buen lugar”, ese con el cual es posible cohabitar. En un sentido, la civilizacién es una
carrera hacia la destruccién del ser, como lo dice Lacan: hemos hecho tal cantidad de
progresos en esa direccién y la via para el logro de esa empresa esta tan bien trazada
que practicamente hemos olvidado, perdido, el sentimiento de odio que alli tiene
lugar bajo las ventajas de la civilizacién y otros avances culturales. ¢éNo es acaso por
el bien del otro que se crean las instituciones en las cuales él sera encerrado, y que se
toman las decisiones por las que habra de sufrir? InGtil extenderse sobre lo que Lacan
calificaba de “humanisteria obligada” [humanitairie de commande]'.

Este odio es la contrapartida de las ontologias. Las ontologfas, nacidas con lo
humano, ilustran esta pretensién de aprehender el real de las cosas con las palabras.
Ahora bien, lo que han producido en relacion con el sujeto es la irreductibilidad de
lo real que este es. Sin esto una sola ontologia habrfa bastado: su multiplicacién es
precisamente la prueba de que lo real es lo que se les escapa. Lo real las divide tanto
como las fragmenta. Esta irreductibilidad de lo real es la Cosa misma®. Si el sujeto tiene
por condicién el lenguaje, este le impone ese efecto: la confrontacién con la Cosa.
Y toda efraccién de das Ding constituye una amenaza y desencadena el odio. Lacan
se sirve de Lutero (segundo exergo) para indicar que Dios tenia odio a los hombres
mucho antes de crear el mundo: porque el odio a lo real que escapa a las palabras es
de estructura. Lutero sitGa este odio como incidencia de la ley sobre la concepcién
que identifica a das Ding con el problema del mal —el problema radical—. Aqui la
religion anticipa al psicoandlisis y ieste aprende de aquella!

De hecho, Freud ofrece de esta l6gica una version laica pero no por ello menos
mitica. El sitGa al padre de la horda en el lugar ocupado por Dios. Es ese padre que
asesina, caza o castra a los rivales potenciales, el que merece el odio. En acto, el odio

MARIE-JEAN SAURET [UNA CIVILIZACION DE ODIO]

. Pierre Legendre, Lecon VIlI. Le

crime du Caporal Lortie. Traité sur
le pére (Paris: Fayard, 1994).

. Lacan continda: “[...] de cumplido

con la que se revestirfan nuestras
exacciones”. Jacques Lacan,
“Television” (1973), en Otros escritos
(Buenos Aires: Paidos, 2012), 560.

. Cfr. Isabelle Morin, “Les mots et la

Chose”, Psychanalyse 8 (2006): 5-22.
Este articulo incluye un anexo de 14
referencias a la “Cosa” en Freud, muchas
veces con traducciones rectificadas.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 21-32. 23



9. “Sialgo se articula en nuestros dias que
pueda llamarse el final de un humanismo
[...] es precisamente en esto que se nos
abre la dimensién, que nos permite
descubrir cémo juega, segitin una férmula
que di, esta Verwerfung, este rechazo del
ser: lo que es rechazado de lo simbélico,
dije desde el comienzo de mi ensenanza,
reaparece en lo real. Si ese algo que se
llama el ser del hombre es en efecto lo
que, a partir de cierta fecha, es rechazado,
lo vemos volver a aparecer en lo real y
bajo una forma absolutamente clara. El
ser del hombre, en la medida en que es
fundamental en nuestra antropologia,
lleva un nombre, en el que la palabra ser
[étre] se halla en su medio, al que basta
con poner entre paréntesis. Y para hallar
ese nombre, asi como lo que designa,
basta con salir de casa, un dia, al campo,
para ir a dar un paseo y, atravesando la
ruta, hallaran un lugar de “camping” y en
el camping, o mas exactamente, en todo
su derredor, sefializado por un circulo de
escorias metdlicas, lo que encontraran

es este ser del hombre en tanto —
verworfen— reaparece en lo real; tiene un
nombre: esto se llama el detritus”. Jacques
Lacan, Seminario 14. La légica del fantasma
(1966-1967), clase del 11 de enero de
1967, 100-101. Texto traducido por Pio
Eduardo Sanmiguel. Disponible en: http://
www.analitica-apb.com/la-logica-del-
fantasma (consultado el 03/01/2018).

24

conduce al crimen primitivo, el mismo que introdujo por esa misma via el orden, la
esencia y el fundamento del dominio de la ley (prohibicién del incesto, del asesinato
y del canibalismo).

UNA PRIMERA REPRESION DEL ODIO

Nuestra civilizacion no es ya aquella fundada en la sustitucion de la fuerza animal por el
derecho, cuando asume como un asesinato que paga con una culpabilidad fundamental
el “crimen primordial”. En efecto, la ciencia moderna logré descalificar las soluciones
ontoldgicas “en las que se inscribe el destino de los hombres” para sustituirlas por
el ideal de un discurso de la evaluacion, del célculo —preferiblemente en lenguaje
matematico— ideal que la economia se propone cumplir. Se le debe a Descartes el
haber formulado el rechazo de las ontologias, el rechazo del ser, demostrando que
el sujeto no irfa a buscar su enunciacién mas alla de su propia enunciacién —“yo pienso,
yo dudo, yo soy”— incluso si el real de lo que él es no permanece menos enigmatico
y hace retorno bajo la forma del desecho, del residuo, del detritus®.

El matrimonio de la (tecno)ciencia y el mercado se aprovecha del liberalismo
que valida la descalificacion de todo autoritarismo (de fundamento religioso) para
concebir al capitalismo, el cual evalta las relaciones humanas en términos econémicos.
El capitalismo obliga a aquellos que lo adoptan, por gracia o por fuerza, a darse una
forma de lazo social que les permite, atn, vivir con eso. El discurso capitalista, la nueva
modalidad del lazo social, suscita una antropologia ideolégica con la cual los humanos
son invitados a pensarse a fin de estar mejor adaptados y de servir al sistema mismo:
hombre organismo, hombre maquina, hombre empresa, hombre encarecido, etc.,
que en todos los casos tiene la obligacion de ser Gtil, rentable, eficaz, productivo,
econémico, flexible, durable... El Ego se confunde en adelante con esta objetivacién
del ser humano propuesto como yo ideal.

El discurso capitalista promete restituir al sujeto aquello de lo que esta en falta:
un saber de todo, capacidades cognitivas para comprenderlo todo, la fabricaciéon de
todo lo necesario y de todo lo deseable, el goce de todo “bien”. En este contexto el
deseo ya no se distingue de la pulsion. Esta, la pulsién, encontraba su satisfaccion
plegando las necesidades vitales a las leyes del lenguaje (el arte culinario nos hace comer
platos cocinados). En adelante, deseo y pulsiéon quedan rebajados y plegados sobre la
necesidad. La libido misma, que orientaba al humano hacia los objetos pretendidos por
el deseo, se confunde ahora con el instinto. Que es tanto como decir que la division
del sujeto entre su “ser de palabras” y su “ser de goce” se torna impensable: “forclusion
de la castracion”. Ahora bien, esta es una leccién del psicoandlisis desde Freud: lo que

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



es suprimido de lo simbélico retorna en lo real. La castracion, pero también el deseo,
la pulsién y la libido, todo lo que rechaza el Discurso Capitalista, retornan entonces
con el Discurso Analitico.

Freud toma nota de como sus analizantes se las arreglan, en adelante, sin el
mito y sin la religion, y sin la garantia de la autoridad que regulaba sus relaciones con
el colectivo: repatrian hacia lo privado la funcién conferida al Padre en la forma de
aquel a quien tenian a mano (complejo de Edipo); simbolizan la falta de goce mediante
una operacién que Freud califica de “castracion”; se cuentan una pequena historia (el
fantasma) susceptible de sostener el deseo, explicindose asi dicho déficit y orientando
el deseo hacia objetos sustitutos; se conceden un bricolaje, el sintoma, que recuerda lo
irreductible de su ser real a toda figura discursiva, y que suple la “ligadura” en adelante
imposible a falta de un mito de acogida. Edipo, castracion, fantasma, sintoma, ademds
del deseo, la singularidad y el goce, definen las coordenadas de la religion privada que
los hombres inventan para reemplazar la neurosis universal, la religion pablica, cuya
pretension a la universalidad fue destrozada por la ciencia.

Este es el neurdtico que Freud acoge precisamente cuando sufre de la religion
privada. Considerando bien las cosas, todo ocurre como si Freud propusiera, no tanto
abandonar las soluciones religiosas (la “ligadura” que aportan Dios, o el mito), sino
“laicizarlos” (la “ligadura” asegurada por el aparato psiquico, el complejo de Edipo y
el sintoma), proporcionando asi un alivio del superyo.

¢UNA FORCLUSION DEL ODIO?

El discurso capitalista no se detuvo en ese camino prometedor. Después de haber
descalificado la religién universal, gracias a la ciencia, y de haber lanzado, gracias al
liberalismo, la sospecha sobre la funcién de autoridad que la religion garantizaba, no
se acomodo, con el psicoandlisis, al retorno de lo real de lo que rechazaba. De seguirlo
y hasta su término, asi como el fantasma “transhumana” el suefio, la mutacién del
ego deberfa desembocar en la supresion del viviente mismo, en provecho de la nueva
etapa de la evolucion de nuestra especie: mds alla del ciborg, la maquina, el dnico
agente conveniente al capitalismo, el nuevo ego, prefigurado de alguna manera por
los algoritmos y por el ordoliberalismo en el gobierno sin sujeto (la subordinacién de
la politica a la ley, ella misma al servicio del neoliberalismo). ¢éImaginaba Lacan esta
manera de confiscarles a los sujetos su destino, tal como les estaba destinado en la
forma moderna de discurso capitalista? ¢Imaginaba la complicidad entre esa “forma
actual del discurso comdn”, la correspondencia entre esta “estructura del ego” y esta
manera de objetivar el ser humano, para retomar los términos del exergo?

MARIE-JEAN SAURET [UNA CIVILIZACION DE ODIO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 21-32. 25



10. Sigmund Freud, “El malestar en la
cultura”, en Obras completas, vol. XXI
(Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 95.

11. Cfr. Pierre Bruno y Marie-Jean
Sauret, “Le savoir du psychanalyste”,
Psychanalyse 17 (2010): 35-36.

26

Si admitimos que la maquina es lo simbélico sin resto, de lo que se trata es del
triunfo de la sublimacion. Y ese triunfo de la sublimacién es, como el mismo Freud lo
temia, un triunfo de la pulsion de muerte™. Incluso si el sujeto no se confunde con el
organismo, no hay sujeto al margen de la relacion con su organismo, tal como este
se traduce en el cuerpo que lo viste. De hecho, el contemporaneo de Lacan estd
totalmente habitado por esa légica, y esta se halla de tal modo avanzada, que el
sujeto no conoce “la asuncién y lo vivido” de esta “civilizacion del odio” en todo lo
que puede tener de candente, porque desde hace tiempo esta realizada, “reprimida”
tras esa realizacion.

Solo que, alli donde el psicoandlisis nutria la resistencia bajo la acogida del
sintoma como “radical de la singularidad”", todo ocurre hoy como si el discurso
capitalista tuviera el poder de desactivar al psicoandlisis mismo, de objetar el retorno
de lo que el mismo discurso ha forcluido. En consecuencia, ¢acaso la singularidad no
termina siendo impensable, en cierto sentido? ¢Y cémo odiar lo que se ignora? En este
punto, ya no se trata, a pesar de la forclusién de la castracion, del orden de lo reprimido
cuya reintroducciéon queda autorizada con el psicoandlisis.

Asi las cosas, se trataria de un rechazo al cuadrado de la castracién, puesto
que el psicoandlisis mismo serfa de algiin modo expulsado. Y, entonces, forclusion del
sentimiento de odio. Mayor necesidad de aprobacién en este punto. De esto dan fe la
exclusién oficial del psicoandlisis del tratamiento de los autistas en Francia, las solicitudes
reiteradas de ciertos diputados de condenar al psicoandlisis y de expulsarlo de la
ensenanza universitaria, los imperativos impuestos a los psicologos, a las instituciones
del cuidado psiquico e, incluso, a la educacion nacional, para que adopten el paradigma
cognitivo o neurocientifico, etc.

La constatacion de una forclusion del sentimiento de odio dirigido al ser no
quiere decir que el odio no se manifieste. Simplemente, no es leido como tal. No hay
sino que ver, después de que los europeos se extendieron por todos los continentes
(colonizacion e inmigracién), cémo Europa mira ahora a esa figura moderna de la
alteridad —los refugiados econémicos, politicos y climaticos—: como una amenaza, un
retorno de lo real impensable, retorno que conviene por todos los medios contener en
su pais de origen, hay que obstaculizarles el paso, aun cuando es la opinion general que
Europa es responsable de la desorganizacion politica y de la quiebra econémica que
se hallan en el origen de tales desplazamientos poblacionales. Se impone detenerlos...
incluso cuando los refugiados de toda especie, a falta de ayuda y a veces reprimidos
violentamente, trasforman el fondo marino en cementerio.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



“NO HAY RELACION SEXUAL”

La forclusion de la castracion impide a los sujetos simbolizar no solamente e

I//

agujero”
que los afecta sino su relacién con el goce. En efecto, la castracién permite al sujeto,
después de haber imaginado ese “agujero” a partir de la imagen del cuerpo (el yo),
situarlo en relacién con la imposibilidad de pertenecer a los dos sexos a la vez y
significar esta imposibilidad por medio del significante “falo”. En un sentido, no hay yo
sin herida narcisista; un yo fuerte, un individualismo fanatico, es mas bien el indice de
una negacion, de un repliegue o de un rechazo de la castracion: iuna cima potencial
de odio! Y si consideramos el hecho de que el neoliberalismo cultiva el individualismo
desenfrenado, hay motivo para preocuparse: una preocupacion que yo me atreveria a
inscribir, a titulo de ilustracién terrible, considerando la multiplicacién de los asesinatos
masivos en los Estados Unidos (uno por dia, entre los cuales mas de uno por semana
en alguna escuela). No es la venta libre de armas lo que estd en juego, incluso si su
reglamentacion privara eventualmente al criminal del medio de satisfacer su odio; es
mds bien la razén de este Gltimo, alojada en lo impensable de la alteridad.

El falo es el significante de la diferencia de los sexos, en ninglin caso el pene.
Y este montaje es lo que permite hablar de sexualidad humana, alli donde el celo y
los calores ritman las relaciones naturales entre los animales. El falo permite orientarse
en relacion con su sexo, hasta adoptar una posicion sexual. Si el sujeto apuesta por
el lenguaje para alcanzar en el horizonte lo que ha perdido de goce por el hecho
de hablar, el partenaire es entonces un medio para esta recuperaciéon. Esta opcién
designa la posicién masculina. En Gltimas, en cuanto hablante, todo sujeto es masculino
(version lacaniana de la afirmacién freudiana segun la cual la libido es masculina). Si
el sujeto opta por introducirse en la relacion dando carne al goce perdido —costado
objeto entonces—, pero esperando que su partenaire lo identifique como mujer: tal
es la posicién femenina. Dado que la posicién masculina se sostiene en el lenguaje
y que el falo es un elemento del lenguaje, el hombre (posicion masculina) no es sin
tenerlo —antes incluso de que el hombre anatémicamente macho no se haga ilusiones
de tenerlo porque estéa dotado de un pene—. Dado que la posicion femenina se sitta del
lado del goce perdido, y que entonces ella puede leer en el cuerpo en erecciéon
del hombre que ella anima su deseo, ella no deja de ser el falo —lo que se facilita, en
la mujer anatémicamente hembra, por el hecho de no disponer de un pene sino de
una hendidura—.

Es claro entonces que mujer y hombre no son posiciones simétricas. Es claro
también que no hay relacién sexual entre ellos de modo tal que el uno encuentre en
el otro una suerte de complementariedad que le aseguraria una identidad sexual no

MARIE-JEAN SAURET [UNA CIVILIZACION DE ODIO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 21-32.



12. Lacan, El seminario. Libro XX. Aun.

13. Se comprende por otra parte, sin que
sea necesario insistir, lo que esto puede
querer decir —“poner al psicoandlisis a la
cabeza de la politica”—: basta con acoger
y concluir las consecuencias legitimas

de esta estructura. “Que el sintoma
instituya el orden en que se revela nuestra
politica—es el paso que esta franque6—
implica por otra parte que todo lo que se
articule a partir de este orden es pasible
de interpretacion. Por eso tiene mucha
razén en poner al psicoandlisis a la cabeza
de la politica. Y podria inquietar a lo

que desempend el papel de la politica
hasta ahora, si el psicoandlisis revelara
estar mas advertido”. Jacques Lacan, El
seminario. Libro 18. De un discurso que no
fuera de semblante (1971) (Buenos Aires:
Paidds, 2009), 115. El subrayado es mio.

14. Jacques Lacan, El seminario. Libro 17.
El reverso del psicoanadlisis (1969-1970)
(Buenos Aires: Paidos, 2008), 172.

15. Es Pierre Bruno quien llama la atencién
sobre esta observacion de Lacan
comentando el materna del discurso
analitico (a/S2 > $/S1): “Qué es lo que
este sujeto, sujeto dividido, tiene por
efecto si el Sy, S indice 1, el significante
indice 1 se encuentra en nuestro tetraedro
puesto que lo que yo he marcado es que
de este tetraedro, hay siempre uno de sus
vinculos que esta partido, es, a saber, que
el S indice 1 no representa al sujeto ante
el S indice 2, a saber, el Otro. El S indice 1
y el S indice 2 es precisamente lo que yo
senalo mediante el S dividido del que es él
mismo un significante”. Es de esa manera
como el discurso analitico introduce la
consideracion de la no-relacién entre los
sexos. Ver: Jacques Lacan, Seminario 24.
El fracaso del Un-desliz es el amor (1976~
1977) (México: Artefactos, 2008), 177.

28

mentirosa; en cambio, estan obligados a convocar al partenaire para situarse a partir
de esa no relacion. De otra parte, en la pareja, ¢équién puede decir espontdneamente
cudl de los dos ocupa tal posicién y tal otra o, incluso, si no ocupan la misma, femenina
o masculina, homosexual por lo tanto? En efecto, las posiciones sexuales, por el hecho
de pasar por esta mediacién del lenguaje y del falo, no se confunden con la anatomia,
respectivamente hembra y macho. Esta lectura es la que Lacan propone en la tabla
de la sexuacién, en la cual § se sitGa en el lado masculino, y a en el lado femenino'.

Conocemos la férmula propuesta por Lacan para dar cuenta de la estructura
que el sujeto recibe del lenguaje: el significante representa a un sujeto para otro
significante. Esta férmula conjuga las estructuras del sujeto, el inconsciente y el
discurso del amo (la politica)®. Puesto que el significante no es capaz de aprehender
ningln real, debe estar articulado a otro para contribuir al saber: S1 — S, esperando
recuperar aqui lo que pierde alla. Esta articulaciéon no podria operar sin un sujeto
que porte el significante, viviente en lo real, de suerte que el Sq representa ante todo
al sujeto que lo porta (S1/ $).

Esta articulacion constituye sin duda un paso hacia una eventual respuesta (S2),
pero una respuesta que renueva sin duda el fracaso de lo simbélico para aprehender
eso real. Lacan escribe, entonces, a, lo que de lo real del sujeto no se deja atrapar por
el significante: S2/ a. En calidad de hablante, el sujeto $ esta representado por el Sy,
pero su ser real, en caida, a, se sitda bajo el saber S2/ a. La posicién masculina (todo
sujeto en cuanto hablante) esta bajo el S1: S1/$. La posicién femenina (potencialmente
todo sujeto en cuanto objeto), bajo el S, que ella ahueca con la alteridad que es: Sy
/ a. De otro lado, es esta la razén por la cual Lacan puede sostener que lo que una
mujer (en posicién femenina) encuentra en su partenaire, lejos de una esperada
respuesta a lo que ella es, es su insubstancia'™. Algo del odio de una mujer por ella
misma, del Penisneid, incluso de su masoquismo, encuentra en ello su raiz estructural.
Lacan llegard a una conclusiéon atin mas radical cuando, corrigiéndose, concluya que
el significante no representa al sujeto para otro significante, ilo que el discurso analitico
pone en evidencial™.

Ahora bien, acaso ¢no es mas que ilusion que los sujetos contintien aprove-
chando la copulacion entre los significantes para encontrarse? La primera observacion
es que, justamente, dada la forclusién de la castracion, el falo no puede venir al lugar
desde el cual signifique la diferencia de los sexos. Asistimos entonces a una suerte de
dispersion falica: lesbianas, bisexuales, queer, transgénero, polienamorados, sexless,
etc., son las tantas respuestas a la pregunta ¢donde estd el falo? Y, ademas, estas
respuestas se declinan de la manera como cada sujeto lo habita dada su singularidad,
que lo distingue de los otros, incluso si los otros tuvieran la misma posicién sexual.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



La pregunta acerca de lo que permite el encuentro entre dos partenaires se
redobla (incluso si ya sabemos que esta implica al significante, al deseo y al goce).
Hasta aqui hemos insistido en el odio, que nos ha sido necesario situar a la vez en la
[6gica del proceso de subjetivacion y como pasion del ser. Pero hemos omitido lo que
la castracion permitiria inventar como solucién. La castracién sitta el hecho de que no
hay relacion sexual, pero que si hay el amor, el nudo del amor que anuda de manera
no borromea lo simbélico (el campo del sujeto) y lo real™. En ese sentido, porque toca
al ser, el amor es el reverso del odio. El odio le esté intrinsecamente ligado: de ahi
el término “odioenamoracién” [hainamoration] promovido por Lacan. El neurético,
que ama siempre a la otra mujer, se hace ilusiones de cambiarla: ilusiones, pues él
corre detrds de lo que la hace otra y no suya. Asi mismo el fin de andlisis, dado el
atravesamiento del fantasma, pone al analizante en cierta forma ante lo real del (o
de la) partenaire despojado de los oropeles imaginarios habituales; y, en ese punto, a
veces se trata del odio (“tG no eres lo que yo crefa”) y a veces, con la misma sorpresa
con que se presenta lo real, del “milagro del amor”".

Pero hay que decir que, si bien la forclusién de la castracion hace dificil apre-
hender el sentimiento del odio, opera més radicalmente adn sobre el amor: rechazo
de “las cosas del amor”, como escribe Lacan'. Es dificil pensar que, como el odio
triunfa, el amor jugarfa su partida bajo una total “ignorancia de causa”. Lo menos que
se puede decir es que las manifestaciones del amor son extraias y que a veces hacen
dudar de que se trate de amor; por ejemplo, son numerosos aquellos y aquellas que
parecen amar la pasion mds que al partenaire, y que lo odian e, incluso, lo abandonan
en la indiferencia una vez que la pasion decae. A veces incluso lo abandonan sin
siquiera haber calculado lo que él es realmente: él ha perdido el agalma, esa pequena
cosa que desencadena la pasion de ese ser... En efecto, parece primar la indiferencia.
Otros analizantes, “mds clasicamente”, dan prueba del sentimiento de una mutilacién
real, como si el partenaire hubiera partido con un pedazo de si mismo. Y entonces

I//

convendria hacerle pagar, mientras uno goza rumiando la separacién y la venganza.

UNA SOCIEDAD DE NO-RELACION CONTRA LA LOGICA DE LA PREDACION

¢No es tiempo de preguntarse qué tipo de sociedad podriamos construir con sujetos asf
fabricados y dispersos? Lo minimo serfa reintroducir la consideracion de la imposibilidad
de la relacién sexual: para contribuir a una sociedad de no relacién en lugar de la
muchedumbre, de la masa, de la mezcolanza —de la cual el populismo de derecha
nos da una idea—. A mi modo de ver, esto equivaldria a poner, en el corazén de
la organizacion social, el real que divide al sujeto mismo y a cada uno con respecto

MARIE-JEAN SAURET [UNA CIVILIZACION DE ODIO]

16. Bruno y Sauret, Du divin
au divan, 412, 427.

17. Ver lecciones del 7 de diciembre
1960 y del 8 de febrero 1961. Jacques
Lacan, El seminario. Libro 8. La
transferencia (1960-1961) (Buenos
Aires: Paidés, 2008), 63-78, 79-94.
18.Jacques Lacan, Hablo a las paredes (1972)
(Buenos Aires: Paidos, 2012), 106.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 21-32.

29



19. Chantal Mouffe, Agonistica. Pensar el
mundo politicamente (Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econémica, 2014).

20. Pierre Bruno, Lacan, passeur de Marx:
L'invention du symptéme (Toulouse:
Eres, 2010). Hay una edicién en
espanol: Pierre Bruno, Lacan, pasador
de Marx: la invencién del sintoma
(Barcelona: Ediciones S&P, 2011).

21. Marie-Jean Sauret, “De la prédation
sexuelle a la prédation financiere”,
L’Humanité, 5 de diciembre, 2017.

Disponible en: https://www.humanite.

fr/que-faire-contre-le-harcelement-
et-les-agressions-sexuelles-2-646634
(consultado el 10/01/2018).

22. Cfr. el caso Weinstein.

30

al otro. Chantal Mouffe se aproxima a esta opcién cuando distingue la sociedad
antagonista, que sitda el conflicto entre nosotros y los otros, y la sociedad agonista, que
plantea el conflicto en el corazén de la Ciudad®. Cuando situamos el conflicto entre
nosotros y los otros —sean estos los de la extrema derecha y el fascismo—, entonces
los erigimos en alternativa y contribuimos a su reforzamiento a la medida de nuestro
fracaso para gestionar correctamente la Ciudad, despertando y alimentado asi el viejo
odio del Otro, al que se supone ser un “ladrén de goce”, responsable de todos los
males. Situando la division entre nosotros, al contrario, contribuimos a su tratamiento
y a la renovacién del lazo social.

Pero para movilizar lo imposible de la relacién sexual, no es suficiente con poner
en el centro de la Ciudad los conflictos politicos y econémicos que nos oponen los unos
a los otros. Ese imposible hace llamado, en efecto, a la division del sujeto mismo, tal
como el fantasma subtiende la razén de esta division ($ ) a). éExiste otra préctica y otro
discurso, distinto al psicoanalisis, que logre esta reintroduccién? ¢Esta esto al alcance del
arte, del artesanado, y de todo lo que se funda sobre la singularidad y el estilo propio
de cada uno? En todo caso, quien hace la funcién de psicoanalista es capaz de hacer
semblante de ese real que moviliza el odio —a riesgo de la transferencia negativa, de la
erotomania y de un fin que lo destine a ser rechazado por lo que no es—. Ocupando
este lugar, el psicoanalista le evita asf a cualquier persona tener que encarnar ese real
indigesto como desecho. La paradoja es, sin duda, que esta restauracién reintroduce
al mismo tiempo el sentimiento de odio entre las pasiones viables y susceptibles de
nutrir, bajo ciertas condiciones seguramente, el debate entre otras modalidades del
tratamiento de la alteridad.

El sentimiento del odio impensable no impide al odio acompanar el imperativo
de goce que el discurso capitalista impone a sus agentes y servidores: igoza! A favor de
la confusion entre la plusvalia y el plus de goce, entre el objeto del deseo y el objeto
del goce, de la funcién del dinero como equivalente general®, predacién sexual y
predacion econémica obedecen a la misma légica y se recubren mutuamente?. A
los ojos abiertos de muchas personas actualmente, parece que hay una confusion...
Incluso la légica de la predacion es mediaticamente denunciada??. Esos descubrimientos
abren una perspectiva nueva: sin duda, podemos entonces pensar la posibilidad de
otra alternativa, distinta de aquella que oscila entre el odio y el amor al préjimo que
intenta sublimarlo...

EL RETORNO DE LO FORCLUIDO AL CUADRADO

A decir verdad, el retorno del sentimiento de odio seria también un signo del retorno
de “las cosas del amor”. Y, para decirlo todo, el odio no significa que el sujeto

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



sucumba a él. Ciertamente, en un sentido el odio puede estar justificado, y encuentra
coémo satisfacerse legitimamente en algunas actividades al servicio de la ciudad. El
psicoanalisis es el “primer retorno” del rechazo de la castracién y de las cosas del

|//

amor. ¢No tenemos derecho a interrogarnos sobre el hecho de saber si el “rechazo al
cuadrado” del psicoanalisis mismo no estaria igualmente asegurado en virtud de un
retorno en lo real bajo otra forma que no sea solo el odio? éPodemos apostar por una
renovacion sin precedentes del discurso analitico? Le damos el crédito a Freud por haber
registrado el retorno de la castracién. ¢éNo deberiamos rendir homenaje a Lacan por
haber comprendido y reformulado este “imposible de la relaciéon sexual”, rechazado
por nuestras sociedades de relaciones en todos los sentidos del término? Entonces,
se tratarfa no tanto de sostener que el acto del psicoanalista atenuarfa la ferocidad
del neoliberalismo (aun si Lacan reconoce una salida del discurso capitalista gracias
a la cura, en el uno por uno)**, como de ver, en la existencia misma del psicoanalisis,
en esas condiciones, un sintoma. Tanto mas cuanto que, ademas, la cura permite al
analizante dar a luz su “ser de sintoma”**: solo el sintoma sabe acerca del real del cual
esta fabricado el sujeto. El psicoandlisis es el sintoma de la existencia —édel retorno
en lo real?— de la no-relacion sexual.

Este retorno da cuenta de la posibilidad de una renovacion del trabajo del
poeta, del artista, del artesano, del clinico y, mas ampliamente, da cuenta del caracter
incesante de esa solucion en la que consiste la neurosis. Por esta via el neurético, lo
sepa o no, protege el lazo social que contribuye a hacer habitable tanto para él como
para su entorno y, mas alla, para todos aquellos que no disponen de los medios de la
castracion. Asi, cada uno, cualquiera sea su posicion subjetiva, recupera su capacidad
de acto, si no abandona la conduccién de su vida a sus pasiones, lo que haga con ella
sigue siendo su responsabilidad. Es del lado del acto, subordinado a la ética, de donde
viene la objecion a la predacion, a la légica neoliberal, al cumplimiento del programa
del odio, al triunfo de la pulsién de muerte.

BIBLIOGRAFIA

Bruno, Pierre. “Etre de filiation, étre de  BRUNO, PIERRE. “L’Autre existe”. Séminaire briques

symptome”. Cinquiéme rencontre du Pari et tuiles, n.° 4, 26 mayo 2016. Disponible
de Lacan a Toulouse. Toulouse: 17 febrero, en: http:/leparidelacan.e.l.f.unblog fr/files
2018. Inédito. /2017/03/4-briques-et-tuiles-p.bruno.pdf.

BruNO, PiErrE. Lacan, pasador de Marx: la in-  BRUNO, PIERRE, Y MARIE-JEAN SAURET. “Le savoir
vencién del sintoma. Barcelona: Ediciones du psychanalyste”. Psychanalyse 17 (2010):
S&P, 2011. 35-36.

MARIE-JEAN SAURET [UNA CIVILIZACION DE ODIO]

23. Lacan, “Television”, 520.

24. Pierre Bruno, “Etre de filiation, étre de
symptéme”, Cinquiéme rencontre du
Pari de Lacan a Toulouse (Toulouse:

17 febrero, 2018). Inédito.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 21-32. 31



32

BRUNO, PIERRE, Y MARIE-JEAN SAURET. Du divin au
divan. Recherches en psychanalyse. Tou-
louse: Eres, 2014.

FrReuD, SIcMUND. “El malestar en la cultura”. En
Obras completas. Vol. XXI. Buenos Aires:
Amorrortu, 1992.

LACAN, JacQuEs. El seminario. Libro 1. Los escri-
tos técnicos de Freud (1953-1954). Buenos
Aires: Paidés, 1981.

LACAN, JAacQues. El seminario. Libro 7. La ética
del psicoanalisis (1959-1960). Buenos Aires:
Paidds, 1990.

LACAN, JacqQues. El seminario. Libro 8. La trans-
ferencia (1960-1961). Buenos Aires: Paidds,
2008.

LacaN, JacqQues. Seminario 14. La légica del fan-
tasma (1966-1967). Clase del 11 de enero
de 1967, 100-101. Texto traducido por Pio
Eduardo Sanmiguel. Disponible en: http:/
www.analitica-apb.com/la-logica-del-fan-
tasma.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 17. El reverso
del psicoanalisis (1969-1970). Buenos Aires:
Paidds, 2008.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 18. De un
discurso que no fuera de semblante (1971).
Buenos Aires: Paidds, 2009.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 20. Aun
(1972-1973). Buenos Aires: Paidés, 1975.
LAcAN, Jacques. Hablo a las paredes (1972).

Buenos Aires: Paidds, 2012.

LACAN, JAcQuEs. “Television” (1973). En Otros
escritos. Buenos Aires: Paidés, 2012.

LeGeNDRE, Pierre. Legon VIII. Le crime du Caporal
Lortie. Traité sur le pére. Parfs: Fayard, 1994.

MoriN, IsaBeLLE. “Les mots et la Chose”, Psycha-
nalyse, 8 (2006): 5-22.

Mourre, CHANTAL. Agonistica. Pensar el mundo
politicamente. Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econémica, 2014.

SAURET, MARIE-JEAN. “De la prédation sexuelle a la
prédation financiere”. L'Humanité. Diciem-
bre 5, 2017. Disponible en: https://www.
humanite.fr/que-faire-contre-le-harcele-
ment-et-les-agressions-sexuelles-2-646634.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



poi: 10.15446/djf.n19.76693

El odio, una pasion diferente de las

demas’

(cc)

COMO CITAR: |zcovich, Luis. “El odio, una pa-
sion diferente de las demds”. Desde el Jardin
de Freud 19 (2018): 33-46, doi: 10.15446/djf.
n19.76693

* Traduccion a cargo de Pio Eduardo Sanmi-
guel Ardila. Profesor asociado, Escuela de
Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Univer-
sidad Nacional de Colombia.
e-mail: pesanmiguela@unal.edu.co

** e-mail: alizco@wanadoo.fr

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE REFLEXION |

FECHA DE RECEPCION: 27/04/2018.

#

Luis lzcovicH”™

Escuela de los Foros de Psicoandlisis del Campo Lacaniano, Parfs, Francia

El odio, una pasién
diferente de las demas

A partir de las tres pasiones del ser
indicadas por Lacan —Ila ignoran-
cia, elamory el odio—se tratard de
situar la relacién entre la pasién y el
saber. En ese recorrido se subrayara
la forma que puede tomar el odio
en la transferencia y su devenir en
el andlisis y, para ello, se impondrén
una serie de distinciones sobre las
manifestaciones clinicas del odio.
Estas elaboraciones apuntan a
subrayar los efectos de un andlisis
sobre el odio y la imposibilidad
de que la experiencia analitica
encuentre, como momento con-
clusivo, la emergencia de un odio
que fuese un odio de separacién.
Si el odio conduce a la separacién
con el analista, esto no hace que el
Otro quede destituido, sino todo lo
contrario: el odio estd al servicio de
hacer existir al Otro.

Palabras clave: odio, transferencia,
Otro, separacion, pasion.

Hate, A Passion Unlike
Any Other

The article aims at situating the
relation between passion and
knowledge on the basis of the three
passions indicated by Lacan —ig-
norance, love, and hate. In this en-
deavor, it highlights the shape that
hatred can assume in transference,
as well as its development during
analysis. To that effect, it makes a
series of distinctions regarding the
clinical manifestations of hate. The
objective of these elaborations is
to underline the effects of analysis
on hatred and the impossibility of
the emergence of separation hate
as the concluding moment of the
analytical experience. If hate leads
to separation from the analyst, this
does not entail the dismissal of the
Other, but rather, the contrary:
hate serves to make the Other exist.

Keywords: hate, transference, Other,
separation, passion.

FECHA DE ACEPTACION: 25/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 33-46.

La haine, une passion
pas comme les autres

Quel rapport établir entre la pas-
sion et le savoir a partir des trois
passions de I'étre établis par Lacan.
Dans ce parcours, I'accent est mis
sur la forme que peut prendre la
haine dans le transfert et son de-
venir dans l'analyse, ce qui oblige
a faire une série de distinctions sur
ses manifestations cliniques. Ces
élaborations visent a souligner les
effets d’une analyse sur la haine,
de méme que I'impossibilité que
I'expérience analytique aboutisse
sur I’émergence d’une haine en
tant que haine de séparation. Une
haine qui conduirait a la séparation
vis-a-vis de l'analyste ne révoque
pas I’Autre; bien au contraire, la
haine restera au service de faire
exister I'Autre.

Mots clés: haine, transfert, Autre,
séparation, passion.

33


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76693
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76693
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76693

34

na de las cosas importantes del acercamiento que hace el psicoandlisis

a las pasiones consiste en diferenciarlas del deseo. ¢éCémo, por ejemplo,

diferenciar entre tener una pasion y tener un deseo, o entre la pasion

de antes del andlisis y el deseo inédito, efecto de la cura? De manera
mas general, a menudo se escucha a sujetos evocar su “pasion por el psicoandlisis”.
¢Puede el psicoandlisis ser una pasién? Y de manera mas fundamental éno es acaso la
institucion analitica terreno de manifestacion, de choque a veces, de aquello de lo que
supuestamente se han librado los analistas, es decir, de sus pasiones? Por eso, distinguir
entre pasion y deseo resulta crucial. El asunto lo es mds especialmente respecto al
odio. Por ejemplo, ¢puede un andlisis terminar en el odio?

Empecemos situando la razén por la que se habla de las pasiones en plural. A
partir del discurso filoséfico, Lacan despejoé tres pasiones del ser para el psicoandlisis.
¢Cudl es la novedad que introdujo aqui Lacan y cudl la actualidad de esas tres pasiones en
nuestro contexto de discurso? ¢Y, mas precisamente, qué forma toman esas pasiones
en la experiencia analitica y como esta puede afectarlas? éNo es la pasién, en definitiva,
otro nombre para designar ciertas manifestaciones ligadas al narcisismo? Lacan lo
formulé también de otra forma al evocar la frenética pasién del hombre por querer
imprimir su imagen. Esto es lo que nos lleva al odio, pues équé otra cosa designa la
frenética pasion si no es el odio? Lo cual enfatiza la otra vertiente de la fascinacion
de quien es influenciado por la imagen: la fascinaciéon por dejar huella de su propia
imagen, fascinacién que se entremezcla con el odio a fin de destruir todo lo que no
corresponda a si mismo.

Se podria recurrir a un ejemplo que atraviesa la historia de las civilizaciones.
A menudo, cuando un pueblo toma posesion de la tierra de un enemigo, destruye
todas las imagenes de manera que pueda imponer las del pueblo que ha resultado
victorioso. Esta destruccién, en ocasiones sistemdtica, resultaria imposible de realizar
sin el afecto de odio.

Dejemos a un lado las guerras, tan a menudo marcadas por el odio, y volvamos
a nuestro punto de partida sobre las raices de la teorfa analitica de las pasiones. Ya en
Descartes hay una tesis central que plantea un vinculo entre el saber y las pasiones.
En efecto, Descartes pensaba que los hombres no saben de las pasiones ni buscan

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



liberarse de ellas. Para él, las pasiones del alma son las pasiones de los pensamientos
que el alma no dirige. Para poder gobernarse conviene conocerlas y saber que son
pensamientos que vienen del cuerpo, causados por los movimientos del cuerpo y no
por otra alma, maligna, que nos habitarfa a espaldas nuestras.

Las pasiones estan entonces en posicion de mando, nos escapan, y la manera
de no sufrir sus efectos negativos es el saber. En la pasion, entonces, no se es amo.

A la luz de esta perspectiva es interesante seguir las diferentes propuestas de
Lacan. Tomemos como ejemplo una de las tres pasiones: el odio. Habiendo ya calificado
su época como la de una civilizacién del odio, Lacan la plante6, desde el comienzo
de su ensefianza, como una pasion fundamental, y la ubicé en la juntura de lo imaginario
y lo real. Esto la especifica y la distingue de esta otra: la ignorancia, que Lacan ubica
en la juntura de lo real y lo simbélico'. Alli puede encontrarse la distancia que plantea
Descartes entre el saber y la pasion. En el odio, la exclusién de lo simbélico indica la
disyuncion radical respecto al saber. En la ignorancia, la relacién con lo simbélico da
la idea de una pasién en que el saber no queda completamente marginado.

Me resulta interesante esta idea de Lacan que designa en el odio la conjuncién
de lo real y de lo imaginario, y excluye lo simbdlico.

Conviene senalar que un autor como Winnicott, elogiado especialmente por
Lacan por su practica como analista, escriba un texto célebre titulado “El odio en la
contratransferencia”?. Podriamos objetar el uso del término contratransferencia, por lo
demas recusado por Lacan; no obstante, la tesis que plantea su texto tiene su pertinen-
cia. Segln este autor, si el clinico siente odio ante su paciente, muy probablemente es
inducido por una dimensién de odio en la transferencia. Ademds, Winnicott plantea
una afinidad entre el odio y la psicosis. En otras palabras, el odio del clinico serfa un
indicador de la psicosis del paciente. No comparto ese criterio diagndstico. Pero lo
traigo para subrayar como un gran clinico como este ha podido darse cuenta de que la
estructura psicética supone, por su exclusiéon de lo simbélico, una inclinacién hacia
la conjuncion de lo real y lo imaginario y, por lo tanto, hacia la emergencia del odio.

Pero es importante subrayar que la violencia del obsesivo halla su resorte en
el odio. Este odio llega hasta el anhelo de muerte del otro y, mas fundamentalmente,
se dirige contra toda manifestacion del deseo. El deseo del otro debe ser destruido, lo
cual explica cémo el odio puede facilmente salir a la superficie en el obsesivo. El odio
esta al servicio de la aniquilaciéon del deseo del Otro, dnica condicién del obsesivo
para poder desear. Aniquilando el deseo del Otro, el sujeto aniquila el suyo propio:
verdadera paradoja. Por eso el odio conduce a menudo o al amor de lo mismo o a
la soledad.

LUIS 1ZCOVICH [EL ODIO, UNA PASION DIFERENTE DE LAS DEMAS]

1. Jacques Lacan, El seminario. Libro 1. Los
escritos técnicos de Freud (1953-1954)
(Buenos Aires: Paidds, 2003), 394.

2. D. W. Winnicott, “El odio en la
contratransferencia”, en Escritos
de Pediatria y Psicoanalisis
(Barcelona: Editorial Laia, 1979).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 33-46.

35



36

3. Jacques Lacan, £l seminario. Libro 20. Aun
(1972-1973) (Barcelona: Paidés, 1985), 9.

Dirijamonos a otra pasiéon que muestra igualmente el vinculo entre el amor
y el saber, pues la experiencia analitica lo demuestra también con el amor. “En el
comienzo era el amor”, sostenia Lacan. El analizante es presa del amor, lo cual significa
que es atrapado por la transferencia. Esta llega al sujeto y lo sorprende. Lo racional de
la transferencia llega después. La propuesta de Lacan (que el amor se dirige al saber)
indica también otro vinculo entre la pasion y el saber.

Ya de entrada, entonces, se puede notar lo que separa esas dos pasiones,
ignorancia y odio: la primera tiene un pie en lo simbélico mientras en la segunda falta
esta dimension.

Que la ignorancia tenga un pie en lo simbdlico da cuenta entonces de la relacion
que sostiene con el saber. Remitdmonos a la experiencia analitica. Para comenzar un
andlisis se requiere de la ignorancia, es decir: tomar medidas de su existencia y querer
que eso cambie. La demanda de andlisis conlleva implicitamente una demanda de
saber, alli donde ese saber falta.

Y asi, la ignorancia puede ser considerada como una pasion necesaria para la
experiencia analitica. Esto permite percibir que una pasién no implica necesariamente
una dimensién negativa; por ejemplo, se deduce el valor de la pasién de la ignorancia,
asi como su devenir, al hacer referencia a la férmula de docta ignorancia que Lacan
plantea para el analista.

Lacan habia subrayado con insistencia que era necesario que el analista ignorara
lo que sabe, como condicién para abordar cada caso como nuevo caso. Se podria
entonces situar el recorrido de un analista como el paso de un querer saber sobre el
fondo de nada querer saber. Es una operacion que requiere, de parte del analizante,
de un deseo de no quedar en la ignorancia. A partir de entonces, se hace posible un
paso que va de lo que se ignora de si mismo a una docta ignorancia, es decir, un no-
todo saber, aunque el suficiente para circunscribir lo que es imposible saber. La docta
ignorancia serfa una ignorancia a la que se le sustrae la pasion. Por lo tanto, lo que el
analisis afecta no es solo el saber sino la relacién con el no-saber.

Esta relacion con el nada querer saber no esté fija, lo cual se constata en esta
enunciacion de Lacan sobre su posicién en su seminario: “[...] yo no puedo estar aquf
sino en la posicion de analizante de mi no quiero saber nada de eso, de aqui a que
ustedes alcancen el mismo, habrd mucho que sudar”. Esta formulacién no significa
superioridad respecto al saber o al no-saber. Lo que se subraya sobre todo es la relacién
con la ignorancia desde un punto de vista de relacién con el deseo.

Abordemos ahora una dimensién que Lacan subraya al plantear un denominador
comun para las dos pasiones, amor y odio. Lacan las plantea como pasiones que

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



apuntan al ser del Otro; en cambio, la ignorancia sirve como pantalla para no toparnos
con lo intimo que nos habita. Amor y odio apuntan al Otro, lo cual no significa que
lo alcancen de la misma manera, y hasta el ser del Otro puede quedar intocado. Por
ejemplo, uno puede amar u odiar sin que el Otro lo sepa. Pero también el Otro puede
saberlo y no sentirse concernido por el amor o el odio que recibe.

Més fundamentalmente aun, amor y odio no son equivalentes en su relacién
con el ser del Otro, pues el odio es la pasion que mejor logra tocar lo que constituye
la esencia del Otro; en cambio, el amor apunta al Otro, pero lo vela al mismo tiempo.
Esto es lo que articula amor e ignorancia cuando se lo retoma como a menudo se dice:
el amor es ciego. Abordemos lo que especifica al odio: este busca reducir al Otro, lo
cual resulta imposible. Al mismo tiempo, esta imposibilidad lo hace existir. En cuanto
al amor, el hecho de que haya tocado poner en el centro de una religion la exigencia
“ama tu préjimo como a ti mismo” subraya en si el asunto de si se puede amar algo
que no sea a uno mismo.

Para el amor, partamos de esta definiciéon de Lacan: el amor es dar lo que no
se tiene. Lo cual indica que no todo amor es pasién. Cierto es que el amor se funda
en un desconocimiento, pero deviene pasion si polariza el ser del sujeto, es decir, un
amor bien preciso que condensa el goce y no permite a este condescender al deseo.
Por ejemplo, en el amor cortés, modalidad de domino de la no-relacién sexual, no-
relacién que es estructural; pero al hacer existir un amor imposible de realizarse, no
hay confrontacién con lo imposible de la estructura. Tal como lo formula Lacan, es
“[...] la Gnica manera de salir airosos de la ausencia de relacién sexual”, o también
la “[...] manera muy refinada de suplir la ausencia de relacién sexual fingiendo que
somos nosotros los que la obstaculizamos™. Se goza del amor, podriamos decir.

La pasién amorosa también se pone de manifiesto por otra vertiente, particu-
larmente patente en dos neologismos lacanianos. Primero, en el de “hainamoration”
[odioamoramiento] que sefiala al odio y al amor dirigiéndose al ser, es decir, un puro
goce sin deseo. Pasa lo mismo con el de “jalouissance” [celosgoce]. Lacan plantea que
nos quedamos “en la nocién de odio celoso, el que brota de la jalouissance, del que se
“imageaillise” [imagenbrota] en la mirada en San Agustin®.

¢Pero qué nos ensena el andlisis? Que el verdadero partenaire del sujeto es el a.
De ahi el porqué de la definicion de Lacan sobre el lugar del analista como semblante de
objeto a. Pero, ademas, un deseo que halla su soporte en a libera al sujeto de creer
en una imagen que encarna el goce absoluto, el jalouissance. Esto es lo crucial para
cada andlisis: saber si el deseo producido es efecto de a. Los celos convocan el amor, 4. Ibid., 85.
la preferencia, el lugar del preferido, la exclusividad, las elecciones del otro. Eso lo . Ibid., 121.

LUIS 1ZCOVICH [EL ODIO, UNA PASION DIFERENTE DE LAS DEMAS]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 33-46. 37



6. Sigmund Freud, “Introduccién
del narcisismo” (1914), en Obras
completas, vol. XIV (Buenos
Aires: Amorrortu, 1976), 85.

7. Jacques Lacan, “Acerca de la causalidad
psiquica” (1946), en Escritos 1
(México: Siglo XXI, 2009), 173.

38

diferencia de la envidia que implica el collage absoluto con la imagen. En efecto, en
la envidia no hay huella alguna del amor. Falta la palabra que permita salir del “o esto
0 esto”.

El puro goce o goce absoluto requiere ser articulado con el narcisismo. Me refiero
con ello al término que introdujo Naecke y que Freud toma como referencia para dar
cuenta de una serie de fenémenos en estrecho vinculo con la pasién. Cuando Freud
plantea el narcisismo como complemento libidinal del egoismo, sitta el narcisismo
del lado de la vida y contra la pulsién de muerte; de lado del deseo entonces. Es en
“Introduccién del narcisismo” que puede leerse que “[...] todo ser humano [...] tiene
dos objetos sexuales originarios: él mismo y la mujer que lo cri¢”. Y esto no le admite
sino cuatro tipos de fijacién. Los tres primeros vuelven sobre si mismo. Uno ama lo
que uno es; lo que hasido; lo que uno quisiera ser. El cuarto tipo de eleccion tiene que
ver con la eleccion de objeto exterior: se ama a la persona que ha sido parte de su
propio yo (es el amor narcisista); se ama a la mujer nutricia y al hombre que protege
(es el amor por apuntalamiento, llamado también anaclitico), que en realidad sigue
siendo una de las formas del amor narcisista.

Por otra via, pero que converge con la precedente cuando Freud correlaciona el
narcisismo con la paranoia y el autoerotismo con la esquizofrenia, lo hace para sefialar
que el narcisismo es lo que protege a veces contra la hipocondria y contra el paso al
acto que atrae al sujeto hacia la muerte. De hecho, Freud correlaciona narcisismo y
megalomanfa. ¢Cémo no subrayar que en este caso la megalomania puede suscitar
un contagio de las masas y que la dimensién de un deseo del Yo no debe entonces
excluirse? Se impone una distincién: el deseo parte de lo inconsciente y supone la falta;
la pasion puede limitarse al Yo y supone la completitud con el objeto de la pasion.

Por otra parte, la perspectiva de Lacan sobre el narcisismo es mas compleja,
pues seglin Lacan el narcisismo puede participar en el deseo, pero, en su esencia, esta
vinculado con la muerte.

Esto se evidencia en la afinidad entre la pasion y la psicosis. Me explico: por
una parte, Lacan no conecta el narcisismo con la pulsién de vida porque plantea que el
narcisismo conduce mds bien a la tension agresiva, a la agresion suicida o a la inclinacion
a la muerte, diferentes formas que resumen la dimension mortifera del narcisismo y
que son traduccion de la identificacion narcisista. Basta con ver los efectos en la pareja
de un amor limitado al narcisismo, que Lacan describe como acrimonia conyugal,
dependencia mortal o amor embalsamado. Citando El misdntropo, Lacan relaciona el
odio que invade a Alcestes al escuchar el soneto de Orontes en el punto en que “ese
imbécil de su rival se le presenta como su propia imagen en espejo. Las palabras de
furia que lanza entonces dejan traslucir patentemente que busca golpearse a si mismo”’.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Es la agresion suicida del narcisismo, comenta Lacan. Esta formula interpela. Alli donde
para Freud el narcisismo era ante todo un obstaculo para la pulsién de muerte, Lacan
acentta el hecho de que el estadio del espejo conlleva l6gicamente una pendiente de
odio o suicida. El odio conlleva entonces dos vias, la destruccion del deseo del otro,
pero también, si se vuelve hacia el sujeto, lo que llegara hasta tocar la propia imagen
serd el odio. El paso al acto melancdlico es, en este sentido, paradigmético.

El “apego mortal” ¢ ilustra para Lacan la Gnica captacion por la imagen que da
lugar al amor a primera vista. También sobre Gide y su amor por su prima Madeleine
Lacan recurrird a la palabra “mortal”; en ese caso habla de “dependencia mortal”, de
un “amor embalsamado”. “Esto es el amor —concluye Lacan—. En el amor se ama
al propio yo, al propio yo realizado a nivel imaginario”™®.

Encontramos otro ejemplo del desencadenamiento del amor a primera vista
en la figura de una mujer que encarna el modelo de la madre. Lacan lo demuestra en
el caso del Werther de Goethe para indicar el apego mortal suscitado por el joven
Werther quien, frente a la escena de la sefiorita Charlotte, describe la situacién en

]//

términos del “espectdculo mas fascinante que haya visto yo en mi vida”". Se refiere
asi a Charlotte rodeada de seis nifios a los cuales distribuia panes. Fue suficiente esta
imagen materna para que Werther se viera transportado a un estado de pasién amorosa.

Planteados estos ejemplos, conviene volver a la experiencia del analisis. Si bien
el analista encarna, concentra en si la causa del deseo, obstaculiza ademés toda forma
de fascinacién, siempre imaginaria, y de exaltacion, siempre efecto de goce. Subrayemos
que cuando un sujeto entra en contacto con un analista a condicion de que este haga
parte de las condiciones eréticas del sujeto, al mismo tiempo estd haciendo contacto
con un nuevo deseo, valga decir, el deseo que el psicoanalista encarna. Dicho deseo
es ya lo que objeta para un sujeto la creencia en que habria encontrado finalmente el
objeto adecuado. Entonces, el deseo del analista es obstaculo para la pasién imaginaria
de la transferencia. Regreso de esta manera al asunto del amor en cuanto pasion.
Porque el amor-pasion puede cristalizarse en erotomania de transferencia, con los
riesgos que conlleva; por ejemplo, una transferencia que se hace infinita. Cierto es
que la erotomanta es la forma paradigmatica del amor en la psicosis; conviccion de ser
amado por un partenaire que, ademas, no es cualquiera. Pero el amor-pasién no es
privativo de la psicosis. Desde luego, la erotomania constituye una forma tipica de la
pasion en la que el sujeto ha conocido al partenaire excepcional y, ademas, es amado
por ese partenaire, lo cual lo convierte a su vez en el sujeto elegido, en el verdadero
elegido entonces. Los signos provenientes del partenaire que muestren que no se trata
de amor por él son interpretados en funcién del postulado de base: “Me dice eso pero
en el fondo me ama”. Lo mas sorprendente de este amor-pasién es su duracion en el

LUIS 1ZCOVICH [EL ODIO, UNA PASION DIFERENTE DE LAS DEMAS]

8. Lacan, El seminario. Libro 1. Los
escritos técnicos de Freud, 216.

9. Jacques Lacan, “Juventud de Cide o
la letra 'y el deseo” (1958), en Escritos
2 (México: Siglo XXI, 2009), 717.

10. Lacan, El seminario. Libro 1. Los
escritos técnicos de Freud, 216.

11. Johann Wolfgang von Goethe, Les
souffrances du jeune Werther (Paris:
Le Livre de poche, 1999), 59. La
traduccion de la linea es nuestra.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 33-46. 39



40

tiempo. Transcurrida una vida, y cuando el sujeto afirma no experimentar ya nada de
amor, si se lo confronta con el partenaire, todos los signos muestran que el amor no ha
desaparecido. Y no es que el amor retorne, sino que siempre ha estado alli. Basta con
leer los notorios ejemplos de las presentaciones de enfermos de G. de Clérambault. Tras
30 anos de signos de indiferencia del supuesto partenaire, nada afecta la conviccién de
ser amado por alguien bien preciso. éQué mejor definicion de la pasion? Tiene tanto
intensidad y duracién temporal como exclusividad.

Ello no impide las erotomantas con objetos mdltiples. Ni tampoco que haya una
dimensién erotomaniaca en la cura de la histérica, que se cree elegida por su analista.
Lo cual puede durar mucho tiempo y hasta puede llegar a constituirse en obstéculo
para toda forma de encuentro. Porque ¢para qué buscar el amor, si ya lo encontré?
“Es con mi analista”.

Se podra captar entonces como a veces una exigencia de goce que se mantiene
pendiente, no satisfecha, por parte del analizante, y cuyo objeto serfa el analista, puede
virar hacia el odio de la transferencia. Mas alld de sus semblantes, se le apunta al ser
del analista. A lo que se apunta es a lo méas real que el analista puede encarnar para
un sujeto.

Ademas, es seguro que la experiencia de un analisis puede a veces favorecer
esta inclinacion, por ser una experiencia que implica una concentracion de libido en la
transferencia que afecta la economia libidinal del sujeto. Por eso se requiere del deseo
del analista para que sostenga el interrogante esencial necesario para la prosecucion del
analisis, es decir, para mantener la distancia entre el saber y el sexo. El deseo advertido
del analista se apoya en la identidad imposible entre ese saber y el sexo.

La erotomania demuestra el vinculo entre la pasion y el narcisismo. Nuestra
época, al promover un vinculo social basado en el narcisismo, lleva a las pasiones
imaginarias resultantes de la adoracion del cuerpo, vinculo basado entonces en la
creencia en una identidad comdn, identidad que el cuerpo imaginario podria procurar.

Al respecto, hay que seguir lo que Lacan plantea en su “Discurso a los catélicos”,
donde evoca el amor que se tiene por si mismo, que no es amor del cuerpo sino amor
por la imagen del cuerpo, que es inevitablemente enganosa. Pues, asi como Lacan lo
dice en Le sinthome, uno cree que tiene el cuerpo, pero en realidad este se larga. Se
larga porque el cuerpo es agujero, pues estd marcado por el trou-matisme [traumatismo
del agujero - agujereado del traumal.

El problema del psicoanalisis, y no solo de este, es adénde conduce este amor
por la imagen. A menudo da lugar a tres fenémenos que deben situarse del lado del
programa mortifero del narcisismo. Estos se entrecruzan, pero pueden diferenciarse:

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



la idolatria de la imagen del Otro, el racismo y las causas perdidas. Los tres son
engendrados en el sujeto por la exclusién de toda diferencia.

La idolatrfa se basa en la mismidad a partir del cuerpo, que determina un vinculo
social fundado sobre la base de identificaciones narcisistas y por lo tanto de un deseo
al que podria denominarse narcisista. La idolatria es siempre la otra cara de una misma
moneda, que es el odio. Otro nombre para la idolatria es el terror conformista, como lo
designa Lacan. Este toma la forma de una idealizacién narcisista o de una identificacion
con una imagen que funciona para un grupo determinado como la imagen ideal. Lacan
la aborda también a partir de la adoracién del cuerpo del otro y agrega que es siempre
sospechosa; a lo cual puede anadirse: sospechosa de psicosis. Hay que sumar a esto
nuestro contexto actual, en el que la adoracion del cuerpo propio adquiere la forma,
como ya dijimos, de una promocién del vinculo social centrado en las imagenes. La
fascinacién suscita pasiones y la funcién de la mirada resulta, en ese sentido, esencial.
A través de la mirada esta uno fascinado por la forma del Otro. A veces la fascinacion
llega hasta la produccién de la hipnosis.

Senalemos la propuesta de Lacan del psicoandlisis como una hipnosis invertida.
Esto quiere decir que el analista objeta ser el objeto de fascinacién para el analizante o
promover su pasion. En cambio, la posicién del analista consiste en sostener la pasion
del lado del significante, es decir, pasar las pasiones por el molinillo del significante.
La hipnosis va, pues, del lado de la pasion, ya que supone la conjuncién entre Iy a,
es decir, un objeto en el lugar del Ideal. Hitler, en cuanto hipnotizador de masas, sabia
cémo producir una pasion. El principio del andlisis es que el verdadero hipnotizado
serd el analista, o sea que el andlisis produce la separacién entre I y a, y el analista se
convierte en el resto de la operacion. Esto confirma que el andlisis es entonces una
operacion anti-idolatria.

El segundo, no desconectado del primero, concierne al racismo. Lacan lo evoca
vinculado con el narcisismo. Bastara con remitirse a O peor: “[...] cuando volvemos a la
raiz del cuerpo, si revalorizamos la palabra hermano [...] sepan que lo que crece, que
adin no hemos visto hasta sus Gltimas consecuencias, y que arraiga en el cuerpo[...] es el
racismo”"?. Sorprende que pueda decir esto después de los campos de concentracién,
alli donde ya al comienzo habia dicho, como lo senalé, que “[...] ya de sobra somos
una civilizacién del odio”™. Por una parte, Lacan anticipa que no hemos asistido a las
dltimas consecuencias del racismo, segtin lo cual eso puede siempre empeorar, pero
por otra parte anticipa también un porvenir fundado en la promocién de lo mismo en
la imagen. De cierta forma, Lacan anticip6 el ascenso del odio en las civilizaciones.
Este odio esta fundado en la creencia de una identidad posible en la comunidad de

LUIS 1ZCOVICH [EL ODIO, UNA PASION DIFERENTE DE LAS DEMAS]

o i

&
o gl

12. Jacques Lacan, El seminario. Libro
19. ...0 peor (1971-1972) (Bueno
Aires: Paidés, 2012), 231.

13. Lacan, El seminario. Libro 1. Los
escritos técnicos de Freud, 403.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 33-46. 41



42

14. Jacques Lacan, “Subversién del sujeto y
dialéctica del deseo en el inconsciente
freudiano” (1960), en Escritos 2

(México: Siglo XXI, 2009), 786.

los cuerpos. Aqui estamos. El odio racial excluye toda diferencia, no deja lugar alguno
para un sujeto.

El tercero tiene que ver con lo que Lacan plantea como “el narcisismo supremo
de la Causa perdida”™. ¢No remite esto acaso a un narcisismo del deseo, a una
modalidad de hacer lazo social basada en una dimensiéon mortifera? El narcisismo de
la Causa perdida es lo que funda el goce de los grupos, es lo que hace que uno pueda
andar en conjunto. No que uno adhiera por narcisismo a una causa perdida, pues
nadie reivindica la Causa como perdida. A mi parecer, lo que Lacan sefiala aqui es
que los vinculos de una causa social pueden llegar a ser promovidos Gnicamente por
el narcisismo y desembocan en una causa perdida. ¢éCémo no subrayar que si Lacan
agrega “supremo” a “narcisismo” es para indicar la prevalencia de un goce sin un deseo
que pueda darle orientacion?

Asimismo, cuando Lacan describe a Alcibiades como el deseante por excelencia,
plantea que es el hombre que va tan lejos como es posible en el goce. No es todo
del goce sino el goce tan lejos como es posible. El matiz es fundamental. ¢Cémo no
percibir que en el “se puede”, lo que se indica es el consentimiento a los limites de un
goce que jamas sera absoluto, que porta entonces la marca de la castracién?

La diferencia estd dada por el objeto a. Regresamos nuevamente a la idea de
que el andlisis extrae pasiones por efectuacién de la separacion maxima entre L'y a.

Retomo el asunto del deseo y del objeto a. En efecto, conviene subrayar que,
asi como en Lacan se encuentra un deseo que seria narcisista y un deseo que no lo
serfa, tenemos la distincion entre un goce narcisista y un goce que no lo seria.

El deseo es deseo de goce, y aun cuando el deseo sea en su esencia deseo del
cuerpo del otro, se distinguen dos planos entre un deseo narcisista y un deseo que no
lo serfa. En efecto, tratdndose del goce sexual, vemos que estd diferenciado entre un
goce peneano y un goce falico, el primero vinculado con lo imaginario y el segundo
con la conjuncién de lo simbélico y de lo real. Esto muestra nuevamente que la Gnica
manera de hacer un vinculo con el otro es a través de lo imaginario, aun cuando esto
implique el goce de los cuerpos. Esto demuestra que el goce de érgano, vinculado con
lo imaginario, en relacién con el doble, no es equivalente al goce félico. Por otra parte,
el vinculo con el otro, ya sea en pareja o en grupo, puede hacerse a través de un deseo
que, por definicién, no puede ser simétrico. Es entonces, por definicién, sintomatico.

Existen, pues, los espejismos del amor relacionados con su dimensién imaginaria
que, si prevalece respecto a lo simbdlico, da lugar a la pasion.

La dimensién simbélica del amor, vinculada con el dar lo que no se tiene, es
algo diferente a la pasion de la imagen. Existe ademds una dimension real del amor,
es decir, la imposible sustitucion absoluta de un objeto de amor por otro. Siempre hay

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



una pérdida. El milagro del amor se produce cuando esas dos faltas se encuentran
sin por ello recubrirse. Es por eso que Lacan puede decir que “El amor es siempre
reciproco””. Todas las enfermedades del amor, todos sus fracasos, pueden localizarse
en torno a ese criterio. Esta frase evidentemente no dice que basta con que yo ame
para que el otro me ame. En cambio, da la definicion misma del amor: solo es amor lo
que es reciproco. Pero ese “reciproco” no suma dos. El amor no suma dos. “El amor[...]
nunca saca a nadie de si mismo”'®. Suma por lo menos cuatro: dos faltas que no se
recubren y que no son simétricas, un objeto que es funcién de vacio, un Otro que no
existe. Si yo deseo, me propongo como falta de un objeto al que sittio en el amado.
Pero este objeto que suscita mi deseo es justamente también algo del orden de una
falta. Siempre es posible entonces que, al desear, yo sea, de resultas, apreciado como
deseable, como amable, alli donde, al proponerme como faltante, porto el objeto que
atiza el deseo. El pivote del asunto es un objeto no complementario. Se ve bien que aht,
este objeto objeta “la relacion de dos”, en la famosa “intersubjetividad”. El amor, adin
el reciproco, no constituye relacion sexual. Suple su ausencia. Lacan es explicito: “Lo
que suple la relacién sexual es precisamente el amor”". Se trata de un necesario que
surge sobre fondo de un imposible. Es la creacién de lo que no es dado de entrada:
el vinculo con el otro sexo.

A partir de esta elaboracién convendria interrogar la formulacién de Lacan
sobre lo que puede esperarse de un andlisis cuando formula un amor mas digno que
una profusion de chachara. Esto muestra que hay un espejismo del amor que consiste
en creer que uno estd en el amor por el hecho de que hable al respecto. La chachara
del amor indica la dimension falaz que se incluye alli, en todo discurso sobre el amor.
En efecto, uno busca atrapar la verdad del Otro y lo que encuentra son palabras, como en
la cancién “palabras, palabras, palabras...”. Un amor mas digno es un amor en acto,
en el que puede uno prescindir de la prueba por la palabra.

Ciertamente, el amor mds digno no es un amor pasién. Es mas bien un amor
que se sostiene en un real y en consecuencia no es una suplencia por el semblante. Con
la palabra amor uno cree atrapar una verdad cuando en realidad lo que se atrapa es
un semblante. En este sentido, un amor mas digno es lo que queda del amor después
de la caida de los semblantes.

Para concluir, haré algunos comentarios sobre la ignorancia. Porque la ignorancia
puede revestir una mascara, la de todo querer saber, y al mismo tiempo no tener
en cuenta lo real, es decir, que hay imposible. Dado el caso, la idea de lo imposible
de lo real, de un real que nos escapa, puede angustiar. La pasion de la ignorancia
y la ciencia: es sensible entre los cientificos. Tomemos el ejemplo de la creacion de
la bomba atémica: los investigadores se refugian en un “yo no sabfa que eso iba a

LUIS 1ZCOVICH [EL ODIO, UNA PASION DIFERENTE DE LAS DEMAS]

15. Jacques Lacan, El seminario. Libro
20. Aun (1972-1973) (Buenos
Aires: Paidés, 2012), 12.

16. Ibid., 61.
17. Ibid., 59.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 33-46. 43



44

servir para eso”. O también los aviadores que lanzaron la bomba en Hiroshima: “yo
no sabfa lo que eso iba a hacer”.

Entonces, el nada querer saber no es lo mismo que el ser ignorante a nivel de las
ideas. Es posible que todos queramos saber y seguir siendo ignorantes sobre el hecho
de que hay un real en juego que por definiciéon nos determina, que se nos escapa.

Lacan dio un nombre a ese real cuando se relaciona con un sujeto; lo llamé
opacidad subjetiva. éHasta qué punto entonces queremos llegar contra nuestra pro-
pia opacidad? Lacan utilizé un término para expresar los efectos de un andlisis sobre
la opacidad: es el término elucidacién, con la connotacion de traer a la luz. En efecto,
en el andlisis se trata de la elucidacién del deseo, pero también de la elucidacion
de la opacidad de goce.

Proponer que se trata de una pasion es voltear la propuesta freudiana de una
pulsién de saber. La ignorancia es pasion en el sentido en que la inclinacién natural es
a no querer saber. Es contra esto que apunta el deseo del analista. Ante todo, el analisis
se sostiene en un “tG puedes saber”. Es a lo que apunta toda cura, no solamente al
alivio terapéutico sino al beneficio vinculado con la produccién de un saber.

Ahora que Lacan plantea la pasion de la ignorancia es para indicar que no es
tan seguro que los analizantes quieran saber. Muchas interrupciones de analisis dan
cuenta de ello. Lo que no quiere decir que la promesa analitica sea la de acceder a
un saber absoluto.

Podrian despejarse tres dimensiones sobre el destino de la ignorancia en andlisis.
La primera es que un andlisis requiere, como una de las condiciones para su final, la
destitucion del sujeto supuesto saber. Esto tiene un efecto sobre la relacion del sujeto
con su no-saber.

La segunda tiene que ver con aquello a lo que Lacan se refiri6 como de una
relacion con el no querer saber al final de la experiencia analitica en lo relativo al
deseo. Esto significa que hay un afecto que no es de queja, “no se puede saber”, sino
mds bien de un empuje a una posicién ética: ir contra la ignorancia. Se constata otra
vez la dimension anti-pasion de un andlisis.

La tercera esta relacionada con la férmula de Lacan vinculada también con
una condicién para el final de la experiencia, que es el horror al saber. Se trata de un
no querer saber sobre la diferencia de los sexos. Haberla cernido introduce al sujeto
en una nueva dimension; la de situar al sujeto en una posicién ética que implica la
posibilidad de un nuevo vinculo social que consienta admitir la diferencia.

En Gltimas, esto podria aplicarse a toda forma de odio. El odio es el rechazo
de la diferencia. Puede deducirse en adelante que, si el andlisis es una practica que
hace caer, al final de la experiencia, la dimensién de un amor que se dirige al saber,

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



ello no permite afirmar que el éxito del andlisis consista en la emergencia del otro

polo, el del odio.

Porque Lacan plante¢ la destitucién subjetiva del lado del sujeto como condicién
fundamental para que un andlisis llegara a su término, y la experiencia de desear
experimentada por el analizante en relacion con lo que el analista ha llegado a ser.

El odio como afecto del final es indicio de que el otro contintia existiendo y es,
entonces, la prueba del no advenimiento del desear del analista. Mds bien al contrario,
es una manera de continuar haciendo que exista lo que no existe.

BIBLIOGRAFIA

FrREUD, SIGMUND. “Introduccién del narcisismo”
(1914). En Obras completas. Vol. XIV. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 1976.

GOETHE, JOHANN WOLFGANG VON. Les souffrances
du jeune Werther. Paris: Le Livre de poche,
1999.

LacaN, Jacques. “Acerca de la causalidad psi-
quica” (1946). En Escritos 1. México: Siglo
XXI, 20009.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 1. Los escri-
tos técnicos de Freud (1953-1954). Buenos
Aires: Paidés, 2003.

LAcaN, JacqQues. “Juventud de Gide o la letra
y el deseo” (1958). En Escritos 2. México:
Siglo XXI, 2009.

LAcAN, Jacques. “Subversion del sujeto y
dialéctica del deseo en el inconsciente
freudiano” (1960). En Escritos 2. México:
Siglo XXI, 2009.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 19. ..o peor
(1971-1972). Buenos Aires: Paidds, 2012.
LACAN, JacQues. El seminario. Libro 20. Aun
(1972-1973). Buenos Aires: Paidds, 2012.
WinNicoTT, D. W. “El odio en la contratransfe-
rencia”. En Escritos de Pediatria y Psicoand-

lisis. Barcelona: Editorial Laia, 1979.

LUIS 1ZCOVICH [EL ODIO, UNA PASION DIFERENTE DE LAS DEMAS]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 33-46.

45






poi: 10.15446/djf.n19.76694

El odio y el dualismo pulsional freudiano

(cc)

cOMO cITAR: De Castro Korgi, Sylvia. “El odio y
el dualismo pulsional freudiano”. Desde el Jar-
din de Freud 19 (2019): 47-56, doi: 10.15446/
djf.n19.76694

* e-mail: msdecastrok@unal.edu.co

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE REFLEXION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

SyLtvia De CasTtrOo KoORGI™

Universidad Nacional de Colombia, Bogota, Colombia

El odio y el dualismo
pulsional freudiano

El articulo presenta las lineas con-
ceptuales de base en relacién con
las cuales se sitda el odio en la
teorizacién freudiana. En el punto
de partida diferencia una modali-
dad familiar del odio, aquella que
puede identificarse justamente en
“La novela familiar del neurético”,
de otra modalidad Unheimlich,
aquella del odio primordial, cuyo
escenario propio es la experiencia
del viviente con el Otro prehis-
térico. Luego, sobre el tel6n de
fondo de las dos teorfas pulsionales
freudianas, intenta situar el odio
en sus relaciones con el principio
del placer y con su mas alla, para
culminar en una referencia al odio
y al malestar en la cultura.

Palabras clave: novela familiar, expe-
riencia de satisfaccion, dualismo
pulsional, malestar en la cultura,
amor-odio.

Hatred and Freudian
Drive Dualism

The article presents the conceptual
baselines that serve to situate hate
within Freudian theorization. First,
it makes a distinction between
the family modality of hate, that
which can be identified in “the
neurotic’s family romance”, and
the modality of the Unheimlich,
that of primordial hate, whose
setting is the experience of the
living being with the prehistoric
Other. Subsequently, against the
backdrop of Freud’s two theories
of drive, the paper attempts to
frame hatred in its relations with
the pleasure principle and with its
beyond, and concludes with a re-
ference to hatred and civilization’s
discontents.

Keywords: family romance, experien-
ce of satisfaction, drive dualism,
civilization and its discontents,
love-hate.

FECHA DE ACEPTACION: 14/07/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 47-56.

La haine et le dualisme
pulsionnel freudien

Larticle présente les lignes con-
ceptuelles de base par rapport
auxquelles la haine est située
dans la théorisation freudienne. Il
différencie au début une modalité
familiale de la haine qu’on peut
identifier avec le roman familial du
névrosé, de celle Unheimlich qui
correspond a la haine principielle,
dont le propre scénario en est
I'expérience du vivant avec I'Autre
de la préhistoire. Apres, sur fond
des deux théories pulsionnelles,
il essai de placer la haine dans ses
rapports au principe de plaisir et
son au-dela, pour aboutir sur une
référence a la haine et au malaise
dans la civilisation.

Mots clés: roman familial, expérience
de satisfaction, dualisme pulsion-
nel, malaise dans la civilisation,
amour-haine.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76694
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76694
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76694

a

1. Sigmund Freud, “Proyecto de psicologia”
(1950 [1895]), en Obras completas, vol.

| (Buenos Aires: Amorrortu, 1992). Cfr.
Thérese Charrier, “A cause du soleil,

j’haine ou?”, Psychanalyse 33 (2015): 7-18.

2. Diana Rabinovich, El concepto de
objeto en la teoria psicoanalitica
(Buenos Aires: Manantial, 2003), 27.

48

“El odio esta en la base de todo parlétre por el hecho de existir”.

JACQUES LACAN

INTRODUCCION

uizas no sea apresurado afirmar que “La novela familiar del neurético”
es una via privilegiada para acordarle al odio el lugar imprescindible que
tiene en la economia psiquica freudiana, que nada tiene de extraordinario,

al contrario, pues se manifiesta en el contexto de las mas corrientes
relacioneShumanas. No se trata, pues, en este caso, del odio indiferenciado que signa
la experiencia originaria del sujeto en relacién con la fuente de displacer, aquella que
inaugura la operacién de la expulsion primordial, contrapartida de la admision del
orden simbdlico, sino del odio como afecto “cotidiano”, que es para Freud un hecho
clinico fundamental.

En términos del odio hay, pues, en Freud una doble dimension, segin se lo
considere en el plano del afecto que acompana las manifestaciones de la estructura
clinica en juego y que requiere de la hipétesis del inconsciente y de la represién (o
de lo que haga sus veces en la perversion y la psicosis), o en referencia a los procesos
mads primitivos de la estructuracion subjetiva. En este segundo caso se trata de un
odio primordial cuyo escenario propio, originario, es la experiencia del viviente con el
Otro prehistérico que tiene a su cargo la humanizacion, ese Otro al que Freud designé
como la Cosa (das Ding), alli donde se plantea la cuestién del advenimiento del sujeto’.

Ese odio primordial, inscrito en lo mas profundo de la estructura subjetiva, esta
asociado al displacer del yo narcisista con ocasion de la perturbacién de su equilibrio,
en esa primerisima experiencia de in-satisfaccion que el Otro viene a resolver. Por eso
mismo el odio es, como sefala Freud, un modo de relacién con el Otro mas antiguo que
elamor. El amor, por su parte, encuentra su fuente en las pulsiones parciales que aportan el
placer de érgano, es decir que en un principio es narcisista y solo secundariamente
se articula con las pulsiones parciales sexuales constituyendo esa alianza que Freud
denomina los preliminares del amor?.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



En relacién con el odio, en términos de la primera de las dos dimensiones
senaladas previamente, la familiar y esa otra que podemos designar justamente con el
término de Unmbheilich, la novela familiar informa acerca del entramado de “relaciones
afectivas” que se establecen entre padres e hijos y, en relacién con lo que nos ocupa,
advierte acerca de la critica hostil que a partir de cierto momento el padre le merece
al hijo, critica en buena medida sostenida en las mociones propias de la rivalidad
sexual. Freud sentencia: “El pafio donde se cortan tales ocasiones es evidentemente
el sentimiento de ser relegado”.

Asi las cosas, el sostén de la novela familiar es este rechazo imaginario e
imaginado en la situacion normal, siempre referido a la frustracién introducida por el
padre, quien separa al hijo de la madre (complejo de Edipo) y, atin, a la presencia de un
hermano o hermana menor (complejo fraterno), que inaugura la experiencia de los
celos. En respuesta, el aludido pano alcanza para fabricar la fantasia infantil segtn la
cual el hijo es adoptivo, cuando no bastardo, y anade el combustible que nutre la
hostilidad hacia los padres, hostilidad diferenciada ya, a esta altura, de acuerdo con
el sexo: del hijo al padre, de la hija a la madre.

Sobre este suelo se edifica la novela familiar de los neuréticos, esa invencién
mediante la cual el nifio sustituye a sus verdaderos padres por otros mas acordes con
sus aspiraciones imaginarias, de la misma manera como, no casualmente, se construyen
los cuentos de hadas*. Enseguida, el encuentro del nifio con la diferencia sexual obliga
en este terreno a “una curiosa limitacién”: una vez que la descendencia de la madre
se reconoce inmodificable, el padre, en cambio, puede ser sustituido por otro, no
cualquiera: un padre ideal. Este segundo estadio de la novela se soporta en un motivo
que previamente estuvo ausente: el saber del nifo sobre la diferente condicién sexual
de los padres, que ahora le permite inventarle a la madre tantos enredos amorosos
como rivales se le presenten a él.

Pero las cosas no se detienen en ese punto en la novela familiar y, en cambio,
la misma elevacién del padre promovida por el hijo estimula la rivalidad con él y le
impone a la relacién el tono afectivo que, en relacion con esta dimension familiar del
odio, queremos destacar: se trata del odio al padre®. Freud considera en un primer
momento que este odio al padre se transforma en un componente sadico®, luego hara
de Eros y Tanatos dos pulsiones diferentes’.

Ahora bien, las coordenadas con respecto a las cuales aparece esta dimension
aqui destacada del odio son las de la sexualidad infantil y de lo que esta implica en
la vida de relacion: la rivalidad, la ambivalencia y los celos edipicos, y quizas por ello
el odio se reduce o, més bien, acompana a una cierta intencion hostil, efecto, por lo
demds, de la necesaria dependencia de los padres y de su accién de transmisién de

SYLVIA DE CASTRO KORGI [EL ODIO Y EL DUALISMO PULSIONAL FREUDIANO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp.

. Sigmund Freud, “La novela familiar

de los neurdéticos” (1909 [1908)), en
Obras completas, vol. IX (Buenos
Aires: Amorrortu, 1992), 217.

. Cfr. Dorothy Bloch, “Para que la bruja no

me coma”. Fantasia y miedo de los nifios
al infanticidio (Madrid: Siglo XXI, 1998).

. Sigmund Freud, “Sesién del 10 de

abril 1907”, en Las reuniones de
los miércoles. Actas de la Sociedad
Psicoanalitica de Viena, t. | (Buenos
Aires: Nueva Vision, 1980).

. Ibid.

. Cfr. Pierre Bruno, Le pére et ses

noms (Toulouse: Erés, 2012).

47-56. 49



8. Este no es un asunto banal, tanto menos si
da lugar a interpretaciones, tan absurdas
como interesadas, del tipo del affaire
Masson. Cfr. Jeffrey M. Masson, Le réel
escamoté (Paris: Aubier-Montaigne,

1984). Para una aproximacién al asunto,

ver: Elisabeth Roudinesco, Para qué el
psicoandlisis (Buenos Aires: Paidds, 1999).

9. Sigmund Freud, “Pulsiones y destinos de
pulsién” (1915), en Obras completas, vol.
XIV (Buenos Aires: Amorrortu, 1980), 122.

50

la norma en el horizonte de la Ley. Por lo demas, ya con respecto a esta hostilidad
podriamos anticipadamente hacer intervenir el orden narcisista de lo humano pues,
necesariamente, lo hostil es aquello que atenta contra el amor del yo.

DEL ODIO Y LA PULSION PARCIAL

Es en el contexto de la primera topica psiquica, en el que se despliega la teorfa pulsional
freudiana que opone entre si las pulsiones sexuales y las funciones de conservacién de
la vida, donde se inscriben en principio los fenémenos que podriamos vincular con la
hostilidad y las expresiones de odio.

Ya en “Tres ensayos de teorfa sexual”, al momento de discernir los asuntos de
la vida sexual del nifio, Freud advierte que la actividad sexual se expresa de manera
organizada en funcién del predominio de zonas erégenas no genitales. De estas zonas
erogenas llama la atencion, para nuestro propésito, el calificativo que Freud utiliza para
identificarlas: la zona oral es canibalistica, su meta es la incorporacién; la zona anal es
sddica, presenta dos modalidades, una pasiva y otra activa, producida esta tltima por
la pulsién de apoderamiento.

Ahora bien, aun si a Freud se le presenta de manera innegable el predominio
del autoerotismo, no por ello deja de constatar en la sexualidad infantil la presencia de
componentes que implican la presencia del otro como objeto. Se trata en este caso del
placer de ver y de la crueldad. Esta dltima, cuya procedencia seria también la pulsion
de apoderamiento, sugiere la ausencia de la barrera de la compasién, que podria
atenuarlay, mas adn, el peligro de un enlace con las pulsiones erégenas, lo que anticipa
el sadismo. Por su parte, el masoquismo, la pulsiéon pasiva a la crueldad, como dice
Freud, queda directamente vinculada con las practicas corrientes del castigo corporal,
referencia en absoluto secundaria dado que sitGa la dimensién corporal en juego en los
asuntos de los que nos ocupamos. En todo caso, segln Freud, las dimensiones propias
de la sexualidad y de la hostilidad y su cohorte de fenémenos solo secundariamente
establecen alianzas entre si®.

En “Pulsiones y destinos de pulsiéon” Freud se ocupa del asunto en relacion
con aquellos procesos cuyo estudio se le impone una vez que la indagacién lo
conduce a “los motivos {las fuerzas} contrarrestantes de una prosecucién directa de
las pulsiones”. De entrada, pues, sefala el caracter de ‘defensa’ que estos destinos
operarian contra las pulsiones de extrana naturaleza. Se trata, en efecto, de los pares
pulsionales constituidos por el sadismo-masoquismo y el voyerismo-exhibicionismo,
los cuales revelan su excepcion en el conjunto de las pulsiones parciales dado que
su construccién ocurre al margen del apoyo en la necesidad. Como sabemos, Freud

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



condiciona la posibilidad misma de la pulsién a la pérdida del objeto de la necesidad,;
justamente los pares pulsionales mencionados escapan a esa condicion.

En el caso del sadismo, la defensa no elimina la pulsién, la transforma en lo
contrario, bien bajo la forma de una vuelta de la actividad a la pasividad (transformacién
activo-pasivo), bien a nivel de un trastorno en relaciéon con el contenido (amor-odio).
De una parte, entonces, reemplaza la meta activa—martirizar— por la correspondiente
pasiva —ser martirizado—. Es lo que constituye el par sadismo-masoquismo. De otra
parte, efectda la mudanza de amor en odio.

Asi las cosas, a esa modalidad de defensa que es la transformacién en lo
contrario se suma la vuelta contra la propia persona, cuyo caso patente, para lo que
nos ocupa, es el masoquismo como resultante del sadismo vuelto sobre el yo, lo
que también puede leerse en términos de la trasformacion del odio contra el objeto
en odio contra el propio sujeto.

Entonces, la pregunta se impone: écémo diferenciar el sadismo del odio para
darles a cada uno el lugar que les corresponde? Aln si el odio es un efecto de la tras-
formacion en lo contrario del amor, seglin un proceso que participa al mismo titulo que
el componente sadico de la pulsion, Freud se esfuerza por establecer las diferencias:
“[...] nos percatamos de que las actitudes de amor y de odio no pueden ser utilizadas
para las relaciones de las pulsiones con sus objetos, sino que estan reservadas para las
relaciones del yo total con los objetos”°.

El amor, entonces, como el odio, implica la relacion del yo con su semejante,
es decir que amor y odio son significaciones que comprometen al yo, mientras que
sadismo-masoquismo pertenece al lenguaje de las pulsiones. Aun asf, una oscilacion es
posible entre una cosa y otra, si nos atenemos a la formulacion freudiana segtn la cual
la polaridad amor-odio reproduce la polaridad placer-displacer. El amor no es ajeno
al placer sexual, y no solo no es ajeno, sino que, una vez en juego, “se establece una
tendencia motriz que quiere acercarlo [al objeto] al yo, incorporarlo” y, “a la inversa,
cuando el objeto es fuente de sensaciones de displacer, una tendencia se afana en
aumentar la distancia”"", cuando no en agredirlo con el propésito de aniquilarlo.

Por lo demas, esta formulacién estd inscrita en la polaridad pulsional que dirige
en el momento la elaboracién freudiana: el principio del placer-displacer. Nada le
permite a Freud suponer que amor y odio constituyan una unidad primera que por
alguna razén pudiera dividirse posteriormente... En esta polaridad, las cosas del amor
estan ligadas al placer, mientras que las que corresponden al odio lo estan al displacer. El
odio es un efecto de la transformacién en lo contrario del amor que, en su articulacién
con la pulsién, remite al par pulsional sadismo-masoquismo. De nuevo, entonces, como 44 bid., 132.
en la época de la novela familiar, el odio queda situado en relacién con el sadismo. 1. 1bid,, 131.

SYLVIA DE CASTRO KORGI [EL ODIO Y EL DUALISMO PULSIONAL FREUD]ANO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 47-56. 51



12. Ibid., 133.
13. Ibid.

14. Cfr. Héctor Gallo, “De la agresividad a
la pulsién de muerte”, en Agresividad y
pulsion de muerte (Medellin: Fundacién
Freudiana de Medellin, 1991).

52

Freud resume su recorrido al respecto hasta el momento de la siguiente manera:

El odio es, como relacién con el objeto, mas antiguo que el amor: brota de la repulsa
primordial que el yo narcisista opone en el comienzo al mundo exterior prodigador de
estimulos. Como exteriorizacion de la reaccién displacentera provocada por objetos,
mantiene siempre un estrecho vinculo con las pulsiones de la conservacién del yo,
de suerte que pulsiones yoicas y pulsiones sexuales con facilidad pueden entrar en
una oposicion que repite la oposicion entre odiar y amar. Cuando las pulsiones yoicas
gobiernan a la funcién sexual como sucede en la etapa de la organizacién sadico-anal,

prestan también a la meta pulsional los caracteres del odio."

En este orden de consideraciones, lo que resulta en displacer es odiado, y el
odio puede, a su vez, convertirse en tendencia agresiva contra la fuente de la que
resulta lo displacentero. Es por eso que Freud puede, finalmente, afirmar que “el yo
odia, aborrece y persigue con propésitos destructores a todos los objetos que llega
a suponer una fuente de sensaciones de displacer constituyendo una privacion de la
satisfaccion sexual o de la satisfaccién de las necesidades de conservacion”®. El telén
de fondo de esta formulacién es aun, sin duda, el dualismo placer-displacer.

DEL ODIO Y LA PULSION DE MUERTE

Desde las indicaciones relativas al odio al competidor por el amor de la madre en el
Edipo, hasta las articulaciones més precisas que Freud puede proponer sobre el odio
a la altura de la primera tépica, una misma orientacién se acenttia. Mientras que las
coordenadas en relacién con las cuales aparece la dimensién hasta aqui destacada
del odio sean las de la sexualidad infantil —y de lo que viene con ella, la rivalidad, la
ambivalencia y los celos edipicos—, el odio acompafa a una cierta intencion hostil,
efecto, por lo demds, de la necesaria dependencia del nifo con respecto a los padres
y de su accion de transmisién de la norma en el horizonte de la Ley™.

Entonces, en el contexto del principio del placer-displacer el odio se aproxima
al sadismo, en razén de lo cual los asuntos relativos a la sexualidad se prestan para
establecer entre los dos 6rdenes de la experiencia una familiaridad destacada. En
conclusion, hostilidad, odio y sadismo se articulan necesariamente, por mucho que
cada uno de estos elementos pueda iluminar un ambito particular de la experiencia.

A la altura de la segunda tépica, la articulacion mencionada entre el odio y el
sadismo se modifica, una vez que Eros y Tanatos adquieren la dimensién de dos pul-
siones diferentes. Freud lo advierte en ese texto decisivo en relacion con estos asuntos,
“Mas alla del principio del placer”, y lo destaca como un elemento nada desdenable de

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



su teorizacion, es decir, como tratandose de una cuestion definitiva para la nueva con-
cepcién de las pulsiones. En ese orden de ideas, recuerda que desde “Tres ensayos de
teorfa sexual” ya reconocia la posibilidad de la autonomia del componente sédico de la
pulsion, en relacién con lo cual advertia que el sadismo tiene la aptitud para gobernar
la aspiracion sexual integra del sujeto, a tal punto que podia considerarse la pulsion
dominante en la organizacién pregenital correspondiente®.

Ahora, la formulacién del segundo dualismo pulsional le exige responder cémo
podria derivar del Eros, conservador de la vida, la pulsién sadica que apunta a dafar
al objeto. La pregunta se le impone ain si ya hubiese podido identificar el sadismo
pulsional como un componente de la pulsién sexual capaz de volverse auténomo y
de dirigir la aspiracién sexual integra de un sujeto, lo que es un caso de perversion.
Entonces, la pregunta se le impone mas alla...

De hecho, en lo que sigue, Freud formula un cuestionamiento cuya indagacion
lo conduce al més alla del principio del placer: “¢No cabe suponer que ese sadismo es
en verdad una pulsion de muerte apartada del yo por el esfuerzo y la influencia de la
libido narcisista, de modo que sale a la luz solo en el objeto?”". Mds propiamente, el
sadismo es un representante de la pulsién de muerte que busca reconducir lo vivo a
lo inerte, mientras que Eros apremia para su conservacion. La mezcla de las dos clases
de pulsiones es una garantia del predominio de la vida puesto que, asf las cosas, las
mociones destructivas quedan neutralizadas. En este punto, y dada la dificultad para
dar cuenta del distingo entre las dos clases de pulsiones, que dificilmente se soporta
en un andlisis clinico, Freud encuentra que la polaridad amor-odio se presta bien para
sustituir la dificilmente creible oposicién pulsional propuesta. Es que Eros resulta de
algtin modo asequible a nuestro pensar, en cambio, la pulsion de muerte requiere de un
subrogado, en este caso la pulsion de destruccion, “a la que el odio marca el camino”".

Y Freud presenta las cosas asf:

[...] la experiencia clinica nos ensefna que el odio no sélo es, con inesperada regularidad,
el acompanante del amor (ambivalencia), no solo es hartas veces su precursor en los
vinculos entre los seres humanos, sino también que, en las mas diversas circunstan-
cias, el odio se muda en el amor y el amor en odio. Si esta mudanza no es algo mds
que una mera sucesion en el tiempo, vale decir, un relevo, entonces evidentemente
carece de sustento un distingo tan radical como el que media entre pulsiones erdticas
y pulsiones de muerte.'®

Solo que las cosas se disponen de otro modo, no como una simple sucesion,
y Freud encuentra la primera ilustracion de una mudanza de amor en odio en la
paranoia persecutoria en la que, como resultado de la defensa frente a un vinculo

SYLVIA DE CASTRO KORGI [EL ODIO Y EL DUALISMO PULSIONAL FREUDIANO]

15. Cfr. Sigmund Freud, “Tres ensayos
de teoria sexual” (1905), en
Obras completas, vol. VIl (Buenos
Aires: Amorrortu, 1992), 157.

16. Sigmund Freud, “Mds alla del principio del
placer” (1920), en Obras completas, vol.
XVIII (Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 52.

17. Sigmund Freud, “El yo y el ello”

(1923), en Obras completas, vol. XIX
(Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 43.

18. Ibid., 44.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 47-56. 53



19. Ibid.
20. Ibid., 53.

21. Sigmund Freud, “El problema
econémico del masoquismo” (1924),
en Obras completas, vol. XIX (Buenos
Aires: Amorrortu, 1992), 16.

22. Freud, “Pulsiones y destinos de pulsion”.

54

homosexual, la persona amada se convierte en el perseguidor a quien el paranoico
dirige la agresién. “Tenemos derecho a afirmar, por interpolacién”, continda Freud,
“que en una fase anterior el amor se habia traspuesto en odio”". La paranoia revela,
entonces, un mecanismo segtn el cual un desplazamiento de la investidura sustrae el
peso a la mocidn erética para ponerlo a la cuenta de la mocién hostil.

Todavia Freud propone como prueba de su hipétesis lo que ocurre en la
homosexualidad e, incluso, en vinculos amorosos desexualizados, en los cuales, tras
la resolucion de intensos sentimientos de rivalidad que llegan hasta la agresion, el objeto
antes odiado es en adelante objeto de amor, cuando no de identificacion.

El contexto de esta compleja indagacién es, evidentemente, la hipétesis de
la existencia de una pulsion de muerte —lo cual, como sabemos, no ocurre para
Freud sin la confesién de su propia perplejidad—. La clinica del masoquismo, al que
previamente habfa identificado como una reversién del sadismo hacia el propio yo, un
retroceso, una regresion, le aporta la indicacion. Y bien, no obstante su perplejidad,
una conclusion mayor es el resultado de esa indagacion: “podria haber también un
masoquismo primario, cosa que [...] quise poner en entredicho”.

Ahora bien, el masoquismo primario es un nombre para la paralisis del principio
del placer cuya mejor formulacién, sin duda, es la siguiente: “Si dolor y displacer pueden
dejar de ser advertencias para constituirse, ellos mismos, en metas, el principio de placer
queda paralizado, y el guardian de nuestra vida animica, por asi decir, narcotizado”'.
Sin duda, la constatacién clinica del masoquismo primario condujo a Freud por la
senda del mds alld. Si pensé en designar este mas alla mediante la oposicién amor-
odio, quizds no fue solo para hacer sus tesis mas accesibles. En todo caso, con dicha
oposicion se hace explicito que la procedencia del amor y del odio exige la polaridad
pulsional. Freud considera que el odio es un modo de relacién con el objeto “mds
antigua ain que el amor”??, un modo de relacion por derecho propio que, en efecto,
exige la distincion entre los dos tipos de pulsiones.

EL ODIO Y EL MALESTAR EN LA CULTURA

En el capitulo VI de ese texto imprescindible, Freud se refiere al reconocimiento de
una pulsion de agresién, auténoma, y a las implicaciones de ese reconocimiento para
la teorfa de las pulsiones. Traza allf la historia de su hallazgo, traducido en términos de
pulsion de muerte o de destruccion, y advierte que si bien el sadismo y el masoquismo
le habfan puesto de presente las exteriorizaciones de dicha pulsion, dirigidas tanto hacia
adentro como hacia afuera y con una fuerte carga de erotismo —exteriorizaciones “a
las que el odio marca el camino”—, es hora de atender a “la ubicuidad de la agresion

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



y destruccién no eréticas, y asignarle la posicion que se merece en la interpretacion
de la vida"*.

Se trata en efecto, de “la inclinacién innata del ser humano al mal, a la agresion,
a la destruccién y, con ellas también, a la crueldad”*, manifestaciones a las que por
derecho propio podemos agregar el odio si nos atenemos al hecho de que el verdadero
odio, el originario, estd inscrito en lo mas profundo de la estructura subjetiva, se origina
y se aloja en el complejo del Nebenmensch, por naturaleza extranjero, fuente del primer
objeto del deseo y del primer objeto hostil que convergen, como lo piensa Freud, en
ese Unico Otro, el “lnico poder que ayudaba”®, la Cosa, das Ding, “habitada por una
intolerable crueldad”**.

Ast las cosas, “el Ding como Fremde, extranjero e incluso hostil a veces, en todo
caso como el primer exterior, es aquello en torno a lo cual se organiza todo el andar
del sujeto””. De este modo, el odio estd desde el origen, estrechamente asociado al
goce de la Cosa, extranjera e intima a la vez.

Es aqui donde la elaboracién de Freud vuelve a su punto de partida. Es también
aqui donde el odio queda inextricablemente enredado con la cuestion del mal, del
mal absoluto, con una hostilidad de base y, de paso, con la cuestion del goce, del que

no atinamos a decir si se trata del bien o del mal.

BIBLIOGRAFIA

BLocH, DorotHy. “Para que la bruja no me
coma”. Fantasia y miedo de los nifos al
infanticidio. Madrid: Siglo XXI, 1998.

BrUNO, PiERRE. Le pere et ses noms. Toulouse:
Erés, 2012.

CHARRIER, THERESE. “A cause du soleil, j’haine
ou?”, Psychanalyse 33 (2015): 7-18.

Freup, SicMUND. “Proyecto de psicologia” (1950
[1895]). En Obras completas. Vol. I. Buenos
Aires: Amorrortu, 1992.

FReuD, SIGMUND. “Tres ensayos de teorfa sexual”
(1905). En Obras completas. Vol. VII. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 1992.

FrREUD, SIGMUND. “La novela familiar de los neu-
réticos” (1909 [1908)). En Obras completas.
Vol. IX. Buenos Aires: Amorrortu, 1980.

FReub, SIGMUND. “Pulsiones y destinos de pul-
sién” (1915). En Obras completas. Vol. XIV.
Buenos Aires: Amorrortu, 1980.

Freub, SIGMUND. “Mas alld del principio del
placer” (1920). En Obras completas. Vol.
XVIII. Buenos Aires: Amorrortu, 1992.

Freub, Siamunp. “El yo y el ello” (1923). En
Obras completas. Vol. XIX. Buenos Aires:
Amorrortu, 1992.

Freup, SicMunp. “El problema econémico del
masoquismo” (1924). En Obras completas.
Vol. XIX. Buenos Aires: Amorrortu, 1992.

Freup, Sicmunp. “El malestar en la cultura”
(1930 [1929)). En Obras completas. Vol. XXI.
Buenos Aires: Amorrortu, 1992.

FrReuD, SIGMUND. “Sesion del 10 de abril 1907”.
En Las reuniones de los miércoles. Actas

SYLVIA DE CASTRO KORGI [EL ODIO Y EL DUALISMO PULSIONAL FREUDIANO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 47-56.

23. Sigmund Freud, “El malestar en la cultura”
(1930 [1929]), en Obras completas, vol.
XXI (Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 116.

24. Ibid.
25. Freud, “Proyecto de psicologia”, 364.

26. Thérese Charrier, “A cause du soleil,
j’haine ou ?”, Psychanalyse 33 (2015): 10.
27. Jacques Lacan, El Seminario. Libro 7.
La ética del psicoandlisis (1959-1960)
(Buenos Aires: Paidés, 1990), 68.



56

de la Sociedad Psicoanalitica de Viena. T. 1.
Buenos Aires: Nueva Vision, 1980.

GaLLo, Hector. “De la agresividad a la pulsion
de muerte”. En Agresividad y pulsién de
muerte. Medellin: Fundacién Freudiana de
Medellin, 1991.

LACAN, Jacques. El Seminario. Libro 7. La ética
del psicoandlisis (1959-1960). Buenos Aires:
Paidds, 1990.

MassoN, JerrRey M. Le réel escamoté. Paris:
Aubier-Montaigne, 1984.

RasiNovicH, Diana. El concepto de objeto en
la teoria psicoanalitica. Buenos Aires: Ma-
nantial, 2003.

ROUDINESCO, ELisABETH. Para qué el psicoandlisis.
Buenos Aires: Paidds, 1999.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



poi: 10.15446/djf.n19.76715

El trabajo de lo negativo

(cc)

como cTAr: Munoz Vila, Cecilia. “El trabajo
de lo negativo”. Desde el Jardin de Freud 19
(2019): 57-66, doi: 10.15446/djf.n19.76715

* e-mail: ceciliamunozvila@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE REFLEXION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

CECILIA

MuNoz ViLA®

Pontificia Universidad Javeriana, Bogotd, Colombia

El trabajo de lo negativo

La autora se sirve de algunas ideas
de André Green sobre el “trabajo de
lo negativo” para pensar la historia
de odio, destruccién y muerte
vividos en los dltimos setenta afos
en Colombia. Se destacan: 1) el uso
de la negacién, la desmentida y la
forclusion como mecanismos para
excluir la verdad de la conciencia en
el terreno individual y social; 2) la
desaparicién del yo bajo el objeto
en los procesos de duelo, melanco-
lia e identificacion que se observan
en el terreno social cuando el jefe
poderoso impone sus ideas; 3)
pulsion de muerte, desinvestidura,
desobjetalizacion y aniquilamiento
caen sobre el enemigo, pero tam-
bién sobre el si mismo de los some-
tidos, aquellos que han perdido su
propia relacién con la satisfaccion,
el deseo y con su estructuracion
psiquica (yo y superyd) bajo las
demandas del lider endiosado.

Palabras clave: trabajo de lo negativo,

Green, odio, destruccién, muerte,
Colombia.

The Work of the
Negative

The author draws on some of André
Green's ideas regarding the “work
of the negative” in order to carry
out a reflection on the history of
hatred, destruction, and death,
experienced over the past seventy
years in Colombia. The article
highlights: 1) the use of negation,
repudiation, and forclusion as me-
chanisms to exclude the truth from
consciousness at both the indivi-
dual and social levels; 2) the di-
sappearance of the self behind the
object in grief, melancholy, and
identification processes, which can
be observed in the field of the social
when the powerful leader imposes
his ideas; 3) the fact that death
drive, disinvestment, deobjectali-
zation, and annihilation fall upon
the enemy, but also upon the self
of the subjugated, those who have
lost their own relation to satisfac-
tion, to desire, and to their psychic
structure (ego and superego) under
the demands of the glorified leader.

Keywords: work of the negative,
Green, hate, destruction, death,
Colombia.

FECHA DE ACEPTACION: 25/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 57-66.

Le travail du négatif

L'auteure utilise certaines idées
d’André Green sur le “travail du
négatif” pour réfléchir a I'histoire
de haine, de destruction et de mort
vécues au cours des soixante-dix
dernieres années en Colombie. Ils
sont mis en avant: 1) 'utilisation
du démenti, du déni et de la for-
clusion en tant que mécanismes
permettant d’exclure la vérité de la
conscience dans les domaines indi-
viduel et social; 2) la disparition du
moi sous |'objet dans les processus
de deuil, de mélancolie et d’iden-
tification observés sur le terrain
social lorsque le puissant patron
impose ses idées; 3) la pulsion de
mort, le désinvestissement, la dé-
sobjectalisation et I'anéantissement
retombent sur I'ennemi, mais aussi
sur le soi des victimes, voire ceux
qui ont perdu leur propre relation
avec la satisfaction, le désir et avec
leur structuration psychique aux
emprises des demandes du chef
divinisé.

Mots clés: travail du négatif, André
Green, haine, destruction, mort,
Colombie.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76715
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76715

1. Del dltimo periodo de nuestra historia,
una de sus mds dramdticas paginas fue
la arremetida del paramilitarismo en su
intencién no declarada de apropiacion

de grandes extensiones de tierra para
ponerlas al servicio de la agroindustria,
con la consecuente expulsién, a sangre
y fuego, de sus habitantes. El 9 de junio
de este ano, a propésito de la condena
de un jefe paramilitar, el Tribunal
encargado del fallo consideré que las
penas impuestas eran irrisorias ante “la
verdadera barbarie y crueldad desplegada
por esa organizacion”. Fue, agrego,

“una maquinaria bélica que asesing,
viol6, desplazé y desaparecié a miles de
personas en Chocé, Antioquia, Cérdoba,
Boyacd, Cundinamarca y Santander.

Fue una organizacion que, con apoyo
econémico, politico y militar, entre
1995 y 2006 perpetré al menos 1.700
crimenes que dejaron 6.069 victimas
directas. [...] El fallo del pasado 7 de
mayo, que hasta ahora se hizo publico,
tiene en cuenta varios de los casos mas
dolorosos que dejé el paso paramilitar
por esa zona del pafs: la masacre de
Bojaya del 2002, en la que se cuentan al
menos 79 victimas, o la participacién, en
alianza con el general Rito Alejo del Rio,
en la operacién Génesis, que el ejército
planeé supuestamente en contra de las
FARC, pero cuyo resultado final fueron
unas 3.500 personas desplazadas en
Chocé en 1997. [...] Aunque la Fiscalia
solo present6 23 hechos de violencia
sexual [...]. Violaron para demostrar

58

xplorar las nociones de odio, destrucciéon y muerte en el pensamiento de

André Green puede resultar un trabajo arduo pero interesante, que bien vale

la pena. Se requiere, para hacerlo, seguir sus recorridos por la obra de Freud,

de Klein, de Bion y de Winnicott, quienes, junto con el Lacan de la primera
época, se convirtieron en el fundamento de sus reflexiones acerca de la estructuracion
y desestructuracion del psiquismo. Por lo demds, la exploracion que me propongo, que
no ocurre al margen de la actual convocatoria de la revista Desde el Jardin de Freud,
es la ocasion para pensar nuestra realidad de odio, destruccién y muerte a lo largo de
los dltimos 70 afios por lo menos.

En efecto, hemos padecido en Colombia afios de violencia, de apropiacion
forzada de tierras, de desplazamientos masivos de poblacién a manos de los que se han
dado en llamar sus “agentes”: paramilitarismo, narcotrafico, guerrilla y, aun, el Estado,
cuyas medidas en el orden de lo econémico y sus diferentes esferas afectan a los mas
débiles de la escala social: campesinos empobrecidos e indefensos ante los ataques
de esos diversos origenes, cuya migracién obligada los convierte, sin alternativa, en los
pobres de las grandes ciudades.

De hecho, nuestra historia puede ser vertida en el marco de un “largo y
horripilante sueno”', cuyas escenas de odio, destruccion y muerte insisten, se repiten
de un momento histérico al siguiente, aiin ahora, cuando un Acuerdo de Paz con la
antigua guerrilla de las FARC quiso poner fin, en el 2016, a un enfrentamiento armado de
décadas, porque nada asegura el cese de la violencia. Al respecto hay que mencionar
que el desarme de la guerrilla y el repliegue de sus fuerzas ha sido aprovechado por
el paramilitarismo no desmontado, no obstante el acuerdo de desmovilizacién que se

poder, como castigo de una aparente
vinculacién de la victima con la guerrilla, en
zonas donde habfa principalmente poblacion
negra e indigena, usando la fuerza fisica,
amenazas y enganos [...]. Sobre la desaparicion
forzada, la Fiscalia presentd 636 ocurridas
principalmente en Chocé y Antioquia, en

1997". Alejandra Bonilla Mora, “Los horrores
que develd la nueva condena al ‘Aleman’ en
Justicia y Paz”, El Espectador, junio 8, 2018.
Disponible en: https://www.elespectador.com/
noticias/judicial/los-horrores-que-develo-la-
nueva-condena-al-aleman-en-justicia-y-paz-
articulo-793309 (consultado el 08/06/2018).

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



llevé cabo hace unos afnos con algunas unidades de ese ejército irregular, que incursiona
de nuevo en las zonas despejadas.

El dltimo acontecimiento de ese “largo y horripilante suefo” fue el resultado del
plebiscito al que el Gobierno Nacional sometié el Acuerdo de Paz con la guerrilla de
las FARC. Puso en evidencia la polarizacién del pais y la pretensién de la oposicion
de aplicar sanciones extremas a los integrantes del grupo guerrillero que habrian dado
al traste con el Acuerdo. El resultado del plebiscito puso en vilo la esperanza de la paz.
Las dltimas elecciones presidenciales muestran cudn inclinada esta la balanza hacia la
posibilidad de recuperar y asegurar el estatuto de las “fuerzas del orden” en beneficio
de quienes, de una forma u otra, se han lucrado con la violencia.

Hay, pues, razones suficientes para volver a percibir los albores del odio, la
destruccién y la muerte, una vez que habiamos creido en la posibilidad de la paz.
En este trabajo, apoydndome en las ideas de André Creen, he intentado obtener
alglin tipo de respuesta a las preguntas que me formula el actual estado de cosas
en Colombia.

EL TRABAJO DE LO NEGATIVO

Presentaré algunos de los esclarecimientos conceptuales y metapsicoldgicos que Green
desarrolla sobre el trabajo de lo negativo en los cuatro primeros capitulos del libro
titulado justamente asi, El trabajo de lo negativo, publicado en 1993. Este concepto
fue evolucionado al punto de convertirse en una realidad amplia, diversa y paraddjica.
Tal trabajo implica la necesidad de decir “No” a ciertas pulsiones, con el fin de poder
mantener organizado el aparato psiquico, para que estas no desborden las instancias
y lleven al acto o a la enfermedad o, incluso, a la desaparicién del Yo y del objeto.
Los mecanismos de defensa (negacién, desmentida, forclusion, escision) se convierten
también en modos diferentes del trabajo de lo negativo, hasta llegar a un punto en que
se llega a caer en un “No” al si mismo. En este Gltimo caso, el yo deja de existir bajo el
objeto. También se puede llegar a un trabajo extremo de lo negativo en que se atacan
los vinculos con los objetos hasta el punto de eliminacién de las pulsiones de vida y
muerte, fundamento del Yo. El trabajo de lo negativo se une a la pulsién de vida y la
pulsion de muerte como factor de estructuracion, dando paso a las representaciones
en ausencia del objeto de satisfaccion, a través de la alucinacién negativa, para llegar
finalmente a la conciencia de la ausencia real del objeto y a la necesidad de movilizarse
en su busqueda.

El trabajo de lo negativo se expresa en la desobjetalizacion y la desubjetalizacion,
en cuyos casos se desinviste y descalifica al objeto o al sujeto mismo, y se puede llegar

CECILIA MUNOZ VILA [EL TRABAJO DE LO NEGATIVO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 57-66.




2. André Green y Fernando Urribarri,
Del pensamiento clinico al paradigma
contemporaneo. Conversaciones
(Buenos Aires: Amorrortu, 2015).

60

hasta la alucinacién negativa del objeto o del si mismo. El trabajo de lo negativo llega
a convertirse en un movimiento mortifero en contra de las instancias, las pulsiones, las
representacionesy los afectos. Se presentan en la realidad intrasubjetiva, pero también
en el terreno de las relaciones intersubjetivas. El trabajo de lo negativo también puede
recaer sobre las funciones del yo. Las inhibiciones también hacen parte del trabajo
de lo negativo. Este recae asimismo sobre las representaciones de tiempo y espacio,
pero también sobre todos los pares estructurantes del psiquismo: amor-odio, adentro-
afuera, yo-objeto, pasado-presente, pensar-actuar, etc., donde lo negativo se hace
sentir eliminando uno de los pares, dejando inactiva la relacion en doble direccién
entre los dos polos?.

Vamos ahora paso a paso para entender este proceso en las elaboraciones de
Green. Para empezar, en su capitulo sobre los “Mdltiples significados del ‘trabajo
de lo negativo’”, presenta las formas semanticas, lingliisticas y psicoldgicas, que
podrian resumirse de la siguiente manera: en el primer significado, lo positivo elimina
lo negativo y lo negativo a lo positivo, es decir, son mutuamente excluyentes; en el
segundo significado, lo positivo y lo negativo oscilan en doble direccién, manteniendo
su existencia; en el tercero, la ausencia es lo negativo de la presencia: se evocan
mutuamente y, por tanto, en ausencia el objeto sigue existiendo en lo real o en lo
imaginativo; en el cuarto, la ausencia es, o bien latencia, privada de representacién, o
bien representacion inconsciente: fuera de la conciencia. Entre los significados descritos,
el primero y el cuarto implican destruccién: rechazo, olvido y aniquilamiento. Cuando
un objeto es odiado, existe la posibilidad de eliminarlo destruyéndolo en la mente o en
la realidad. En las guerras, por ejemplo, el ser odiado y despreciado es destruido, ha
de exterminarse... Tal y como lo constatamos en grupos humanos contrarios que no
pueden existir en presencia del otro diferente; ocurre entonces que todas sus acciones
se orientan a destruirlo. La intolerancia a lo diferente conduce en esa direccién, como
suele ocurrir entre el hombre maltratador y la mujer maltratada. Pero, asi como Hamlet
le pide a Horacio que sobreviva para que pueda contar lo sucedido, sabemos de la
importancia de los testigos para que la destruccién no sea total. En circunstancias
de guerra, hay acciones destinadas a ocultar todo rastro que revele la verdad, de ahf
las acciones de exterminio. Sin embargo, siempre habra un Horacio que pueda dar
testimonio, fuente de la cual se nutre la memoria histérica, para dejar constancia del
horror que se pretendia ocultar.

En su exploracion psicoanalitica sobre la vida individual, Green nos habla del
conflicto entre las ideas inconscientes o latentes que tratan de acceder a la conciencia, y
del intento de esta Gltima por repelerlas e impedirles su manifestacién. Sin embargo, la
fuerza de aquellas es tan grande que se imponen otras formas dispuestas a impedirles el

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



paso. Surgen entonces la desmentida, como negacion de lo sensorialmente captado, y
la forclusién, para excluir o eliminar la percepcién, la atencion, la memoria, el juicio
y el pensamiento como funciones, con lo cual se rompe el contacto con la realidad.
La forclusion resulta ser una negacién negada que es expulsada de lo psiquico,
incluso del inconsciente. Hasta aqui, la elaboracion de Green sobre el trabajo de
lo negativo en Freud, que comprende las formas de lo negativo: forclusion (o reyeccién),
negacion (denegacion), renegacion (o desmentida), que serfan un conjunto del trabajo
de lo negativo, junto con la desmentida en perversién fetichista donde coexisten la
afirmacion y la negacion.

En el plano social, los poderosos tratan de ocultar sus fechorfas violentas
de enriquecimiento ilicito y, con ese proposito, llegan incluso a excluir del ejercicio
funciones que permitan acceder a la verdad de lo sucedido. En nuestro contexto, a
través de discursos manipuladores y de confusiones creadas con mentiras transmitidas
por los medios o mediante comunicaciones directas y por redes, se instala el imperio
de la confusién, por ejemplo, al momento de las elecciones; entonces, la mayoria se
inclina por votos que no son mas que la expresion de los temores frente al apocalipsis
anunciado. Lo mismo ocurre con el bloqueo a la reglamentacion de la Justicia Especial
para la Paz, como primer paso para llegar a la eliminacién de los cuerpos encargados
de aplicarla. De esa manera, se trata de eliminar la posibilidad misma de acceder a la
verdad y, con ello, se impide obtener la informacién necesaria para llevar a cabo las
acciones de reparacion a las que las victimas tienen derecho. Otras veces, se intenta
transformar lo positivo en negativo, con lo cual la confusién se mantiene bajo la forma
de equivocos, que llegan hasta defender las bondades de destruir la vida a través de
guerras expansivas.

Green, en el capitulo sobre las “Huellas de lo negativo” en la obra de Freud,
plantea que, con la exploracién del trabajo de lo negativo, de lo que se trata es, preci-
samente, de “recordar el fundamento negativo de ciertos conceptos fundamentales”: su
conexion con la pérdida del objeto en el duelo y la pérdida del yo en la identificacion.
Es indudable que ambas pérdidas se relacionan con un proceso de eliminacién del yo
bajo el dominio del objeto. En la melancolia, por ejemplo, como lo afirmaba Freud,
“la pérdida es evidente, pero el sujeto no sabe lo que ha perdido y tampoco sabe de
qué modo se ha enfrentado ésta perdida”. Sin embargo, resulta clara la maniobra
del yo que, bajo la inconsciencia de la pérdida del objeto, se amputa una parte de si,
dividiéndose, para que esta ocupe el lugar del objeto desparecido, con lo cual se afecta
“laimagen de st mismo™. El gran trabajo de lo negativo, en términos de Creen, estd en 3 André Green, H trabajo de lo negativo
la ‘inconsciencia’ de la pérdida del otro y su reemplazo por el yo, que se ve afectado (Buenos Aires: Amorrortu, 1993), 81.
bajo la destruccién y la opacidad de si mismo. Lo negativo aqui es perceptible afuera 4. Ibid.

CECILIA MUNOZ VILA [EL TRABAJO DE LO NEGATIVO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 57-66.



pero no adentro, bajo la forma de una paradoja que define como “positivizacion de
lo negativo”.

A propoésito, Green empieza por recalcar la concepcion de Freud sobre la
melancolia, en la que “la pérdida es evidente, pero el sujeto no sabe lo que ha perdido
y tampoco sabe de qué modo se ha enfrentado esa pérdida™. Destacando la escision
del yo en el duelo, Green dice que en el fetichismo el yo estd ciego frente a

[...] una realidad que no sabe o no puede ver, sino con relacion a si mismo, a su modo
sacrificial de reparacion y restitucion del objeto en detrimento de su unidad y de su
sentimiento de existir; desconocimiento que condiciona secundariamente su ceguera

frente a la realidad.®

El inconsciente existe en cuanto la conciencia del yo logra verlo; si no es asi,
queda sumergido en el terreno de lo negativo.

En los fenémenos sociales, se observa la pérdida del yo bajo el dominio del
objeto poderoso en el que se convierte el lider endiosado al que se le cree plena y
“eternamente”. En ese estado de cosas es casi imposible que los hechos reales sobre-
pasen la barrera mental en la cual el yo ha quedado socavado. La presencia idealizada
del lider, y la presion del grupo que lo sigue en condicién de dependencia adoratriz,
domina a los integrantes desde fuera convirtiéndolos en nada bajo el imperio de una
identificacion adhesiva o proyectiva que aniquila las funciones mentales del yo. Tanto
el individuo como el grupo quedan en un estado de inexistencia psiquica, sin que
puedan darse cuenta de su condicion; por el contrario, han convertido la inexistencia
en un valor positivo.

El motor del psiquismo esta constituido por las pulsiones que buscan satis-
faccién y dan origen a mociones de deseo. La ausencia de satisfaccién, o de deseo,
da origen al trabajo de lo negativo y a la negativizacién de la pulsion que, en esas
condiciones, se vuelve vacio. Green afirma que la demanda imperiosa de satisfaccion
pulsional puede ser postergada, o silenciada, lo cual implica que la pulsion pueda
ser negativizada.

Lo negativo, antes de constituirse en un territorio y un espacio de trabajo, se manifiesta
[...] por relaciones de simetria y complementariedad, sea que inviertan el recorrido de
la investidura del sujeto al objeto [...], sea que cambien el signo de esa investidura, es
decir, transformen lo positivo en negativo, sustituyendo el amor por odio.”

5. Ibid. Lo que suele suceder en fenémenos sociales como las guerras, es que el enemigo
6. Ibid., 82.  como objeto ha sido negativizado, la tnica relacién posible con él es la no relacion, la
7. Ibid., 88.  desinvestidura, la desobjetalizacion y, por Gltimo, el aniquilamiento fisico.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Seglin Green, una vez que Freud reemplaza el inconsciente por el ello,
desaparece la alusion a la representacion y al contenido y, de la misma manera, al
despojar al yo y al supery6 de la conciencia, se amplia y complejiza el campo de lo
negativo de las pulsiones del ello y a las tres instancias, con lo cual el fundamento del
psiquismo pasa a residir en las pulsiones de vida y muerte, y no en el inconsciente®.

De esta manera, el trabajo de lo negativo no solamente afecta los mecanismos de
defensa implicados en el funcionamiento del yo, sino también las otras instancias
del aparato psiquico. Surgen entonces el no-yo, el no-superyé y el no-ello y, con esto,
la manera como estos negativos afectan las relaciones de las instancias con el objeto.
Todo lo cual conduce a una desestructuracion del psiquismo y, de esta manera, surge
una “potencia de desorganizacién desorganizante, opuesta a cualquier estructura,
pura cultura de la destruccién”.

Dos aspectos retoma Green para expresar el trabajo de lo negativo sobre el yo y
el objeto: el primero es la identificacién como aquel proceso que conduce a que el ser
pierda su subjetividad al convertirse en el objeto amado perdido. El yo desesperado por
haber perdido el objeto anteriormente investido se vuelve “la tapadera del objeto”. La
identificacion y la idealizacién se convierten en procesos que producen la desaparicion
del si mismo y la dominacién del objeto.

La represiéon como proceso inconsciente incluye mdltiples posibilidades, no solo
sobre aquello a lo que se le permite acceder a la consciencia, sino sobre la agencia
que lo impide, y, finalmente, si hay alguien que tome conciencia de las limitaciones
creadas. Bajo la idea de un “hombrecito guardian implacable” (superyd) que define lo
que puede acceder, selecciona y acepta o rechaza el contenido, resulta que el yo se
encuentra en la inconsciencia de lo que esta sucediendo. Detras de las limitaciones,
puede estar “el miedo [del yo] a ser juzgado, condenado o castigado”, las “amenazas de
la pérdida de amor o angustia de mutilacion”'® provenientes del superyé; el “peligro
de desorganizacion por pérdida del control”, el “miedo a la locura” originados en el
yo; pero también “un temor de aniquilacion consecutivo a un desencadenamiento
pulsional no ligado y con predominio destructivo” que viene del ello. Detras de estas
razones estan también unos fines estructurantes: “dominar la violencia pulsional”,
“organizar el yo estableciendo ligazones, lo cual presupone investiduras” mas o menos
constantes vy, finalmente, “asegurarse el amor del objeto” y el “amor del supery6”.

Green diferencia la coexistencia conjuntiva (que une) de la disyuntiva (que
separa). Aclara que la primera se da bajo la primacia de Eros, cuyo trabajo negativo
—siguiendo en este punto a Winnicott— se constata en el objeto transicional que es
y no es el pecho o madre, que no requiere juicio de existencia, en relacién con el
cual no hay que decidir si es creado o hallado ni tampoco si es un objeto subjetivo

I//

CECILIA MUNOZ VILA [EL TRABAJO DE LO NEGATIVO]

8. Ibid., 90-91.
9. Ibid., 91.

10. Ibid., 95.

11. Ibid., 372-373.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 57-66. 63



12. André Green, De locuras privadas (Buenos
Aires: Amorrortu, 1986), 105-106.

13. André Green, El tiempo fragmentado
(Buenos Aires: Amorrortu, 2001), 112.
14. Cecilia Munoz, Reflexiones
psicoanaliticas (Bogota: Universidad
Javeriana, 2010), 234.

64

u objetivo. Ubicado en una zona intermedia entre el espacio interno y el externo, el
objeto transicional permite una coexistencia positiva con investidura. La coexistencia
disyuntiva, por el contrario, se presenta bajo la primacfa de las pulsiones de destruccién
que conducen a la escision, la desmentida y la forclusién, que separan y no llevan a
la investidura positiva'.

En el plano social, la coexistencia positiva se da, en principio, en relacién con los
amigos, pero, aun con ellos, el gran lider aplica una coexistencia disyuntiva con respecto
a sus seguidores, que solo son aceptados si estan en concordancia con sus ideas y
con las acciones por él propuestas. Contra los enemigos, no cabe sino la coexistencia
disyuntiva. Los amigos de un lado, los enemigos del otro, es decir, la gran escision entre
los buenos y los malos, los cercanos y los lejanos. Se trata de una desmentida en la
percepcién de los enemigos que quedan englobados en el campo de los “indeseables”.

Como parte del trabajo de lo negativo, Green nos lleva a reflexionar sobre la
pulsién de muerte, el narcisismo negativo y la funcion desobjetalizante. La pulsién de
muerte desempena la funcién desobjetalizante por medio de la des-ligazén con el
objeto y sus sustitutos. Ataca tanto al yo como a la investidura que ha sufrido el proceso
de objetalizacién. La desinvestidura es la manifestacion propia de la destructividad de
la pulsién de muerte, que es lo que anuncia el empobrecimiento del yo'.

Sostenidos en algunas de las ideas expuestas, podriamos plantear que, durante
las guerras, el yo deposita toda la seguridad en el lider que dirige las acciones, somete
sus decisiones a las suyas y, en medio de la lucha, permite que, con sus pulsiones de
vida, el ello domine para tratar de sobrevivir, y con las pulsiones de muerte, apunte a
destruir al enemigo en todas sus dimensiones. Las guerras nuestras han sido sobretodo
guerras de exterminio de cada uno de los grupos contra el grupo opuesto, tal como lo
planteo en Reflexiones psicoanaliticas:

Indios contra espanoles, espaioles contra criollos, centralistas contra federalistas, libe-
rales contra conservadores, terratenientes contra campesinos, comunistas contra capi-
talistas, militares contra guerrilleros, paramilitares contra guerrilleros, narcotraficantes
contra fuerzas del orden, enfrentados a bala, enfrentados a muerte. Imposible coexistir,

imposible compartir un territorio, imposible entablar una relacién."

El Gltimo conflicto evidente sucedié con ocasién del plebiscito para refrendar

los Acuerdos de Paz, que agrupé y diferencié a la poblacién colombiana entre los
!

que querian mantener los acuerdos y aquellos que estaban en la linea de “hacerlos

trizas” o modificarlos y, aun si fueron modificados, tal hecho siguié siendo insuficiente.

Detras de quienes constituian el grupo del “No”, se encontraban guerreros moralistas

que exigian el encarcelamiento y la condena a los dirigentes de las FARC, a quienes por

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



ninglin motivo quisieran ver sentados en el Congreso. Esta es una muestra del campo
de las relaciones intersubjetivas que lleva al aniquilamiento de enemigos ancestrales,
a quienes no se les quiere aceptar su participacién en la vida politica como parte del
Acuerdo de Paz. En el fondo, el grupo del “No” preferirfa continuar la guerra con el
fin de aniquilarlos “de una vez por todas”.

Estas actitudes dan cuenta de posiciones en extremo beligerantes. Tal pug-
nacidad se expresa en la forma como este grupo se dirige a los otros, con toda clase
de epitetos denigrantes, acusadores, despreciativos y aniquiladores, expresiones que
extienden al gobierno que logré el Acuerdo y contra quienes se beneficiaron de los
mismos, sin pensar en la ganancia de vida que se ha logrado con la superacién de la
guerra, con la incorporacién a la vida civil de jévenes que volvieron a sus lugares de
origen a hacer una posible vida.

Este fenémeno que constatamos en el triunfo del “No”, es un fenémeno de
desobjetalizacion grupal, donde solo los adeptos al gran lider tienen derecho a la
vida. El resto, los enemigos en sus diversas expresiones en el abanico de la izquierda,
seran acusados, perseguidos y denigrados, y muchos seguramente tendran que salir
del pais para defender su integridad... El gran lider no acepta responsabilidad alguna
en relacion con los desmanes que tuvieron lugar en sus gobiernos, por el contrario,
dirige al gobierno saliente un cimulo de acusaciones y condenas. En estos dias se
preparan para ocupar el poder desde la venganza y la aniquilacién de todo aquel
que esté en desacuerdo. Las investiduras positivas se orientan solo hacia los amigos,
sus iguales, mientras que las desinvestiduras y la desobjetalizacion recaerd sobre todo
aquel definido como enemigo.

De manera muy realista, Green afirma que:

[...] la cultura, lejos de conseguir ‘humanizar’ al hombre, fracasa en la mayoria de las
ocasiones. La civilizacién no puede con la barbarie. Las fuerzas de esta dltima pueden
reavivarse y alcanzar cimas insospechadas en periodos en que los que parecia incon-
cebible que sucediera algo asi. Pensemos en la Shoa, nos dice. Esto es lo que se ha
dado en llamar el “pesimismo freudiano [...] en suma, él llev6 hasta el final la empresa
de desilusién que era, a su entender, la meta del Psicoanalisis”."®

BIBLIOGRAFIA

BoniLLA MoRA, ALEANDRA. “Los horrores que com/noticias/judicial/los-horrores-que-
devel6 la nueva condena al ‘Aleman’ en develo-la-nueva-condena-al-aleman-en-
Justicia'y Paz”. El Espectador. Junio 8, 2018. justicia-y-paz-articulo-793309.

Disponible en: https://www.elespectador.

CECILIA MUNOZ VILA [EL TRABAJO DE LO NEGATIVO]

15. André Green, ¢Por qué la pulsién de
destruccién o de muerte? (Buenos
Aires: Amorrortu, 2014), 76.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 57-66.



66

GREEN, ANDRE Y FERNANDO URRIBARRI. Del pensa-
miento clinico al paradigma contemporaneo.
Conversaciones. Buenos aires: Amorrortu,
2015.

Muroz, Ceciua. Reflexiones psicoanaliticas.
Bogotd: Universidad Javeriana, 2010.

GReeN, ANDRE. De locuras privadas. Buenos
Aires: Amorrortu, 1986.

GReeN, ANDRE. El tiempo fragmentado. Buenos
Aires: Amorrortu, 2001.

GREEN, ANDRE. El trabajo de lo negativo. Buenos
Aires: Amorrortu, 1993.

GReeN, ANDRE. ¢Por qué la pulsion de destruccion
o de muerte? Buenos Aires: Amorrortu,

2014.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



poi: 10.15446/djf.n19.76696

Un mundo congelado. Acerca de la

desmentida de la ambivalencia

(cc)

COMO CITAR: Drivet, Leandro. “Un mundo con-
gelado. Acerca de la desmentida de la ambi-
valencia”. Desde el Jardin de Freud 19 (2019):
67-86, doi: 10.15446/djf.n19.76696

* e-mail: leandrodrivet@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

LEANDRO DRIVET®

Universidad Nacional de Entre Rios, Entre Rios, Argentina

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Tecnoldgicas (Conicet), Buenos Aires, Argentina

Un mundo congelado.
Acerca de la desmentida
de la ambivalencia

Este trabajo reflexiona sobre la
tendencia de la moral occidental
a negar la ambivalencia de la pul-
si6n, desde un punto de vista en el
que el psicoandlisis dialoga con la
literatura, la filosoffa, la etnologfa
y la antropologia. Esta perspectiva
cuestiona tanto la abstraccién de-
monizante de la agresividad, el odio
y la muerte, como la idealizacién
desustancializada del sexo, el amor
y lavida. Asi, habilita una valoracién
de la ambivalencia que nos obliga a
pensarnos como mortales y como
mortiferos y, ademas, nos enfrenta
a algunos viejos aspectos actualiza-
dos del sentimiento de culpabilidad
vinculados con la oralidad. La
desmentida de la ambivalencia es
solo un aspecto de la pretendida
renuncia teoldgica o “racional” de
las pasiones y la cultura.

Palabras clave: odio, ambivalencia,

culpa, muerte, amor.

A Frozen World. On
the Repudiation of
Ambivalence

On the basis of a perspective that
fosters dialogue among psychoa-
nalysis, literature, philosophy,
ethnology, and anthropology,
the article reflects on Western
morality’s tendency to deny the
ambivalence of drive. This pers-
pective questions both the demo-
nizing abstraction of aggressiveness,
hatred, and death and the des-
ubstantialized idealization of sex,
love, and life. Thus, it facilitates an
appreciation of ambivalence that
allows us to think ourselves as both
mortal and mortiferous and also
brings us face to face with some
updated aspects of the old feeling
of guilt that are related to orality.
The repudiation of ambivalence is
but one aspect of the alleged theo-

|”

logical or “rational” renunciation of

passions and of culture.

Keywords: hate, ambivalence, guilt,
death, love.

FECHA DE ACEPTACION: 29/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.

Un monde gelé.
Su le démenti de
I’ambivalence

Ce travail réfléchit sur la tendance
de la morale occidentale a démentir
I'ambivalence de la pulsion, dans
une perspective ol la psychana-
lyse dialogue avec la littérature,
la philosophie, I’ethnologie et
I'anthropologie. Cette perspective
interroge les abstractions démoni-
sées de l'agressivité, la haine et la
mort, de méme que les idéalisations
neutralisées de la sexualité, de
I'amour et de la vie. Par contre une
mise en valeur de I'ambivalence
est autorisée, qui nous oblige a
nous considérer comme mortels
et comme mortiféres, et qui nous
confronte en outre a d’anciens
aspects actualisés du sentiment
de culpabilité liés a l'oralité. Le
démenti de lI'ambivalence n’est
qu’un aspect dudit renoncement

|”

théologique ou “rationnel” des

passions et de la culture.

Mots clés: haine, ambivalence, culpa-
bilité, mort, amour.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76696
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76696

1. Homero, La lliada. Trad., prélogo

y notas de E. Crespo Gliemes

(Madrid: Gredos, 1996).

2. Peter Sloterdijk, Ira y Tiempo. Ensayo
psicopolitico (Madrid: Siruela, 2010).

68

“Los dioses hacen al hombre aun peor cuando no le quieren bien; esto
no es solamente griego, sino que estd en la naturaleza humana. Quien
no desea amar a otro, desea en secreto que éste empeore y por asi
decir justifique asf su desafecto. Pertenece esto a la siniestra filosofia
del odio, aun por escribir”.

FriEDRICH NIETZSCHE

MAs ALLA DE LA IRA DEL PRINCIPIO
[ que tal vez sea el mas importante poema de nuestra historia comienza con la
célera'. La ménis de un héroe, Aquiles —a su vez medio de aquella—, brazo
ejecutor de algo mas grande que él mismo. En ese momento de nuestras narra-
ciones se halla un pathos que ha experimentado una profunda transformacién
valorativa desde entonces, al punto de que ha pasado a confundirse con lo malo en
si mismo. Por ello, es iluminador recordar que en la tradicién homérica la ira (aquf
no distinguiremos “ira” de “célera”) puede ser una proteccion contra la amenaza de
sumision total al enemigo. Para distinguir la célera de Aquiles de la sublevacién de los
profetas ante la visién de los horrores contra la divinidad, o de la ira de Moisés, pero
también de la ira de Yahvé y de la de sofistas y fil6sofos, Peter Sloterdijk? sefala que
Homero se mueve dentro de un mundo pleno de un feliz e ilimitado belicismo, y
que el tono fundamental de la representacion esta determinado por el orgullo.

La distancia hermenéutica que nos separa de aquel mundo es acaso infran-
queable, pues el hombre moderno suele tener severas dificultades para remontarse a
una época en la que el orgullo se asocia a la grandeza y no a un diminuto narcisismo,
manfaco e hiperconectado, que pretende evitar compulsivamente la angustia. La
dificultad se profundiza cuando guerra y felicidad deben formar parte de la misma
constelacién. La guerra, la felicidad y la narracion de la guerra estaban entonces
enlazadas, como si la accién misma ocurriera para dar lugar a algo nuevo en el
mundo, para ser recordada y celebrada. La distancia milenaria entre aquella narracién
y nuestra época se torna abismal especialmente luego de 1915. Desde entonces, de
modo inequivoco, el orgullo de las guerras libres mut6 en desvergiienza colonial; la

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



mediania del héroe como instrumento de los dioses y morada transitoria de las Musas
se trocd en instrumentalizacién mecanizada de los hombrecillos, indignos medios del
gran capital y de los nacionalismos imperialistas; los poemas sobre las grandes batallas
por la inmortalidad se cambiaron en mudas masacres y genocidios perpetrados por
pequenos narcisismos nacionalistas, étnicos, aldeanos o religiosos.

Los grandes hombres y nombres fueron sepultados por la superfluidad de
quienes moririan miserable y anénimamente, sin novedad en el frente. 1914-1915
es el periodo en que definitivamente la guerra (como topos literario) pasé de ser “la
madre de todas las cosas”, la ocasién para la realizacion del destino y la felicidad, a
ser mundialmente la matriz del trauma, la frustracién y la desgracia. La lucha por la
libertad y el honor se habia convertido en un ir al muere por el poder de los amos.
La narracion, como detect6 agudamente Benjamin®, se convirtié en la gran ausente, la
gran desaparecida de los campos de batalla. El frente mismo de batalla, ese encendido
territorio de encuentro cara a cara, cuerpo a cuerpo, se enfrié en la distancia que la
técnica transformé en juegos de siluetas alli y mucho mas alld de las clasicas trincheras.
El acontecimiento literario que habia sido la ocasién del nacimiento del alma de
Occidente en un canto se trocaba, no sin filiarse en la memoria de otra desmesura
europea exportada*, en la partida de defuncién inefable de esta.

Esta siniestra transformacién del “odio” (ya avanzaremos sobre su sentido pre-
ciso) no es ajena al psicoandlisis ni a la historia. Es precisamente ese punto de inflexion
donde se sitta la escritura freudiana sobre la guerra y la muerte®. La desilusion que
Freud declara experimentar ante la guerra se debe a la diferencia entre los elevados
ideales éticos que profesaban las naciones en conflicto hacia dentro de sus territorios y
su comportamiento hacia afuera. Correlativamente, la segunda fuente de desilusion es
“la brutalidad en la conducta de individuos a quienes, por su condicién de participes
en la més elevada cultura humana, no se los habfa creido capaces de algo semejante”.
Lo mas grave no es la violencia en si misma sino la convivencia de los mas elevados
ideales con la mas cruel masacre. Freud constataba que el Estado se entregaba a
todas las injusticias y violencias, y es facil detectar que en ese texto sobre la desilusion
ante la guerra Freud realiza en dos ocasiones referencias a la Antigtiedad griega’. Los
sedimentos de aquel heroico mundo griego (en especial de Séfocles y de Homero)
estan orgullosamente presentes en la memoria del vienés® en este caso como contraste
tacito con la actualidad. Esta hipétesis se refuerza si tenemos en cuenta que, en el
trabajo inmediatamente posterior, acerca de la actitud hacia la muerte —trabajo que
es, como se sabe, una segunda parte de aquel en el que nos detuvimos ya—, Freud®
trae a colacion un pasaje de La Odisea. Ese es el mundo imaginario en funcién del cual
Freud interpreta el cataclismo del que es testigo. Ocurre como si, ante los prolegémenos

LEANDRO DRIVE [UN MUNDO CONGELADO. ACERCA DE LA DESMENTIDA DE LA AMBIVALENCIA]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp.

. Walter Benjamin, El narrador

(Madrid: Taurus, 1991).

. Tzvetan Todorov, La conquista

de América. El problema del otro
(Buenos Aires: Siglo XXI, 2003).

. Sigmund Freud, “De guerra y muerte.

Temas de actualidad” (1915), en
Obras completas, vol. XIV (Buenos
Aires: Amorrortu, 2003), 273-303.

. Ibid., 282.
. Cfr. Ibid., 278-280.
. Cfr. Sigmund Freud, “Carta a Arnold Zweig

del 4 de abril de 1934”, en Sigmund Freud
y Arnold Zweig, Correspondencia, 1927-
1939 (Barcelona: Gedisa, 2000), 97.

. Ibid., 295.

67-86. 69



70

10. Es este el aspecto que destaca y actualiza,

no sin buenas razones, la lectura de Javier
Gomd Lanzén, Aquiles en el gineceo o
Aprender a ser mortal (Valencia: Pre-
textos, 2007). Hablamos, no obstante, de
algo inevitable porque el astuto Ulises,
cuando viaja en busca del Pélida, no
indaga la identidad de un modo directo
que lo llevaria a una via muerta, sino que
introduce una espada entre los obsequios
“para mujeres” que lleva al gineceo.

Asi, de modo indirecto y encubierto,

trae a la luz algo que de otra manera
permaneceria oculto. Con ese ardid

del que los psicoanalistas son en algtin
punto herederos, despierta en Aquiles la
tentacién que lo lleva a empunar el arma
y a revelarse como quien es, como si
obedeciera ciegamente a la pulsion que
desde el inicio nombra el primer poema.

de la infinita crueldad poniendo su huevo sobre Europa, Freud se hubiera encontrado
atonito, expectante de un aprendizaje, tristemente inexistente, de la escena del canto
XXIV de La lliada en la que Priamo besa las manos del asesino de su hijo, y Aquiles
llora junto a aquel al devolverle el cadaver lacerado de Héctor. Aquiles, tomado por la
célera (y recordado por ella), es un héroe para los ideales de nuestra cultura no tanto
por rechazar, en nombre del honor, los sustitutos con que los troyanos quisieron saldar
su ofensa, ni por haber defendido con éxito su nombre en combate. Tampoco lo es
Gnicamente por su decision de abandonar el gineceo para asumir su destino heroico
en la guerra de Troya, puesto que, dado el caracter del Pélida, esta decisién ética
es en parte inevitable'. La renuncia de Aquiles a la pacifica compania de las mas
bellas mujeres prefigura la segunda gran renuncia por la que lo admiramos: la renuncia
al ilimitado placer de la venganza. Transfigurado por una ménis proverbial, mitica,
hiperbdlica, Aquiles fue capaz de sobreponerse y trocar la voluntad de retaliacion sin
[imite por la grandeza infinita: el héroe vence al espiritu de la venganza con “amistad y
compasion”, como se lee en el verso 309, en una comunién hospitalaria con el padre
de su rival, asesinado y profanado.

En esa guerra primordial, luego de acceder a la siplica de Priamo, Aquiles
concede al lider del ejército rival, al padre del asesino de su amante, una tregua durante
los dias que desee para tributar exequias a Héctor. El terrible enemigo de Troya no
solo ofrece comida y cama a Priamo, sino que también le brinda los dias de tregua
necesarios para la despedida del héroe. Aquiles promete que el ejército aqueo no
atacara mientras se realizan los funerales de Héctor. Doce dias pide Priamo, y doce
dias otorga Aquiles de suspension del combate. Por todo ello admiramos al Pélida,
al igual que al inmenso Priamo. Aquiles es el héroe que renuncia a la comodidad y
tal vez al éxtasis sexual para servir a los suyos en la guerra y, mas tarde, renuncia al
placer destructivo para dar espacio al duelo de otro, a la despedida paterna de un hijo
muerto. Su grandeza definitiva es la que le permite inhibir la pulsién dominante de su
cardacter. Pero esa inhibicion, como veremos mas adelante, lo expondra a la erotizada
ira de otra heroina...

TRES APORTES DEL PSICOANALISIS A LA ELABORACION DE LA AGRESIVIDAD Y
EL ODIO

Nos extralimitariamos si cediéramos a la tentacion de sospechar, en una cultura en la
que la culpa no tiene espacio simbélico que habitar, la eficacia de ese sentimiento bien
conocido por los modernos como factor que inhibe la crueldad. Estamos autorizados a
decir, en cambio, que la postergacion de la descarga, su interiorizacion y su modulacién

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



simbélica (que el poema enaltece), son prerrequisito y fundamento del orden cultural.
Es pertinente recordar que Freud insiste en que “todo lo que promueva el desarrollo de
la cultura trabaja también contra la guerra”. El odio (paradigméaticamente dirigido al
padre) que no se exterioriza no desaparece, sino que es introyectado y convertido, junto
a la amenaza de castigo, en sentimiento de culpabilidad. Esa es la funcién civilizatoria
del odio simbdlico. La vuelta de esa hostilidad hacia el interior es el mecanismo que
tanto para Nietzsche'? como para Freud explica el nacimiento de la “mala conciencia” o
sentimiento de culpabilidad™. Ambos postularon que la mala conciencia (el odio dirigido
contra uno mismo) es el precio y la enfermedad de la cultura, y ambos condujeron este
problema a la explicacion critica de la interpretacion cristiana de la mala conciencia. El
sentimiento de culpa es, a juicio de Freud, “el problema mas importante del desarrollo
cultural”™: aquel se incrementaria con el progreso moral en lugar de extinguirse. No sin
buenas razones, la culpa tiene mala prensa en nuestra cultura cristiana. El psicoanalisis
hace de la elaboracién de la culpa inconsciente la piedra angular de su programa. Pero
al mismo tiempo la angustia es un afecto que posibilita el trabajo de andlisis. No faltan
entonces buenos argumentos para considerar aspectos positivos de un sentimiento
que la moral religiosa convirtié en el punto de Arquimedes de su hegemonia. Séneca
elogiaba la sentencia de Epicuro: “El principio de salud es la conciencia de la culpa™,
pues quien ignora su falta no quiere ser corregido. La ausencia total de remordimiento
supone la radicalizacion de las asimetrias que impide la identificacién, la compasion
y el sentir-con el otro, que es una de las precondiciones de la ética. Correlativamente,
la carencia de angustia es signo de inmunidad contra el andlisis, y contra toda
posibilidad de escucha y reconocimiento del otro. Dicho metapsicolégicamente: ni
el remordimiento ni la culpa (miedo al superyd) pueden existir donde no hay amor.
Algunos perversos confirman que sin amor no hay miedo, pues sin amor no hay nada
con valor que pueda perderse: su estructura psiquica sugiere que su deseo no es un
deseo del deseo del otro, sino un deseo del miedo y el dolor del otro, hipétesis que
concilia con la tesis del deseo ligada a la falta. A diferencia del odio simbdlico, esta es
la funcion anticivilizatoria del odio primordial.

Freud' plantea dos conjeturas acerca del origen de la energia agresiva de
que suponemos dotado al superyé: 1) la continuacién de la energia punitiva de la
autoridad exterior; 2) la agresioén propia dirigida contra esa autoridad inhibidora (y
amada), pero no realizada. Esta contradiccién desplaza sus diferencias a un segundo
plano cuando se visualiza que en ambas explicaciones del fenémeno se presenta una
agresion dirigida hacia dentro contra imagenes amadas (la propia, la del padre, etc.).
Puede predominar cualquiera, pero actéan ambas. Lo que resulta claro es que hay un
vinculo estrecho entre culpa y amor-odio. Por ello, una vez que hubo destacado la

LEANDRO DRIVE [UN MUNDO CONGELADO. ACERCA DE LA DESMENTIDA DE LA AMBIVALENCIA]

11.

12.

13.

14.

15.

16.

Sigmund Freud, “¢Por qué la guerra?
(Einstein y Freud)” (1933), en

Obras completas, vol. XXII (Buenos
Aires: Amorrortu, 2006), 198.

Friedrich Nietzsche, La genealogia de
la moral (Madrid: Alianza, 2008). Cfr.
en particular el segundo tratado.

Reinhard Gasser apunta que el
pensamiento mds herético de Freud,

las consecuencias de un “giro hacia
adentro de la agresion”, habia sido
anticipado a través de la hipédtesis de
Nietzsche de la internalizacién, y senala
que visto mas de cerca, las similitudes se
extienden no solo a las tesis mismas de
la internalizacién, ya capturadas por una
eleccién comin de palabras, sino también
a sus premisas. En Reinhard Gasser,
Nietzsche und Freud (Berlin/Nueva York:
De Gruyter, 1997), 303 y siguientes.

Sigmund Freud, “El malestar en la cultura”
(1930), en Obras completas, vol. XXI
(Buenos Aires: Amorrortu, 2004), 130.

Lucio Anneo Séneca, Cartas filoséficas
(Epistolas morales a Lucilio). Trad. I. Roca
Melid (Barcelona: Gredos, 2010), 73.

Freud, “El malestar en la cultura”.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.

71



17. Ibid., 130.

18. Jacques Lacan, El Seminario 7. La
Etica del Psicoandlisis (1959-1960)
(Buenos Aires: Paidds, 1997).

19. Nietzsche apunta: “No odiamos mientras
nuestra estima es alin pequenfa, sino

sélo cuando es igual o mayor a la que
tenemos por nosotros mismos”. En

Friedrich Nietzsche, Mds alld del bien y

del mal. Preludio de una filosofia del futuro
(México: Alianza, 1992), §173, 119.

20. “En la afabilidad no hay nada de
odio a los hombres, pero justo por
ello hay demasiado desprecio por
los hombres”. Ibid., §93, 104.

21. Ernest Jones, Vida y obra de Sigmund
Freud II. Los afios de madurez, 1901-
1919 (Buenos Aires: Nova, 1960), 144.

72

relevancia del problema de la culpa para la cultura, Freud sefala de inmediato que
la mojigateria de la educacion de su época es reprobable tanto por censurar el saber
acerca de la sexualidad como por no preparar al joven para la agresién, cuyo objeto
estd destinado a ser:

Cuando lanza a los jévenes en medio de la vida con una orientacién psicolégica tan in-
correcta, la educacién se comporta como si se dotara a los miembros de una expedicién
al polo de ropas de verano y mapas de los lagos de Italia septentrional. Es evidente aqui
que no se hace un buen uso de los reclamos éticos. La severidad de estos no sufriria gran
dano si la educacion dijera: “Asi deberian ser los seres humanos para devenir dichosos
y hacer dichosos a los demas; pero hay que tener en cuenta que no son asi”. En lugar
de ello, se hace creer a los jévenes que todos los demds cumplen los preceptos éticos,

vale decir, son virtuosos. En esto se funda la exigencia de que ellos lo sean también.”

Lacan™ ha dicho que la culpa es signo de traicion al propio deseo; nada impide
pensar que se trata también del signo de una “traicién”, en verdad inevitable, a ciertos
ideales que pretenden erradicar la agresividad y el odio. Puede afirmarse que, en un
principio, el odio es la pasién con que el sujeto persigue a los objetos que son fuentes
de displacer, lo que abarca tanto a aquellos que impiden la consecucién del placer como
a aquellos objetos cuya presencia o ausencia el sujeto no domina. Pero quisiéramos ir
mas alld para afirmar la relacién que suele establecerse con el remordimiento cuando el
odio primordial es suplementado por el odio simbélico. Por ello, entenderemos al odio
como el placer obtenido de dirigir un cimulo de agresividad a provocar sufrimiento y a
destruir a un objeto también amado', o constituyente de nuestro deseo (por ejemplo,
como rival o como poseedor de un saber que nos esta vedado), por interponerse
este en la consecucién del placer. La desmentida de la agresividad y en especial del
odio bajo la presion de un ideal descorporeizado de amor es frecuente en nuestra
piadosa época, cuando la mera afabilidad se hace pasar por amor® y la violencia se ha
transformado para el sentido comdin “bienpensante” en un disvalor. La educacién no
informada psicoanaliticamente escatima un saber que lesionaria los ideales narcisistas
construidos sobre fundamentos religiosos. En este sentido, hay al menos tres aportes
sustantivos que el psicoandlisis realiza en aras de la elaboracién de nuestra hostilidad.

En primer lugar, el psicoanalisis se decide no tanto por la postulacién de una
pulsién agresiva especifica como por el reconocimiento de un componente agresivo
en toda pulsién. En 1908, Alfred Adler fue el primero en oponer la voluntad de
poder nietzscheana a la libido freudiana, suponiendo como fuente del acto sexual un
impulso puramente agresivo?'. El pretendia suplantar a la libido poniendo en su lugar
al poder individual, a la voluntad de intensificacién del sentimiento de personalidad.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Mientras que en Freud el concepto de la libido se aproxima a la “voluntad de vida”
de la filosofia de Schopenhauer (este habia designado a los 6rganos sexuales como “el
foco de la voluntad”*?), la “voluntad de poder” de Adler coincidia terminolégicamente,
y a veces también en su contenido, con lo que se conocia en ese entonces sobre la
Wille zur Macht nietzscheana. A largo plazo, el problema no resulté siendo tanto el
reconocimiento de la pulsién agresiva, sino el intento de desterrar a la libido. A Adlery
Jung, los negadores de la libido en nombre del poder, Nietzsche los habia desheredado
premonitoriamente en sus apuntes personales: “El mundo sin Eros. Considérese que,
gracias a Eros, dos personas se procuran placer mutuamente: icuan distinto pareceria
sin él este mundo de la envidia, del miedo y de la discordia!”*.

La perspectiva de Nietzsche no separa en el “poder” odio y amor, y es
coincidente con la de Freud, quien en 1911 le escribia a Pfister: “[Adler] se ha creado
para si mismo una visién del mundo sin amor, y yo estoy empeiado en llevar a cabo la
venganza de la diosa Libido contra él"*. En lugar de hipostasiar un caracter general de
toda pulsién y, en particular, de la pulsién sexual, Freud supone que toda pulsiéon nos
ataca y nos pone en movimiento. Al decir de Laplanche, “[e]n toda pulsién hay agresion,
y toda pulsién es ante todo agresion contra el yo, en la medida en que se constituye
un yo, es decir, ante todo, en el ser humano”*. Este serfa el componente demoniaco
de la pulsion. O, mejor, el elemento “diabélico” de la pulsién y del psico-andlisis (como
se sabe, del griego dvdAvaig, desatar, “separar un conjunto en sus partes”), podriamos
decir con rigor etimolégico —puesto que diablo proviene del griego Siapolog, “el que
desune o calumnia”*—, elemento que proyecta como forma pura y personificandolo
el discurso religioso. Teniendo en cuenta esta duplicidad indesligable, Silvia Bleichmar
dirda —con Freud— que sin parar mientes en el objeto “la pulsién no ama ni odia sino
que simplemente tiende a la realizacién”?.

Por otro lado, la hipétesis de la relativa autonomia de los componentes
agresivos y hostiles de la pulsién se aproxima a los postulados de la fisiologia del
comportamiento y la etologia®. En su libro Amory odio, Irendus Eibl-Eibesfeldt sostiene
que de la observacién de diferentes animales se concluye que la pulsién agresiva tiene
relativa independencia. En los ciclidos, por ejemplo, luego de un periodo de soledad,
la descarga de agresividad es mas urgente que las apetencias sexuales y lleva a los
machos a atacar incluso a la hembra con que se encuentran. Pero si se pone a la vista
aunque separado (inaccesible al ataque) a otro macho, y una hembra al alcance, el
pez descarga la agresién sobre el macho que ve, y se aparea con la hembra. Es decir,
que tiene que haber un objeto de descarga para la agresién para que el amor halle
canalizacién®. Parece ser que también entre algunos peces el otro es en primer lugar
un enemigo. Freud se hallaba convencido de que, al menos entre humanos, el odio es

LEANDRO DRIVE [UN MUNDO CONGELADO. ACERCA DE LA DESMENTIDA DE LA AMBIVALENCIA]

22. Arthur Schopenhauer, El mundo como
voluntad y representacién. Complementos
(Madrid: Trotta, 2003), 588.

23. Friedrich Nietzsche, “Fragmentos
postumos (1876-1878)", en
Humano, demasiado humano |1
(Madrid: Akal, 2007), 378.

24. Citado por Peter Gay, Freud:
una vida de nuestro tiempo
(Barcelona: Paidds, 2010), 258.

25.)Jean Laplanche, La angustia. Problemadticas
I (Buenos Aires: Amorrortu, 2012), 139.

26.Joan Corominas, Breve diccionario
etimoldgico de la lengua castellana
(Madrid: Gredos, 2000), 212.

27. Silvia Bleichmar, Vergtienza,
culpa, pudor. Relaciones entre la
psicopatologia, la ética y la sexualidad
(Buenos Aires: Paidds, 2016), 43.

28. Konrad Lorenz, Sobre la agresion. El
pretendido mal (Madrid: Siglo XXI, 2015).

29. Irendus Eibl-Eibesfeldt, Amor y
odio. Historia natural de las pautas
de comportamiento elementales
(México: Siglo XXI, 1972), 49-50.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.

73



30. Sigmund Freud, “Pulsiones y destinos
de pulsién” (1915), en Obras

completas, vol. XIV (Buenos Aires:
Amorrortu, 2003), 105-134.

31. Freud cita a Bernard Shaw para
generalizar su observacion: “Por lo
general, s6lo hay una persona a quien
una muchacha inglesa odia mds que a su
madre: su hermana mayor”. En Sigmund
Freud, “Conferencias de introduccion

al psicoandlisis (Partes 'y I1)” (1916-
1917), en Obras completas, vol. XV
(Buenos Aires: Amorrortu, 1991), 187.

32. Sigmund Freud, “Psicologfa de las
masas y analisis del yo” (1921), en
Obras completas, vol. XVIII (Buenos
Aires: Amorrortu, 2006), 115.

33. Nietzsche, La genealogia de la moral, 63.

34.Sigmund Freud concluye: “En
consecuencia, el préjimo no es solamente
un posible auxiliar y objeto sexual, sino
una tentacién para satisfacer en él la
agresion, explotar su fuerza de trabajo

sin resarcirlo, usarlo sexualmente sin

su consentimiento, desposeerlo de su
patrimonio, humillarlo, infligirle dolores,
martirizarlo y asesinarlo”. En Freud,

“El malestar en la cultura”, 108.

74

anterior al amor®, y de que incluso la actitud hostil entre hermanos es la mas temprana®'.
En 1921 escribié que en la masa artificial sus miembros se definen en primer lugar
como “animales de horda”? y no como animales gregarios, pues en principio se unen
a sus pares por lazos de mutua envidia y hostilidad. Y hay que recordar que, en La
genealogia de la moral, Nietzsche, admirado por Freud, se habia referido a esa mayorfa
de hombres que forman la moral del resentimiento como “los hermanos en el odio”*.

Si el odio simbélico juega un papel civilizatorio, el odio primordial tiene con-
secuencias calamitosas porque lleva a satisfacer la pulsién destructiva a expensas de
otro. Inhibido parcialmente de su satisfaccién en sociedad, ese odio halla una valvula de
escape en la segregacion (tribal, nacionalista, religiosa, étnica, de clase, de género, etc.),
con todas sus posibles consecuencias anadidas, que van de la difamacién al exterminio.
Todo “nosotros” es por regla la negacion odiosa de algtin “otro”, depositario de los
reciprocos odios fraternales proyectados. La conciencia de este aspecto de la pulsién
que hace del hombre un potencial enemigo de su préjimo*, al tiempo que un posible
colaborador (movido en primer lugar por el odio a un segregado), es entonces el primer
paso para afrontar su modulacién ética, no impedida por las disposiciones evolutivas.

En segundo lugar, el psicoandlisis sistematiza y se reapropia en sus propios
términos de un saber ya presente en ese transvalorador de valores que fue Nietzsche,
y que consiste nada menos que en complementar el tradiciona
filoséfico con un reconocimiento de nuestra criminalidad, escandaloso por la
desmentida de la que es objeto. Desde Platén hasta Heidegger, la gran Filosofia
habia sido pensada unilateralmente como un aprendizaje de la muerte propia. En su
desconocimiento del continente sumergido del inconsciente, ese filosofar no integré la
mortificacion que acarrea la terrible certeza de nuestro ser-mortiferos a la meditacion
sobre nuestra muerte. Nietzsche y Freud nos acercaron en cambio a la conciencia de
que vivir y matar se autoimplican, tanto como vivir y morir. Aun mas: ellos sefalan
impiadosamente que nuestra criminalidad no cabe en las antiguallas de la necesidad,
regidas por las pulsiones de autoconservacién. En ese nivel biolégico, el criterio para
delimitar lo asesinable/comestible de lo que no lo es, por regla general excluye a lo mas
familiar. Pero la defensa y la alimentacion son apenas una parte de las motivaciones
de nuestra agresividad, y no son las mas inconfesables. En el nivel de la pulsion sexual,
incluyendo los compromisos narcisistas, Freud ensena que toda muerte es un suicidio
encubierto, que se odia y se quiere matar especialmente a lo mas parecido, a lo mas
cercano y familiar: tal vez en parte porque cuanto mas parecido sea el otro a mi,
mas posibilidades hay de que desee lo mismo que yo.

Nietzsche y Freud no se arrancan los ojos cuando descubren el odio: el placer en
la agresividad, en la criminalidad y en la crueldad con uno mismo, con el objeto amado o

|//

aprender a morir”

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



constituyente del deseo. Este deseo edipico subyace a la universal prohibicion de matar.
El odio intrafamiliar tiene su prototipo en la disputa edipica (paterno-filial o fraterna)

I//

por el amor parental, y se encuentra en el “narcisismo de las pequenas diferencias”*.
El odio, el deseo de matar o reducir a nada al objeto amado o al rival de mis pulsiones
narcisistas y sexuales, es tan intenso como el amor que nos une a él. Querer ser como
el otro puede implicar el deseo de eliminar en cuanto otro al inmejorable modelo de
mi ensueno. Y bien, lo cierto es que el placer del odio con dafos irreparables del que
somos sujetos (y no solo objetos, como escribia Freud en la cita referida) es un punto
que el psicoandlisis nos ha ayudado a reconocer y a elaborar®.

El tercer aporte es quiza solo una consecuencia de los dos anteriores. A las
humillaciones narcisistas que la humanidad habria padecido, memorablemente
escritas por Freud* (convertido por ello en objeto de ese odio del ser a quien viene a
perturbar el goce comdn en las convicciones bien asentadas), deberiamos afadir otra,
cuya autorfa, a nuestro entender, podria atribuirse a esa extrafa pareja formada por
Nietzsche y Freud (no sin olvidar esos nexos entre ambos que, sobre este punto en
particular, fueron Alfred Adler y Sabina Spielrein®®). De la insistencia con que ambos
destacaron el odio, es decir, el placer que la descarga de agresividad contra seres
amados (contra otros o contra uno mismo) o rivales en el amor (lo que incluye el amor
por el saber) acarrea, se deriva que no somos pacificas criaturas corrompidas por la
cultura, ni meras victimas de la impiedad de la naturaleza. De esta conviccién emana
un auténtico cataclismo de la jerarquia de los valores religioso-tradicionales. El punto
es que solemos confundir maniqueamente agresividad y odio con mal e ignorancia,
e inhibicion de la agresividad y odio con bien y conocimiento. Por ello, y a la luz de
la gran inversién de la filosoffa, una de las grandes rupturas morales producidas por
Nietzsche-Freud consistié en desarticular las moralistas cuaternas semanticas que unfan
alin convincentemente amor-placer-Saber-Bien y agresividad-displacer-Ignorancia-Mal.
En otras palabras —y puntualizando en lo que nos convoca aqui— al mostrar el
posible vinculo entre agresividad, amor y placer, Nietzsche y Freud descubrieron
el odio. Al menos, lo miraron a la cara y lo nombraron conceptualmente por primera vez.
Todavia debemos trabajar contra aquellas tétradas de ataduras moralistas defectuosas,
complacientes, mal soldadas. Eso es lo que intentaremos hacer a continuacion.

AMARODIANDO

Solo quien tiene escasa experiencia en el amor puede ignorar que este acarrea, y no de
modo excepcional, sufrimientos y muerte, y que el placer amoroso puede —ademds
de estimular, regocijar y gratificar— estancar, conformar y cegar. Solo quien no se ha

LEANDRO DRIVE [UN MUNDO CONGELADO. ACERCA DE LA DESMENTIDA DE LA AMBIVALENCIA]

35. Ibid., 111.

36. Hemos desarrollado con mas detalle
este punto en otro trabajo.

37. Freud, “Conferencias de introduccién
al psicoandlisis (Partes 1 y 1)”, 260-261,
y de modo mas célebre quiza, y mas
completo, en Sigmund Freud, “Una
dificultad del psicoandlisis” (1917), en
Obras completas, vol. XVII (Buenos
Aires: Amorrortu, 1999), 131-135.

38. Sabina Spielrein, “Destruction as
Cause of Becoming”, Psychoanal.
Contemp. Thought, 18 (1995): 85-118.
Disponible en: http://www.pep-web.
org/ (consultado el 20/05/2018).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.



76

39. Friedrich Nietzsche, Asi hablé
Zaratustra (Madrid: Alianza, 2007).

40. Después de declarar que las mociones
pulsionales que habitan al hombre no son

en si ni buenas ni malas, Freud sostiene:
“El hombre rara vez es integramente
bueno o malo; casi siempre es ‘bueno’
en esta relacién, ‘malo’ en aquella otra,
o ‘bueno’ bajo ciertas condiciones
exteriores, y bajo otras, decididamente
‘malo’”. En Freud, “De guerra'y

muerte. Temas de actualidad”, 283.

41. Italo Calvino, El Vizconde demediado
(Madrid: Siruela, 2017).

42. Friedrich Nietzsche, El nacimiento de
la tragedia, o Crecia y el pesimismo
(Madrid: Alianza, 1994).

43. En Sigmund Freud, “Algunos tipos de
carécter dilucidados por el trabajo
psicoanalitico” (1916), en Obras
completas, vol. XIV (Buenos Aires:
Amorrortu, 2003), 330-331.

atrevido a reconocer su agresividad puede no (querer) saber de su indole necesaria, y
del odio, i.e., de la incomparable cuota de placer que de aquella proviene cuando se
dirige a un objeto amado o rival y, por ende, también constituyente del deseo; solo
quien supo olvidar el displacer de todo duelo y de cada aprendizaje, que despedazan
impiadosamente nuestra identidad, pensard en erradicar el dolor de la vida. Solo una
version teoldgica de la moral podria separar, por un lado, a una santa tétrada celeste v,
por otro, a los elementos rojos del averno, que condensan los aspectos inconciliables del
deseo y la moral. Nietzsche construye su inversion de Zoroastro®® contra este equivoco
que lleva a hipostasiar metafisicamente el bien y mal, y a separar imaginariamente el
amor del odio. Y contra la tentacién de interpretar a las pulsiones (y luego a las personas)
como buenas y malas, se pronuncia ese otro psicélogo del mds alld del bien y del mal
que fue Freud*. Italo Calvino abordé con maestria esta tendencia moralizante en £/
Vizconde demediado, la historia de Medardo de Terralba, desgarrado en dos mitades,
una buena y otra mala, por una bala de caiién en la guerra contra los turcos. Lo
interesante es que, a medida que avanza el relato, y a contrapelo de la expectativa mas
ingenua, la mitad buena resulta tan insoportable y mortificante como la mala. Repleta
de “buenas” intenciones, de una “buena fe” asfixiante, aquella es fuente de malestar
para quien la escucha. Bajo su influjo, escribe Calvino, “incluso la musica, a fuerza
de ofrsela reprobar como ftil, lasciva y no inspirada en buenos sentimientos, acabé
aburriéndolos, y sus extrafnos instrumentos se cubrieron de polvo™'. La aniquilacién
de las pasiones y la mdsica (el reino de las Musas) en nombre de una moral de/con
“buena fe” suena conocida para quien ha leido El nacimiento de la tragedia®. El nifio
narrador del relato de Calvino, sobrino del Vizconde, declara que en ese mundo
escindido se sentfan perdidos entre perversidad y virtud igualmente inhumanas. Su
vision ingenua y maniquea contrasta con la perspectiva de otro personaje, la nodriza
Sebastiana. Esta no da crédito a las excusas y los lamentos de la afligida “buena” mitad
del Vizconde y no cesa, como representante del Eros unificador, en la imputacion al
buen Vizconde por los actos del malo. Cumple asi, al interior del relato, la funcién
que Freud encarna como lector de Shakespeare cuando, siguiendo una sugerencia de
Ludwig Jekels, interpreta a Macbeth y Lady Macbeth como resultantes de la escision
psiquica de un mismo caracter”. La clave comun es no condescender a las tentativas
con que el orgullo condena a los recuerdos de los que se avergiienza a la censura o al
exilio de las provincias psiquicas que gobiernan el yo.

La rica experiencia muestra que el orden pulsional es inerradicablemente ambi-
valente y paradéjico. La moral convencional pretende establecer barreras tajantes donde
una mirada mas sutil (0 menos hipécrita) advierte mezclas y desmezclas de pulsiones.
Donde la moral tradicional quiere ver pulsiones puras, la critica encuentra ambivalencia,

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



aleaciones, compuestos, productos. Uno de los paradigmas del maniqueismo moral
es el cristianismo, al que Nietzsche habfa denunciado por el envenenamiento de Eros
y la conversién de este en vicio**. La critica freudiana del “amor cristiano™, por su
parte, apunta a su desnaturalizacién: tras la ambicién totalizadora e indiferenciada que
proclama el “
como a uno mismo, se esconderia la impotencia y la injusticia del verdadero amor,
y la desmentida del odio y la agresividad irrenunciables como partes de un amor
hecho cuerpo. Ese ideal es inhumano y antinatural. Como cada uno de los preceptos
cristianos, anade Nietzsche:

amaos los unos a los otros”, e incluso el mandato de amar a los enemigos

Repdsese una por una las propuestas morales de los documentos del cristianismo y en
todas partes se encontrara que las exigencias son exageradas a fin de que el hombre
no pueda satisfacerlas; la intencién no es que devenga mas moral, sino que se sienta
lo mas pecador posible. Si este sentimiento no le hubiese sido agradable al hombre,
¢para qué habria producido una tal representacién y se habria aferrado a ella durante

tanto tiempo?*®

¢Coémo no odiar al Dios que induce el amor por lo imposible? Nietzsche
observaba que hay algo de placer en la renuncia que funda la cultura, y ese placer es
la posibilidad de una elevacién y un riesgo de caer en las espirales del masoquismo.
De la constelacion edipica desplegada por Freud puede extraerse la conclusion de que
ni el odio puede desatarse del amor —si no es a costa de la cultura—, ni el amor puede
desligarse definitivamente de los componentes agresivos/destructivos de la pulsion:
sin estos se extinguiria, impotente. Por empezar, es banal y al mismo tiempo espinoso
afirmar hoy que, desde el punto de vista psicoanalitico, el amor es indesligable del
odio y la sexualidad es indisociable de cierta cuota de agresividad (no necesariamente
de lesion a la dignidad de otro). Por ejemplo, es plausible conectar el alarde falico de
ciertos dngeles de la guarda y otras figuras guardianas de diferentes culturas, a los que se
asigna erréneamente el unilateral sentido de fecundidad, con una funcién protectora®.
La presentacion de los genitales masculinos es una pauta comportamental de diversas
especies de monos, realizada en forma de amenaza para defender el territorio o como
exhibicion de jerarquia. Los “guardianes” del grupo de algunos macacos experimentan
una ereccién cuando se acercan congéneres desconocidos, lo que se interpreta como una
amenaza de cabalgazon ritualizada. La cabalgazén es demostracién de jerarquia
entre muchos mamiferos, y también lo hacen las hembras entre ellas. Entre humanos,
la historia da muestras de que esta tendencia, profundizada a veces con el odio y la
crueldad, se convirtié en una norma del dominio patriarcal y heteronormativo*® que el
etélogo citado no puede pensar més alld de las disposiciones “naturales”. A nosotros no

LEANDRO DRIVE [UN MUNDO CONGELADO. ACERCA DE LA DESMENTIDA DE LA AMBIVALENCIA]

44. Nietzsche, Mds alld del bien
y del mal, §168, 110.

45. Freud, “El malestar en la
cultura”, 106-108, 138.

46. Friedrich Nietzsche, Humano, demasiado
humano | (Madrid: Akal, 2007), 116.

47. Eibl-Eibesfeldt, Amor y odio.
Historia natural de las pautas de
comportamiento elementales, 29.

48. Rita Segato, Las estructuras elementales
de la violencia (Bernal: Universidad
Nacional de Quilmes, 2003).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.

77



49. lvonne Bordelois, Etimologia de las
pasiones (Buenos Aires: Libros del Zorzal,
2006), 43. Para el Diccionario de la Real
Academia Espanola, calentar significa tanto
“excitar sexualmente a alguien” como “dar
azotes”. Hay que anadir que, al menos

en la Argentina, “calentarse” por algo o
alguien alberga pragmaticamente también
el sentido de mostrar y demostrar interés,
trabajar para conseguirlo, esforzarse, etc.

50. “En las funciones biolégicas, las dos
pulsiones bésicas producen efectos una
contra la otra o se combinan entre si.

Asi, el acto de comer es una destruccion
del objeto con la meta dltima de la
incorporacion; el acto sexual, una agresion
con el propésito de la unién mas intima.
Esta accién conjugada y contraria de las
dos pulsiones basicas produce toda la
variedad de las manifestaciones de la
vida. Y mas alla del reino de lo vivo, la
analogia de nuestras dos pulsiones bésicas
lleva a la pareja de contrarios atraccion y
repulsion, que gobierna en lo inorganico”,
en Sigmund Freud, “Esquema del
psicoanalisis” (1940), en Obras completas,
vol. XXIII (Buenos Aires: Amorrortu, 2006),
147. Asi, Freud tal vez hace posible la
integracion intelectual de Empédocles

(de quien se reconocia heredero en este
punto) y Nietzsche, quien en un fragmento
postumo de 1876-1877 compone una
sentencia contra Empédocles: “El amor

y el odio, fuerzas no originarias. Detrés

del odio esta el temor, detras del amor

la necesidad. Detras del temor y la
necesidad esta la experiencia (juicio y
memoria). El intelecto parece ser més
antiguo que el sentimiento”. Nietzsche,
“Fragmentos péstumos”, en Humano,
demasiado humano [, 23 [186], 417.

78

puede sorprendernos a esta altura de los estudios psicoanaliticos y de género que el falo
condense poder (no necesariamente dominacion) y sexo, ambicién y voluptuosidad.

El abanico de la ambivalencia constitutiva del orden pulsional es inagotable, al
igual que su desmentida. Mirar fijamente puede cargar un mensaje amenazador, pero
también es el modo de expresar interés erético. El lenguaje usual, sincero hasta en
sus caprichos, da cuenta de la doble cara de la pulsién en la reveladora ambigtiedad
que encierra decir que alguien “esta caliente”: enunciado que refiere tanto al apetito
sexual como a la célera, que “brama”, de ira, dolor o a causa del éxtasis sexual, o que
“se volvi6 loco”, ya sea por enojo o enamoramiento®. Esta ambivalencia constitutiva
obliga a buscar auxilio en la teoria de la acciéon informada psicoanaliticamente para
distinguir en cada circunstancia el componente que prima en la hipnética aleacion de
odio y amor, y a fin de eludir los laberintos de la racionalizacién, que conducen a la
tan exasperante como criminal “buena fe” de tantos Minotauros. El reconocimiento de
esta doble cara de la pulsion no implica la inevitabilidad de los crimenes y vejaciones
que el patriarcado promueve vy justifica. Al contrario, la violencia no reconocida en
nuestras sociedades, asi como la empecinada negacién de esa violencia, son funda-
mentalmente masculinas, y aqui se trata del reconocimiento y elaboracién de este
problema psicopolitico.

REMORDIMIENTO Y DISCULPA

Por otro lado, la agresividad y el odio que motivan la rivalidad (entre hermanos por
el amor parental y luego, en general, entre pares por el amor de un mismo objeto o
ideal) atizan el deseo, y por ello son en gran medida indistinguibles de este y en este.
La afirmacién de que el deseo humano es un deseo del deseo del otro (del otro que es
“objeto-sujeto” de amor) puede querer decir también que es un deseo del objeto del
deseo del otro (del otro que es un tercero respecto del sujeto amado y de mi mismo).
La agresividad e incluso el odio estan presentes en el concepto freudiano de Eros que,
a diferencia del amor cristiano, més vinculado al Agape, condensa “vida” y “amor”,
sexualidad y autoconservacion, y se define por su fuerza de reunién y asimilacién.
Desde sus origenes, amar implicarfa incorporar, formando unidades cada vez mayores.
“Incorporar” es, literalmente, devorar, hacer cuerpo, actividad que engloba aspectos
agresivos, y que se liga primariamente a la oralidad. El alimentarse es un proceso que
permite al organismo mantener/aumentar la energia vital al precio de la destruccién de
la materia que tiene un primer lugar en la masticacion y, junto a la unién sexual, es el
ejemplo al que recurre Freud para mostrar la accién conjugada y contraria de las dos
pulsiones basicas que producen todas las manifestaciones de la vida®.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



En este punto, Freud®' se considera discipulo de Empédocles. Este postulaba
que son las fuerzas del amor y la discordia las que equilibran a los cuatro elementos que
forman el universo. Si el amor se impusiera en absoluto, suponia Empédocles, los
elementos se mezclarian desordenadamente y se produciria el caos. Freud pretende
distinguir ambas metafisicas: mientras que la doctrina del griego serfa una fantasia
coésmica, la doctrina psicoanalitica de las pulsiones exigiria una validez bioldgica. Y
psicoldgica, podriamos afadir, si conviniéramos en que la discordia puede ser inter-
pretada como el correlato mitolégico del procedimiento de la huida y del andlisis, y
el amor el andlogo de la incorporacién y de la sintesis. Los rastros de la ambivalencia
perviven en el lenguaje vulgar, que encierra una sabiduria inconsciente, cuando
escuchamos decir ante un cachorro (humano o no): “me lo comeria”?. La “inocente”
ternura se expresa con figuraciones que evocan las apetencias de Saturno y las del ya
mentado Minotauro. La devoracién, como ha dicho Derrida®® en sintonia con Freud,
es la tentacién misma del amor. Lo confirma la sensibilidad del creador literario que,
en El perfume, novela subtitulada precisamente Historia de un asesino, narra la avidez
voluptuosa con que los limpenes, como hermanos de la horda primitiva, devoran al
hastiado Jean Baptiste Grenouille. Este, como el mitico padre ancestral freudiano, se
habia apropiado, si no de todas, si de las mas bellas jévenes mujeres, movido por el
olfato absoluto que le era innato, en busca del singular aroma de aquellas, que solo
podia poseer a costa de la muerte de las admiradas victimas. La tentacién ante la que
cede Grenouille es una exageracion del reconocimiento que muchos animales realizan
por medio del olfato** y que, si seguimos a Freud**, los hombres hemos reprimido desde
que nos transformamos en bipedos. Pues bien, Patrick Stskind finaliza su obra con una
observacion que se ha creido solo una ironia y que pone de relieve el caracter dionisiaco
de la experiencia del canibalismo, tanto como los ominosos extremos sacrificiales en
los que el amor es indistinguible del odio. Acontece como si el odioso amante dijera:
“porque te amo te divinizo, pero para divinizarte (e inmortalizarte) debo matarte”. Los
crimenes de Jean Baptiste y la antropofagia final estan motivados por un éxtasis que
no puede confundirse con un odio plano y unilateral, carente de amor. éQué afirma
el poeta que sintieron los asesinos, todavia confundidos en su embriaguez primitiva?

Aparte de una ligera pesadez en el estdémago, tenian el animo tranquilo. En sus almas
tenebrosas se insinud de repente una alegria muy agradable. Y en sus rostros brillaba
un resplandor de felicidad suave y virginal. Tal vez por esto no se decidian a levantar
la vista y mirarse mutuamente a los ojos.

Cuando por fin se atrevieron, con disimulo al principio y después con total franqueza,
tuvieron que sonreir. Estaban extraordinariamente orgullosos. Por primera vez habfan
hecho algo por amor.*®

LEANDRO DRIVE [UN MUNDO CONGELADO. ACERCA DE LA DESMENTIDA DE LA AMBIVALENCIA]

51. Sigmund Freud, “Analisis terminable

e interminable” (1937), en Obras
completas, vol. XXIII (Buenos Aires:
Amorrortu, 2006), 246-248.

52. La expresion se extiende a las relaciones

adulto-adulto. Al menos en la Argentina,
es usual entre los jévenes el uso del verbo
comer para referir al comercio sexual: “me
la/lo/le estoy comiendo”, “¢a quién te estds
comiendo?”, “ite la/lo/le comerias?”, etc.

53. En Jacques Derrida y Elisabeth Roudinesco,

Y manana, qué... (Buenos Aires: Fondo
de Cultura Econémica, 2009).

54. Aun en algunos pueblos existe el saludo

5

51

5.

il

con las narices, vagamente parecido al
beso. Se trata de un olfateo amistoso

en que se aprieta la nariz contra la

mejilla o la nariz del otro y se frota
ligeramente. En Birmania llaman a este
saludo namchui (de nam, “olor” y chut,
“aspirar”), que podemos interpretar como
la ritualizacién de un reconocimiento que
en general ya no logramos propiamente.
Cfr. Eibl-Eibesfeldt, Amor y odio.

Nos referimos a las dos memorables

notas al pie que se hallan en: Freud, “El
malestar en la cultura”, 97-98: 103-104.

. Patrick Stskind, El perfume. Historia de un

asesino (Barcelona: Seix Barral, 2008), 255.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.

79



57. Jacques Lacan, £l Seminario. Libro 20.
Aun (1972-1973) (Buenos Aires: Paidés,
1998). Clase del 26 de junio de 1973.

58. Sigmund Freud, “Tétem y tabd. Algunas
concordancias en la vida animica de

los salvajes y de los neuréticos” (1912-
1913), en Obras completas, vol. Xl
(Buenos Aires: Amorrortu, 2004), 1-164.

59. Claude Levi-Strauss, Somos todos
canibales (Buenos Aires: Libros
del Zorzal, 2014), 139.

60. Theodor Reik, Myth and Guilt. The Crime
and Punishment of Mankind (Nueva
York: George Braziller Inc., 1957), 26.

61. Sigmund Freud, “Estudios sobre la
histeria (Breuer y Freud)” (1893-1895),
en Obras completas, vol. Il (Buenos
Aires: Amorrortu, 2004), 151-194.

62. Nietzsche observa que lo que suscita
odio y afan de venganza es el error de
creer que el otro que nos inflige un
mal es dueio de sus acciones. Por eso,
argumenta, nos enfadamos menos con
un animal, porque lo consideramos
irresponsable. De aquf que “[hlacer el
mal, no por instinto de conservacién,
sino como represalia, es consecuencia
de un juicio falso y por eso igualmente
inocente”. En Nietzsche, Humano,
demasiado humano I, §99, 89.

80

Estamos frente a otra modulacién eterna de los temas sobre el amor que
confirma que el mas grande amor acaba en el odio®. Los cautivados comensales aman
y odian a Grenouille con devo(ra)cién, asi como este a sus piezas de coleccion. Esto no
los hace menos culpables de sus crimenes. Como tampoco exculpa a Edipo ni al nifio
que, en sus intentos de eliminar al padre, rivaliza con él para ganar el amor de la madre,
mata o incorpora/devora simbdlicamente a su progenitor y se identifica con él. Freud*®
ensefd que esta idea cuenta también con confirmaciones oriundas de la etnologia.
Més tarde, Claude Levi-Strauss, insospechado de ser un defensor del psicoanalisis, hizo
notar las similitudes de nuestras sociedades con un grupo humano sin contacto con
otra parte de la Tierra descubierto en Nueva Guinea en 1932, para el cual “[clomer
el cadaver de ciertos familiares cercanos era una forma de mostrar afecto y respeto
hacia ellos”. Asi, una vez mas, incorporar a otro es el modo primario de identificarse
con él. La culpa, que resulta de la hostilidad (dirigida a alguien amado o admirado)
incorporada o no vertida al exterior, se enlaza primariamente a la oralidad, como lo
hace en su desarrollo psicosexual la pulsion. Theodor Reik® hace notar que la voz
“remordimiento” significa “morder otra vez”, y recuerda la sensibilidad de Shakespeare,
quien escribe que la gran culpa “mordera el espiritu ferozmente” (“will bite the spirit
fiercely”). ¢&Y no son numerosas las escenas del “Infierno” de la Divina Comedia en las
que Dante imagina a los penitentes mordiéndose a si mismos y entre si? Los ominosos
extremos del cardcter que los poetas engendran en sus fantasias alumbran la cotidiana
normalidad de nuestro orden pulsional en apariencia tan dulcificado: la creacién literaria
nos lleva a pensar, al fin, que ocurre como si en su “enamorodiacién” [hainamoration] el
amoroso odiador no tolerara la transitoriedad del objeto amado; como si lo considerara
culpable de ella y, como Saturno, quisiera vengarse preventivamente de la crueldad
con que Cronos arrebatara algin dia su (nuestra) imaginaria plenitud. El odio de los
amantes es asf la tentativa de la venganza del deseo contra el tiempo.

Tanto en el odio celoso —cuyos paradigmas psicoanaliticos encontramos en la
Elisabeth de Estudios sobre la histeria® o en el nifio de las Confesiones agustinianas que
mira a su hermano mamar—, como en el odio del ser, la culpa que atormenta al sujeto
con sus feroces mordidas es la que castiga el deseo de muerte de otro por gozar de un
privilegio que a él le esta vedado: ya sea el del acceso al placer del objeto amado o a
un saber mas perfecto. Es frecuente que el odio a un ser amado se convierta en culpabi-
lidad autopunitiva: acontece cuando se abre paso a la duda sobre si estuvo en las manos
del odiado la intencién de danar al ahora penitente, o acaso la sola posibilidad de no
hacerlo. Asalta asf al sujeto la sospecha de haber culpado y odiado injustificadamente a
un inocente®. La duda aparece o se intensifica al momento del duelo de ese ser amado.
Desde tiempos inmemoriales, la culpa se actualiza en la prosopopeya inconsciente de

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



nuestras victimas y nuestros muertos, objetos de nuestro odio. Si la culpa nace de la
agresividad dirigida a quien retrospectivamente se reconoce como amado (Edipo se
enterara muy tarde de que ha matado a su padre y de que en el nombre del amor ha
profanado a su madre), cabe decir que la culpa nace con el descubrimiento del odio.
Este debe enfrentar los reproches interiorizados del objeto amado-odiado, incluso y
especialmente después de su muerte. De alli que para el afectado por la culpa no
pueda bastar la desaparicion fisica del otro, que continta perturbando desde el “otro
mundo”. Por eso el odio, a diferencia de la mera agresividad indiferenciada, buscaria
el envilecimiento y la negacién total del objetor. Para librarse de la angustia, el odio
debe negar a la victima como potencial objeto de identificacion y de amor para hacerla
merecedora de una hostilidad ilimitada, para neutralizarla como fuente de dolor. Para
alcanzar la frialdad de la anestesiada indiferencia.

Amor, odio, alimentacién/incorporacion y culpa son componentes enlazados de
la economia libidinal. Como la mordida, también el beso conjuga pulsiones encontradas:
se ha sefalado que este podria proceder por derivacion de cuidados alimenticios de
la prole®. En el beso mas apasionado se observan movimientos de entrega (lingual) y
toma de alimentos (succién). Una comunién precedida por la apropiacion agresiva del
alimento: del alimento del otro, del otro como alimento. Eibl-Eibesfeldt se detiene a
mitad de camino cuando sostiene que el asi llamado “beso mordelén” puede conside-
rarse un cuidado de la piel ritualizado®. Podemos suponer que lo que esta ritualizado
(como sintoma) es la tentacién misma del amor. La metapsicologia freudiana nos autoriza
a pensar en los besos como sublimacién y ritualizacion de las mordidas. El odio y el
amor suelen fundirse en un mismo apetito. éNo es besar un jugar a comer / dar-se de
comer apenas contenido, apenas disfrazado? ¢éNo es acaso el deslizamiento pulsional,
y no solo el semantico, lo que senala Kleist® cuando observa “Besos, Mordiscos, eso
rima” [Kisse, Bisse, Das reimt sich] a través de la tragica Pentesilea, quien como un
perro mas en una orgia de mordiscos, en una amorosa carnicerfa, despedaza al Aquiles
de nuestro comienzo?: “iBesos o dentelladas! / Cualquiera que ame de todo corazén /
Puede confundir los unos con las otras”®. A juzgar por las comprensiones que hacen
posibles, no parecen especulaciones mal encaminadas. En su analisis del “caso” del
pequefo Hans, Laplanche puntualiza que

[...] en aleméan, beissen, el hecho de morder, comer, quiere decir al mismo tiempo
“picar”. De suerte que tener picazén en el pene y masturbarse, tener una excitacion
sexual, y por otra parte morder o ser mordido, emplean la misma palabra. [...] [L]a
mordedura (el beissen) es, en el sintoma, la excitacion y el castigo de la excitacion al

mismo tiempo: las simboliza a ambas.®”

LEANDRO DRIVE [UN MUNDO CONGELADO. ACERCA DE LA DESMENTIDA DE LA AMBIVALENCIA]

63. Eibl-Eibesfeldt, Amor y odio.
Historia natural de las pautas de
comportamiento elementales.

64.1bid., 126.

65. Heinrich Kleist, Pentesilea (Buenos
Aires: Sur, 1954). Escena XXIV.

66. Ibid.

67. Laplanche, La angustia. Problematicas I, 91.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86. 81



68.1bid., 103. En el verbo wegen (“por causa
de” / “por causa del caballo”), que tanto
repite Hans, se conjugarfan las funciones
paterna y materna de la procreacion.

69. Eibl-Eibesfeldt, Amor y odio.
Historia natural de las pautas de
comportamiento elementales, 126.

70. Levi-Strauss, Somos todos canibales.

82

Esto le lleva a sefalar mas adelante “la ambivalencia cuasi absoluta de ciertas
representaciones o de ciertas palabras”, como la del verbo beissen (comer [manger]
y picar [démanger], excitacion y castigo) y la del verbo “caer”, con su doble sentido
opuesto: nacer y morir®®. ¢Y no deberfamos entonces postular la ambivalencia casi
absoluta de la pulsion?

Desde el orden totémico, compartir la comida refuerza el vinculo y calma
la agresion entre miembros del grupo. Eibl-Eibesfeldt refiere la existencia de una
tribu para la cual comer juntos con un extranjero significa que este deja de serlo.
Este compartir impide a los miembros de la tribu quitarle la cabeza al visitante®.
La complicidad fraterna en el asesinato y devoracién de otro ser que remite por
asociacion al antepasado se explica perfectamente recurriendo a la reconstruccion
psicoanalitica del crimen primitivo con que comenzarian todas las prohibiciones.
Las similitudes que Freud sefalaba entre neuréticos y primitivos cobran una vigencia
inesperada desde la perspectiva que vuelve reflexivamente sobre los lazos entre
culpay alimentacion, y que asi permite pensar un aspecto de la expansién actual del
sentimiento de culpabilidad que nos aqueja. La progresiva desaparicién de Dios de
nuestro horizonte cultural, junto a la creciente consciencia ecolégica, conmueven
a nuestro acentuado antropocentrismo de raices teolégicas. Este no ha erradicado
del todo la consciencia de esa solidaridad primera de todas las formas de vida que
los pitagdricos tenian presente cuando suponian la inmortalidad de las almas que van
pasando de una forma de vida a otra. Levi-Strauss observa que para los amerindios la
confusién de Babel no se produciria entre humanos solamente, sino en un contexto
mas vasto, el de todos los seres vivos™. Este pasado que a nuestra consciencia
actual resulta remoto y supersticioso esta mas cerca de lo que pensamos, y algunas
observaciones sencillas evidencian que somos fieles seguidores de una doctrina
inconsciente que considera a todos los seres animados como emparentados entre
si. El antropdlogo estructuralista subraya que tratamos de imprimir el sentimiento
de esa continuidad en la mente de nuestros pequefios hijos, desde el nacimiento,
cuando los rodeamos de juguetes zoomorfos (o, seglin la moda actual, cuando los
vestimos como —o disfrazamos de— animales no humanos). Por ello,

[nlo es de extranar que matar seres vivos para alimentarse plantee a los humanos,
sean conscientes o no, un problema filoséfico que todas las sociedades han intentado
resolver. El Antiguo Testamento hace de eso una consecuencia indirecta de la caida.
En el Jardin del Edén, Adén y Eva se nutrian con frutas y semillas (Génesis I, 29). Recién
a partir de Noé, el hombre se hizo carnivoro (IX, 3). Es significativo que esa ruptura

entre el género humano y los demds animales anteceda inmediatamente la historia

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



de la Torre de Babel, es decir, la separacién de los hombres entre si, como si fuera la

consecuencia o un caso particular de la otra.”

La interpretacion de Levi-Strauss de la escena infantil, tierna y ltadica, es parcial,
por no decir que evidencia el déficit psicoanalitico que aquejé al sujeto de sus palabras.
Complementariamente a su conjetura, debe anadirse que al rodear a los nifos de ani-
males de juguete se actualiza el sexto dia del mito biblico en el cual Yahvé le da a Adan
la posibilidad de dar nombre a los animales creados para compantia del solitario, como
si se tratara de su patrimonio. Entonces, al tiempo que se imprime el sentimiento de la
continuidad de los vivos, se evoca la diferenciacion ontolégica basada en la preferencia
divina. Umberto Eco™ le da la razén a Freud cuando ensefia que es la anulacion de
este privilegio narcisista lo que cierto cristianismo no le perdona a Darwin, y no tanto
la diferencia temporal de la edad de la naturaleza entre la historia biblica de la creacion
y las hipétesis cientificas sobre la historia de la Tierra o la formacién del universo. Ese
Dios (quiza como todo dios monoteista) es, desde un punto de vista metapsicoldgico,
histérico y critico, un expediente que habilita y perdona ciertos crimenes, el nombre de
la justificacion del privilegio humano y de su potestad sagrada para servirse del resto
de la creacion que le estaria por debajo. Interpretada psicoanaliticamente, y tomando
en cuenta la ambivalencia metaférica senalada por Laplanche, la “caida” que descifra
parcialmente Levi-Strauss conjuga nacimiento y muerte, novedad y pérdida. Esta es la
Gltima ensenanza del psicoandlisis ligada al odio que podemos destacar: este es causa
y recordatorio de la pérdida irreparable, la de la muerte propia, la del objeto amado, y
de la destruccién y muerte provocadas, ligadas a la vida desde el nacimiento/caida e
irredimibles en sintesis alguna. La moral tradicional pierde de vista hasta qué punto es
por lo mismo parte del amor y condicién de la vida. Proyectado aisladamente, el odio
es objeto de demonizacién y causa de rituales compensatorios que no se inauguran
con el Dios cristiano.

Otros fundamentos miticos que parecen no haber perdido toda eficacia
inconsciente juzgan que la totalidad de vida existente en cada momento en el universo
debe estar equilibrada, lo cual explica, como notaba Freud”, que el cazador que
extrae una fraccién deba reembolsarla a expensas de su propia vida. La presencia del
horror sagrado ante el crimen y la devoracion que nos identifica esclarece la tradicién
vigente en muchos pueblos amerindios de devolver a la pachamama algo de lo que
esta ‘entrega’ como un ritual expiatorio que pretende agradecer y reparar el dafio del
crimen, enmendar la herida (inevitable) en el ciclo natural. Puede que nos liberemos
de Dios, pero no del odio ni del componente agresivo de la pulsién, ni aunque nos
liberemos del matar necesario (para comer y no ser comidos).

LEANDRO DRIVE [UN MUNDO CONGELADO. ACERCA DE LA DESMENTIDA DE LA AMBIVALENCIA]

71. Ibid., 183-184. Las cursivas son mias.

72. Umberto Eco, “El comienzo de la
vida”, La Nacién, marzo 30, 2005.
Disponible en: http://www.lanacion.com.
ar/691567 (consultado el 25/05/2018).

73. Freud, “Tétem y tabd”.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86. 83



84

74. Cfr. Freud, “Psicologfa de las
masas y andlisis del yo”, 96.

El odio es parte de nuestras pasiones edipicas ineluctables: aceptarlo es dar un
paso adelante en la superacién del pensar vengativo que se rebela contra la fatalidad
y que confunde el matar para vivir y el vivir para matar en beneficio del segundo,
bajo las apariencias morales de un falso pacifismo impotente. Este tolera y legitima
cualquier injusticia en nombre del amor y del bien, prescribe un talante manso y sereno
al desposeido y al desesperado, y condena, a la distancia y de modo equivalente, todo
tipo de violencia y de odio. El reconocimiento del ardiente amarodiar de las pulsiones
humanas, demasiado humanas, también es un paso en la direccion de la practica de un
amor incompatible con los holocaustos: con esos crimenes “inmortalizantes” de quienes
solo pueden amarodiar a dioses o como dioses coléricos y moralizantes, porque no
toleran ninguna frustracién, incluyendo la de la transitoriedad del deseo y del objeto
del deseo. Préctica de un amor por ende no exento del calor (erético o agonal) de los
lazos que impiden que los puercoespines schopenhauerianos mueran congelados™.
La historia y la critica de los valores que el psicoandlisis enriquece nos abren vias para
abandonar el laberinto de las desmentidas de una moral que nos convoca, todavia, en
la hoguera del resentimiento y la venganza, o, en el otro extremo, nos promete como

cura del malestar en la cultura una eternidad indiferente, solitaria y helada.

BIBLIOGRAFIA

BENJAMIN, WALTER. El narrador. Madrid: Taurus,
1991.

BLEIcHMAR, Sivia. Verglienza, culpa, pudor.
Relaciones entre la psicopatologia, la ética
y la sexualidad. Buenos Aires: Paidds, 2016.

BorbeLors, IVONNE. Etimologia de las pasiones.
Buenos Aires: Libros del Zorzal, 2006.

CALVINO, ITALO. El Vizconde demediado. Madrid:
Siruela, 2017.

COoROMINAS, JOAN. Breve diccionario etimolégico
de la lengua castellana. Madrid: Gredos,
2000.

DERRIDA, JACQUES, Y ELISABETH ROUDINESCO. Y ma-
fana, qué... Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econémica, 2009.

Eco, Umserto. “El comienzo de la vida”. La
Nacién. Marzo 30, 2005. Disponible en:
http://www.lanacion.com.ar/691567

EiBL-EiBESFELDT, IRENAUS. Amor y odio. Historia
natural de las pautas de comportamiento
elementales. México: Siglo XXI, 1972.

FrReup, SicMunD. “Estudios sobre la histeria
(Breuer y Freud)” (1893-1895). En Obras
completas. Vol. 1. Buenos Aires: Amorrortu,
2004.

FReUD, SIGMUND. “Tétem y tabu. Algunas con-
cordancias en la vida animica de los salvajes
y de los neurdticos” (1912-1913). En Obras
completas. Vol. Xlll. Buenos Aires: Amo-
rrortu, 2004.

Freub, SicmMunp. “De guerra y muerte. Temas
de actualidad” (1915). En Obras completas.
Vol. XIV. Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

FReuD, SIGMUND. “Pulsiones y destinos de pul-
si6n” (1915). En Obras completas. Vol. XIV.
Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,

Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



FrReup, SiGMUND. “Algunos tipos de cardcter
dilucidados por el trabajo psicoanalitico”
(1916). En Obras completas. Vol. XIV. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 2003.

Freup, SicMuND. “Conferencias de introduccion
al psicoandlisis (Partes | y 11)” (1916-1917).
En Obras completas. Vol. XV. Buenos Aires:
Amorrortu, 1991.

Freup, Sicmunp. “Una dificultad del psicoana-
lisis” (1917). En Obras completas. Vol. XVII.
Buenos Aires: Amorrortu, 1999.

FReub, SIGMUND. “Psicologia de las masas y
andlisis del yo” (1921). En Obras completas.
Vol. XVIII. Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

Freup, SicMunD. “El malestar en la cultura”
(1930). En Obras completas. Vol. XXI. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 2004.

FREUD, SIGMUND. “¢Por qué la guerra? (Einstein
y Freud)” (1933). En Obras completas. Vol.
XXIl. Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

FreuD, SIGMUND. “Andlisis terminable e inter-
minable” (1937). En Obras completas. Vol.
XXIII. Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

Freub, SicMUND. “Esquema del psicoanalisis”
(1940). En Obras completas. Vol. XXIII.
Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

FREUD, SIGMUND, Y ARNOLD Zweic. Corresponden-
cia, 1927-1939. Barcelona: Gedisa, 2000.

Gasstr, REINHARD. Nietzsche und Freud. Berlin/
Nueva York: De Gruyter, 1997.

Gav, PeTer. Freud: una vida de nuestro tiempo.
Barcelona: Paidés, 2010.

GoMmA LANZON, Javier. Aquiles en el gineceo o
Aprender a ser mortal. Valencia: Pre-textos,
2007.

Homero. La lliada. Madrid: Gredos, 1996.

JoNEs, ERNEsT. Vida y obra de Sigmund Freud II.
Los anos de madurez, 1901-1919. Buenos
Aires: Nova, 1960.

Kieist, HEINRICH. Pentesilea. Buenos Aires: Sur,
1954.

LACAN, Jacques. El Seminario 7. La Etica del
Psicoandlisis (1959-1960). Buenos Aires:
Paidés, 1997.

LACAN, JacQues. El Seminario. Libro 20. Aun
(1972-1973). Buenos Aires: Paidés, 1998.
LAPLANCHE, JEAN. La angustia. Problemadticas I.

Buenos Aires: Amorrortu, 2012.

Levi-StrAUSS, CLAUDE. Somos todos canibales.
Buenos Aires: Libros del Zorzal, 2014.

Lorenz, KONRAD. Sobre la agresion. El pretendido
mal. Madrid: Siglo XXI, 2015.

NIETZSCHE, FRIEDRICH. “Fragmentos postumos
(1876-1878)". En Humano, demasiado hu-
mano Il. Madrid: Akal, 2007.

NIETZsCHE, FRIEDRICH. Asi habl6 Zaratustra. Ma-
drid: Alianza, 2007.

NieTzscHe, FriEDRICH. El nacimiento de la tra-
gedia, o Grecia y el pesimismo. Madrid:
Alianza, 1994.

NieTzscHE, FrRIEDRICH. Humano, demasiado hu-
mano I. Madrid: Akal, 2007.

NieTzscHE, FriEDRICH. Humano, demasiado hu-
mano Il. Madrid: Akal, 2007.

NIETZScHE, FRIEDRICH. La genealogia de la moral.
Madrid: Alianza, 2008.

NIETZScHE, FRIEDRICH. Mds alld del bien y del mal.
Preludio de una filosofia del futuro. México:
Alianza, 1992.

Reik, THEoDOR. Myth and Guilt. The Crime and
Punishment of Mankind. Nueva York: Geor-
ge Braziller Inc., 1957.

SCHOPENHAUER, ARTHUR. El mundo como vo-
luntad y representacién. Complementos.
Madrid: Trotta, 2003.

SEGATO, RITA. Las estructuras elementales de la
violencia. Bernal: Universidad Nacional de
Quilmes, 2003.

SENECA, Lucio ANNEo. Cartas filosoficas (Epistolas
morales a Lucilio). Barcelona: Gredos, 2010.

StoTerDIK, PETER. Ira'y Tiempo. Ensayo psicopo-
litico. Madrid: Siruela, 2010.

LEANDRO DRIVE [UN MUNDO CONGELADO. ACERCA DE LA DESMENTIDA DE LA AMBIVALENCIA]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.



86

SPIELREIN, SABINA. “Destruction as Cause of Be-  Toporov, Tzvetan. La conquista de América.
coming”. Psychoanal. Contemp. Thought 18 El problema del otro. Buenos Aires: Siglo
(1995): 85-118. Disponible en: http://www. XXI, 2003.
pep-web.org/

SUsKIND, PATRICK. EI perfume. Historia de un
asesino. Barcelona: Seix Barral, 2008.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



poi: 10.15446/djf.n19.76697

Del padre del odio al odio al padre’

(o) B

cOMO cITAR: Mendelsohn, Sophie. “Del padre
del odio al odio al padre”. Desde el Jardin de
Freud 19 (2019): 87-96, doi: 10.15446/djf.
n19.76697

* Traduccion a cargo de Pio Eduardo Sanmi-
guel Ardila. Profesor asociado, Escuela de
Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Univer-
sidad Nacional de Colombia.
e-mail: pesanmiguela@unal.edu.co

** e-mail: somendelsohn@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE REFLEXION | FECHA DE RECEPCION: 23/04/2018.

SOPHIE MENDELSOHN"

*

Unidad de Psicopatologia de la Infancia y la Adolescencia (Uppea) del Hospital Sainte-Anne, Paris, Francia

Del padre del odio al
odio al padre

Volviendo a poner en juego el mito
del asesinato del padre en la era
contemporanea, este articulo hace
un intento por evaluar, tanto en las
modalidades de organizacion sub-
jetiva como en la conduccion de la
cura, los destinos diferenciados de
larepresiony de la desmentida de la
figura original del padre, porque
es a él a quien se dirige estructu-
ralmente el odio.

Palabras clave: mito, odio, desmenti-
da, represion.

From the Father of Hate
to Hate of the Father

By bringing the myth of the mur-
der of the father into play in the
contemporary world, the article
attempts to evaluate the diffe-
rentiated paths of repression and
repudiation of the original figure of
the father, given that hatred is struc-
turally aimed at him. These aspects
are evaluated both in the modalities
of subjective organization and in
the handling of the cure.

Keywords: myth, hate, repudiation,
repression.

FECHA DE ACEPTACION: 19/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-96.

Du pére de la haine a la
haine du pére

A partir de la remise en jeu
contemporaine du mythe freudien
du meurtre du pere, il s’agira ici
d’évaluer dans les modalités d’or-
ganisation subjective comme dans
la conduite de la cure les destins
différenciés du refoulement et du
démenti de la figure originelle
du pere, en tant qu'il est celui
auquel s'adresse structurellement
la haine.

Mots clés: mythe, haine, démenti,
refoulement.

87


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76697
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76697
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76697

N e it A

1. Sigmund Freud, “Tétem y tabd. Algunas
concordancias en la vida animica de los
salvajes y de los neuréticos” (1913 [1912-
1913]), en Obras completas, vol. XIlI
(Buenos Aires: Amorrortu, 2003), 1-162.

88

| mito freudiano de “Tétem y Tabi”" nos ha permitido detectar claramente
que el padre es una creacién del hijo. Antes del asesinato del padre por los
hijos, lo que hace las veces de padre es una figura de omnipotencia que reina
gracias al terror ejercido sobre seres cuya sumision impide la subjetivacion.
Correlativamente, entonces, solo hay posibilidad de acceder al estatuto de hijo a
través del acto del asesinato primitivo del padre. El ritual de la comida totémica da
fe de la conversion del estatuto imaginario del padre gozén en el estatuto simbdlico
del padre muerto, ritual en que se conmemora el asesinato en el acto de amor de la
incorporacién de su sustancia, pero que abre también a otra dimensién del padre. En
efecto, el goce del padre perdura, mas alla de su asesinato, aun cuando en adelante
sea indeterminable, de modo que el asesinato nunca es realizado de una vez por
todas. El asesinato primitivo debe, en cierta forma, ser confirmado. En otras palabras,
la simbolizacién del padre nunca se realiza totalmente; no la hay sin resto, un resto real
de goce que en los términos imaginarios del mito freudiano se traduce en la demanda
ultra-muerte de un honor que se rinde en el ritual que acompana la figura sagrada del
tétem en su valencia simbdlica.
Freud subraya la dificultad de esta situacion para los hijos, que tras el asesinato
no han podido acabar con la ambivalencia del complejo paterno que le preexistia:
admitamos, dice Freud, que “la banda de los hermanos” se haya visto animada por:

[...] los mismos contradictorios sentimientos que podemos pesquisar como contenido
de la ambivalencia del complejo paterno en cada uno de nuestros nifios y de nuestros
neuréticos. Odiaban a ese padre que tan gran obstaculo significaba para su necesidad
de poder y sus exigencias sexuales, pero también lo amaban y admiraban. Tras elimi-
narlo, tras satisfacer su odio e imponer su deseo de identificarse con él, forzosamente
se abrieron paso las mociones tiernas avasalladas entretanto. Acontecié en la forma del
arrepentimiento; [...]. El muerto se volvié atin més fuerte de lo que fuera en vida [...].
Revocaron su hazaia declarando no permitida la muerte del sustituto paterno, el tétem,
y renunciaron a sus frutos [...]. El sistema totémico era, por asi decir, un contrato con el
padre, en el cual este dltimo prometia todo cuanto la fantasfa infantil tiene derecho a

esperar de él: amparo, providencia e indulgencia, a cambio de lo cual uno se obligaba

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



a honrar su vida, esto es, a no repetir en él aquella hazana en virtud de la cual habfa

perecido el padre verdadero.?

Entonces, el problema es que el padre sobrevive a su asesinato; en otras palabras,
que el hijo no puede dar por saldado el asunto y que, finalmente, se encontrard mas
alla con la ambivalencia, es decir, con el conflicto que habia precipitado el acto. Esta
ambivalencia determina los dos destinos posibles de este acto para quien ha asumido
su carga: la vertiente del odio compromete la desmentida y la del amor suscita la
represion. Bajo la perspectiva de la desmentida, como acabamos de verlo, es que
Freud contempla las consecuencias del acto. Este punto es aclarado y retomado en
“Moisés vy la religion monoteista”, al que recurro aqui Gnicamente para dar apoyo a
la distincion que Freud hace entre los dos destinos del acto del asesinato primordial
en los dos monoteismos en los que se interesa. Sitda alli la desmentida como una
consecuencia del odio en el judaismo vy la represién como una contraparte del amor
en el cristianismo, reparticién que es, no obstante, menos esquematica de lo que aqui
parece, puesto que el judaismo pone en juego también la represion.

Sin entrar en el detalle de este asunto complejo, hay dos tratamientos del
traumatismo inicial, es decir, del asesinato primitivo, que son posibles, segln si se lo
reconoce en un recuerdo o en una representacion —y esto lo hace reprimible (en
este caso, lo que hace esto posible es el fantasma de redencién, cuya figura de amor
que carga consigo el pecado del mundo es Cristo)—, o si el acto no se convierte en
representacién sino que se mantiene como una escritura en lo real (la circuncisién da
cuenta de ello) y solo logra inscribirse en su desmentida: en el judaismo se trata de
defenderse del odio del dios vengador desmintiendo el asesinato de Moisés. En los
textos llamados culturales, Freud hace de la denegacién [désaveu] o de la desmentida
a nivel colectivo el primer tratamiento de la figura del padre real, aquel que se instaura
con el acto de su asesinato. Sin embargo, ese proceso de defensa constituye un lugar
psiquico diferente del inconsciente representativo al que da lugar la represién, que
puede existir paralelamente, como Freud lo muestra con el judaismo: a lo que se aplica
la desmentida deviene Unerkannt, imposible de reconocer. Aqui no habra entonces
formaciones sustitutivas, como con la represién, sino remanencia, en la vida del sujeto
a escala individual, de una sorda amenaza con dificultades para la figuracién.

Si nos interesamos ahora mas precisamente en el mecanismo de la desmentida,
puede decirse que a lo que se apunta alli es al borrado de las huellas del asesinato,
pero que lo que se crea en favor de esta operacion es una extrana figura, residuo o
desecho de este borrado: el padre muerto no-muerto (esta muerto, pero su asesinato
no es asumido por el sujeto, que por lo tanto no puede tratarlo como tal). Ahora bien,

SOPHIE MENDELSOHN [DEL PADRE DEL ODIO AL ODIO AL PADRE]

2. Cfr. Ibid., 145-146.

3. Sigmund Freud, “Moisés y la religion
monoteista” (1939 [1934-1938]), en
Obras completas, vol. XXIIl (Buenos
Aires: Amorrortu, 2003), 1-132.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-96.



4. Sigmund Freud, “El yo y el ello”
(1923), en Obras completas, vol. XIX
(Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 58.

5. Cfr. Ibid., 58-59.

90

es en lo real donde los efectos de esta desmentida se hacen sentir: no confirmar que el
padre muerto esta bien muerto —confirmacion indispensable para el reconocimiento
del estatuto de hijo— equivale a dejarse atormentar por él. Transformado asi en espectro
a través del paradojico proceso propio de la desmentida, que inscribe las huellas
borradas transfigurandolas [Entstellung], el padre muerto no-muerto se sobrevive a sf
mismo como una presencia mortifera cuyo estatuto real se traduce en una angustia sin
fin. En “El yo y el ello” Freud especifica asf las caracteristicas de la angustia de muerte:

El Gnico mecanismo posible de la angustia de muerte seria que el yo diera de baja en
gran medida a su investidura libidinal narcisista, y por tanto se resignase a si mismo [....].

Opino que la angustia de muerte se juega entre el yo y el supery6.*

Al referirse a la melancolia en que esta angustia de muerte interviene
particularmente, Freud precisa que “el yo se resigna a si mismo porque se siente odiado
y perseguido por el superyd, en vez de sentirse amado. En efecto, vivir tiene para el yo
el mismo significado que ser amado”. Subrayo de esas indicaciones dos puntos sobre los
que volveré mas adelante: por una parte, la relacion que puede establecerse all entre el
asesinato primitivo y una forma arcaica del superyé feroz, activo en la melancolia pero
no solamente en esta, que seria la traduccién en la vida del sujeto de la percepcién inicial
de los signos del goce paterno que constituyen lo reprimido originario [Urverdrangt];
por otra parte, el abandono parcial que el yo hace de si mismo como consecuencia
dltima de la desmentida, toda vez que, en cuanto proceso de defensa, la desmentida
se aplica a un signo de percepcion que, si fuera recibido tal cual, pondria en peligro
la posibilidad misma de emergencia del sujeto: la contraparte del goce del padre es el
borrado del hijo. Con todo, ha habido, sin embargo, una primera articulacién de este
goce para el sujeto. La desmentida aparece entonces como una trampa para el yo:
alli donde la represién crea lo reprimido y moviliza al yo constantemente para que lo
reprimido siga siéndolo, la desmentida produce lo no reconocible [Unerkannt] a través
del proceso de la Entstellung que persiste en las franjas del yo, inasimilable.

Pero antes de explicitar estos dos puntos quisiera volver a la manera como el
padre espectral se encuentra en el centro de una reciente formacién de la cultura que
vale como retoma del mito fundamental, aquel que, como lo subraya Lacan, tiene
entonces relacién con el asesinato del padre. Harry Potter lleva a escena a un muchacho
que, literalmente, es perseguido por el espectro de un personaje, Voldemort, y por sus
criaturas igualmente espectrales, que son lanzadas a perseguirlo para matarlo antes
de que él mismo llegue a descubrir que tiene el poder de matarlos y de poner fin de
esta manera al régimen de terror en el que Voldemort mantiene a toda la comunidad
de los brujos a la que pertenece Harry. Lo que caracteriza al personaje de Voldemort

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



es rehusar estar muerto, alli donde muerto estd, puesto que no esta inscrito en el
registro de los brujos vivos. Pero no quiere saberlo. Toda la aventura de Harry consiste
en mantener a pesar suyo a Voldemort en esta creencia en su omnipotencia. En otras
palabras, la posibilidad para Voldemort de no saber que estd muerto —es decir,
entonces, de seguir siendo poderoso— es enteramente tributaria de la complicidad
de Harry: este cree en Voldemort, aun cuando sabe que estad muerto, y es lo que hace
que se mantenga como espectro. Harry ejerce entonces su poder de desmentida hasta
el limite de lo posible, es decir, hasta el punto en que es llevado a escoger, de manera
explicita y definitiva, la muerte de Voldemort para conquistar su propio derecho a
vivir; en caso contrario serd Harry quien muera. Voldemort es una figura paterna
sustitutiva: maté al propio padre de Harry porque era su rival mas poderoso. Harry
esta entonces en la capacidad de querer matarlo para vengar la muerte de su padre,
pero no se decide a ello, salvo muy al final. ¢Qué lo retiene si no el hecho de que
al matar a Voldemort admitiria la muerte de su propio padre, haciendo él mismo de
su padre un padre muerto? Voldemort viene a figurar en este lugar al padre muerto
no-muerto, infatigable, que no cesa de volver a lo real, ese lugar de sufrimiento desde
donde grita venganza. Si el padre en lo real es ese mal espiritu tan temible es porque
persiste reclamando venganza. Solo el segundo asesinato permitiria que pase del
estatuto de muerto no-muerto forzosamente amenazante, de muerto-vivo (padre real)
a vivo-muerto (significante del nombre del padre).

Esta version contempordnea del mito da forma también a un dilema que Freud
habia subrayado en la Traumdeutung, sin darse cuenta de toda su importancia en ese
momento: en el apartado sobre los suefios absurdos, relataba de esta manera un sueno
muy corto, que no era propio pero que venia en eco del que él mismo sofi6 en el
momento de la muerte de su padre: “Se ruega cerrar los ojos [...]. Se ruega cerrar un
0jo"®; en otras palabras, la muerte del padre es predominantemente lo que debe ser
ignorado, pero también y al mismo tiempo, un ojo ve lo que el otro no quiere ver: que
el padre esta muerto, donde se tiene una ilustracion del clivaje como resultado de la
implementacién de la desmentida. “Un hombre que habia cuidado de su padre durante
la enfermedad de este, y sufri6 mucho a causa de su muerte, tuvo tiempo después
este sueno disparatado: El padre estaba de nuevo con vida y hablaba con él como solia,
pero (esto era lo asombroso) estaba no obstante muerto, sélo que no lo sabia””. No
habria mejor forma de decir que para que el padre pueda seguir ignorando su propia
muerte se requiere de la complicidad del hijo, es decir, de su silencio. El sofiador sabe
que el padre esta muerto, pero mientras no lo informe es el tnico en saberlo, y puede
continuar sosteniendo al padre con su creencia en la que se desmiente su saber. Se
podria decir que en esta operacion lo que se juega es el logro del padre, es decir, la

SOPHIE MENDELSOHN [DEL PADRE DEL ODIO AL ODIO AL PADRE]

6. Cfr. “El trabajo del sueno, parte C. Lo
medios de figuracién del sueiio”. Sigmund
Freud, “La interpretacién de los suefios”
(1900), en Obras completas, vol. IV
(Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 323.

7. Cfr. “El trabajo del suefo (continuacién),
parte G. Sueiios absurdos. Las operaciones
intelectuales en el sueiio”. Sigmund
Freud, “La interpretacion de los suefios”
(1900), en Obras completas, vol. V
(Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 430.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-96. 91



92

8. Jacques Lacan, El seminario. Libro
17. El reverso del psicoandlisis (1969-
1970) (Barcelona: Paidds, 1991).

salvaguarda de su goce por medio de la desmentida del hijo. Eso serfa entonces lograr
al padre (lo cual es muy diferente a amarlo): sostener su goce en el mismo lugar en que
se ha ubicado su incapacidad para hacerlo por si mismo, porque precisamente ya esta
muerto, pero este logro no es entonces posible sino a costa de una desmentida en la
que el sujeto renuncia a su saber. Concurren aqui, entonces, dos logros: el del padre y
el del hijo. El del primero consiste en utilizar al hijo para él mismo constituirse inmortal;
pero en este caso no queda espacio de existencia subjetiva para el hijo, quien queda
al servicio del padre muerto no-muerto. De resultas, el logro del hijo es ambiguo: o
sostiene, por amor a él, el proyecto de inmortalidad del padre con su propia desmentida
de su muerte, y asf logra hacerlo inmortal, aunque a costa de una fuerte alienacién; o
acepta el asesinato por medio de la represion, el cual borra las huellas del asesinato y
por lo tanto yerra el acontecimiento, pero logra en este caso ajustar su propia vida al
reconocimiento inconsciente de la muerte del padre.

Esta falla original es lo que el mito de “Tétem y Tab” tiene por objeto designar,
al mismo tiempo que la recubre: Lacan ubica en su seminario £l reverso del psicoandlisis®
que ese padre, el padre real cuyo goce consiste en no saber que esta muerto, es lo
Urverdrangt, lo reprimido originario, lo que no tiene que ser reprimido porque lo esta
desde el origen: es el equivalente estructural del asesinato primitivo freudiano. El
asesinato (0 mds precisamente: el segundo asesinato, es decir, el reconocimiento por
parte del hijo del saber relacionado con el padre muerto) es lo que hace pasar de lo
Urverdrdngt, de lo reprimido originario por estructura, que no es el resultado de una
operacion subjetiva, a lo Verdrdngt, al régimen de la represién secundaria que permite
al sujeto hacerse cargo de lo que le ha sido impuesto estructuralmente y subjetivarlo.
Sin el (segundo) asesinato, que ratifica la falla del padre (era, pues, mortal), se contintia
enfrentado al Urvater, a aquel que no sabe que es mortal, es decir, a la figura mas
arcaica y mas odiosa del superyé. Como lo muestran los suefos que ya evoqué,
algunas circunstancias de la vida, como la muerte real del padre, pueden reactivar
al Urvater en las formaciones del inconsciente. Al mantenimiento activo del Urvater
en su inquietante amenaza responde la angustia de muerte. Sin la proteccion de las
represiones secundarias, el yo no esta en la capacidad de encarar esta figura de odio
que es el Urvater, que solamente puede querer vivir: no tiene otra posibilidad que la
de disolverse o ausentarse. En otras palabras, el logro del padre se inscribe en la no-
existencia del hijo. Respecto a este éxito de la desmentida (mantener en vida al padre
real), la represion aparece como un fiasco necesario: es la represion lo que hace vivible
al padre, es decir que su estatuto de vivo-muerto permite tener a raya al muerto-vivo...

La situacion en la que se halla asi el sujeto enfrentado a la desmentida me
parece haberla aprehendido juiciosamente de un analizante que evocaba una férmula

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



sorprendente —“Soy un farsante de oficio”— en medio de una anécdota que Derrida
refirié a Lacan, el cual la usé después en una conferencia titulada “La equivocacion
del sujeto supuesto saber”. Alli puede verse en efecto a un muchacho enfrentado
al goce de su padre. Una tarde, cuando el nifio de cuatro afos esta siendo acostado
por su madre, el padre se acerca y mira la escena. El nifio le pregunta qué mira, y el
padre le responde que es a él a quien mira. “¢Por qué?”, pregunta el nifio. “Porque eres
lindo”, responde el padre. Esta respuesta desencadena inmediatamente en el nifio una
angustia de muerte, la cual este traduce muy literalmente, como pueden hacerlo los
ninos en esta edad, diciendo que esto le da ganas de morir. Preocupacion de ambos
padres, por supuesto, que buscan tranquilizar al nino diciéndole que lo aman. A lo
cual responde el nifio con una desmentida en debida forma: “No, no, todo lo que
dije son mentiras”, que adereza con esta extraordinaria férmula: “Soy un tramposo de
oficio”. Manifiestamente perturbado por este asunto, Derrida lo comenta a Lacan
durante una comida. Este no le dice nada en ese momento, pero se recupera en su
conferencia poco tiempo después, no sin violencia:

“Soy un tramposo de oficio”, dice un nifo de cuatro afos acurrucandose en los brazos
de su progenitora ante su padre, quien acaba de responderle “Eres lindo” a la pregunta
“¢Por qué me miras?” [...]. Y el padre no reconoce alli el impasse que él mismo intenta
sobre el Otro al jugar al muerto."

Dejo de lado la dimensién interpretativa de esta fuerte ofensiva contra la
posicion filoséfica de Derrida para proseguir con mi asunto: en su respuesta al nifo,
el padre lo designa como el objeto de su goce (escopico, en este caso) y se sitla
entonces él mismo en cuanto padre como gozando, y gozando de su hijo. No deja de
ser importante que esta escena ponga en juego la mirada, que se inscribe del lado del
hijo en el orden de la percepcién: de hecho, ya es curioso que el nifio le pregunte al
padre por qué lo mira, subrayando asi que la percepcién que tiene de esa mirada lo
detiene. De esta manera, el nifo da fe en esta escena de lo que él ha podido ubicar:
alli donde esta el goce del padre, no hay vida posible para el hijo. Salvo entonces si
se recurre a la desmentida, que le permite borrar lo que acaba de entrever: que alli
donde el padre goza no hay lugar para el hijo, que si el hijo no logra obstaculizar el
goce del padre, lo paga con su vida. Pero el borrado de ese saber tiene un precio a
pagar; es un precio tal que da al sujeto sus coordenadas personales: esa desmentida
hace de él un “farsante de vida”, es decir, alguien que termina llamado a tener que
enganar a la muerte haciendo el muerto, jugando un poco al muerto, todo el tiempo,
y haciendo de la angustia que va consigo su insignia.

SOPHIE MENDELSOHN [DEL PADRE DEL ODIO AL ODIO AL PADRE]

9. Jacques Lacan, “La equivocacién del sujeto
supuesto saber” (1967), en Otros escritos
(Buenos Aires: Paidos, 2012), 349-360.

10. Cfr. Benoit Peeters, Derrida (Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econémica, 2013).

11. Ibid., 353-354.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-96.

93



12. Jacques Lacan, “La cosa freudiana,
o sentido del retorno a Freud en
psicoanélisis" (1955), en Escritos 1
(México: Siglo XXI, 2009), 379-410.

13. Sigmund Freud, “Fetichismo” (1927),
en Obras completas, vol. XXI (Buenos
Aires: Amorrortu, 1992), 141-152.

94

Si bien la angustia de muerte es efecto en la vida del sujeto del fracaso del
yo para limitar la crueldad del superyé arcaico, me parece que opera de manera
diferente en cercanias de la desmentida y en la configuracién melancélica, que le es,
no obstante, afin. La melancolia trata el problema de la pérdida del objeto (entendida
en los términos en los que aqui lo planteé: que el padre muerto si estd muerto y que se
trata entonces de hacer su duelo; duelo que la represion secundaria realizaria llegado
el caso) anulandola a través de la identificacion con este objeto, suscitando asi la célera
del supery6 que ataca al yo en cuanto depositario del objeto perdido / no perdido
(repito: en los términos propuestos aqui, el Urvater solamente puede querer viviry, de
paso, atacar lo que obstaculiza su supervivencia, por ende, el saber sobre su muerte,
sobre su estatuto de objeto perdido, que corresponde al nifio sostener). La desmentida,
por su parte, trata este asunto de una manera un tanto diferente: para que el objeto
no esté perdido basta con —por un pase de manos que hace del sujeto ese farsante
de profesion— escamotear el objeto, hacer como si no estuviera perdido, hacer como
si no se hubiera visto nada. De esa manera, el yo no se abandona a la ferocidad del
superyd, escapa en cierta forma a esta tortura, pero queda localmente desactivado.
Entonces, ese “lo que no se ha visto no se ha perdido”, que es la estrategia de la
desmentida, produce, no obstante, un resto: en el lugar de la desmentida se impone
lo Unerkannt, lo no reconocible, el espacio vacio que impide al yo ejercer su funcién
de sintesis, rajandolo entre lo que sabe, pero no quiere saber, y lo que escogio creer.
Lacan muestra en “La cosa freudiana, o sentido del retorno a Freud en psicoanalisis”*?
la manera como un sujeto puede resultar enfrentado con lo insensato de la ley, uno
de cuyos nombres posibles es lo Unerkannt: por poco que se presienta la impostura,
a saber que el padre no es aquello por lo cual él es “exquisitamente amado”, segtin los
términos freudianos, se tratara entonces de serle en cierta forma fiel a pesar y contra
él, con una fidelidad que le apunta mas alld de ese solo punto en donde él puede
sostenerse: en su castracion realizada por el segundo asesinato. Esta fidelidad queda
marcada por una recusacion.

En su version originaria (que es necesario distinguir entonces de la version
secundaria cuya formulacion da Freud en “Fetichismo”" y que concierne a la castracién
materna), la desmentida se presenta como un fracaso especifico de la operacién de
identificacion primaria. Para distinguirla hay que volver al problema de la ambivalencia
que caracteriza para Freud el complejo paterno, y sobre el cual ya dije al comienzo que
no esta regulado por el asesinato primitivo. El odio del que da fe halla su relevo en el
hecho de que el padre resulta por su intermediacion elevado a la funcion de modelo,
y entonces amado en cuanto muerto. Es precisamente porque resulta posicionado
asf, que deviene el punto desde donde puede enunciarse el significante en que el

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



sujeto encontrara como representarse. Ahora bien, ese significante en que el sujeto
se representa y desde el que aparece como sujeto, que constituye su ideal del yo, y
que es el mausoleo de este amor primero e inmediato por el padre, ese significante es
inseparable de la forma interdictora del enunciado en donde él se inserta y donde se
puede escuchar la voz del padre vivo-muerto. En otras palabras, con ese significante, el
asesinato con el que resulta realizada su individuacion es remitido al sujeto en bumeran,
y alli se toma acto de su odio propio. Me parece precisamente que a lo que apunta la
desmentida originaria es a producir un impasse en el odio del hijo para desactivar el
del padre si fuera reconocido muerto. En adelante se actualiza la ecuacién siguiente:
el padre no esta muerto porque yo no lo maté; yo no lo maté porque no lo odio; no
lo odio en absoluto y entonces no hay ninguna razén para odiarme. Se diferencian
entonces los destinos de la melancolia y de la desmentida originaria, que tienen un
punto de partida comun: alli donde el yo, depositario del objeto perdido no-perdido
en la melancolia, se ofrece enteramente a la crueldad del superyé, la desmentida
juega en cambio a las escondidas con el superyd, le finge y, finalmente, solo se lo
encuentra de verdad bajo la forma de esas presencias espectrales amenazantes, por
definicién inaprehensibles, que son la contrapartida de la manera como el sujeto se
ha vuelto inaprehensible para si mismo al negar su odio por el padre, por fidelidad.
Porque la identificacién se ha hecho “con una especie de imagen bruta del padre,
imagen portadora de los reflejos de sus particularidades reales”™, reaparece en las
franjas oscuras del yo un real cuasi-alucinatorio.

Esto me parece abrir perspectivas sobre lo que concierne a la direccion de
la cura en contextos en que la desmentida originaria estd en juego: hacer posible el
odio del padre es, sin duda, y por muy paradéjico que ello pueda parecer, la Gnica
manera para que se “vuelva a jugar” el sujeto en su punto de emergencia. En efecto,
estd la bascula del padre espectral en el origen del superyd, espectro que dispone
del derecho de mirada absoluta, como lo subraya Derrida: este no-integrable que
aterroriza efectivamente al sujeto, al padre castrado como padre deseante. Si esta
bascula puede realizarse, es porque entre ambos ha tenido lugar un duelo, duelo de
un padre que de verdad serfa alguien, de un padre capaz de sostener y de demostrar
su omnipotencia (aqui puede volverse a hallar la afinidad con la melancolia y con su
duelo fallido); pero ese duelo, subraya Lacan en su seminario La ética del psicoandlisis,
no podria advenir sin comprometer un “reproche [contra el padre] fundamental en la
estructura del sujeto. [...] Y la funcion del superyé, en dltimo término, en su perspectiva
Gltima, es odio de Dios, reproche a Dios por haber hecho tan mal las cosas”>. Con
este odio se realizaria entonces, finalmente, la relacién con la segunda muerte, es
decir, en el “punto muerto ocupado por el padre en tanto que ya muerto. [...] punto

SOPHIE MENDELSOHN [DEL PADRE DEL ODIO AL ODIO AL PADRE]

14. Jacques Lacan, El seminario. Libro
4. La relacién de objeto (1956-1957)
(Barcelona: Paidds, 1994), 419.

15. Jacques Lacan, El seminario. Libro 7.
La ética del psicoandlisis (1959-1960)
(Buenos Aires: Paidos, 2007), 366-367.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-96. 95



96

16. Jacques Lacan, El seminario. Libro
8. La transferencia (1960-1961)
(Buenos Aires: Paidds, 2003), 353.

donde todo lo que se enuncia vuelve a pasar por cero, entre el si'y el no”'*. Donde el
no ha advenido por via de la desmentida primaria, el si en el saber del sujeto resultaria
entonces posiblemente reintroducido en la puesta en operacion del odio.

BIBLIOGRAFIA

FREUD, SIGMUND. “La interpretacién de los sue-
fos” (1900). En Obras completas. Vol. IV.
Buenos Aires: Amorrortu, 1992.

FReup, SIGMUND. “La interpretacion de los sue-
fos” (1900). En Obras completas. Vol. V.
Buenos Aires: Amorrortu, 1992.

Freub, SIGMUND. “Tétem y tabd. Algunas con-
cordancias en la vida animica de los salvajes
y de los neurdticos” (1913 [1912-1913]). En
Obras completas. Vol. XlIl. Buenos Aires:
Amorrortu, 2003.

Freup, Sicmunp. “El yo y el ello” (1923). En
Obras completas. Vol. XIX. Buenos Aires:
Amorrortu, 1992.

FrReuD, SIGMUND. “Fetichismo” (1927). En Obras
completas. Vol. XXI. Buenos Aires: Amo-
rrortu, 2003.

FREUD, SIGMUND. “Moisés y la religion monoteis-
ta” (1939 [1934-1938)). En Obras completas.
Vol. XXIII. Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

LACAN, JacQues. “La cosa freudiana, o sentido
del retorno a Freud en psicoandlisis” (1955).
En Escritos 1. México: Siglo XXI, 2009.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 4. La relacion
de objeto (1956-1957). Barcelona: Paidoés,
1994.

LACAN, Jacques. El seminario. Libro 7. La ética
del psicoandlisis (1959-1960). Buenos Aires:
Paidos, 2007.

LACAN, JAcQuEs. El seminario. Libro 8. La trans-
ferencia (1960-1961). Buenos Aires: Paidds,
2003.

LacaN, JacqQues. “La equivocacion del sujeto
supuesto saber” (1967). En Otros escritos.
Buenos Aires: Paidds, 2012.

LACAN, JAcQuEs. El seminario. Libro 17. El reverso
del psicoandlisis (1969-1970). Barcelona:
Paidos, 1991.

PeeTers, BenoiT. Derrida. Buenos Aires: Fondo
de Cultura Econémica, 2013.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,

Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



poi: 10.15446/djf.n19.76698

Sobre los bebés, el odio y la invocacion

(cc)

COMO CITAR: Lares, Miguel Jorge. “Sobre los be-
bés, el odio y la invocacién”. Desde el Jardin
de Freud 19 (2019): 97-106, doi: 10.15446/djf.

n19.76698

* e-mail: laresmigueljorge@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE REFLEXION

FECHA DE RECEPCION: 28/05/2018.

MiGuEL JORGE LARES”

Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina

Sobre los bebés, el odio
y la invocacién

Todo estudio que concierna a la pa-
si6n del odio (pasion que como tal
es ubicable ya en la problematica
del espejo) debera tener en cuenta
que la audibilidad e inaudibilidad,
la aceptacion y el rechazo de la
invocacién originaria, se dan en un
tiempo que no es mitico ni histo-
rico dentro del cual lo inexistente
es llamado a advenir en relacion
con una voz encarnada. Freud
descubrié que el odio precede al
amor que viene a recubrirlo y, por
lo tanto, el odio es primero pero no
primario. El sujeto se constituye en
una relacién con el Otro que es de
“exclusion interna”, en un rechazo
primordial que es también acep-
tacién. Ese momento ldgico, de
coalescencia y soldadura, de corte y
anudamiento, propicia ese montaje
escénico en que el hombre odia al
otro que hay en él, el mds cercano
y el més extrano.

Palabras clave: pasion, odio, espejo,
invocacioén, Otro.

Regarding Babies, Hate,
and Invocation

Any study concerning the passion
of hate (a passion that can already
be located in the question of the
mirror) must take into account
the fact that the audibility and in-
audibility, the acceptance, and the
rejection of the primordial invo-
cation occur within a time that is
neither mythical nor historical, in
which the inexistent is called into
existence in relation to an incar-
nated voice. Freud discovered that
hate precedes the love that comes
to cover it up, and, therefore, hate is
first but not primary. The subject
is constituted in an “internal exclu-
sion” relationship with the Other,
in a primordial rejection that is also
acceptance. This logical moment
of coalescence and bonding, of
cutting and knotting, fosters that
staging in which humans hate the
Other that is within them, that
which is closest yet also strangest.

Keywords: passion, hate, mirror,
invocation, Other.

FECHA DE ACEPTACION: 29/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 97-106.

Les bébés, la haine et
I’invocation

Toute recherche concernant la
haine en tant que passion aura a
prendre en compte que l'audibilité
et I'inaudible, I'acceptation et le
refus de I'invocation originaire,
ont lieu dans un temps qui n’est
ni mythique ni historique, ol
I'inexistant est appelé & devenir par
rapport a une voix incarnée. Freud
a découvert que la haine précede
I'amour qui vient le recouvrir et
donc la haine est premiére mais
pas originelle. Le sujet se constitue
dans un rapport a l'Autre qui est en
exclusion interne, refus primordiale
qu’est aussi acquiescement. Ce
moment logique de coalescence et
soudure, de coupure et nouage, est
propice au montage du scénario ot
I’'homme hait l'autre en lui, le plus
proche et le plus étranger.

Mots clés: passion, haine, miroir,
invocation, Autre.

97


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76698
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76698
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76698

1. “La mUsica es como el perfume: inmediata
y sensorial. En fraccion de segundos,

una mdsica, un aroma, un perfume

hacen visualizar, recordar, razonar sobre

-

alguna cuestién”. La traduccién es mfa.

2. Paula de Gainza y Miguel Jorge Lares,
Conversaciones con Jorge Fukelman.
Psicoanalisis, juego e infancia (Buenos
Aires: Grupo Editorial Lumen, 2011).

3. Sigmund Freud, “El malestar en la cultura”
(1930 [1929]), en Obras completas, vol. XXI
(Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 97-98.

98

“Msica é como perfume, é imediato, é sensorial. Nao tem coisa que faga
vocé, em fragao de segundos, visualizar, sentir, viver, lembrar, raciocinar

sobre um assunto do que uma mdsica, um cheiro, um perfume”".

BETHANIA

I. MUSICA Y PERFUME

a frase del epigrafe fue mencionada por el Dr. Jorge Fukelman (1939-2010),

psicoanalista argentino, en una entrevista que, junto a la Dra. Paula de Gainza,

mantuviéramos con él durante el ano 20102

Resulté sorprendente la mencion del enlace entre la audicion de la mdsica y el
olfato, asi como también que esa articulacion fuera elegida para comenzar a responder
sobre la pertinencia o no del término “sintoma” en la infancia. Perfume y musica
como paradigmas de lo que no serfa una mera evocacién, sino algo mas cercano a la
experiencia de una presencia, sin llegar tampoco a serlo. Dos experiencias, la musical
y la olfativa, que tendrfan la particularidad de conectar con una vivencia de manera
inmediata y en apariencia no mediada por un pensamiento, una idea o una reflexion.
Acontecimientos que, de manera inesperada, sorpresiva, ya sea por via de una melodia
o de un aroma, parecerian tener una connotacién de presencia. Sobre el olfato, Freud
transmite en su “Malestar en la cultura”

El relegamiento de los estimulos olfatorios parece ser, a su vez, consecuencia del ex-
tranamiento del ser humano respecto de la tierra, de la adopcién de la postura erecta
en la marcha, que vuelve visibles y necesitados de proteccién los genitales, hasta
entonces encubiertos, y asi provoca la verglienza. Por consiguiente, en el comienzo
del fatal proceso de la cultura se sittia la postura vertical del ser humano. La cadena se
inicia ahi, pasa por la desvalorizacién de los estimulos olfatorios y el aislamiento en los
periodos menstruales, luego se otorga una hipergravitacion a los estimulos visuales al
devenir visibles los genitales, prosigue hacia la continuidad de la excitacién sexual, la

fundacion de la familia y, con ella, a los umbrales de la cultura humana.?

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Sigmund Freud entrelaza el olfato con la postura erecta, la mirada y la sexua-
lidad, quedando ubicado ese proceso en la base de la fundacién de la familia y en el
umbral de la civilizacién. Aqui se impone una pregunta: épor qué alguien alcanzaria
la postura erecta? (lo cual supone de por si la conquista de una tonicidad, prestancia
y control en el dominio de la motricidad).

La idea de que el relegamiento de lo olfativo esta en correspondencia con la
asuncién de la bipedestacién parece dar por sentado que la conquista postural es un
proceso natural e inevitable. Sin embargo, la idea de una postura motriz conquistada
naturalmente no se corresponde con la concepcion que el psicoandlisis introduce
respecto de un cuerpo. Un cuerpo que no es natural sino efecto de una ritmica, la que
atane a la cadencia primordial del lenguaje, encarnada en quienes estan a cargo de
recibir y alojar al bebé. Melodia, cadencia, ritmo que sitGan al cuerpo en la dimensién
de la imagen, sustentando a su vez una mirada. Es en esa matriz primordial hecha de
cortes (no hay ritmo sin cortes) en la que se va reportando una memoria, una repeticién
y una pérdida.

Il. LALEO UNIVERSAL Y LALEO PARTICULAR
La tematica del ritmo, la repeticion, la memoria y la pérdida se engarza con aquella
del laleo universal, anterior a la ubicacién del laleo particular, propio de una lengua*.
Hasta un momento que se fecha alrededor de los 6 meses de edad, el laleo de
la cria humana potencialmente porta el acceso a la fonemética de todas las lenguas.
El momento de pérdida del laleo universal se encuentra en consonancia con aquel en
el que se constituye la flexién I6gica del estadio del espejo: el laleo se hace laleo de la
lengua verndcula. Lo perdido atafie al nimero. Un nlimero cuya incidencia se releva
del valor de los fonemas como pura diferencia, lo cual implica la puesta en juego de
un corte que atafie a la relacién entre lo real representado por ese niimero que cuenta
(el de la ritmica de la pura diferencia) y cierta protoimagen del cuerpo (imagen que se
hace visible en cuanto la voz de los mayores a cargo antecede e ilumina®).

I1l. IMBRICACION DE LO REAL E IMAGINARIO

Tal como venimos sefialando, la imbricacion entre lo real y lo imaginario corporal
es posible en cuanto se pone en juego la cadencia, el ritmo y la melodia de una voz
que forma parte de la operatoria de constitucién del sujeto. Esa misma coalescencia
esta en la base de lo que el psicoandlisis conceptualiza tempranamente como lo que
del cuadro traumdtico corresponde al “grano de arena en la perla”. Ese litoral esta en

MIGUEL JORGE LARES [SOBRE LOS BEBES, EL ODIO Y LA INVOCACION]

4. Cuando Lacan introduce su lalangue

aclara que eligié un término que fuera lo
suficientemente préximo a lallation [laleo].

. El ndmero perdido, que no flexiona sobre

si'y que en esa matriz primordial atafie a lo
real, implica la enumeracién del ritmo que
en la transmisién del lenguaje inicia una
cuenta, cuenta que vale en cuanto pura
diferencia. Si bien esa cuenta no atafie a
la significacién, porta ya una semdntica, la
que viene reportada en el ritmo, el que
ademas transmite una memoria. La
prosodia, en nuestro hablar cotidiano,
serfa lo que mas se acerca a esa nocién

de lo ritmico. Para mayor esclarecimiento
se recomienda consultar el capitulo 7 de:
Gainza y Lares, Conversaciones con Jorge
Fukelman. Psicoandlisis, juego e infancia.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 97-106.

99



6. Pascal Quignard, El odio a la musica.
Diez pequenos tratados (Santiago de
Chile: Andrés Bello, 1998), 108.

7. Jacques Lacan, “Conférence a
Geneve sur le symptome”, Le Bloc-
Notes de la psychanalyse, 5 (1985):

5-23. La traduccién es mfa. Hay una
version disponible en: http://ecole-
lacanienne.net/es/bibliolacan/pas-tout-
lacan-3/ (consultado el 05/05/2018).

100

correspondencia con lo que del cuerpo no es representable. En la interseccion entre

lo real y lo imaginario también se sittia el goce del Otro. Y asimismo el odio.

En correlacion con dicha imbricacién entre lo real y lo imaginario, que paradé-

jicamente corta y anuda, se pueden situar:

1)

La incidencia primordial del significante bajo la forma del nimero, un nimero
que audn no flexiona sobre si y una protoimagen del cuerpo que articula lo que
del cuerpo no es representable.

Lo irreductible del trauma.
El goce del Otro.
El odio.

Sobre el enlace entre la ritmica primordial del lenguaje y el odio, es interesante

recalar en un pasaje de los Diez pequenos tratados de Pascal Quignard. Se trata de
la presencia e incidencia de la musica en el campo de concentracién, referencia que
dimensiona la articulacion entre las trazas sonoras, la protoimagen del cuerpo y el odio.

En Musiques d’un autre monde, Simon Laks cuenta esta historia. En 1943, en el campo
de Auschwitz, el dia previo a la Navidad, el comandante Schwarzhuber ordené que los
musicos del Lager tocaran canciones navidefas alemanas y polacas ante las enfermas
del hospital de mujeres. Simon Laks y sus musicos fueron al hospital de mujeres. Al
principio todas las mujeres comenzaron a llorar, particularmente las mujeres polacas,

hasta formar un llanto mas sonoro que la musica. Luego, los gritos siguieron a las lagrimas.

Las enfermas gritaban: “iParen! iParen! iVdyanse! iDesaparezcan! iDéjennos morir en
paz!”. Simon Laks era el tinico de los mdsicos que comprendia el sentido de las palabras
polacas que las mujeres enfermas aullaban. Los musicos miraron a Simon Laks que les
hizo una sefa. Se replegaron. Simon Laks dice que nunca habfa pensado hasta qué

punto la misica podia hacer tanto mal.®

En el contexto mortifero del campo de concentracién, ¢qué efecto puede

provocar la audiciéon de melodias que evocan la mdsica que ha mecido, acunado,

arrullado y que remiten a una precoz soldadura entre la imagen del cuerpo y la voz?

El 4 de octubre de 1975, Jacques Lacan dicta en Ginebra, en el Centro Raymond

de Saussure, una conferencia anunciada bajo el titulo de “El sintoma”. Alli expresa:
“La lengua hablada deja sus impresos, marcas, hazas, depésitos, detritus, aluviones.
Estamos impregnados por el modo en el cual las primeras palabras han sido habladas

y escuchadas””.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



En la mencionada conferencia Lacan afirma que hay una coalescencia entre
las primeras marcas en el cuerpo y las trazas invocantes, coalescencia que cristaliza el
sintoma. El modo en el cual se le ha instilado al sujeto un modo de hablar no puede
mds que llevar la marca del modo bajo el cual los padres lo han aceptado. Se trata
de una aceptacion, vinculada al amor, que también implica un rechazo légicamente
precedente.

Ese rechazo primordial no es el odio. El odio es aquello que, como el amor
(pero en una contracara), se sitGa en la dimensién especular. La ignorancia, pasién que
conforma la triada de las pasiones, se ubica en otra zona. Pero es menester no olvidar
que estas tres pasiones constituyen les composantes primaires du transfert®. Es preciso
recordar esa cita porque lo que ha permitido desarrollar una conceptualizacién sobre
las pasiones es el campo de la transferencia. En rigor, el andlisis de la transferencia.

IV. GRITAR A NADIE

ARos atras, una colega que se dedica al psicoandlisis supervisé conmigo su labor con un
nifito de 6 afos. La analista me coment6 que tanto en su casa, como en la escuela 'y
también en el encuentro con su analista, de repente y sin motivo aparente, el pequefio
comenzaba a gritar de un modo desgarrador. El nifo no solo gritaba, sino que al gritar
se desplomaba como si su cuerpo perdiera tonicidad. Se trataba del primer hijo de
una pareja y habia sido muy deseado y buscado. La mama se habia sentido muy feliz
con el embarazo y la gestacién habia transcurrido maravillosamente bien.

Pero cuando nace el bebé y las enfermeras se lo alcanzan a la madre para que
lo tuviera por vez primera en sus brazos, ella lo rechaza. Luego, el puerperio de la
madre transcurre con dificultades. Sobre los gritos del nifo, le pregunto a su analista
si el pequeno gritaba o le gritaba a alguien en particular, es decir, si los gritos parecian
estar dirigidos a ella, a los papas o a alguien en la escuela. La analista me responde que
el nino gritaba, se trataba de un grito que no parecia orientado a nadie en particular.

La dimension del grito en los bebés se localiza en un tiempo que no es mitico
ni histérico sino légico, en el cual lo que no existia es llamado a advenir en su relacién
con la voz que encarnan los mayores a cargo.

En cuanto esa voz opera desde el inicio, el grito estd siempre afinado, por lo
que en esa operatoria el grito queda perdido ya que se inscribe como llamado. Los
mayores a cargo, en la expectativa de una supuesta palabra proveniente del bebé,
ponen a la criatura, desde su nacimiento, en posicién de sujeto-supuesto-parlante.
Y construyen la hipédtesis de una representacion. Al modo de lo que representa a un
sujeto para otro significante. El llamado que la madre interpreta no representa al bebé,

MIGUEL JORGE LARES [SOBRE LOS BEBES, EL ODIO Y LA INVOCACION]

8. [Los componentes primarios de
la transferencia). Jacques Lacan,
Le séminaire. Livre 1. Les écrits
techniques de Freud (1953-1954)
(Paris: Le Seuil, 1975), 297-298.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 97-106. 101



102

en cuyo caso eso remitiria al registro del signo; sino que sobre todo representa al sujeto
para todos los significantes a advenir. Por eso, hablarle al bebé supone de algtin modo
hablarle al porvenir.

En el fragmento clinico aludido la aparicién del bebé, la dimension del grito
y su inscripcién como llamada operan de un modo particular, generando una conse-
cuencia animica grave en la mama. Madre que habia tenido un embarazo de cuento
de hadas, una ensonacion que el parto y posparto resquebrajan. Todo hace presumir
un cierto desmoronamiento yoico de la mama. La presencia del bebé representa una
alteridad, la experiencia de una presencia que rompe la ensofnacién del embarazo.
No es raro que la aparicién de un bebé pueda provocar una seria perturbacion en un
grupo familiar, en la mama, el pap4, los hermanos u otros familiares. En la madre del
nino que gritaba, la presencia del bebé suscita rechazo y complica la institucién
del grito en llamado, con lo cual el llamado parece tomar la forma de una voz feroz
que desencadena una respuesta cuasi psicética (en la madre). Dicha respuesta no es
de odio, sino que constituye mas bien el gesto de una caida fuera de la escena. La
caida de la mama agujerea la escena.

Afos después, lo que aparece en el nifio es la irrupcion de algo que agujerea la
escena (el grito) y el concomitante estupor en todos aquellos que lo presencian. Una
experiencia que los papas no pueden leer como un juego y que no parece estar dirigida
a nadie en particular. Aun asi, el grito del nifio estd afinado. El desafio de quien recibe
la consulta es inscribir como llamado lo que los otros solo escuchan como grito, para
de ese modo comenzar a ponerle el nombre a un juego. Eso se espera que hagamos
quienes recibimos nifios en consulta. Porque si lo que perturba puede comenzar a
nombrarse como juego, el nino queda resguardado en su condicién infantil.

V. THE LASs OF AUGHRIM
En el seminario Le sinthome, Jacques Lacan alude a la palabra paterna y a lo que de
dicha palabra esta del lado de la fonacién, de lo que merece vivir en la melodia; y esa
melodia, como algo que tiene efectos sobre la madre.

En ese pasaje, Lacan recuerda el cuento “The Dead” (Los muertos) de James
Joyce, que estd incluido en la coleccién Dubliners. Al parecer, la creacién de este relato
es contemporanea de una anécdota que involucra a Stanislaus Joyce, el hermano de
James. Joyce habria escrito “The Dead” luego de que su hermano menor le hablara
acerca de la interpretacién particular que él habia escuchado de una melodia de Moore
(“The Lass of Aughrim”) que versaba sobre los aparecidos, una melodia que ponia en
juego un didlogo entre los aparecidos y los vivos. Stanislaus le habrfa dicho a James que

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



el cantante de “The Lass...” habia cantado de un modo interesante; de una manera
que, justamente, decia algo. Notablemente, uno de los nudos dramaticos en “The
Dead” se sitGa en el momento en que Cretta, la mujer de Gabriel Conroy (el héroe del
relato), queda sobrecogida en la mitad de una escalera, en posicion casi estatuaria, al
escuchar a un cantante de 6pera interpretando, en un contexto doméstico, la citada
melodia de Moore. De esta manera, James Joyce narra el momento en que Gabriel
observa a su mujer escuchando la voz de D’Arcy cantar “The Lass of Aughrim”:

He stood still in the gloom of the hall, trying to catch the air that the voice was singing
and gazing up at his wife. There was grace and mystery in her attitude as if she were a
symbol of something. He asked himself what is a woman standing on the stairs in the
shadow, listening to distant music, a symbol of. If he were a painter he would paint
her in that attitude. Her blue felt hat would show off the bronze of her hair against the
darkness and the dark panels of her skirt would show off the light ones. Distant Music

he would call the picture if he were a painter.”

Se quedd inmévil en el zaguan sombrio, tratando de captar la canciéon que cantaba
aquella voz y escudrinando a su mujer. Habia misterio y gracia en su pose, como si fuera
ella el simbolo de algo. Se pregunté de qué podia ser simbolo una mujer de pie en una
escalera oyendo una melodia lejana. Si fuera pintor, la pintaria en esa misma posicion.
El sombrero de fieltro azul destacaria el bronce de su pelo recortado en la sombra, y
los fragmentos oscuros de su traje pondrian las partes claras del relieve. Lejana Melodia

llamarfa él al cuadro si fuera pintor.'

Acerca de ese singular momento, Lacan sefala:

&Y qué efecto produce eso sobre el héroe? Eso le simboliza su mujer, dice en ese mo-
mento, él la percibe en lo alto de la escalera, en la oscuridad... La describe en términos
realistas, vagamente realistas, pero al mismo tiempo dice: équé simboliza eso? Eso

simboliza una cierta escucha, entre otras cosas."

Lo que tiene efecto sobre la funcién materna es algo que merece vivir en la
melodia. Y la melodia corresponde a aquello que la palabra paterna reporta del lado
de la invocacion.

Bajo los efectos de esa melodia, quien ocupa la funcion materna interpreta e im-
provisa, propiciando el advenimiento de un sujeto-supuesto-parlante. El advenimiento
implica tanto aceptacién como rechazo, admisién al mundo de la palabra y expulsion
al “inmundo”, lo cual estd en correspondencia con la puesta en juego de dos voces.

MIGUEL JORGE LARES [SOBRE LOS BEBES, EL ODIO Y LA INVOCACION]

9. James Joyce, Dubliners (1914) (Nueva
York: Signet Classic Publisher, 1991).

10. James Joyce, Los muertos (Madrid:
Alianza editorial, 1994).

11. Jacques Lacan, Le séminaire. Livre 23.
Le sinthome (1975-1976) (Paris: Le
Seuil, 1980). La traduccién es mia.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 97-106.

103



104

12. Ibid. La traduccién es mia.

VL. LAs DOs VOCEs

La voz primordial es la silenciosa y constituye un puro llamado a advenir. Representa
esa instancia que constituye el primer contacto con el corte, con aquello que deja de
ser continuo y pasa a ser discreto. La segunda serfa una voz expresada en una palabra
que apunta, en cuanto a ella, a anudar ese real advenido. La voz primordialmente
silenciosa se enlaza con la resonancia de la cual habla Lacan en el seminario sobre el
Sinthome, el 18 de noviembre 1975:

Debe haber algo en el significante que resuene [...] las pulsiones, eso es el eco en el
cuerpo del hecho de que hay un decir, pero que este decir, para que resuene [...] para
que consuene, es preciso que el cuerpo sea alli sensible, lo cual es un hecho. Y esto es
porque el cuerpo tiene algunos orificios, de los cuales el mas importante, porque no
puede taparse-cerrarse, es la oreja, porque no puede cerrarse, porque es a causa de
eso que responde en el cuerpo a lo que he llamado la voz."

Se trata de la operatoria en la que lo real se sitda como tal en y por la voz.
Lo que instituye el circuito de la pulsion invocante es la relacién con el Otro y su
deseo. Aqui es donde la meta de la pulsién invocante (“ser escuchado”, pero mas
fundamentalmente “hacer contacto”) es lo mas destacado. Hacer contacto es vital y
problematico para el nifio. Vital, porque sin el contacto con quienes estan a cargo de
transmitir el lenguaje, vocalizado en una improvisacioén, llamada recibida y aceptada,
no hay palabra posible. Cuando esa convocatoria dirigida falta o no es reconocida, se
desata una voz terrible portadora de mandatos letales arcaicos (como en el caso que
citabamos, el del “nifio que le gritaba a nadie”). Asimismo, que la convocatoria esté
dirigida no excluye un campo de problemas, ya que para el bebé la interpelacion del
adulto resulta profundamente enigmatica. Interpelacion articulable con el “équé me
quieres?”, insondable interrogacion del sujeto a advenir frente a las manifestaciones del
deseo encarnado en la familia. Frente a ese necesario direccionamiento e interpelacion
el bebé no puede defenderse. Se encuentra imposibilitado de rechazar que los cuidados
familiares se dirijan a él y tampoco puede generar un llamado alli donde el llamado
no es interpretado como tal.

Una psicopatologia del llamado se deriva de la distorsion radical de esta relacion
del bebé con quienes lo asisten. El sujeto puede ser portavoz, en una primera indiferen-
ciacion y en la incapacidad de existir. Portavoz, como en los cuadros de melancolia (la
continua queja inarticulable), pero no porta-palabra. O también puede vivir sometido a
esa voz que lo persigue y a la cual obedece, viéndose destinado por ella, como ocurre
en los cuadros psicéticos en los que predomina la alucinacién auditiva. Que la voz

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



primordial sea audible e inaudible, aceptada y rechazada, permite al bebé ingresar
en la operatoria de apropiacion de una voz, lo cual permite a su vez la ubicacion en
un espejo delimitado y no infinito. Los prolegémenos del odio, el amor y la ignorancia
tienen como condicion esa delimitacion especular, la cual también esté en la base de
la dialéctica del deseo y la demanda.

VII. COLOFON, IDEAS Y PROBLEMAS

La puesta en juego de una cierta audibilidad e inaudibilidad, de una aceptacién y
rechazo de la invocacién originaria posibilitara que en el devenir el sujeto no sea inva-
dido por la voz, como en el caso de la psicosis (en la vertiente de las voces escuchadas
insultantes) o en el de la melancolia (en el sesgo de las imprecaciones del superyd).

Todo estudio que concierna a la pasién del odio (pasion que como tal es
ubicable ya en la problemdtica del espejo), deberd tener en cuenta que la audibilidad
e inaudibilidad, la aceptacién y el rechazo de la invocacién originaria, se dan en un
tiempo que no es mitico ni histérico, sino légico. Tiempo en el cual lo que no existia
es llamado a advenir con relacion a la voz que encarnan los mayores a cargo.

Freud descubri6 que el odio es primero y precede al amor que viene a recubrirlo.
El odio es primero pero no primario. El sujeto se constituye en una relacién con el Otro
que es de “exclusion interna”, en un rechazo primordial que es también aceptacion.
Ese momento l6gico, de coalescencia y soldadura, de corte y anudamiento, propicia
ese montaje escénico en el que el hombre odia al otro en él, ese que es el mas cercano
y el mas extrafo. Porque es en el otro que el sujeto se experimenta, se reconoce y
se identifica a st mismo. En un si mismo esencialmente descompletado y alienado. La
importancia de la voz en la constitucién del sujeto no fue ajena a Freud, quien consideré
al llanto del recién nacido como la primera expresién del dolor que anuda justamente
lo que se expulsa con aquello que corresponde a la alienacion.

Un pertinente aforismo lacaniano alude a que es el mundo de las palabras el
que crea el mundo de las cosas y solo los idiotas creen en la realidad del mundo. Lo
real es inmundo y hay que soportarlo. Efectivamente se mantiene un vinculo entre
la identificacién con el significante primordial y la expulsién a lo inmundo. Excepto
que lo que estéd en lo inmundo como afuera se reencuentra bajo la forma del odio.
Y el mundo, donde prima la palabra, es un mundo donde el sujeto intenta encontrar
lo que ha perdido de si mismo, en una forma que siempre tiende a malinterpretarse.
Tal como ocurre en el amor, en el que el llamado a la unién remite perpetuamente a
una dimensién alienante.

MIGUEL JORGE LARES [SOBRE LOS BEBES, EL ODIO Y LA INVOCACION]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 97-106.



106

BIBLIOGRAFIA

DE GAINZA, PAULA, Y MIGUEL JORGE LARES. Conver-
saciones con Jorge Fukelman. Psicoandlisis,
juego e infancia. Buenos Aires: Grupo Edi-
torial Lumen, 2011.

FrReub, Sicmunp. “El malestar en la cultura”
(1930 [1929)). En Obras completas. Vol. XXI.
Buenos Aires: Amorrortu, 1992.

Jovce, James. Dubliners. Nueva York: Signet
Classic Publisher, 1991.

Jovce, James. Los muertos. Madrid: Alianza
editorial, 1994.

LACAN, Jacques. “Conférence a Geneve sur le
symptome”, Le Bloc-Notes de la psychana-
lyse 5 (1985): 5-23.

LACAN, JAacQuUEs. Le séminaire. Livre 1. Les écrits
techniques de Freud (1953-1954). Paris: Le
Seuil, 1975.

LACAN, JACQUES. Le séminaire. Livre 23. Le
sinthéme (1975-1976). Paris: Le Seuil, 1980.

QUIGNARD, PascaL. El odio a la msica. Diez pe-
quenos tratados. Santiago de Chile: Andrés
Bello, 1998.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



n. CLINICA DEL ODIO

© Jim Amaral | Poeta muerto 9 | 1995 | 58,5x51x30 cm | Bronce | Fotografia: archivo del artista.



) .'I' % M : ‘: \ I ‘ .I : :

e - X ST i ) AR y : P
SLToas T e
R : s )i 7S WA BARL N
© Jim Amaral | Caleidoscopio, manuscrito imaginario: ¢hombre con signos de interrogacién? | 2015
| 30%21 cm, 48x38 cm con marco | Lapiz y acuarela sobre papel | Fotografia de Diego Amaral Ceballos




poi: 10.15446/djf.n19.76700

La psicosis paranoica y el odio

como hecho clinico

(cc)

cOMO CITAR: Moscovich, David. “La psicosis
paranoica y el odio como hecho clinico”. Des-
de el Jardin de Freud 19 (2019): 109-116, doi:
10.15446/djf.n19.76700

* e-mail: dalupsi@yahoo.com.ar

© Obra plastica: Jim Amaral

DAviD MoscovicH"

Escuela Dis-cordia de Psicoandlisis, Buenos Aires, Argentina

La psicosis paranoica
y el odio como hecho
clinico

El presente texto trata de situar el
fenémeno del odio como hecho
clinico, en el marco de la sesién
analitica de un caso de psicosis
paranoica. Para ello se analizan las
relaciones entre el sujeto, el odio
y la cultura, teniendo en cuenta
siempre las extensas referencias
freudianas a las relaciones entre el
fenémeno del odio y la paranoia.

Palabras clave: odio, paranoia, sujeto,
cultura, delirio.

Paranoid Psychosis
and Hate as a
Clinical Fact

The article attempts to situate the
phenomenon of hate as a clinical
fact, within the framework of the
analytical session in a case of pa-
ranoid psychosis. To that effect, it
analyzes the relations among the
subject, hatred, and culture, always
taking into account the numerous
Freudian references to the relations
between the phenomenon of hate
and paranoia.

Keywords: hate, paranoia, subject,
culture, delusion.

La psychose paranoiaque
et la haine comme un
fait clinique

L'article essaie de placer le phé-
nomene de la haine comme un fait
clinique, dans le cadre de la séance
analytique d’un cas de paranoia.
Les relations entre le sujet, la haine
et la culture sont analysés toujours
par rapport aux si vastes références
freudiennes aux liens entre la haine
et la paranoia.

Mots clés: haine, paranoia, sujet,
culture, délire.

ARTICULO DE REFLEXION | FECHA DE RECEPCION: 30/05/2018. FECHA DE ACEPTACION: 05/07/2018.
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 109-116. 109


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76700
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76700

1. Sigmund Freud, “Observaciones
psicoanaliticas sobre un caso de
paranoia (dementia paranoides)
autobiograficamente escrito” (1910
[1911]), en Obras completas, t. Il
(Madrid: Alianza, 1971), 48.

2. Ibid., 69.

110

a psicosis paranoica nos ofrece la inestimable oportunidad de analizar el

fendmeno del odio como hecho clinico y en una dimensién doble: como algo

experimentado por el sujeto a consecuencia de su interpretacién delirante,

pero también el odio en calidad de vector de las relaciones del sujeto con la
cultura. En este Gltimo sentido, la paranoia nos abre las puertas de un terreno que se
encuentra vedado en la melancolia, entidad clinica que también se presta muy bien a
la investigacion del odio, pero en cuanto este se dirige con exclusividad al propio yo
del sujeto que se ha identificado con el objeto perdido y se ofrece, por asi decir, al
maltrato feroz del supery6, expresion de la pulsion de muerte.

Ha llegado hasta mi, cosa inhabitual, por cierto, un caso de paranoia que me
servird para ilustrar el analisis de esa dimensién doble del odio. Tenemos entonces
algunos elementos centrales que van a orientar este recorrido: el sujeto, el odio y la
cultura. Las relaciones entre el odio y la paranoia son extensamente desarrolladas
por Freud en el caso Schreber. En ese trabajo plantea la hipétesis de que la causa de
la enfermedad consiste en el avance de la libido homosexual —sexualizacién de las
tendencias sociales, escribe en otro lugar del trabajo— y que la defensa del sujeto
frente a ese impulso termina por explicar la fenomenologia de la paranoia:

La motivacién de la enfermedad fue, pues, un avance de la libido homosexual, orien-
tada, probablemente desde un principio, hacia el doctor Flechsig como objeto, y la
resistencia contra este impulso libidinoso cre6 el conflicto del que surgieron los feno-

menos patoldgicos.'

Freud recurre al andlisis de lo que llama el complejo del padre para explicar
algunas de las constelaciones del caso, pero todo esto no constituye todavia nada
especifico de la paranoia:

Hemos examinado hasta ahora el complejo paterno dominante en el caso de Schreber
y la fantasfa optativa central de la enfermedad. No hay en todo ello nada caracteris-
tico de la paranoia, nada que no podamos encontrar en otros casos de neurosis y no

hayamos encontrado realmente en ellos.?

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



El perseguidor odiado —pero que primero exterioriza su odio sobre el sujeto,
segln la interpretacién del sujeto— es el hombre anteriormente amado, sustituto del
padre. Sefala entonces Freud, al explicar las formas de contradiccién a la frase:

“Yo (un hombre) le amo (a un hombre)”, que en el delirio persecutorio, la deformacion
consiste en una transformacion del afecto: aquello que debia de ser sentido interior-
mente como amor es percibido como odio procedente del exterior.?

Recurre entonces al mecanismo de la proyeccion, primero, y al de la represién,
después, para explicar la “peculiaridad” de la paranoia. Pero a estas alturas del
desarrollo freudiano no puede establecerse con claridad una diferencia neta entre
neurosis y psicosis. Sin embargo, agrega esta enigmatica reflexién: “No era correcto
decir que la sensacion interiormente sofocada es proyectada hacia afuera; mas bien
inteligimos que lo cancelado adentro retorna desde afuera™. Lo que retorna en lo Real
es la castracion forcluida. Y, ademds, habiéndose producido una inversién del afecto.
Odio proveniente del lugar del Otro, y la respuesta del sujeto: odio al padre, en lugar
del amor, entendiendo que el amor al padre seria la condicién para la inscripcion, en
el registro simbélico del sujeto, de la castracion.

En todo el historial Freud profundiza en el andlisis del conflicto de ambivalencia
de Schreber con su padre. No se trata entonces en la paranoia de concebir a la
homosexualidad en cuanto eleccién de objeto, sino mas bien desde la perspectiva
del amor: amor al padre, condicion del significante que no estd, y retorno en lo Real.
Recuérdese el argumento de Tétem y tabu: la prohibicién de goce que se derivaba
del despotismo del padre primordial se refuerza a posteriori de su asesinato —acto
fundante de la cultura y, en particular, de la religiosidad— porque los hermanos no
solo lo odiaban, sino que también lo amaban (conflicto de ambivalencia). Por ello,
nos dice Lacan que el padre simbdlico es el padre muerto. En este sentido, y segtin
lo senalado acerca del mito freudiano, la castracién (ausente en la psicosis) se deriva,
en un tiempo mitico también, del amor, considerado como condicién estructural que
funda la cultura del padre. Es decir, es el mundo de la significacion falica al que no
accede la psicosis en virtud de la ausencia (forclusién) de ese significante primordial.

Aqui el amor al padre que se expresa en el mito es condicién de estructura
para el acto fundacional, podemos decir, de la cultura del falo y, por lo tanto, de la
inscripcion de la castracion. Justamente, en la psicosis, lo que retorna en lo Real es
la castracién forcluida, no inscripta en el universo simbélico del sujeto. Y el retorno
se expresa, como sefnala Lacan en “De una cuestién preliminar a todo tratamiento
posible de la psicosis”, cuando Un Padre se presenta en lo Real, coyuntura dramética
para el sujeto, lo cual, al evidenciar el agujero en el cuerpo del significante, le abre

DAVID MOSCOVICH [LA PSICOSIS PARANOICA Y EL ODIO COMO HECHO CLINICO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp.

3.

Ibid., 79.

. Ibid., 85.

. Jacques Lacan, “De una cuestion

preliminar a todo tratamiento posible
de la psicosis” (1955-1956), en Escritos
2 (Buenos Aires: Siglo XXI, 2003).

109-116. 111



112

las puertas al desastre creciente de lo imaginario. Aquf, en este preciso punto, ubico
la dimension imaginaria del amor que se manifiesta en ese desastre de lo imaginario,
consecuencia de la ausencia de la castracion que, como ya sefialamos, se deriva del
amor (Amor con maydUscula, podriamos escribir, para resaltar su dimensién simbélica
en este especifico caso) al padre, pero en cuanto condicién de la inscripcién de la
castracion. Es decir que en términos estructurales el amor y la castracion edifican un
binario esencial. Al fallar en este punto la relacién con el Otro, aparece en la psicosis
ese desastre creciente de lo imaginario que surge de la tension narcisista expresada en
el vector a------ a’. Veremos como esto se manifiesta en el caso que aqui se presenta.

Si no esta el significante del Nombre del Padre, écomo se las arregla el sujeto
para regular el goce en exceso que proviene del lugar del Otro? A juzgar por las ense-
fanzas de Freud en el caso Schreber, el odio parece surgir como pasién en el sujeto
a consecuencia de la pérdida de la realidad, es decir, del derrumbe de su mundo, de
su orden. El mundo del paranoico es ordenado, y la aparicién de Un Padre en lo Real
es lo que produce el desastre subjetivo, que va a intentar recomponer el trabajo del
delirio. En este sentido, el odio puede constituirse en indicador clinico de que algo se
ha desatado en términos de retorno en lo Real y fendmeno elemental.

C. es un paciente de 50 anos que viene a la consulta enviado por su mujer.
Hace varios afios yo atendi a uno de sus hijos y recuerdo claramente la posicion de
C. frente a ese andlisis, cuando concurrié con su esposa al consultorio frente a mi
requerimiento: yo debia ordenar al nifio, hacerlo volver a la senda del deber, del
bien hacer familiar; su mujer se mostraba completamente sometida a su mandato.
Y el nifio, que revelaba su angustia a través de un mal desempefio escolar, era para
C. un vago, un indtil y alguien sin futuro si no se hacia algo para encarrilar a este
chico de 10 anos.

Ahora se presenta a estas entrevistas para brindar su testimonio: el orden familiar
esta quebrado por culpa de su mujer, que lo viene agrediendo psicolégicamente desde
hace algln tiempo, pero todo llegé al colmo cuando ella quiso pegarle al descubrir
que él estaba viendo a otra mujer con la que tenfa una aventura amorosa. Cuando
fue sorprendido, C. acepté la realidad de la situacion, pero se defendié diciendo: “vos
te pusiste un negocio, con mi dinero y descuidaste el hogar. Tenias que estar en casa
esperando mi regreso del trabajo, atendiendo a los chicos, y fallaste. Vos te pusiste un
negocio, yo me busqué una novia”.

Algo se sale de lugar cuando su mujer decide tomar una iniciativa personal.
Y sefala que engaiar a su mujer fue el modo que encontr6é en ese momento para
exteriorizar el odio que experimenté ante la falta de ella, similar al que sintié cuando
aios antes su hijo varén también le habia fallado. Con el correr de las sesiones se

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



refiere a varias explosiones de ira en el pasado; pero todas ellas han estado plenamente
justificadas —incluyendo las severas golpizas a su mujer o a sus hijos— dado que “el
orden se habia alterado y todo corria peligro”. Con respecto al episodio del negocio,
instalado para él en una dimension imaginaria a la que responde con su aventura
amorosa, no manifiesta ninguna reaccion de arrepentimiento o sentimiento de culpa.
No se localiza como sujeto responsable ni se implica en lo sucedido. Si sostiene con
vehemencia el reproche hacia ella, y a ella también le exige la solucién: “o dejas el
negocio, o ponés una empleada, pero tenés que estar en casa. Es tu rol de esposa y
madre”. C. es un hombre de dinero. Continuador de la fabrica que monté su abuelo
y agiganto su padre, posee millones y grandes inversiones en construccién. Hace meses
que no le dirige la palabra a su hija mayor y se lleva muy mal con su hijo varén:

[...] son dos fracasados que tienen todo servido, autos, lujos, viajes. Mi hijo es un vago,
un fracasado. No tiene pasta para continuar con la fabrica, la tradiciéon familiar. Siento
vergiienza por él. Mi hija es otra fracasada, sale con un perdedor que no le va a dar
nada. Me siento traicionado. Mi mujer me traicioné, ella es la responsable del fracaso
de mis hijos. Su familia no tiene conducta. No viene de buena madera.

Es claro que la “buena madera” es la de su familia de origen a la que describe
como “superior en mucho a la de mi esposa, con una conducta de vida. Mi padre me
castigaba a golpes si me desviaba del camino. Asf se construye una familia”. Es decir, sus
hijos, al estar contaminados por la impureza de la familia de su esposa, son claramente
inferiores e incapaces de darle continuidad a la estirpe familiar de C. Recordemos, al
pasar, el orgullo de Schreber en referencia al linaje familiar y su expectativa delirante
de fundar una nueva raza a partir de los hijos de su espiritu. Qué interesante es lo
que al respecto senala Deleuze, en el sentido de que el delirio paranoico es siempre
un delirio racial, de supremacia, de pureza. Asi lo sefiala el autor en estos términos:

El primer paranoico es el padre de Schreber. El paranoico no es alguien que se ocupe
de su hijo [...]. El nudo del delirio paranoico es: Hagamos una raza pura. El paranoico
tiene la impresién de que todo esta en decadencia: Ya no hay arios puros. Sélo en
segundo lugar, cuando ve a su pequeo, él aplica, se desata como el gran pedagogo, el
gran restaurador de las razas. El padre de Schreber ha comenzado en otra dimensién,
la deriva del campo social: Este mundo esta perdido, rehagamos la raza pura.®

Esta perspectiva resulta esencial para la inteligencia del caso y nos ilustra acerca
de las relaciones del sujeto con la cultura a través del odio. El odio es la expresién de
su desestabilizacién, de la conmocién de su ordenado mundo, y a la vez el motor que
reconstruye ese orden. La raza pura, para C., es la de su linaje familiar. El paranoico

DAVID MOSCOVICH [LA PSICOSIS PARANOICA Y EL ODIO COMO HECHO CLINICO]

6. Gilles Deleuze, Derrames. Entre
el capitalismo y la esquizofrenia
(Buenos Aires: Cactus, 2005).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 109-116.



114

se presenta como un garante del orden y la regularidad. Como Rousseau, el gran
reformador, el padre del contrato social. En esta misma linea ubico a mi paciente.

La querella que este hombre mantiene con su mujer resulta, segin mi hipétesis,
una expresioén de su psicosis paranoica. Pero se trata solo de una hipétesis. Ahora
bien, ciertos elementos clinicos la refuerzan: él siente que el hecho de que su mujer
pusiera un negocio es algo que esta dirigido a su persona y lo afecta profundamente
en su ser. Lo mismo dice de la reaccion de su esposa cuando descubre el engafio: ella
se lo hace a él, lo agrede, y ni considera otro argumento alternativo que encarrile los
acontecimientos en el terreno de la dialéctica. Podemos pensar, entonces, que se trata
de fenémenos de significacién personal, interpretaciones delirantes.

Ya he sefialado que C. es un sujeto violento: varias veces le peg a su mujer y
también a sus hijos. La tension agresiva con el semejante, propia de una regresion al
estadio del espejo, se impone como algo estructural: tuvo un problema con un vecino
por un arbol que perdia sus hojas y estas caian en su patio. Entonces, como no obtuvo
respuesta acorde a sus deseos, sali6 a la calle con un arma en la cintura, lo fue a buscar,
lo amenazé y le dijo: “o vos o yo”, lo cual ilustra la regresién antes mencionada, sin
mediacion simbélica. La misma légica que sostiene con relacion a lo familiar es aplicada
al orden social y cultural por C. El mundo se encuentra en caos porque la institucion
familiar ha perdido el rumbo. Su propio universo se ha desordenado a partir de que
su mujer decidié ponerse un negocio. Y la alteracion de ese orden y esa regularidad
delirantes provocé la reaccion de odio, repetida en la historia del paciente. Vemos
que el odio en cuanto afecto del sujeto es la expresion y la respuesta a un retorno en
lo Real que lo abruma.

El desorden provocado por su mujer hace las veces de elemento de deses-
tabilizacién de la paranoia. Lo que siente interiormente como amor, podemos decir
parafraseando a Freud, es sentido como odio procedente del exterior. Frente a lo cual,
por presentarse en el circuito de lo imaginario, el sujeto responde, a la vez, con odio.
Es cierto que las referencias freudianas no alcanzan para establecer con claridad la
diferencia de estructura entre neurosis y psicosis. Pero el dato que sigue, referido a
la infancia del sujeto, resulta revelador. En todo caso, promueve la discusion
diagnéstica. Hay un hecho significativo de su nifiez. Recuerda que a los 5 o 6 afos
acompana a su padre a la fabrica familiar, “y me pasé la cosa mas hermosa de toda
mi vida: vi esa cinta, la linea de montaje, y desde ese momento todo cambié para
mi. Senti una profunda transformacién interior”. A partir de ello, no dej6 de seguir al
padre en lo atinente a la fabrica e iba para alli todas las tardes al salir de la escuela.
A los 13 afos comenz6 a trabajar en la fébrica, y esta pasé a ser el centro de su vida.
No tenia amigos y era feliz.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Yo vefa a los otros chicos jugando a la pelota en la canchita de enfrente, y me decfa, qué
estlpidos que son, cémo pierden el tiempo, desperdician su vida. Al final el tiempo me
dio la razén, ahora los veo puchereando, son unos fracasados, y yo tengo lo que quiero,
una fabrica con 150 empleados. Por eso soy superior y triunfé en la vida. Solo dos veces

en mi vida me paso de ir a la cocina y no encontrar a mi madre, donde tenfa que estar.

Habla con orgullo de esta omnipresencia del Otro. “Mi viejo trabajaba de
lunes a lunes, sin descansar”. Y, de hecho, él repite la historia ya que no concibe otro
orden posible: “Mi vida es como la linea de montaje”. Interrogado por este elemento,
por el significado de la linea de montaje en el proceso productivo de la fébrica, su
respuesta resulta notable: la vida se identifica con ella, pero no hay ninguna asociacion
al respecto. Nada que decir, nada que asociar con la linea de montaje. Se trata de un
elemento sin dialéctica y, por ello, lo ubicamos como una holofrase. Es la vida misma.
Si eso no estd, lo que resta es la muerte. Claramente, es un elemento que sostiene
la estructura considerada como suplencia del significante del padre que no hay. La
linea de montaje es una maquina sin dialéctica para C. Es eso que funciona, produce,
ordena, y lo que queda por fuera de ella estd destinado al fracaso. Entonces, la linea
de montaje es en la vida de C. el elemento que ordena, en cuanto significante ideal,
dada la ausencia del Nombre del Padre. El negocio de su mujer, las malas notas de
su hijo generan el desorden, el desarreglo en las relaciones del sujeto con la cultura.
En este punto, irrumpe el odio, como pasion subjetiva que se constituye en correlato
afectivo de una falla. Dicho de otro modo: cuando falla la linea de montaje, cuando
el mundo ordenado y perfecto de este paranoico se pone en cuestion, el odio se
presenta como indicador clinico de que algo se ha desatado en términos de retorno
en lo Real. Y el sujeto se esfuerza por recomponer el orden cuestionado o perdido,
y en este punto se hace esclavo del Otro de la cultura, pero de una cultura sin tachar,
sin fallas, esa que conviene a la paranoia, por lo menos en nuestro caso. Para C. la
cultura, el trabajo, la familia deben funcionar como una maquina, en nuestro ejemplo
la linea de montaje. El odio como hecho clinico nos ensefia que la maquina ha dejado
de funcionar, al menos durante cierto tiempo.

Creemos que este caso resulta interesante con relacion a lo planteado al
comienzo del escrito: invita a investigar las relaciones del sujeto con la cultura desde
la perspectiva del orden social y su posible relacién con el odio en calidad de afecto
extremo del sujeto. Por eso se presenta un caso de paranoia, o al menos esa es la
hipétesis diagnostica que se sostiene. Las referencias de Deleuze resultan esenciales para
la cuestion. El efemplo més extremo, el nazismo, se sostuvo quiza desde la construccion
delirante acerca del establecimiento de un nuevo orden social, el de la raza pura,

DAVID MOSCOVICH [LA PSICOSIS PARANOICA Y EL ODIO COMO HECHO CLINICO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 109-116.

g



116

eliminando a los elementos desordenados e inadecuados. Lo mismo encontramos en
Schreber y, en mucha menor intensidad, en el paciente C.

BIBLIOGRAFIA

Deteuze, GitLes. Derrames. Entre el capitalismo [1911]). En Obras completas. T. Il. Madrid:
y la esquizofrenia. Buenos Aires: Cactus, Alianza, 1971.
2005. Lacan, Jacques. “De una cuestion preliminar

FRreup, SIGMUND. “Observaciones psicoanaliticas a todo tratamiento posible de la psicosis”
sobre un caso de paranoia (dementia para- (1955-1956). En Escritos 2. Buenos Aires:
noides) autobiograficamente escrito” (1910 Siglo XXI, 2003.

»;w:f

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



poi: 10.15446/djf.n19.76701

El cuerpo vy sus vicisitudes en la anorexia

mental: entre el odio y el supery6

(cc) BRI RoDRIGO ABINZANO'

COMO CITAR: Abinzano, Rodrigo y Lorena Patri-

LoRENA PATRICIA FERNANDEZ"

*

Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina

El cuerpo y sus
vicisitudes en la
anorexia mental: entre
el odio y el superyé

En este trabajo indagaremos los
lugares del odio y el superyé en la
constitucién corporal de la anore-
xia. Encontramos en estos sujetos
perturbaciones de la percepcién
corporal que nos llevan a pregun-
tarnos por la imagen narcisista.
Ademas, advertimos que en la
conformacién del cuerpo del suje-
to con anorexia prevalece el odio
como pasién, revelado a través del
supery6. Para ello delimitaremos la
incidencia del Ideal del yo y del su-
peryé en la constitucion de la ima-
gen; realizaremos un abordaje de la
relacion del superyé con el odio, el
amor y la ignorancia; indagaremos

The Body and Its
Vicissitudes in Mental
Anorexia: Between Hate
and the Superego

The article inquires into the places
of hate and the superego in the
corporal constitution of anorexic
subjects, in whom it is possible to
observe disturbances in the way
they perceive their bodies, thus
leading us to inquire into the narcis-
sistic image. We also observed that
hate, as a passion revealed through
the superego, prevails in the sha-
ping of the body of the anorexic
subject. In developing our inquiry,
we specify the influence of the Ideal
of the ego and superego on the sha-
ping of the image; we address the
relation between the superego and
hate, love, and ignorance; and we

Le corps et ses avatars
dans l’anorexie mentale:
entre la haine et le
surmoi

On se demandera ici quelles pla-
ces pour la haine et le surmoi
dans la constitution corporelle de
I'anorexie. Les troubles de I'image
du corps en obligent a se demander
par I'image narcissique. Dans la
configuration du corps du sujet ano-
rexique la haine prévaut en tant que
passion, ce qui est dénoncé par le
surmoi. On s'occupera du rapport
du surmoi a la haine, I'amour et
I'ignorance; on se demandera sur le
lien entre le corps dans I'anorexie et
la haine en tant qu’idéal, et on en
tirera quelques conclusions.

Mots clés: anorexie, corps, haine,

surmoi.

cia Fernandez. “El cuerpo vy sus vicisitudes en
la anorexia mental: entre el odio y el superyé”.
Desde el Jardin de Freud 19 (2019): 117-130,
doi: 10.15446/djf.n19.76701

la articulacién entre el cuerpoenla  delve into the articulation between

anorexia y el odio como ideal; de  the body in anorexia and hate as an

este recorrido derivaremos algunas  ideal. These reflections allow us to

conclusiones. draw several conclusions.

* e-mail: abinzanopsi@gmail.com

Palabras clave: anorexia, cuerpo,  Keywords: anorexia, body, hate,

** e-mail: lorenapatriciafernandez@

odio, superyo. superego.

yahoo.com.ar

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION | FECHA DE RECEPCION: 30/05/2018. FECHA DE ACEPTACION: 25/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 117-130.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76701
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76701

1. Massimo Recalcati, La clinica del vacio.
Anorexias, dependencias, psicosis
(Madrid: Sintesis, 2003), 88.

2. Sigmund Freud, “La predisposicion

a la neurosis obsesiva” (1913), en

Obras completas, vol. Xl (Buenos

Aires: Amorrortu, 2006), 345.

118

“Cuando el amor se convierte en una orden,

el odio puede convertirse en un placer”.

CHARLES Bukowsky

INTRODUCCION

a clinica de la anorexia mental nos enfrenta con sujetos cuyos cuerpos no

pasan desapercibidos. Ya sea desde lo que dan a ver, hasta lo que ofrecen

para escuchar, todo parece reducirse al propésito de lograr un adelgazamiento

extremo y calculado de sus proporciones corporales. Se les va la vida en ello, y
uno se pregunta ¢qué es lo que empuija alli? Sabemos que para el psicoandlisis el cuerpo
del ser hablante se construye, y que tal construccion no es sin tropiezos: la ilusion de
totalidad de la imagen corporal siempre corre riesgos de resquebrajarse. Pero équé
hace que esa ilusoria construccién, en el caso de la anorexia, se vea tan afectada, al
punto de incidir muchas veces en las funciones vitales?

M. Recalcati ubica con frecuencia en la historia de sujetos con anorexia un
desastre vinculado miticamente a la relacién con el espejo, que denomina “ravage de
la imagen”. El sujeto, en lugar de encontrar el punto desde el cual puede verse como
amable —lugar del Ideal del yo en el esquema 6ptico de Lacan—, encuentra una
mirada de desprecio que invalida su especularizacién narcisista, dejandola en estado de
suspension. Refiere que el desencadenamiento de la anorexia, generalmente durante la
pubertad, significa retroactivamente esa mueca del Otro, mirada de desprecio, como
juicio superyoico sobre el cuerpo. El espejo no ofrece al sujeto el soporte pacificador
del Ideal del yo, sino solo la mirada cargada de reproches del superyé'. De este modo,
la anorexia serfa una respuesta subjetiva a través de la cual se actualiza la incidencia
de un superyé que dejé marcas particulares en la constitucion de la imagen corporal.
Nos preguntamos, entonces, ¢de qué se alimenta esa mirada superyoica? ¢Cudl es la
pasién que prevalece?

En “La predisposicion a la neurosis obsesiva” Freud tomaba una hipédtesis de
W. Stekel para afirmar que “el vinculo primario entre los seres humanos no seria el
amor sino el odio”?; dicha sentencia seria retomada de modo casi idéntico en el escrito

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



metapsicolégico sobre las pulsiones en el cual el enunciado freudiano reza: “el odio es,
como relacién de objeto, mas antiguo que el amor”*. No obstante, Freud nos advierte
que seria un error superponer tanto el odio como el amor a la pulsién, ya que “si la
pulsién no se adhiriera a una representacién ni saliera a la luz como un estado afectivo,
nada podriamos saber de ella™. El odio —y por lo tanto el amor— se jugarian en el
plano propio del afecto y, deberiamos agregar, del narcisismo, porque como también
teoriza en esa época, el yo, en cuanto proyeccion de una imagen corporal, se constituye
al investirse libidinalmente.

En la teorfa lacaniana la imagen esta estructurada por el lenguaje. Desde su
primer Seminario, Lacan se propone formalizarla, razén por lo cual introduce un
modelo de la fisica 6ptica —el llamado modelo del ramillete invertido®— en vias de
delimitar las coordenadas de constitucion de la imagen de un sujeto en lo que hace
principalmente a su relacion con el Otro del lenguaje. En dicho seminario también es
introducida la nocién de superyé como un imperativo, lo cual no se modificara, sino
que se iran agregando otras particularidades a su caracterizacién, como por ejemplo
la de ser el objeto voz® o inclusive la de ser el Gnico que obliga a gozar’.

Del superyé segtin Freud podemos sefialar que, si bien su presentacion formal
se da en el capitulo tercero de Das Ich und Das Es®, haciendo un rastreo geneal6gico en
la obra freudiana uno puede ubicar sus antecedentes en muchas conceptualizaciones
como, por ejemplo, la del Ideal del yo. No hace falta mas que ir al dltimo capitulo
de “Introduccién del narcisismo” para encontrarnos con conjeturas en torno del
desarrollo de una instancia psiquica particular que velaria “por el aseguramiento de la
satisfaccion narcisistica proveniente del ideal del yo” cuyo propésito serfa observar y
medir constantemente al yo con un ideal.

En lo que hace a la anorexia mental, Freud ubicé tanto su vertiente histérica
como la melancélica; si vamos por ejemplo a los trabajos de la primera época —la que
tiene lugar antes de la publicacién de la Traumdeutung— nos encontramos con muchas
menciones, por ejemplo, en “Estudios sobre la histeria”'®, en el “Manuscrito G""" o
también en “Un caso de curacién por hipnosis”*?, las cuales no agotaron los desarrollos
freudianos en relacién a ello; si bien, luego tuvieron un cardcter mas periférico, como
vemos en los articulos contemporaneos “El método psicoanalitico de Freud” y “Sobre
psicoterapia”™, asi como unos anos mas tarde en el historial del Hombre de los Lobos'.
Hay que destacar que, a la hora de leer este tipo de presentaciones, la vertiente
freudiana se alina practicamente en su totalidad en torno a la oralidad, es decir, a la
vertiente pulsional. Pero no ahonda con relacién a las pasiones en juego. Veremos que
es Lacan quien propone leer a la anorexia mental con la clave de las pasiones del ser.

10.

1

=

1

N

13.

14.

15.

. Sigmund Freud, “Pulsiones y destinos de

pulsion” (1915), en Obras completas, vol.
XIV (Buenos Aires: Amorrortu, 2004), 133.

. Ibid., 173.

. Jaques Lacan, El seminario. Libro 1. Los

escritos técnicos de Freud (1953-1954)
(Buenos Aires: Paidds, 2009), 191.

. Jaques Lacan, El seminario. Libro

10. La angustia (1962-1963) (Buenos
Aires: Paidés, 2009), 318.

Jaques Lacan, El seminario. Libro
20. Aun (1972-1973) (Buenos
Aires: Paidos, 2012), 11.

. Sigmund Freud, “El yo y el ello” (1923),

en Obras completas, vol. XIX (Buenos
Aires: Amorrortu, 2004), 30-40.

. Sigmund Freud, “Introduccién

del narcisismo” (1914), en Obras
completas, vol. XIV (Buenos
Aires: Amorrortu, 2004), 92.

Sigmund Freud, “Estudios sobre la
histeria (Freud y Breuer)” (1893-1895),
en Obras completas, vol. Il (Buenos
Aires: Amorrortu, 2004), 71-123.

. Sigmund Freud, “Manuscrito G” (1895),

en Obras completas, vol. | (Buenos
Aires: Amorrortu, 2004), 240.

. Sigmund Freud, “Un caso de curacién

por hipnosis” (1892-1893), en Obras
completas, vol. | (Buenos Aires:
Amorrortu, 2004), 152-153.

Sigmund Freud, “El método psicoanalitico
de Freud” (1904), en Obras completas, vol.
VIl (Buenos Aires: Amorrortu, 2004), 241.

Sigmund Freud, “Sobre psicoterapia”
(1905), en Obras completas, vol. VII
(Buenos Aires: Amorrortu, 2004), 254.

Sigmund Freud, “De la historia de una
neurosis infantil (el Hombre de los Lobos)”
(1918), en Obras completas, vol. XVII
(Buenos Aires: Amorrortu, 2004), 96-97.

RODRIGO ABINZANO Y LORENA PATRICIA FERNANDEZ [EL CUERPO Y SUS VICISITUDES EN LA ANOREXIA MENTAL: ENTRE EL ODIO Y EL SUPERYO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 117-130.



120

16. Freud, “Introduccion al narcisismo”, 89.

Nos preguntamos, entonces, ¢es el odio, articulado al superyd, la pasion que
predomina en la perturbacion de la percepcion de la imagen corporal del sujeto con
anorexia? ¢Puede dicha pasién haber prevalecido por sobre el amor del Ideal del yo al
momento de la constitucion —y resignificacion en la pubertad— de la imagen corporal
del sujeto con anorexia?

I. SUPERYO / IDEAL DEL YO. SU INCIDENCIA EN LA CONSTITUCION

DE LA IMAGEN CORPORAL

Consideramos que una via posible para comenzar a abordar la articulacién entre superyé
y cuerpo es a través de la aproximacion a la nocién de narcisismo. Freud plantea la
existencia de un narcisismo originario que permite vivenciar el cuerpo como una unidad.
Recuerda que en el inicio nos encontramos con las pulsiones andrquicas, a las cuales
debe agregdrseles una nueva accién psiquica para que el narcisismo se constituya.
Ubica que parte de ese narcisismo originario, producto de la sobreestimacion propia
del amor parental, persiste en la vida animica, y se pregunta cual es su destino en el
adulto. Afirma que, a lo largo de la vida, las investiduras de objeto a las cuales se dirige
la libido yoica conllevan la pérdida de la completud narcisista. Detalla esas conquistas
culturales cuya aceptacion hubo de arrancarse al propio narcisismo: enfermedad,
muerte, renuncia al goce, restriccion de la voluntad propia:

Las perturbaciones a que esta expuesto el narcisismo originario del nifio, las reacciones
con que se defiende de ellas y las vias por las cuales es esforzado al hacerlo [...] su pieza
fundamental puede ponerse de resalto como “complejo de castracion”.'®

Podriamos decir que Freud ubica cémo los diferentes modos de la castracion van
horadando la completud narcisista en la que el nifo encuentra satisfaccién. Destacando
que, de todos modos, algo de ese narcisismo permanece en el yo y se erige luego —tal
como lo mencionamos en la introduccién— al modo de un ideal por el cual se va a
medir al yo, constituyendo la condicién de la represién de las mociones pulsionales
libidinosas. Sobre este yo ideal —Ideal del yo, podemos distinguir con Lacan— recae
en el adulto el amor a si mismo del que en la infancia goz6 el yo real —yo ideal, mas
especificamente—. Debido a esto, el narcisismo aparece en el adulto desplazado a este
nuevo Ideal que, como el infantil, se encuentra en posesion de todas las perfecciones
valiosas. Es decir que lo que el adulto proyecta frente a si como su Ideal es el sustituto
del narcisismo perdido de su infancia, en la cual él fue su propio ideal, a resguardo de
la castracion. Segin Freud, aqui se constata una vez mds que el hombre se muestra
incapaz de renunciar a la satisfaccion de la que gozé alguna vez, ya que procura

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



recobrar esa satisfaccion bajo la forma del Ideal del yo. Ahora bien, el intento de
recuperacion de la satisfaccién tiene su costo, ya que la formacién del Ideal aumenta
las exigencias al yo, y es el més fuerte favorecedor de la represién. Es aqui donde Freud
conjetura la posibilidad de que exista una instancia psiquica cuyo objetivo fuese velar
por el aseguramiento de la satisfaccion narcisista proveniente del Ideal del yo, y con
ese proposito observara de manera continua al yo actual midiéndolo con el Ideal. La
denomina “conciencia moral”", que mas adelante designa como “superyd”'® destacando
que lo que incita a formar esta instancia partiria de la influencia critica de los padres,
a la que se sumarfan luego los educadores, maestros y otras personas del medio.

En “El sepultamiento del complejo de Edipo™ Freud plantea al superyo
como heredero de dicho complejo, el cual se irfa al fundamento como resultado de
su imposibilidad interna. Sin embargo, en el ya citado “El yo y el ello”, ubica la raiz
del supery6 en la identificacion primaria, directa, inmediata y mds temprana que
cualquier investidura de objeto, en cuanto hunde sus raices en el ello. En este mismo
texto hace referencia a la reaccion terapéutica negativa, en la cual, de lo que se trata
es de un sentimiento de culpa mudo que halla su satisfaccion en la enfermedad, no
quiere renunciar al castigo de padecer®, y que un ano después lo llevard a hablar
directamente de la presencia de una “necesidad de castigo””'. Leemos entonces en
Freud diferentes dimensiones del superyé: una articulada a la problematica edipica, y
otra que queda por fuera de la misma.

Por su parte Lacan en el Seminario 1, continGa la linea freudiana al sefialar que
“el ideal del yo es un organismo de defensa perpetuado por el yo para prolongar la
satisfaccion de sujeto”??, y agrega inmediatamente que es la funcién mas deprimente en
el sentido psiquiétrico del término. Pero, en un intento por delimitar el ideal respecto
del superyé, plantea que el primero se sitGia en el plano imaginario, y que el segundo
lo hace esencialmente en el plano simbdlico de la palabra, aunque acentuando “su
cardcter insensato, ciego y de puro imperativo, de simple tirania”*. Mds adelante,
destaca que el Ideal del yo es ubicado como el punto desde el cual el sujeto se verd
como visto por el otro, lo cual le permite sostenerse en una situacién dual satisfactoria
para él desde el punto de vista del amor. Ubica al Ideal, con maytscula ahora, en el
Otro, en el lugar “desde donde el Otro me ve tal como me gusta que me vean”*.

En cuanto al superyd, los desarrollos posteriores de Lacan parecen continuar en
la linea de destacar cada vez mas su vertiente real, especialmente a partir del Seminario
10, con la formulacién del objeto a:

Al recordarles su conexion evidente con esta forma del objeto a que es la voz, les
indiqué que no podia haber concepcion analitica vélida del superyé que olvide que,
en su fase mas profunda, es una de las formas del objeto a.?*

17. Ibid., 92.
18. Freud, “El yo y el ello”, 36.

19. Sigmund Freud, “El sepultamiento
del complejo de Edipo” (1924), en
Obras completas, vol. XIX (Buenos
Aires: Amorrortu, 2004), 185.

20. Freud, “El yo y el ello”.

2

=

. Sigmund Freud, “El problema
econémico del masoquismo” (1924),
en Obras completas, vol. XIX (Buenos
Aires: Amorrortu, 2004), 172.

.Lacan, £l seminario. Libro 1. Los
escritos técnicos de Freud, 14.

.Ibid., 161.

24.Jacques Lacan, El seminario. Libro 11.
Los cuatro conceptos fundamentales
del psicoanalisis (1964) (Buenos
Aires: Paidés, 2009), 276.

25.Jacques Lacan, El seminario. Libro
10. La angustia (1962-1963) (Buenos
Aires: Paidés, 2006), 317-318.

2

N

2

w

RODRIGO ABINZANO Y LORENA PATRICIA FERNANDEZ [EL CUERPO Y SUS VICISITUDES EN LA ANOREXIA MENTAL: ENTRE EL ODIO Y EL SUPERYO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 117-130. 121



26. Lacan, El seminario. Libro 20. Aun, 11.

27. Jacques Lacan, El seminario. Libro 6. El
deseo y su interpretacion (1959-1959)
(Buenos Aires: Paidds, 2014), 145-147.

28. Lacan, El seminario. Libro

10. La angustia, 57-59.

29. Lacan, El seminario. Libro 11. Los
cuatro conceptos fundamentales

del psicoanalisis, 86-97.

30. Ibid., 150.

31. Jacques Lacan, Seminariol4. La légica

del fantasma (1966-1967), clase del
10 de mayo de 1967. Inédito.

32.)Jacques Lacan, El Seminario. Libro
16. De un Otro al otro (1968-1969)
(Buenos Aires: Paidds, 2016), 252.

33. Lacan, El seminario. Libro 20. Aun, 13.

Hasta llegar a sefialar, en el Seminario 20, que “Nada obliga a nadie a gozar,
salvo el superyd”?.

En cuanto a la imagen corporal del sujeto, Lacan propone el modelo éptico para
dar cuenta del lugar y la funcion del Otro simbélico en su constitucién. En el seminario
El deseo y su interpretacién retoma el modelo en vias de volver sobre la cuestién de
la basculacién del deseo, pensada desde la basculacion en el espejo plano?. A partir
del seminario dedicado a la angustia, el modelo éptico pasa a ser un esquema, y no
solo cambia su estatuto, sino que la lectura que se puede hacer con él nos invita a
pensar toda imagen como distorsionada. Si alguna vez las argumentaciones sobre
la forma y la Cestalt de la imagen tenian lugar, en este momento “lo ominoso”*® y
“la anamorfosis”® serdn, entre otros, las figuras donde la imagen mostrara que su
estructura se encuentra distorsionada porque el objeto a fue extraido del campo de
la realidad. Dicho objeto también encuentra su articulacién con los desarrollos que se
realizan acerca del superyd, ya mencionados.

En el seminario posterior, Lacan dedica varias clases a trabajar el objeto mirada
y la pulsion escopica, enfatizando que el esquema permite ver que “alli donde el sujeto
se ve, o sea, donde se forja esa imagen real e invertida de su propio cuerpo que estd
presente en el esquema del yo, no es alli donde se mira”®.

Sin embargo, entre los seminarios La légica del fantasma y De un Otro al otro,
Lacan comienza a cambiar el estatuto del Otro para decir que es el cuerpo®, que esta
representado por un cuerpo®. Esta linea desplegada acerca del Otro como otro corporal,
y del cuerpo no ya como pura imagen, sino como superficie agujereada donde la voz
de otro cuerpo resuena, continda hasta sus consideraciones en torno de que no hay
Otro de lo simbdlico, sino goces que hacen lazo: Hay uno, amuro, sefiales, huellas del
goce del cuerpo del Otro*.

Vemos entonces como el estatuto del Otro, asi como las diversas formas que
va adquiriendo en cuanto Ideal del yo o superyé, ya sea en la teorfa freudiana como
lacaniana, poseen un caracter crucial en la constitucién de la imagen corporal del
sujeto. Llegados a este punto nos preguntamos: si el Ideal se constituye en relacion
con una mirada amorosa, y el supery6 lo hace en torno de una mirada critica y una
voz feroz, énos permitiria dicho argumento ubicar al odio como pasién vehiculizada
por el supery6?

I1. CONSIDERACIONES SOBRE EL ODIO EN SU RELACION CON EL SUPERYO

Freud llega a afirmar, hacia el final de su obra, que es irracional el precepto de amar
al préjimo como a si mismo. Refiere, en cambio, que el otro serd siempre un objeto

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



privilegiado para hacerse acreedor de mi hostilidad**. De hecho, tal como sefalamos
previamente, ya en el escrito “La predisposicién a la neurosis obsesiva”, toma la
referencia de W. Sketel, quien afirma que el vinculo primario entre los seres humanos
no serfa el amor sino el odio. Pero équé hay del yo? Si el narcisismo da cuenta del amor
hacia el yo, ¢écémo dar cuenta de las criticas superyoicas hacia él?

La cuestién del odio es retomada por Freud en “Duelo y melancolia” y en
“Pulsiones y destinos de pulsién”. En el primero de ellos, es traido a colacién para
explicar ciertos sucesos acontecidos en la melancolia y en la neurosis obsesiva. Alli

nos dice:

Si el amor por el objeto —ese amor que no puede resignarse porque el objeto mismo
es resignado— se refugia en la identificacion narcisista, el odio se ensaia con ese objeto
sustituto insultdndolo, denigrandolo, haciéndole sufrir y ganando en este sufrimiento
una satisfaccion sadica. Ese automartirio de la melancolia, inequivocamente gozoso,
importa, en un todo como el fenémeno paralelo de las neurosis obsesivas, la satisfaccion
de tendencias sadicas y de tendencia de odio que recaen sobre un objeto y por la via
indicada han experimentado una vuelta hacia la persona propia.*

Freud agrega que tanto el melancélico como el obsesivo hacen un rodeoy, para
no mostrar su hostilidad, directamente se entregan a la enfermedad. Llegados a este
punto, consideramos importante resaltar la distincion entre el “objeto de la pulsion”
y el “objeto que se opone al yo”, ya que es este Gltimo el que serfa destinatario del
amor y del odio. De hecho, en “Pulsiones y destinos de pulsion”, Freud llama al amor
y al odio “sentimientos” o “contenidos de pulsién”. Refiere que suena bastante extrafo
el hecho de que una pulsién odie a su objeto, de hecho “los vinculos de amor y de
odio no son aplicables a las relaciones de las pulsiones con sus objetos sino que estan
reservadas a la relacion del yo-total con los suyos”. Es decir, el odio surge del yo
narcisista que repele los estimulos displacenteros provenientes del mundo exterior. Lo
cual nos lleva a afirmar que el amor y el odio se juegan en el terreno del narcisismo,
del yo total en su relacién con el otro. Si tenemos en cuenta esta argumentacion,
quizas resulte inconducente hablar, con relacion al amor y al odio, de mudanza en
su contrario, operacion propia del mecanismo de la pulsién. Mas bien habria que
destacar que ambos sentimientos coexisten producto de la ambivalencia en juego en
toda relacién del sujeto con el otro, y consigo mismo, aunque la pulsién se encuentre
entramada en ellos. Veamos cémo Freud argumenta esta hipotesis.

Habiamos destacado que cierta dimension del superyé queda articulada al
sepultamiento del Complejo de Edipo®. En este caso, el Complejo de Castracién vy el
registro del supery6 que de él se deriva, quedan articulados a la problematica edipica.

l//

34. Sigmund Freud, “El malestar en la cultura”
(1930), en Obras completas, vol. XXI
(Buenos Aires: Amorrortu, 2004), 106-109.

35. Sigmund Freud, “Duelo y melancolia”
(1917), en Obras completas, vol. XIV
(Buenos Aires: Amorrortu, 2004), 248-249.

36. Freud, “Pulsiones y destinos
de pulsién”, 132.

37. Freud, “El sepultamiento del
complejo de Edipo”.

RODRIGO ABINZANO Y LORENA PATRICIA FERNANDEZ [EL CUERPO Y SUS VICISITUDES EN LA ANOREXIA MENTAL: ENTRE EL ODIO Y EL SUPERYO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 117-130.

123



38. 1bid., 124.

39. Sigmund Freud, “Moisés y la
religion monoteista” (1939), en
Obras completas, vol. XXIIl (Buenos
Aires: Amorrortu, 2004), 113.

40. Ibid., 129.
41. Jacques Lacan, “Funcién y campo
de la palabra y el lenguaje en

psicoanélisis” (1953), en Escritos 1
(Buenos Aires: Siglo XXI, 2009), 297.

42.)Jacques Lacan, “Variantes de la cura-
tipo” (1955), en Escritos 1 (Buenos
Aires: Siglo XXI, 2009), 342.

43.Jacques Lacan, El seminario. Libro 1.
Los escritos técnicos de Freud, 394.

a4.1bid., 404.

124

Asi, la prohibicién del incesto descrita por Freud funciona como un obstaculo que
impide al sujeto gozar de la madre, pero instaura una legalidad que habilita el lazo
con el semejante. En “El malestar en la cultura”, refiere: “La conciencia moral es la
consecuencia de la renuncia de lo pulsional”®®. Y en “Moisés y la religion monoteista”
destaca que, si bien el impedimento de una satisfaccién erética por parte del progenitor
produce el odio hacia su persona, a la vez se renuncia a dicha satisfaccién por amor
a éI*. Se trata entonces del conflicto de ambivalencia®. Destacamos entonces que
para Freud en la ferocidad del supery6 se revela la presencia del odio por el objeto
amado y odiado.

En relacién con Lacan, la mencién de “las pasiones del ser” no es azarosa, ya
que en muchos lugares de su obra se ocup6 de las mismas. En “Funcién y campo de la
palabra del lenguaje” nos encontramos con una afirmacién donde se hace referencia a
la genealogia de esta separacion entre amor, odio e ignorancia, remitiendo la misma a sus
origenes en la filosoffa budista. Tampoco nos parece menor que Lacan esté haciendo
en ese momento un desarrollo sobre la transferencia a la hora de introducirlos; este
misterio se esclarece si se enfoca en la fenomenologia del sujeto, en cuanto que el
sujeto se constituye en la bisqueda de la verdad. Basta recurrir a los datos tradicionales
que nos proporcionaran los budistas, si bien no son ellos los Gnicos, para reconocer
en esa forma de la transferencia el horror propio de la existencia, y bajo tres aspectos
que ellos resumen asi: el amor, el odio y la ignorancia*'.

En “Variantes de la cura-tipo”, Lacan hace referencia a la triada de las pasiones
presentada con anterioridad y nos dice que “la ignorancia en efecto no debe entenderse
aqui como una ausencia de saber, sino, al igual que el amor y el odio, como una
pasion del ser; pues puede ser, como ellos, una via en la que el ser se forma™2. Estos
desarrollos son contemporaneos a la ubicaciéon que les da a las pasiones en los tres
registros: “En la unién entre lo simbélico y lo imaginario, esa ruptura, esa arista que se
[lama el amor; en la unién entre lo imaginario y lo real, el odio; en la unién entre lo
real y lo simbdlico, la ignorancia”?. Huelga la aclaracién, hecha por el propio Lacan,
de que el odio, el amor y la ignorancia no son “formas del ser” sino que hay que poner
acento en el hecho de que son “vias” para...*.

Nos encontramos en el escrito “La direccién de la cura y los principios de su
poder” una articulacion que se aproxima puntualmente al motivo de nuestro recorrido,
ya que alli Lacan articula la anorexia con las pasiones del ser. Nos dice:

Es el nino al que alimentan con mas amor el que rechaza el alimento y juega con su

rechazo como un deseo (anorexia mental).

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Confines donde se capta como en ninguna otra parte que el odio es el vuelto del amor,

pero donde es la ignorancia la que no se perdona.*

Esta Gltima referencia nos permitird en el préximo apartado examinar qué es
lo que sucede en la anorexia con las pasiones, y como ello echaria luz sobre el lugar
del superyé y el odio en el plano de la imagen. Cabe destacar que, siguiendo los
pasos de Freud en torno al conflicto de ambivalencia, Lacan llega a referir que “no
se conoce amor sin odio™®, llegando a designar como “odioamoramiento™ a dicha
caracteristica de las pasiones. Si algo sostiene la anorexia con relacién a lo corporal —y
seguimos en esto al ya citado M. Recalcati—, es que intenta desprender la pulsién del
plano narcisista, sosteniendo asi un Otro como puro ideal completo*®. En ese sentido
se busca anular lo que nos ensena el dltimo piso del grafo, donde la pulsion hace de
contrapunto del significante de la falta en el Otro*. Es el odio el que da consistencia,
ubicandose entre real e imaginario, mostrando a nivel pasional la denuncia de la no
operatoria de la simbélica del don. Si hay equivalencia de las pasiones del ser es en
cuanto el Otro estd barrado; de lo contrario se hace uso del rechazo como modo
paradigmatico, afectando este mecanismo de modo directo al cuerpo.

IIl. EL CUERPO EN LA ANOREXIA MENTAL: EL ODIO COMO PURO IDEAL
Existe la férmula freudiana de que el objeto puede ocupar el lugar del Ideal del yo.
Esta es una hipotesis manifiesta en “Introduccién del narcisismo”, en relacién con la
eleccion del objeto amoroso y el enamoramiento®. Alli Freud plantea, ademas, que
este Gltimo puede tener el efecto de suprimir las criticas superyoicas, a la vez
que ubica a la paranoia como su reverso. Dichas hipétesis encuentran pleno desarrollo
en 1921 en “Psicologia de las masas y andlisis del yo”, donde la argumentacién freudiana
realiza una comparacién entre el mecanismo de la identificacién y el fendmeno del
enamoramiento®’. En un primer momento afirma que lo que los distingue es que,
en el primer caso, el yo se enriquece con las propiedades del objeto que ha sido
introyectado, mientras que en el segundo hay un empobrecimiento del yo porque el
objeto de amor va al lugar del Ideal. Pero el distingo esencial, segtin Freud, radica en
que, en el caso de la identificacion, el objeto se ha perdido o resignado, mientras que
en el enamoramiento el objeto se ha mantenido y es sobreinvestido por el yo a sus
expensas. El yo se empobrece porque el objeto no se resigna, sino que va al lugar del
Ideal, donde es sobreinvestido.

Freud se pregunta entonces si no puede haber identificacion y conservacion del
objeto a la vez, ante lo cual plantea una alternativa: que el objeto de amor vaya al lugar

45.Jacques Lacan, “La direccion de la
cura y los principios de su poder”
(1958), en Escritos 2 (Buenos
Aires: Siglo XXI, 2009), 598.

46. Lacan, El seminario. Libro 20. Aun, 110.
47. Ibid.

48. Massimo Recalcati, La dltima
cena: anorexia y bulimia (Buenos
Aires: Del Cifrado, 2011), 144.

49. Jacques Lacan, El seminario. Libro 5.
Las formaciones del inconsciente (1957-
1958) (Buenos Aires: Paidds, 2009), 477.
50. Freud, “Introduccion al narcisismo”, 97.
51. Sigmund Freud, “Psicologfa de las
masas y andlisis del yo” (1921), en

Obras completas, vol. XVIII (Buenos
Aires: Amorrortu, 2004), 107.

RODRIGO ABINZANO Y LORENA PATRICIA FERNANDEZ [EL CUERPO Y SUS VICISITUDES EN LA ANOREXIA MENTAL: ENTRE EL ODIO Y EL SUPERYO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 117-130.

125



52. 1bid., 122.
53. Ibid., 108.

54. Massimo Recalcati, Lo homogéneo y
su reverso. Clinica psicoanalitica de

la anorexia-bulimia en el pequeno
grupo sintomdtico (Madrid: Miguel
Gomez Ediciones, 2007), 36.

55. Freud, “Psicologfa de las masas

y andlisis del yo”, 126.

56. Ibid.

57. Freud, “Duelo y melancolia”, 244.

126

del yo o del ideal del yo. Sefala: “En muchos individuos, la separacion entre su yo'y su
ideal del yo no ha llegado muy lejos; ambos coinciden todavia con facilidad, el yo ha
conservado a menudo su antigua vanidad narcisista”?. Plantea que este serfa el caso de
la manfa y de la melancolia. En ambos, el ideal del yo se disuelve temporariamente en
el yo. Pero en el caso de la melancolia el ideal hace salir a luz de manera despiadada
su condena del yo en el delirio de insignificancia y en la autodenigracién. A su vez,
unas paginas antes en el mismo texto, Freud plantea que no serfa asombroso que el
yo “tenga por real una percepcién si la instancia psiquica encargada del examen de
realidad aboga en favor de esta dltima”**. Si bien posteriormente la funcién del examen
de realidad sera atribuida al yo, en este caso es adjudicada al superyé. Entonces,
podemos sostener que, si la separacién entre el Ideal y el yo no acontece, la percepcién
puede verse afectada de un modo particular. ¢Es esto lo que sucede en la anorexia?

Sostenemos que efectivamente, una operacién como la recién referida ha de
tener lugar en la constitucion del cuerpo en la anorexia, donde el odio tiene como
finalidad hacer existir al Otro como integro, como puro Ideal**. Y entonces el cuerpo
se erige como puro ideal, no afectado por la castracién.

Anaféricamente, retomemos la melancolia, tanto por el acercamiento que Freud
habia hecho de esta con la anorexia como por lo que desarrolla a continuacion. En el
dltimo capitulo del texto de 1921, nos encontramos con la diferenciacién entre “melan-
colfas simples” —aquellas que sobrevienen una sola vez— y melancolias “enddgenas o
psicogenas”. Freud dice que “no ve dificultad en hacer intervenir en ambas clases de
melancolias, las psicégenas y las espontaneas, el factor de la rebelién periédica del yo
contra el ideal del yo”**. Lo que las diferencia es que en el caso de las espontaneas se
produciria una “automética cancelacion temporaria”, y en las psicégenas nos encontra-
mos con una rebelién frente al ideal, pero con la diferencia de que también hay aqui
una “identificaciéon con un objeto reprobado”*. Si aplicamos a este punto algido la
herramienta lacaniana de ver a qué refiere dicho “objeto reprobado” nos encontramos
con la raiz de la Verwerfung en juego, ya que en el original figura veworfenen Objekt,
asi como también tenemos el antecedente en “Duelo y melancolia” —donde no esta
adn la distincién entre melancolias espontaneas y psicégenas— a partir del cual Freud
al hablar del melancélico nos dice: “el enfermo nos describe a su yo como indigno,
estéril y moralmente despreciable; se hace reproches, se denigra y espera repulsion y
castigo™’. Teniendo ese “moralmente despreciable” la misma marca, en tanto que en
el original nos encontramos con moralisch verwerflich, abriéndonos una estela a la hora
de diferenciar una melancolia psicética de una que no necesariamente lo es. Este es un
punto complejo que nos exige delimitar el campo de lo fenoménico de lo estructural:
la anorexia mental étiene el estatuto de fenémeno —y podriamos encontrarla dentro

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



de un cuadro de melancolia, por ejemplo— o deberia ser considerada como una
nueva estructura?

Entre tanto, Lacan otorga un estatuto de equivalencia a las tres pasiones del
ser, en estricta continuidad con el Otro en cuanto barrado®®. Lo podemos ver en la
figura 1. Es por ello que la preponderancia de una por sobre la otra nos habla, al fin
de cuentas, de la relacion del sujeto con la castracion.

R S

Ignorancia
R S

FIGURA 1. Las tres pasiones del ser.

R

FIGURA 2. Las tres pasiones del ser - Odio.

58. Lacan, El seminario. Libro 5. Las

En continuidad con lo examinado hasta ahora, consideramos que si el amor formaciones del inconsciente, 448.

se sostiene (inicamente como pasion imaginaria y no como don activo™ se genera ¢ | acan. £l seminario. Libro 1. Los
un avance de lo real sobre lo imaginario (ver figura 2), provocando —entre otros escritos técnicos de Freud, 401.

RODRIGO ABINZANO Y LORENA PATRICIA FERNANDEZ [EL CUERPO Y SUS VICISITUDES EN LA ANOREXIA MENTAL: ENTRE EL ODIO Y EL SUPERYO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 117-130.

127



60.Jacques Lacan, El seminario. Libro
4. La relacién de objeto (1956-1957)
(Buenos Aires: Paidés, 2009), 61-77.

61. Ibid., 187.

62. Lacan, El seminario. Libro 1. Los
escritos técnicos de Freud, 402.

128

efectos— la llamada distorsién en la percepcion de la imagen corporal, como asi
también atestiguamos la presencia del odio, harto ligado al cuerpo. Lo que nos permite
no coagular las tres pasiones en los tres registros es que Lacan los ubica en las uniones.
Asi, como antes dijimos que el odio en la anorexia mental atestiguaba la necesidad de
sostener a un Otro completo como ideal, solo la vertiente del don de amor que Lacan
trabaja de manera exhaustiva en el Seminario 4 es lo que permitira la vivencia menos
sufriente del cuerpo por parte del sujeto con anorexia mental. Si recordamos lo que
Lacan desarrolla alli, el deseo de nada de la anorexia mental esta ligado a la légica
simbdlica del don®®, nocién que se emparenta con los desarrollos y diferenciaciones
del Otro completo y el Otro barrado, sostenidos en conceptos como la Wirklichkeit,
condensacion entre omnipotencia y realidad®'. El movimiento anoréxico, como todo
sintoma, conlleva en si un movimiento paradojal: por el lado del odio intenta mantener
al Otro completo, pero por el lado del amor intenta horadarlo, para romper asi el
cautiverio imaginario®.

IV. CONCLUSIONES

A partir de lo examinado a lo largo del trabajo, hemos podido arribar a algunas
conclusiones respecto de los interrogantes que nos incitaron a la investigacion en
torno del lugar del odio y el superyé en la perturbacion de la percepcion de la imagen
corporal en la anorexia mental:

Tanto para Freud como para Lacan el Ideal se constituye en un intento de
recuperacién de una satisfaccion que ha sido resignada, que retorna como mirada
amorosa, aunque, al decir de Lacan, sea también la funcién mas deprimente.

En la ferocidad del supery6 se revela, a través de su mirada critica o voz feroz,
la presencia del odio por el objeto amado y odiado que privé de la satisfaccién, pero
por cuyo amor se renuncia a la misma.

El amor y el odio se juegan en el terreno del narcisismo, del yo total en su
relacion con el otro. Ambos sentimientos coexisten producto de la ambivalencia en
juego en toda relacién del sujeto con el otro, y consigo mismo, aunque la pulsion se
encuentre entramada en ellos.

Si el amor y el odio se juegan en el terreno del narcisismo, de la relacién del
yo con el otro, entonces la ferocidad del superyé es producto del conflicto de ambi-
valencia amor-odio con el objeto. La ambivalencia amor-odio, referida por Freud, y el
denominado por Lacan “odioamoramiento” dan cuenta de dicha relacion.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Lo expuesto por Freud en torno de la mania y la melancolia permite considerar
la posibilidad de que el ideal del yo se disuelva temporariamente en el yo, con la
consecuente perturbacién de la percepcion de la realidad.

Lo argumentado por Lacan en relacién con el amor como pasion imaginaria o
como don activo permite dar cuenta de la relacién entre la constitucion del cuerpo 'y
el sostenimiento de un Otro completo o un Otro barrado.

Podemos afirmar que en la anorexia el odio tiene como finalidad hacer existir
al Otro como integro, como puro ideal, y es por eso que el cuerpo se erige también
como puro ideal, no afectado por la castracién.

Este tipo de fenémenos de perturbacién de la imagen y su relacién posible con
el odio y el supery6, nos invitan a seguir el argumento de C. Soler quien nos advierte
“no opongamos demasiado rapido la voz y la mirada”® y, asi como una mirada habla,
también puede devorar, cargar o vehiculizar un imperativo.

En cuanto al interrogante abierto tras arribar a la necesidad de delimitar el
campo de lo fenoménico de lo estructural en la anorexia mental —¢tiene el estatuto
de fenémeno o deberifa ser considerada como una nueva estructura?—, creemos que
requiere de una indagacion mas profunda que excede los objetivos de este trabajo,
por lo cual quedarad como una linea de investigacin a retomar en otra oportunidad.

BIBLIOGRAFIA

Freub, SicmMunD. “Un caso de curacion por
hipnosis” (1892-1893). En Obras completas.
Vol. I. Buenos Aires: Amorrortu, 2007.

FrREUD, SIGMUND. “Manuscrito G. Melancolia”
(1895). En Obras completas. Vol. I. Buenos
Aires: Amorrortu, 2004.

Freub, SiIGMuND. “Estudios sobre la histeria
(Freud y Breuer)” (1893-1895). En Obras
completas. Vol. Il. Buenos Aires: Amorror-
tu, 2007.

Freub, SicMUND. “El método psicoanalitico de
Freud” (1904). En Obras completas. Vol. VII.
Buenos Aires: Amorrortu, 2007.

FReuD, SIGMUND. “Sobre psicoterapia” (1905).
En Obras completas. Vol. VII. Buenos Aires:
Amorrortu, 2007.

FREUD, SIGMUND. “La predisposicion a la neuro-
sis obsesiva. Contribucién al problema de
la eleccion de neurosis” (1913). En Obras

completas. Vol. XII. Buenos Aires: Amo-
rrortu, 2004.

Freup, SIGMUND. “Introduccién del narcisismo”
(1914). En Obras completas. Vol. XIV. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 2004.

FReuD, SIGMUND. “Pulsiones y destinos de pul-
si6n” (1915). En Obras completas. Vol. XIV.
Buenos Aires: Amorrortu, 2004.

Freub, Sicmunp. “Duelo y melancolia” (1917).
En Obras completas. Vol. XIV. Buenos Aires:
Amorrortu, 2004.

Freup, SiIcMUND. “De la historia de una neurosis
infantil (el Hombre de los lobos)” (1918). En
Obras completas. Vol. XVII. Buenos Aires:
Amorrortu, 2007.

FrReuD, SIGMUND. “Psicologia de las masas y
analisis del yo” (1921). En Obras completas.
Vol. XVIII. Buenos Aires: Amorrortu, 2004.

63. Colette Soler, “La mirada del paranoico”,
en Fl inconsciente a cielo abierto en las
psicosis (Buenos Aires: JVC, 2004), 143.

RODRIGO ABINZANO Y LORENA PATRICIA FERNANDEZ [EL CUERPO Y SUS VICISITUDES EN LA ANOREXIA MENTAL: ENTRE EL ODIO Y EL SUPERYO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 117-130. 129



130

Freub, Siamunp. “El yo y el ello” (1923). En
Obras completas. Vol. XIX. Buenos Aires:
Amorrortu, 2004.

Freup, SIGMUND. “El sepultamiento del complejo
de Edipo” (1924). En Obras completas. Vol.
XIX. Buenos Aires: Amorrortu, 2004.

Freup, SicMunD. “El problema econémico del
masoquismo” (1924). En Obras completas.
Vol. XIX. Buenos Aires: Amorrortu, 2004.

FrReub, Sicmunp. “El malestar en la cultura”
(1930). En Obras completas. Vol. XXI. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 2004.

FReUD, SIGMUND. “Moisés y la religion mono-
tefsta” (1937-1939). En Obras completas.
Vol. XXIII. Buenos Aires: Amorrortu, 2004.

LacaN, Jacques. “Funcién y campo de la palabra
y del lenguaje en psicoanalisis” (1953). En
Escritos 1. Buenos Aires: Siglo XXI, 2009.

LACAN, JacQus. El Seminario. Libro 1. Los escri-
tos técnicos de Freud (1953-1954). Buenos
Aires: Paidés, 2009.

LACAN, JacqQues. “Variantes de la cura-tipo”
(1955). En Escritos 1. Buenos Aires: Siglo
XXI, 2009.

LACAN, Jacques. El Seminario. Libro 4. La rela-
cion de objeto (1956-1957). Buenos Aires:
Paidés, 2009.

LAcaN, Jacques. El Seminario. Libro 5. Las forma-

ciones del inconsciente (1957-1958). Buenos

Aires: Paidés, 2009.

LacaN, Jacques. “La direccién de la cura y los
principios de su poder” (1958). En Escritos
2. Buenos Aires: Siglo XXI, 2009.

LacaN, Jacques. El Seminario. Libro 6. El deseo y
su interpretacion (1958-1959). Buenos Aires:
Paidos, 2014.

LAcAN, Jacques. El Seminario. Libro 10. La angus-
tia (1962-1963). Buenos Aires: Paidds, 2006.

LACAN, JacQues. El Seminario. Libro 11. Los cuatro
conceptos fundamentales del psicoandlisis
(1964). Buenos Aires: Paidés, 2006.

LACAN, JacQues. Seminario 14. La Ldgica del
Fantasma (1966- 1967). Inédito.

LACAN, JacQues. El Seminario. Libro 16. De un
Otro al otro (1968-1969). Buenos Aires:
Paidos, 2016.

LACAN, JacQues. El Seminario. Libro 20. Aun
(1972-73). Buenos Aires: Paidos, 2016.
REcALCATI, MassiMO. La clinica del vacio. Ano-
rexias, dependencias, psicosis. Madrid:

Sintesis, 2003.

RECALCATI, MaAssImMo. La dltima cena: anorexia y
bulimia. Buenos Aires: Del Cifrado, 2011.

REecALcaTI, MAssiMo. Lo homogéneo y su reverso.
Clinica psicoanalitica de la anorexia-bulimia
en el pequefo grupo sintomatico. Madrid:
Miguel Gémez Ediciones, 2007.

SoLer, CoLETTE. “La mirada sobre el paranoico”.
En El inconsciente a cielo abierto de las
psicosis. Buenos Aires: JVE, 2004.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



poi: 10.15446/djf.n19.76702

El hysterodio

(cc)

cOMo cITAR: Neuburger, Roberto P. “El hystero-
dio”. Desde el Jardin de Freud 19 (2019): 131-
136, doi: 10.15446/djf.n18.76702

* e-mail: rneuburger@intramed.net

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION |

FECHA DE RECEPCION: 27/05/2018.

RoBERTO P. NEUBURGER"

Centro de Salud Mental n.°1 “Dr. Hugo Rosarios”, Buenos Aires, Argentina

Hospital de agudos “Dr. Ignacio Pirovano”, Buenos Aires, Argentina

El hysterodio

Se expone una breve indagacion
psicoanalitica acerca de la pasi6n
del odio y su relacion con el de-
seo, sobre la base de presenta-
ciones clinicas realizadas durante
la practica hospitalaria. Se evalta
el decurso de dicho “afecto” en
la estructura histérica, que hace
mencion a los recursos con que
la medicina encubre o ignora el
descubrimiento del inconsciente.
El articulo ejemplifica, ademds, con
referencias de la literatura analitica,
asi como con instantes de textos
de una pieza musical e historias
cinematograficas. Por dGltimo, se
deja en suspenso el interrogante
que surge durante la intervencion
en la transferencia, ya sin el re-
curso idealizador y esquematico
posfreudiano que se menciona en
el transcurso del texto.

Palabras clave: odio, deseo, histeria,
transferencia, inconsciente.

Hyster-hate

The article provides a brief psychoa-
nalytical inquiry into the passion of
hate and its relation to desire, on
the basis of clinical presentations
carried out during hospital practice.
It evaluates the development of said
“affect” in the hysterical structure,
mentioning the resources used by
medicine to cover up or ignore
the discovery of the unconscious.
Furthermore, it provides examples
through references to the analytical
literature, as well as to excerpts
from musical compositions or film
stories. Finally, we leave in suspen-
se the question that arises during
intervention in transference, once
the post-Freudian idealizing and
schematic resource mentioned
throughout the text is set aside.

Keywords: hate, desire, hysteria,
transference, unconscious.

FECHA DE ACEPTACION: 05/07/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 131-136.

L'hystérhaine

Une bréve étude psychanalytique
est présentée sur la haine et son
rapport au désir, issue des présen-
tations cliniques qui ont eu lieu
lors d’une pratique hospitaliére.
Le cours dudit “affect” dans I'hys-
térie est évalué, ce qui évoque les
moyens que la médicine utilise pour
dissimuler ou ignorer la découverte
de l'inconscient. Des exemples
sont fournis a partir de la littérature
analytique ou des petits moments
de textes de musique et d’histoires
du cinéma. Finalement, la question
qui se pose dans I'intervention dans
le transfert, débarrassée déja du
recours idéalisant et schématique
postfreudien mentionnée au cours
du texte, est laissée en suspens.

Mots clés: haine, désir, hystérie,
transfert, inconscient.

131


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76702
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76702

132

‘ ‘ Eché a mi pareja de mi casa. Me agarré a golpes, me empujé, me lastimé. iVea
cémo me dejo los brazos! Y ademads la mira a mi hija, la quiere tocar. Y a ella no
le importa nada, no estudia, no trabaja, siempre lo mismo”.

La mujer prorrumpe en llanto y reitera su encendidamente enojoso relato,
enumerando acumuladas invectivas contra su ahora excompanero que, por cierto, no
ha sido el tnico; el padre de su hija fue apenas uno més de los que quedaron atrés.

Dej6 de ver al padre durante muchos afos; solo en los Gltimos tiempos se
produjo un acercamiento relativo. Y la madre apenas si ocupa un punto insignificante
—e inconsistente— en su relato.

La situacion tiene la apariencia de que los dados ya han sido echados claramente
(las secuencias ulteriores demostraran que tal cosa dista de ser cierta), como una
caricatura del complejo de Edipo en la mujer, preocupacion tardia en la obra freudiana,
con la sombra espesa, sélida y coagulada sobre el periodo pre-edipico...

Solo después de pasado un tiempo necesario, de vericuetos transferenciales,
es capaz de admitir que a su hombre “lo amo, no lo puedo olvidar, suefio con él y lo
quiero...".

Un dia, empero, todo aparece trastocado por un tinte tragico:

Mi padre ha muerto. Ahora no encuentro motivo para seguir viviendo. Estoy como
muerta en vida, nada tiene ya sentido. Lo fui a enterrar y sin embargo para mf atin esta
en casa; estoy en velorio permanente. Era el hombre mas bueno del mundo y el Gnico
que querfa. Y me da célera mi madre, que lo abandoné cuando estaba enfermo. Una
maldita desgraciada, nunca se lo perdonaré: la peor mujer del mundo. Lo dejé cuando
mas él necesitaba. Si la encuentro alguna vez la mataria.

¢Una transformacion “afectiva” que echarfa luz sobre el mencionado periodo
faltante, insertdndolo en la senda freudiana?

Pero se tratarfa de apenas un pliegue de la envoltura sintomdtica. Podriamos
extendernos sobre las formas que adopta la compariera y provocadora del psicoandlisis
desde sus inicios —la histeria— hasta su misteriosa desaparicion en tiempos del pos-
freudismo (desvanecimiento mas acabado adn que en el discurso médico propiamente

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



dicho, en el cual adopta otras formas de supervivencia, como la dudosa, oscura, incierta
y escurridiza “fibromialgia”, sin asidero organico posible.

Pero asimismo no es de menospreciar la carga emocional —desde la inten-
sidad del enojo hasta la ira manifiesta y encendida— con que se acompana. Si bien
Colette Soler distingue el odio de la hainamoration —segun el conocido neologismo
de Lacan— es preciso indicar que la diferencia puede conducir a un vano intento de
separar las cenizas del amor del supuesto “odio verdadero”, lo que equivale a perderse
en el laberinto de la “emocién auténtica” de la que solo un Ideal dara cuenta efectiva’
(entendiendo que tal dupla de palabras forma una meta imaginaria que el sujeto debera
alcanzar —o mas bien, en la ocasién objeto de la exigencia de cumplir el Ideal—).

Pasiones del ser, si, y mas exactamente de la falta en ser; esta no es menor en
la histeria que en el resto de los sujetos parlantes (es dicha falta la que genera el deseo,
como le indica Diotima a Sécrates en el didlogo platénico?). Debe haber, pues, otra
forma de proseguir el camino de indagacién del odio més alla del enamoramientodio.
Antes bien, acaso sea mas conducente indagar qué ha hecho el psicoandlisis —y qué
hara el psicoanalista— con el odio que se manifiesta en la transferencia. En el caso
en que sea recibida por un psiquiatra, médico que no solo desconoce la histeria,
desaparecida del manual DSM, sino que por la mecanica que el mismo imparte deberd
administrar la medicacién que la releve, esta cubrird y ocultard toda la cohorte de
sintomas y el relato de estos.

La mujer consultara, a no dudarlo, a varios psiquiatras y psicoterapeutas de
manera tanto sucesiva como simultdnea. Manifestara ora la aceptacion complaciente,
ora el rechazo declarado, lo que no le impedira seguir buscando a su Amo o volverlo
a encontrar personificado en el mismo que cualquiera de los anteriores. Y el psiquiatra
que lleva a cabo el “diagnéstico” exitoso —por la identificacion con el mismo, sin poner
en juego su presunta exactitud— y que relatard el episodio, habra logrado su propia
tranquilidad (¢para quién son los psicofarmacos y sedantes, después de todo?) mientras
que la dama continuard su blsqueda incesante por caminos similares o cambiantes,
en un largo tour de “gatopardismo”.

Sin duda es suavizante, paliativo o mitigante, para una y otra parte, hallar la
comodidad de la certeza de una nominacién; lo que mantiene al agente en su posicién
de dominio y al otro en sujeto interrogante. Y, sin embargo, tal conveniencia no previene
ni suprime el dobladillo de disgusto que se transparenta tras la complacencia cotidiana.
Por supuesto, este orden de cosas ya habia sido examinado por Freud, cuando sufriera
las consecuencias de establecerse como poseedor del saber con Dora, y exponerse,
pues, a sus ironfas como a su portazo conclusivo. En su cenido y taquigrafico articulo
metapsicolégico péstumo lo atribuye a la regresion:

ROBERTO P. NEUBURGER [EL HYSTERODIO]

1. Colette Soler, Les affects lacaniens
(Paris: Presses Universitaires
de France, 2011), 84-97.

2. Platén, “El banquete”, en Didlogos, t.
11l (Madrid: Gredos, 1988), 201-208.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 131-136. 133



3. El texto esta traducido como “Panorama
de las neurosis de transferencia”

y publicado por la editorial Siglo

XXI. Sigmund Freud, “Ubersicht der
Ubertragungsneurosen: ein bisher
unbekanntes Manuskript” (1938

[1885]), en Gesammelte Werke
chronologisch geordnet. Natchtragsband
(Frankfurt am Main: Fischer, 1985),

69-70. La traduccion es mia.

4. Elisabeth Zetzel, “The so called good
hysteric”, The International Journal

of Psychoanalysis 49, 2-3 (1968):
256-260. Paul Verhaeghe, “From
impossibility to inability: Lacan’s

theory of the four discourses”, The
letter (Dublin) 3 (1995): 76-100.

5. Ricardo Estacolchic, “Pobre mi madre
querida”, en Ricardo Estacolchic y Sergio
Rodriguez, Pollerudo. Destinos de la
sexualidad masculina (Buenos Aires:
Ediciones De La Flor, 1999), 117-119.

6. D. W. Winnicott, “Hate in the
Countertransference” (1947), en Through
Pediatrics to Psycho-Analysis (New

York: Basic Books, 1975), 194-203.

134

[...] intensa en la histeria [donde] sirve a la formacién de sintomas y al retorno de lo
reprimido; una vuelta a [la] fase sin distincién de Prec. e Inc., es decir, sin palabras ni
censura. La mocién pulsional... recurre a una [regresién] mas temprana, para la que

encuentra descarga, por supuesto de otra manera.’

Tal vez haya que considerar la intuicion clinica siguiente, ulterior, del recordado
articulo de Elisabeth Zetzel —pese a que Paul Verhaeghe, mas cercano a nuestros
tiempos, considera su enfoque como ingenuo— sobre la histérica “buena” y “mala”, en
la que los enojos de esta Gltima corresponderian asimismo a textos encriptados de otro
caracter (en su vocabulario posfreudiano: desde depresivos hasta “pseudoedipicos y
pseudogenitales”, obstaculo terminoldgico que propone un reexamen?. “Lo que quiero
que me dé el psiquiatra es la pastilla de la felicidad” —es la expectativa tan frecuente—
“porque todos los dias estoy con esta depresion, y no quiero que mi familia sufra al
verme en la cama...”. “Mi hija entra y dice que me quiere, pero después se encierra en
su pieza con la computadora”. En su infancia, seglin recuerda, su madre acostumbraba
a “sentirse mal” y recurrir a similar ceremonia yacente, de modo que nuestra paciente
resultaba la elegida para su permanente atencién y cuidado. La situacion, acaso de
cotidiana banalidad, no deja de recordar las estrofas tangueras de José Betinotti, que
ya fueran objeto de pormenorizada indagacion analitica®:

Pobre mi madre querida

Cuantos disgustos le daba

Cudntas veces escondida

Llorando lo mas sentida,

En un rincon la encontraba

Que yo mismo al contemplarla

El llanto no reprimia...

Plantea Ricardo Estacolchic que, si tantas veces el atribulado hijo la encontraba
llorando, la buena senora no se escondia con demasiada eficacia; antes bien se deduce
sencillamente que su deseo de ser hallada en esa situacion no le era para nada ajeno.
Y la inyeccién culpégena tampoco le era ajena, porque fatalmente acudia a la cita para
realizar la observacién que, ella deseaba, no dejara de producirse, como atestiguan
las lineas que siguen... En la cancién, el énfasis, entonces, se depositaba mas en los
efectos sobre el parvulo devenido objeto que en el impulso devastador, hasta voraz,
del Otro maternal, que habia de quedar en las sombras del pretendido “escondite”.

En cuanto a este “afecto”, existe una conocida descripcion —en efecto, una
enumeracion de supuestos motivos— por parte de Winnicott en su trabajo “El odio
en la contratransferencia”. Hay conclusiones extrafias, como sugerir que el corte de

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



la sesion es producto del odio del analista (lo extrafio es suponer que hay una tGnica
motivacion, lo que quita relativamente la sorpresa de cuantas cosas se podrian hallar
en dicho acto). Sin embargo, como comprueba Darian Leader, su argumentacién no
deja de recubrir la posicion que puntualiza, al mismo tiempo, con una imagen de
sentimentalidad benevolente, muy a diferencia de la infancia kleiniana, una pesadilla
infinita de crueldad ilimitada’. Y es que Winnicott establece el modelo de la “madre
suficientemente buena” en la que el analista deberia transformarse, esto es, tenir el
dispositivo analitico de un no tan nuevo ideal imaginario. En todo caso, el problema
permanece y subsiste en cuanto desafio para la neutralidad analitica: cémo puede ser
advertido dicho goce, si es que de realizacion del odio se trata (puesto que el “goce”
es multifacético y puede albergar mas de un elemento destructivo).

Un desenlace mas —de ficcién, como es de esperar— es presentado en la
pelicula Mogliamante de Marco Vicario (1967), en el que Laura Antonelli se mantiene
al inicio inmovilizada en su lecho, atendida por sus mucamas que satisfacen todas sus
demandas... menos la que sin palabras dirige a su marido (encarnado por Marcello
Mastroianni). El mensaje silencioso resulta indtil y le retorna, por lo tanto, “de manera
invertida” confinandola en su pasiva e inerte fijeza cual nuevo lecho de Procusto, esto
es, “procrastinandola” en su sitio®. Mientras tanto, el destinatario persiste en ignorarlo
ya que sus objetos sexuales se encuentran, al modo “clasico”, fuera de su hogar. Pero
un nuevo giro hace que él caiga en idéntica situacién. Un delito lo fuerza a refugiarse
prisionero en el edificio vecino a su casa. Desde los resquicios de las persianas cerradas
se ve obligado a observarla (si sale caerd en manos de la policia), y ahora que ella
conoce la situacion es capaz de salir e identificarse con toda la actividad que hasta alli
el desempenaba. Finalmente, sabiendo que la observa constantemente, le ofrece la
demostracion en acto (sexual) de su deber conyugal eludido, mostrandole cémo lleva
a la cama matrimonial a un amante joven, cruel punicién, feroz y desalmada venganza.

Y nos remite, por lo tanto y siempre en la literatura cinematogréfica, a la rotunda
y célebre afirmacion de Maria Casares en Les femmes du Bois de Boulogne, de Robert
Bresson (1945) —sobre una novela de Denis Diderot y con didlogos adicionales de Jean
Cocteau’—: “Ud. no sabe de qué es capaz una mujer que se venga”. Pruebas suficientes
de que “la corriente afectiva y la corriente sensual” van por vias distintas, que Freud
compara con los obreros que perforan tineles a uno y otro lado de la montafna con
el objetivo de que se encuentren formando uno solo; ni siquiera lo lograrian en una
infinitud propia de asintotas, dado que antes pareciera que aquellos estdn cavando
en direcciones opuestas..."

¢Cémo se recibe en transferencia —nos preguntabamos antes— los indicios, o
vapores de tal paroxismo? En épocas pasadas y posfreudianas, practicamente toda la

ROBERTO P. NEUBURGER [EL HYSTERODIO]

7.

10.

Darian Leader, “The Depressive Position
for Klein and Lacan”, en Freud’s Footnotes
(Londres: Faber and Faber, 2000), 189.
Asimismo, cabe mencionar la perspicacia
clinica de Harold Searles, quien concluye
su trabajo sobre la vengatividad —en su
exposicién, contrapunto de la angustia
ante una pérdida irreparable— con

una magnifica referencia a Lear (Acto I,
escena 4): “Cielos, tocadme con noble
ira... tendré tal venganza... haré cosas
que adn ignoro, pero seran los terrores
de la tierra. Pensaréis que lloro; no, no
lloraré pese a que tengo entera causa de
hacerlo. Antes estallara mi corazén en

mil faltas...”. Cfr. Harold Searles, “The
Psychodynamics of Vengefulness” (1956),
en Collected Papers on Schizophrenia and
Related Subjects (Nueva York: International
Universities Press, 1965), 177-191.

. Se trata de la postergacién hasta el

infinito frente al riesgo de la satisfaccién/
extincién del deseo, en la que nos es
necesario situar la responsabilidad del
sujeto mas aca de cualquier circunstancia
del entorno, como hiciera Freud con
Dora; segln Lacan, con una primera
inversién dialéctica, “mira, le dice, cudl es
tu propia parte en el desorden del que
te quejas”. Jacques Lacan, “Intervencion
sobre la transferencia” (1951), en Escritos
71 (Buenos Aires: Siglo XXI, 2003), 208.

. En la pelicula francesa, Hélene ha sido

abandonada por su amante Jean; para
castigar la injuria, urde un complejo

plan mediante el cual logra que su

galdn se enamore de la bailarina de
cabaret Agnes, para luego horrorizarlo
revelandole la oscura condicion de esta,
pronunciando, friamente, la frase en
cuestion, que ha hecho de él un objeto de
su manipulacion rencorosa y encarnizada.

Cfr. Sigmund Freud, “Tres ensayos

de teoria sexual” (1905), en Obras
completas, vol. VII (Buenos Aires:
Amorrortu, 1992), 189; Paul Verhaeghe,
Love in a time of loneliness (Londres:
Rebus Press, 2000), 25-26.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 131-136.

135



produccién asociativa quedaba calificada de inmediato como “transferencia negativa”
de la que se requeria la interpretacién inmediata y simultanea para exorcizar sus
deletéreos alcances. Si el retorno a Freud nos ha distanciado de dicha mecénica, acaso
es posible advertir el infierno entre lineas tras las buenas intenciones (en particular, en
el breve fragmento de historia que acabamos de narrar), aunque no siempre la inventiva
de una interpretacién nueva —acaso Unica solucién de sosiego posible— alcance a

resolverlo.

BIBLIOGRAFIA

EstacoLcHic, Ricarpo. “Pobre mi madre queri-
da”. En Estacolchic, Ricardo y Rodriguez,
Sergio. Pollerudo. Destinos de la sexualidad
masculina. Buenos Aires: Ediciones De La
Flor, 1999.

FREUD, SIGMUND. “Tres ensayos de teorfa sexual”
(1905). En Obras completas. Vol. VII. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 1992.

Freup, Sicmunp. “Ubersicht der Ubertragungs-
neurosen: ein bisher unbekanntes Manus-
kript” (1938 [1885]). En Gesammelte Werke
chronologisch geordnet. Natchtragsband.
Frankfurt am Main: Fischer, 1985.

LACAN, JAcQuEs. “Intervencion sobre la transfe-
rencia” (1951). En Escritos 1. Buenos Aires:
Siglo XXI, 2003.

LeaDER, DARIAN. “The Depressive Position for
Klein and Lacan”. En Freud’s Footnotes.
Londres: Faber and Faber, 2000.

PLaTON. “El banquete”. En Didlogos. T. lll. Ma-
drid: Gredos, 1988.

SearLes, HARoLD. “The Psychodynamics of Ven-
gefulness” (1956). En Collected Papers on
Schizophrenia and Related Subjects. Nueva
York: International Universities Press, 1965.

SoLer, CoLETTE. Les affects lacaniens. Paris:
Presses Universitaires de France, 2011.

VERHAEGHE, PauL. “From impossibility to inabi-
lity: Lacan’s theory of the four discourses”.
The letter (Dublin), 3 (1995): 76-100.

VERHAEGHE, PAUL. Love in a time of loneliness.
Londres: Rebus Press, 2000.

WinNicotT, D. W. “Hate in the Countertrans-
ference” (1947). En Through Pediatrics to
Psycho-Analysis. New York: Basic Books,
1975.

ZetzeL, EusaBeTH. “The so called good hysteric”.
The International Journal of Psychoanalysis,
49, 2-3 (1968): 256-260.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,

Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



poi: 10.15446/djf.n19.76703

El acoso: una manifestacion del odio®

#

(cc) EETTEET MARIA DEL SOCORRO TUIRAN ROUGEON"

COMO CITAR: Tuiran Rougeon, Maria del Soco-
rro. “El acoso: una manifestacion del odio”.
Desde el Jardin de Freud 19 (2019): 137-144,
doi: 10.15446/djf.n19.76703

* Traduccion a cargo de Pio Eduardo Sanmi-
guel Ardila. Profesor asociado, Escuela de
Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Univer-
sidad Nacional de Colombia.
e-mail: pesanmiguela@unal.edu.co

** e-mail: m.rougeon@free.fr

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE REFLEXION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

Asociacion Lacaniana Internacional (ALl), Paris, Francia

El acoso: una
manifestacion del odio

La autora propone el acoso como
una de las manifestaciones del odio,
pero se interroga ademas por la
utilizacién actual de este término
para designar estas conductas entre
nifos y adolescentes en los corre-
dores de las instituciones escolares
en Francia. ¢Cémo entender el
deslizamiento del primer sentido
de la palabra acoso? ¢Podriamos
ponerlo en relacién con nuestra
modernidad en la que prima el
goce? El surgimiento de esta figura
del odio en los establecimientos
escolares es efecto del abuso de
las nuevas redes sociales, en que las
diferentes pantallas impiden la
articulacién de lo real, imaginario
y simbélico, indispensable para
la constitucién de un saber vivir
juntos. Frente a nuestro funcio-
namiento social hedonista, dos
manifestaciones mds surgen en la
escena publica: la de la instancia
falica positivada, con la figura de
la vara —como ocurre en el movi-
miento yihadista— provocando la
muerte, y la del objeto de consumo
ofrecido por la tecnociencia, que
acarrea la aniquilacion del sujeto.

Palabras clave: acoso, odio, adoles-
cencia, real, cibernética, goce.

Harassment: A
Manifestation of Hatred

The author suggests that ha-
rassment is one of the manifesta-
tions of hate, and also inquires into
the current usage of the term to
describe behaviors among children
and adolescents in the hallways of
French schools. How should we
understand the slippage of the
main meaning of the term “ha-
rassment”? Is it possible to relate it
to our modernity, where enjoyment
prevails? The emergence of this
figure of hatred in schools is the
effect of overusing the new social
networks, in which the different
screens prevent the articulation
of the real, the imaginary, and the
symbolic, essential for learning how
to live together. Apart from our
hedonistic social functioning, two
more manifestations arise on the
public scene: the positivized phallic
instance, with the figure of the rod
—as in the Jihadist movement—
that causes death, and that of the
object of consumption offered by
techno-science, which entails the
annihilation of the subject.

Keywords: harassment, hate, ado-
lescence, real, cybernetics, enjo-
yment.

FECHA DE ACEPTACION: 05/07/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 137-144.

Harcelement: une
manifestation de la
haine

En plus de proposer le harcelement
comme l'une des manifestations
de la haine, l'auteur se demande
quelle est l'usage de ce terme
actuellement pour décrire ces
comportements chez les enfants
et les adolescents dans les couloirs
des établissements d’enseignement
en France. Qu’est ce qui fait au
glissement de sens du mot har-
celement a partir de sa premiere
définition étymologique? Serait-ce
en rapport avec la primauté de la
jouissance dans notre modernité?
C'est l'effet de I'abus de réseaux
sociaux, les écrans empéchant
I'articulation du réel au symbolique
etal'imaginaire, garante d’un savoir
vivre ensemble. Dans notre monde
hédoniste, deux réponses dans la
scéne publique. D’une part nous
avons a faire au retour du baton,
incarné par un phallus positivé,
tel que nous l'observons dans la
mouvance Djihadiste, qui donne
des tueries sur les places, et d’autre
part I'enfermement, dans l'espoir
d’une jouissance absolue de I'objet
offerte par les technosciences, qui
entraine 'anéantissement du sujet.

Mots clés: harceélement, haine,
adolescence, réel, cybernétique,
jouissance.

137


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76703
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76703

1. Cfr. Mattea Battaglia, “Harcelement
scolaire: Un éléve sur dix est concerné”,
Le Monde, noviembre 11, 2017.
Disponible en: https://www.lemonde.
fr/education/article/2017/11/09/
harcelement-scolaire-un-eleve-sur-
dix-est-concerne 5212707 1473685.
html (consultado el 30/03/2018).

2. Alain Rey (Dir.), Dictionnaire
historique de la langue francaise (Parfs:
Dictionnaires Le Robert, 2016).

3. Ibid.

138

proposito del odio, de unos pocos anos para acd hay un tema de actualidad
en Francia que tiene lugar en los corredores de las escuelas de la Republica.
¢De qué se trata?

Las estadisticas ministeriales en Francia sefalan que 700.000 jévenes dicen
haber vivido la experiencia del acoso. Seglin André Canvel, las investigaciones, que las
hay desde el 2011, informan que el 14% de los alumnos de primaria, el 12% de los de
estudios de secundaria (hasta los 16 anos) y el 2 a 3% de los estudiantes del segundo
ciclo de bachillerato (hasta los 18 afios) declaran haber sido acosados. Los muchachos
lo son mas frecuentemente de manera fisica, y las muchachas estan mds expuestas al
ciberacoso, en particular durante la secundaria. Esto equivale a decir que uno de cada
10 alumnos se ve concernido por ello pero que el 5% de la poblacién escolar resulta
severamente, y muy severamente, acosada'.

Desde hace varios anos los poderes publicos incitan a los establecimientos
escolares a trabajar mano a mano con asociaciones a fin de poder desarrollar politicas
de prevencién en alumnos y padres de alumnos. Hice parte de algunas reflexiones con
equipos de prevencion especializada en el programa que se estaba implementando
y en la realizacion de conferencias-debate con padres y profesionales que intervienen
en los establecimientos escolares.

Desde el punto de vista de la lengua, el Dictionnaire historique de la langue
francaise* sefiala que no hay suficientes elementos para zanjar entre dos origenes. Para
algunos, la palabra harceler, acosar, provendria del antiguo francés harcer, diminutivo
de hart, que significa vara: acosar serfa golpear con la vara. Para Diez?, acosar deriva de
la palabra herser, maltratar, zarandear y, figurativamente, atormentar, asi como el rastrillo
[la herse] atormenta la tierra. Esa palabra tiene ante todo el sentido de provocar, de
excitar, de presionar y, por extension, significa someter a breves ataques repetidos.

Su derivacion hacia harcelement, acoso, aparece en 1632, cuando paso a ser
de uso sostenido al pasar por el inglés harassement.

En espanol, seglin el Diccionario de uso del espanol de Maria Moliner, acoso es
la accion de acosar. Acosar derivado del antiguo cosso, carrera, del latin cursus derivado
de currere, correr. “Perseguir a una persona o a un animal sin permitirle descanso [....].
No permitirles descanso [...]. Asediar. Dirigir o hacer a alguien repetidas peticiones,

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



preguntas u otra cosa pesada o molesta. [...]. Perseguir. Hacer objeto a alguien de
persecuciones o malos tratos™.

La nocién de harcelement, acoso, aparece en primera plana con la obra de
la psicoanalista Marie-France Hirigoyen, quien se interesa muy particularmente en el
acoso moral y lo define como “una conducta abusiva que se manifiesta particularmente
en comportamientos, palabras, gestos, actos, escritos, que pueden atentar contra la
personalidad, contra la dignidad o contra la integridad fisica o psicolégica de una
persona”. Asimilado a menudo con el acoso profesional, el acoso moral encuentra de
esta manera un marco juridico en el 2002, con una ley inserta en el cédigo del trabajo.

¢Por qué hablar aqui de acoso? ¢El acoso serfa acaso efecto del odio? Sin
tomar demasiados riesgos, proponemos a manera de hipétesis que el acoso se sittia
en la misma linea que el odio, y podemos considerarlo como una de sus modalidades
de expresion.

Un primer comentario: me parece que asistimos a un deslizamiento del
sentido. A partir de la definicién etimoldgica y de los estudios que han conducido a
establecer una legislacion que aborda estos asuntos, ubicamos que se trata de una
accion, conducida con plena conciencia, de un adulto en posicién de poder respecto
a otro adulto; pero esos fenémenos descritos tienen lugar en los corredores de la
escuela, en secundarias o en liceos, es decir, durante la infancia y la adolescencia. ¢éNo
se trata entonces de modalidades de relacion con otros a través de los cuales los nifios
y los adolescentes se prueban, se buscan, probando y buscando el limite de los otros
que los rodean? Sabemos hasta qué punto este eje imaginario, que conduce al “o ti
0 yo”, estd operando en el curso de la constitucion del sujeto por cuanto es un paso
necesario durante el cual todo lo que no soy yo es rechazado, puesto afuera, para
luego venir a anudarse con lo simbdlico al tener en cuenta la instancia Otra, garante
de un saber vivir juntos. El eje imaginario, si seguimos la ensefianza de Lacan, estd
centrado en la imagen especular, a partir del Ideal del Yo. ¢Qué hace que lo social sea
llevado a ese deslizamiento de sentido? ¢Qué hace que lleve a conductas infantiles
la connotacién de una relacién de fuerzas entre adultos? ¢éQué dispara las relaciones
entre adolescentes, entre nifos, en nuestros dias? ¢Cémo es que, lo que constituia en el
pasado las peloteras necesarias para el aprender a vivir juntos de los seres en devenir,
hoy sea percibido y tratado por los adultos como una misién nacional? ¢éCémo es que
el Estado se inmiscuye en los corredores de la escuela y cémo es que los adultos son
convidados a administrar los conflictos entre ninos?

Me parece que lo que modifica hoy en dia esas relaciones es la utilizacion
de las llamadas nuevas tecnologias. El acoso se ejerce total o parcialmente en este
escenario. Lo que lo caracteriza es que hay lo que podemos llamar “una detencién

MARIA DEL SOCORRO TUIRAN ROUGEON [EL ACOSO: UNA MANIFESTACION DEL ODIO]

4. Maria Moliner, Diccionario de
uso del espanol, 3.2 edicion
(Madrid: Gredos, 2007), 44.

5. Marie-France Hirigoyen, Le Harcelement
Moral (Paris: Poche, 2011), 46.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 137-144.



6. Cortometraje interactivo sobre el uso
de las tecnologfas por los adolescentes.
“Derriére la porte”, video YouTube,
1:19, publicado por Net Ecoute,

febrero 5, 2011. Disponible en: https://
www.youtube.com/watch?v=PN1Tq-
4Stqs (consultado el 30/03/2018).

140

en la imagen”; es decir que la imagen, al primar por sobre el discurso, hace que ya no
haya campo para la discusién, que se inscriba en el registro del signo: un signo que
remite a un signo y que viene en consecuencia a cerrar un circuito. Por ese hecho,
esta imagen viene a tener asimismo un efecto en el tiempo: no hay tiempo para la
duda, no hay tiempo para rebatir, no hay tiempo para vacilar, no hay tiempo para
cambiar de posicién, como en todo proceso racional. Todo se fija en una imagen. Ese
dispositivo transparente es paranoide, siempre es posible que el otro esté ahi, presente,
amenazante. Otra caracteristica, fundamental en mi opinién, es que la dimension real
del cuerpo del otro es evacuada, la presencia de los otros es acarreada por la imagen,
por textos en la red cibernética, eventualmente por la voz. Podemos decir que todavia
hay mas. El nifo, en su proceso de identificacion y de constitucion de su vida propia,
necesita pasar de un escenario a otro, preservar espacios de intimidad, probarse en
su vinculo con el otro. Le es necesario pasar de la colectividad y de sus mdltiples
peticiones al mundo mas reconfortante de su familia, y luego poder reconfortarse en
su espacio mas intimo, por ejemplo, la habitacion. En nuestros dias esos espacios se
presentan en un continuo como en una cinta de Moebius, que define al mismo tiempo
lo continuo y lo discontinuo; con las nuevas tecnologias asistimos a la intrusién de la
escena publica y colectiva en la escena privada intima sin el minimo aviso. Cuando
el nifo deja fisicamente a los otros, con todo lo que ello implica, estos vuelven a su
intimidad sin que sea posible introducir un corte. No hay lugar, no hay espacio-tiempo
para recuperar sus propios puntos de apoyo estructurales, sus propias impresiones.

Los muchachos, los adolescentes en nuestros dias, viven en un mundo regido
a lo largo del dia por pantallas, por el celular, las tabletas, los computadores. Con
estas herramientas acceden a un mundo sin fronteras, sin limite, encerrados en un
ritmo de vida que los aleja de la calle, ya no hacen parte de bandas como en los afnos
80, estan solos en su cuarto, ante un vasto mundo. Los limites de su espacio son la
puerta de su cuarto, de su casa en el mejor de los casos, y tienen acceso a un mundo
infinito virtual. Sabemos que la primera identificacién se juega entre una imagen
unificada de sy la mirada de otro: es el zécalo de las demas identificaciones llamadas
secundarias, identificaciones que vienen a tomar lugar a partir de un decir. El hecho
de dejarse agarrar por la imagen ¢no es para un adolescente, que justamente estd en
pleno periodo de reorganizacién identitaria, un medio de volver a hallar ese momento
inicial constituyente de su ser?

Al ingresar al cuarto de un adolescente, no es extrafio llegar a sentirse como
en una sala de cine, absolutamente solo, asi como puede verse en las escenas que
propone el documental Derriére la porte®, que aborda estos asuntos. Hablando del
cine, Charles Melman dice que:

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Es interesante darse cuenta de que los otros aqui concernidos, que son llamados a
compartir este goce del Otro inducido de esta manera, ese suefio dirigido, esos otros
con quienes se encuentra uno en la sala, solamente valen para abordar este goce a
condicion de funcionar como semblantes, como dobles. Su alteridad nos expondria
a recaer en el dispositivo del goce félico que implica que el yo solamente pueda en-
contrarse con el semejante en cuanto Otro. En ese goce el semejante es convocado a
compartir, a la fiesta, a condicion de funcionar como doble, como siendo de los mismos.
[...] ese dispositivo no puede dejar de fomentar una agresividad intensificada respecto
a la imagen del semejante, por cuanto Ginicamente en circunstancias enteramente ex-
cepcionales puede consumar una perfecta similitud, una perfecta gemelidad. Es decir,
que esta instalacién no puede menos que producir definitivamente intolerancia ante

todo lo que no sea duplicacién perfecta del semejante.”

El cuerpo del nifio se unifica entre los 9 y los 18 meses, ante el espejo o en la
mirada de su madre. Podrd percibir el cuerpo unificado que es el suyo: uno y diferente
de la madre. Hasta alli se consideraba como haciendo parte de ella. ¢Acaso esos juegos
virtuales, esos juegos de pantalla no vienen a permitir al adolescente alivianar su cuerpo
al mismo tiempo que le dan la posibilidad de tener varios a través de los diferentes
personajes que él se crea? No hay cara a cara con un par semejante y diferente al
mismo tiempo. Estar ante la pantalla sin testigo encarnado ¢no serfa una manera de
prescindir de la mirada del otro?

Es asi como podemos decir que ante las pantallas los jovenes estan aliviados de
lo real del cuerpo del otro, de su sexo, de su volumen, de sus olores, de todo lo que
venga a hablarle de su alteridad. Ante la imagen en la que intenta identificarse, con la
creacion de avatares, el adolescente apunta a la realizacion total de su ser. ¢éAcaso se
trata como de un intento de lucha contra la castracién, de su division subjetiva? De
resultas, el otro, ese otro con mindscula que es su semejante, ¢puede acaso tener un
estatuto diferente al de enemigo a combatir por no ser él mismo?

En ciertos juegos en linea el jugador puede fabricarse varios personajes diferentes
e igualmente pasar de una vida a otra, de un mundo a otro una vez que es confrontado
con un limite, con un imposible como la muerte. El hombre ha estado desde siempre
en busca de un remedio, de una solucién que viniera a liberarlo de la muerte, pero
también de toda realidad que nos perturbe en la vida. Las ciencias nos permiten correr
los limites: la esperanza de vida es cada vez mas larga. No hace mucho tiempo, vivir
hasta los 100 afios era una hazafa; hoy en dia se cuentan por centenares los centenarios
en Francia. La muerte esta cada vez menos presente en nuestra cotidianeidad. Esos
juegos de video, pero también la continuidad permanente de un espacio al otro gracias

MARIA DEL SOCORRO TUIRAN ROUGEON [EL ACOSO: UNA MANIFESTACION DEL ODIO]

7. Charles Melman, Travaux pratiques
de clinique psychanalytique
(Toulouse: Erés, 2013).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 137-144.

141



8. Sigmund Freud, “El creador literario
y el fantaseo” (1908 [1907]), en

Obras completas, vol. IX (Buenos
Aires: Amorrortu, 1979), 128.

9. J. Bergeret, citado por Yves Tyrode

y Stéphane Bordet, Les adolescents
violents (Francia: Dunod, 2002), 9.

10. Jacques Lacan, El seminario. Libro 1. Los
escritos técnicos de Freud (1953-1954)
(Buenos Aires: Paidds, 1979), 403.

11. Ibid.

142

a las diferentes redes sociales, dan la ilusion de tener varias vidas, de correr o mas lejos
posible el limite marcado por la muerte, por el espacio y por el tiempo.
Detengdmonos en esta afirmacion de Freud a propésito de los juegos:

[...] nos demoraremos todavia un momento en esta oposicion entre realidad efectiva y
juego. Cuando el nifio ha crecido y dejado de jugar, tras décadas de empefio animico
por tomar las realidades de la vida con la debida seriedad, puede caer un dia en una
predisposicién animica que vuelva a cancelar la oposicién entre juego y realidad. [...]
Asi, el adulto, cuando cesa de jugar, solo resigna el apuntalamiento en objetos reales;

en vez de jugar, ahora fantasea.®

En otras palabras, el peligro estaria en el uso excesivo de esos juegos virtuales y
de esas redes sociales en una época en la que todos y cada uno son invitados a tener en
cuenta la realidad de la vida. La relacién con los demds, el cuerpo, la vida y la muerte,
lo sexual, son en efecto elementos que atormentan a un adolescente psiquicamente y
los juegos y las comunicaciones en linea pueden venir a aliviarles esa pesadez.

Volvamos al odio e intentemos comprender su vinculo con nuestra actualidad.
¢Qué lo hace revestirse de sus manifestaciones, que surgen en la escena hoy en dia
en las relaciones entre adolescentes? Ya desde muy pequefio el ser-hablante tiene que
vérselas con el odio del otro como una necesidad estructural para sobrevivir. Fue lo
que Lacan llamé eje imaginario, que puede decirse de esta manera: “o td o yo”, cuando
no es articulado con los demas registros. Es lo que Bergeret llama una fantasfa universal
y primitiva: “Para sobrevivir yo mismo, necesito eliminar al otro”. En su seminario Los
escritos técnicos de Freud, Lacan indica que el odio, asi como el amor, es una de las
lineas de particién en la que se involucra el sujeto a partir del momento en que se
adentra en la palabra.

[...] el odio no se satisface con la desaparicién del adversario. Si el amor aspira al
desarrollo del ser del otro, el odio aspira a lo contrario: a su envilecimiento, su pérdida,
su desviacion, su delirio, su negacion total, su subversion. En este sentido el odio, como

el amor, es una carrera sin fin.'

Es asi como podemos entender que el odio, una de las tres vias de la pasion,
se encuentra en la juntura de lo imaginario y lo real, en la medida en que constituye
un cortocircuito que se halla en “el mito de la lucha por puro prestigio”™.

Alo largo de la historia de la humanidad el odio se ha presentado de diferentes
maneras. Es probable —en cualquier caso, es la hipétesis que les propondré— que si
en nuestro lazo social actual ese deslizamiento del significante acoso se produce de
la escena del mundo de los adultos, a nivel profesional y sexual, hacia la de los nifios,

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



dentro de los cursos escolares, sea en relacién con nuestra sociedad consumista. Lo
que parece, sin embargo, particular del lado de esas pantallas (teléfono celular, tabletas,
computadores, juegos en linea, etc.) es que son una pura invencién de la ciencia y que
vienen a tomar su lugar absolutamente particular en la dindmica familiar. Asi como
lo han podido decir muchos padres de familia, esos objetos estan en el origen de los
regalos que ellos mismos ofrecen, con toda legalidad y en una perspectiva de placer,
a menudo compartida, por lo menos al comienzo.

En nuestro mundo hedonista, tras la fuerte ola de las adicciones, nos hallamos
confrontados a dos respuestas en la escena publica, diametralmente opuestas a priori,
pero, si seguimos la ensefianza de Lacan, bien articuladas y concomitantes. Por una
parte, nos enfrentamos al retorno de la vara, encarnada por un falo positivado, tal como
lo observamos en el movimiento yihadista, en que el dios seria Uno que dictarfa a
todos la Verdadera Ley; por otra parte, asistimos a la reclusién de nuestra juventud en
un espacio cerrado, ante las pantallas, como una evitacién del encuentro con el otro,
en la esperanza de un goce absoluto del objeto. El primero produce las matanzas en
las plazas publicas, lugares donde la libertad y el placer son convidados, en nombre
de un orden divino; el otro acarrea la aniquilacion, el rebajamiento, la destruccién,
la negacién del otro, a través del acoso en el medio escolar, sostenido por la red
cibernética, como manifestacién del odio.

BIBLIOGRAFIA

“Derritre LA PORTE”. Video YouTube, 1:19. Pu-
blicado por Net Ecoute. Febrero 5, 2011.
Disponible en: https://www.youtube.com/
watch?v=PN1Tq-4Stgs.

BATTAGLIA, MATTEA. “Harceélement scolaire :
Un éléve sur dix est concerné”.
Le Monde. Noviembre 11, 2017. Dis-
ponible en: https://www.lemonde.fr/
education/article/2017/11/09/harce-
lement-scolaire-un-eleve-sur-dix-est-
concerne_5212707 1473685.html.

Freub, Sicmunp. “El creador literario y el fan-
taseo” (1908 [19071]). En Obras completas.
Vol. IX. Buenos Aires: Amorrortu, 1979.

HIRIGOYEN, MARIE-FRANCE. Le Harcelement Moral.
Paris: Poche, 2011.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 1. Los escri-
tos técnicos de Freud (1953-1954). Buenos
Aires: Paidés, 1979.

MEeLmMaN, CHARLEs. Travaux pratiques de clinique
psychanalytique. Toulouse: Erés, 2013.

MoLiNer, MaRiA. Diccionario de uso del espariol.
3.2 edicion. Madrid: Gredos, 2007.

Rey, ALaN (DIR.). Dictionnaire historique de la
langue francaise. Parfs: Dictionnaires Le
Robert, 2016.

TYRODE, YVES Y BORDET, STEPHANE. Les adolescents
violents. Francia: Dunod, 2002.

MARIA DEL SOCORRO TUIRAN ROUGEON [EL ACOSO: UNA MANIFESTACION DEL ODIO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 137-144.

143






poi: 10.15446/djf.n19.76704

Por qué los hombres odian a las mujeres

(cc)

CcOMO CITAR: Lutereau, Luciano. “Por qué los
hombres odian a las mujeres”. Desde el Jardin
de Freud 19 (2019): 145-158, doi: 10.15446/
djf.n19.76704

* e-mail: llutereau@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION |

FECHA DE RECEPCION: 12/03/2018.

LuciANO LUTEREAU"

Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina

Universidad de Ciencias Empresariales y Sociales, Buenos Aires, Argentina

Por qué los hombres
odian a las mujeres

En el presente articulo se conside-
ran distintas figuras del odio hacia
las mujeres: el fundamento edipico
de la misoginia, el estrago en la
relacion madre-hija, la violencia
fisica, la cuestién de los halagos y las
nuevas formas de violencia. De esta
manera, antes que presuponer un
concepto unificado, se elabora una
variacion de acuerdo con diferentes
aristas de un fenémeno complejo.
Es asi como puede relacionarse el
odio con la violencia, pero sin re-
ducir el uno a la otra, en particular
al momento de iluminar diferentes
perspectivas como la de la orienta-
cion clinica que conserva su riqueza
para destacar ciertos detalles de la
vida cotidianay establecer diferen-
tes hipétesis causales que eviten la
interpretacién lineal de hechos.

Palabras clave: hombres, mujeres,

odio, psicoanalisis.

Why Men Hate Women

The article discusses the different
figures of hatred toward women:
the Ckdipal basis of misogyny, the
destruction of the mother-daughter
relationship, physical violence, the
issue of compliments, and the new
forms of violence. Thus, rather than
presupposing an unified concept,
the paper works out a variation
according to different aspects of a
complex phenomenon. In this way,
hatred can be related to violence,
without reducing the former to the
latter. This is particularly important
when shedding light on different
perspectives such as that of clinical
guidance, which preserves its rich-
ness in highlighting certain details
of daily life and suggesting different
causal hypotheses that avoid the
linear interpretation of facts.

Keywords: men, women, hatred,
psychoanalysis.

FECHA DE ACEPTACION: 25/05/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 145-158.

Pourquoi les hommes
détestent les femmes?

Plusieurs figures de la haine envers
les femmes sont considérés perti-
nentes ici: le fondement cedipien
de la misogynie, le ravage dans
la relation mere-fille, la violence
physique, dire des galanteries, et
les nouvelles formes de violence.
Ainsi donc, au lieu de conjecturer
un concept unifié, une variance en
est élaborée selon les arétes d'un
phénomene considéré complexe.
De cette fagon la haine peut étre
mise en rapport avec la violence,
mais pas pour résorber I'une dans
I'autre, principalement au moment
d’éclairer les différentes points de
vue, comme celui de la clinique,
dont la richesse reste intacte pour
souligner certains détails de la vie
quotidienne et pour établir des
hypothéses causales qui empéchent
une interprétation linéaire des faits.

Mots clés: hommes, femmes, haine,
psychanalyse.

145


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76704
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76704
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76704

146

[ odio de los hombres hacia las mujeres es hoy en dia un tema recurrente en

las noticias. Sin embargo, ¢fue de otro modo en otra época? En todo caso, lo

que cabria destacar es que el odio puede ser la mascara de los mas diversos

afectos. Esta es una leccion propia del psicoandlisis: que los afectos tienen
tendencia al disfraz.

Y, por cierto, éno es algo recurrente también que el varén enamorado se
manifieste a través de conductas mds o menos agresivas, desde el tirén de pelos infantil
hasta el desplante (y cierto sadismo) que no solo es adolescente? En esta coordenada,
lo que se pone en juego es el rechazo narcisista del varén hacia el deseo, que nunca es
propio sino vivido como intrusivo o alienante. El varén puede desear en la hazaha o el
riesgo, pero cuando el amor no exige mds armas que la propia presencia... la hostilidad
puede ser una forma de compensar el desvalimiento al que el varén queda sometido
cuando no hay puesta a prueba (falica) con la cual conseguirse un nombre. El amor,
como tal, no puede ser simbolizado, por eso no es una via de realizacién masculina.

En el presente articulo se consideran distintas figuras del odio hacia las mujeres:
el fundamento edipico de la misoginia, el estrago en la relacion madre-hija, la violencia
fisica, la cuestion de los halagos y las nuevas formas de violencia. De esta manera,
antes que presuponer un concepto unificado, se elabora una variaciéon de acuerdo
con diferentes aristas de un fenémeno complejo. Asi, se puede relacionar el odio con
la violencia, pero sin reducir el uno a la otra. En particular, al iluminar diferentes
perspectivas, la orientacién clinica conserva su riqueza para destacar ciertos detalles de
la vida cotidiana y establecer diferentes hipétesis causales que eviten la interpretacion
lineal de hechos.

EN EL PRINCIPIO, EDIPO

Como fue dicho en la introduccién, la hostilidad puede ser una forma de compensar
el desvalimiento en el varén. Pero también podria darse cuenta de este mismo aspecto
a través de una deriva més general, es decir, de acuerdo con las coordenadas propias
de lo que el psicoandlisis llama “complejo de Edipo”.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Segln esta estructura de la subjetividad, “madre” es quien encarna para el
nino una version enigmdtica del deseo, y estd en posicién de nifio todo aquel que se
identifica en ese enigma. Ahora bien, éese misterio se agota en si mismo? No, siempre
que tenga como punto de referencia una instancia tercera: el padre. Esto no quiere
decir que la madre quiera al padre, ya que bien puede aborrecerlo y esta ser una
interpretacion del deseo como cualquier otra. En todo caso, la presencia del padre se
hace sentir a partir de la interpretacion que establece que el deseo de la madre es, en
efecto, un deseo y, segtin corresponde a un deseo, no tiene objeto.

La madre no desea nada, o bien “desea nada”; he aqui la estructura que cancela
para el nifo la posicién (y la posibilidad) de ser el objeto que colme a la madre. Por
algo asi bien puede ser que un nifo odie a su madre. Se la odia por su amor al padre
(incluso si lo ama aborreciéndolo). En el andlisis de todo adulto se corrobora este punto,
en alguna circunstancia en que la madre fue vivida con extraneza, en el temprano
descubrimiento de la soledad, en la ansiedad del cuerpo erético. Los nifios también
suelen testimoniar de este aspecto en la antesala de sus temores nocturnos, aunque
tampoco deja de ser habitual que cierta indocilidad precipite luego en una fobia.

No obstante, para concluir el argumento, resta una consideracion suplemen-
taria. El varén odia a la mujer porque el deseo de esta Gltima lo deja en una posicién
feminizada ante otro varén. Esta estructura hunde sus raices en el Edipo; por lo tanto,
se odia a la mujer (madre) porque se ama... al padre. En este sentido es que la mujer
encarna para el varén el complejo de castracion.

El Edipo no es la historia de un despecho, sino de un amor culpable: se injuria
a la mujer por el amor incestuoso con el padre, que debe ser reprimido. No es una
cuestién de celos por la madre, sino una defensa contra el amor a otro hombre. “Puta”
no ha dejado de ser en el tiempo el insulto que nombra este drama. Nunca un varén
se habrd analizado lo suficiente si no soporta el deseo femenino o, mejor dicho, la
estructura femenina del deseo.

Los celos de los varones neurdticos pueden ser esclarecidos muchas veces a
partir de esta coordenada. Sin embargo, hoy en dia nos encontramos también con celos
que poco tienen que ver con el Edipo, y mas bien reflejan un desprecio profundo... ya
no por la mujer ubicada en el lugar de madre, sino por la mujer convertida en rival de
la potencia. En estos casos encontramos las peores consecuencias, ya que ahi donde
termina el Edipo empieza la violencia. Volveré sobre esta cuestién en un apartado
posterior, luego de considerar por qué un varén puede ser un estrago para una mujer
y ciertas observaciones sobre la afirmacion lacaniana “La mujer no existe”. A partir de
ese punto me detendré en cuestiones relativas a la violencia de género y otras formas
actuales de discordancia entre los sexos.

LUCIANO LUTEREAU [POR QUE LOS HOMBRES ODIAN A LAS MUJERES]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 145-158.



1. La nocién de estrago (ravage) remite,
fundamentalmente, a la relaciéon madre-
hija. En la medida en que la madre es el
primer objeto de amor para ambos sexos,
para la nifia, puede ser la ocasion de la
presencia de una culpa atroz. Si Freud
consideraba que la relacién entre madre
e hijo varén es la tnica que excluye
componentes agresivos, la relacién entre
madre e hija es basicamente de este tenor:
por un lado, para la nifia se constituye el
reproche por la castracién, en torno a que
no habria una transmision de la feminidad
(solo la oferta de semblantes falicos para
identificarse); por otro lado, la madre
puede reeditar con su hija sus propias
frustraciones como mujer y convertirse

en una exigencia y una deuda imposible
de superar. Cfr. Jacques Lacan, “El
atolondradicho” (1973), en Otros escritos
(Buenos Aires: Paidés, 2012). Ahora bien,
el hombre puede intervenir en la serie

de una mujer como sustituto materno,
antes que como reemplazo del padre.

2. Cfr. Sigmund Freud, “Sobre la sexualidad
femenina” (1931), en Obras completas, vol.
XXI (Buenos Aires: Amorrortu, 1991), 236.

3. Marie-Christine Hamon, ¢Por qué las
mujeres aman a los hombres y no a sus
madres? (Barcelona: Amorrortu, 2002).

148

¢POR QUE LAS MUJERES AMAN A LOS HOMBRES?

El hombre puede ser un estrago para una mujer, decfa Lacan'. Ahora bien, lo curioso
es que este mismo término (ravage [estragol) fuera utilizado por Lacan para referirse a
la relacion con la madre. Entonces, ¢en qué sentido un hombre puede ocupar el lugar
de la madre en la relaciéon con una mujer?

La pregunta es acuciante, y retoma un planteo freudiano, expresado en la
maxima que sostiene que los segundos matrimonios son mas afortunados que los
primeros (“funcionan mucho mejor” dice Freud en “Sobre la sexualidad femenina”, de
1931)%. He aquf una tesis que retoma un hermoso libro titulado ¢Por qué las mujeres
aman a los hombres y no a sus madres?, de Marie-Christine Hamon®. En efecto, hay
mujeres que se casan con sus madres y, por lo tanto, es solo a través de la distancia
que (en la vida o en el andlisis) se puede imprimir a esta relaciéon pre-edipica, que se
consigue la relacién con un hombre, en cuanto este puede ser quien otorgue como don
(@ veces, en la figura de un hijo) el falo que la mujer no tiene (y que, eventualmente,
se pudo reclamar a la madre).

Pero ¢qué ocurre del lado del hombre? éNo hay hombres que también se
casan con sus madres? Por cierto, esta es una eleccién mds que corriente y, muchas
veces, es la que, también, certifica el lugar de estrago para el varén. Es el caso de una
mujer que, luego de treinta afios de matrimonio, se encuentra con la situacion de
que su marido pide interrumpir la relacién y comienza un affaire con una mujer mas
joven. Sin embargo, no solicita el divorcio. Y, en la medida en que transcurren algunas
entrevistas, se establece como un posible desencadenante el dia en que ella decidié
dejar de tenirse y llevar su pelo blanco.

Es un rasgo anecdético que el cabello de esta mujer sea cano como el de la
madre del hombre. Mucho mas importante es reconocer que, durante el tiempo que
duré la pareja, él se desentendié de los diversos compromisos que su lugar de marido
y padre le imprimian, acompanado como lo estaba por una mujer que se presentaba
como autosuficiente y siempre dispuesta. En cierta ocasion, esta analizante comenta:
“A partir de la separacion, él comenz6 a ser el padre y el hombre que nunca fue en
todos estos afos”.

He aqui una encrucijada corriente en la sexuacién masculina. Sin duda, hubiera
sido mucho mas dificil para este hombre hacer un duelo por el tiempo perdido que situar
en su esposa la proyeccién de sus males, bajo la imagen de una mujer sobreprotectora.
Lo cierto es que, a lo sumo, alguien puede arrepentirse de lo hecho; pero, por lo que
no ocurrid, solo responde la ferocidad de la culpa, ante la que es habitual que el varén

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



realice un intercambio: un dolor inasimilable por un dolor localizado; en este caso,
el duelo por su esposa.

El relato indirecto de una posicién masculina a través de esta indicacién clinica
apunta, no solo a cuidar la confidencialidad de este analisis, sino a la realizacién de
una generalizaciéon que, como tal, no es universal. Es una coordenada corroborada en
diversos andlisis, pero no obligatoria. En todo caso, lo significativo se plantea con la
pregunta siguiente: ¢cémo es posible que un hombre sea capaz de infligir a una mujer
un dolor por el cual jamds se sentird interpelado?

Esta mujer tenfa razén (que, como toda razén, es parcial) en un aspecto: ella no
crefa haber hecho nada para merecer un desenlace tal. Toda su historia la predisponia
a la basqueda de una familia ejemplar, de la cual, crefa haber obtenido un ejemplo,
cuando se encontré con el efecto sorprendente de la separacién. En este punto, las
diversas precipitaciones de sentido no reducfan su malestar: habfa elegido a un hombre
para la foto; la caducidad del cuerpo podia haber atenuado la causa del deseo; etc.
Pero ninguna de estas condiciones se revelaba como suficiente.

En cierta ocasién, ella record6 un detalle trivial, pero fundamental. El dia de
la separacién, era también la fecha en que se acostumbraba a festejar el dia de la
madre. Por esta via, recuerda que un aspecto comin en su marido siempre habia
sido estar a la espera de la palabra de su madre. Inclusive, en mds de una ocasion,
él la habia llamado con el nombre de esta Gltima. iCuantas veces no habifa renegado
o habifan discutido por ese sitio concedido! De este modo, advierte una verdad de
estructura para el varén: solo a una madre, el nifio se permite causarle cualquier dano.
Lo vemos cotidianamente en la calle, cuando algunos pequefios son capaces de patear
en los talones o insultar a aquellas personas de las que esperan una incondicionalidad
incuestionable. Después de todo, no en otra cosa consiste la omnipotencia del Otro.
Dicho de otra manera, el saldo de esta revelacion fue darse cuenta de que él jamas se
iba a dar cuenta del dolor que le habia producido (“Quiza, se va a dar cuenta el dia
en que se muera su mama, pero ya va a ser tarde”).

A partir de esta coyuntura, su andlisis cambié de rumbo. Porque, entre otras
cuestiones, destacé que, durante todo el tiempo siguiente a la separacién, él jamas
habia pedido el divorcio. Incluso, se permitia llamarla en cualquier momento sin
consultarla respecto de si estaba ocupada o si podia atenderlo. En la circunstancia
de ser invitados a un casamiento, cedié ante la evidencia de regalar juntos. Pero ese
gesto también fue el Gltimo de una serie. A partir de ese momento, dejé, no solo de
esperar que la relacion pudiera recomponerse, sino de encontrar un sentido para esta
ruptura. Era un hecho, en el que lo acontecido siempre implica un exceso respecto
de cualquier interpretacion.

LUCIANO LUTEREAU [POR QUE LOS HOMBRES ODIAN A LAS MUJERES]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 145-158. 149



150

4. Sigmund Freud, “El malestar en la
cultura” (1929), en Obras completas, vol.
XXI (Buenos Aires: Amorrortu, 1991).

Un hombre puede ser un estrago para una mujer, en la medida en que puede
encarnar al Otro materno. Es mds, un hombre también puede casarse con su madre
y, como en el caso anterior, dar por descontada su presencia. Esta es una situacion
corriente en el obsesivo quien, por lo general, reconoce retrospectivamente sus
sentimientos: “Pero yo te amaba...”, clave que demuestra que solo cuando un afecto
pierde su tinte incestuoso es que puede ser asumido como tal.

Sin embargo, los hombres no se casan solamente con sus madres. También,
puede ocurrir que, de vez en cuando, alguno elija una mujer... como sintoma. Es el
caso de un paciente que recordaba que, un dia, en una disputa feroz con un superior,
no pudo evitar decir el nombre de su esposa (en sustitucién del de su jefe). El efecto
fue inmediato, ambos rieron a las carcajadas. De acuerdo con el titulo de un libro de
Raymond Carver, ¢Quieres hacer el favor de callarte, por favor?, podria decirse (con
Lacan) que, si un hombre escucha a una muijer, es porque confia en su decir y espera de
este mucho més que incondicionalidad; aunque, eventualmente, le resulte insoportable.

“LA” MUJER NO EXISTE

Nuestra época es particularmente sensible a los discursos del “Ya no hay”. Ya no habria
hombres, mujeres, padres, etc. No obstante, uno de los problemas de este tipo de
posicion enunciativa es que supone un tiempo precedente, en el que habria habido.
De este modo, esta figuracién nostalgica realiza el mas basico de los mitos neuréticos:
la suposicion de una referencia idealizada que seria una excepcién a la castracion,
que queda entonces degradada a una frustracién contemporanea y pierde su valor
estructural.

Esta “imaginarizaciéon” neurética en el pensamiento de la época se encuentra
en diversas aproximaciones sociolégicas de nuestro tiempo, sea que se hable de la
“era del vacio”, “los tiempos liquidos”, “la sociedad del cansancio”, etc. Sin duda, no es
mi proposito invalidar estas perspectivas —lo que, como psicoanalista, serfa un arrojo
temerario—, sino cuestionar su intromisién apresurada en las reflexiones psicoanaliticas
sobre la actualidad que, por ejemplo, se construyen sobre oposiciones que resultan
triviales, como las de “sociedad del deseo versus sociedad del goce”, “mundo de la
prohibicién versus mundo del empuje a la satisfaccién”, “Ley versus plus de gozar”,
etc. Asi, el psicoandlisis mismo se vuelve un remedo sociologizante, una parodia de
discurso normativo.

Qué distinta era la orientacién de Freud en “El malestar en la cultura™, cuando
se dedico a esclarecer la paradoja del superyé. En una lectura a contrapelo de los fené-
menos sociales, en la disposicion a la renuncia pulsional, Freud descubri6 clinicamente

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



un acrecentamiento de la severidad de la moral cultural. Lo que aparentemente liberaba,
producia un mayor sometimiento. Nada mas lejos de esas férmulas que determinan un
antes y un después, la modernidad y la posmodernidad, sino que el método freudiano
toma un motivo actual (de su tiempo) y lo interroga para descubrir una fibra intima,
algo diferente a lo que se presenta como evidente. En resumidas cuentas, Freud hacfa
una interpretacién de la cultura como si fuera un sintoma. En este sentido, su punto de
vista es convergente con el de Foucault en el primer libro de Historia de la sexualidad®,
cuando el filésofo advierte que, detras de la supuesta represion victoriana, se hacia
manifiesta la puesta en forma de un dispositivo mds estricto para hablar de la sexualidad.

Detengdmonos un momento en una indicacién crucial de la obra foucaultiana.
El pasaje de la sociedad disciplinaria a la sociedad de control implicé un cambio
significativo en el modo de administracion biopolitica de la cultura. Es algo que se
verifica en la coyuntura actual, que se conoce como las “instituciones estalladas”, ante
el avance de la version mas reciente del capitalismo (que desahucia cualquier ilusion
neomarxista de una revolucion a través de la lucha de clases). La sociedad de control
cumple sus mejores efectos en la distribucion de servicios y la estetizacién informatica.
Es curioso que algunos autores confundan esto con una “feminizacién” del mundo. Es
sorprendente que, a la respuesta a la maxima lacaniana de que “La mujer no existe”,
se le oponga la viralizacion de que se la encuentre en todos lados.

Por eso, de regreso a nuestro punto de partida, podriamos plantear la distincién
entre los discursos del “Ya no hay” y el “No hay” de la relacién sexual; correlativo, este
Gltimo, de la idea de que “La mujer no existe”, sentencia que apunta a una cuestion
estructural que segtn las épocas reconoce diferentes modos de tratamiento. Pero
¢como entender la negacién de la existencia de “La” mujer?

En primer lugar, es importante tener presente que la formulacién de esta refe-
rencia tiene como marco conceptual los desarrollos de la sexuacién. Esta advertencia
es valiosa en la medida en que permite evitar un error corriente: interpretar el goce
femenino como una suerte de excepcién a lo félico. Esta lectura no haria mas que
corroborar el lado macho de las férmulas, que ubica al padre como caso excepcional
(como “aquel que no”). Dicho de otra manera, “no falico” no es equivalente a “feme-
nino”. Y, por cierto, la postulacion de un goce que no estaria afectado por la castracion
es, como hemos dicho al principio, una suposicién neurdética.

En segundo lugar, la no existencia de “La” mujer tampoco deberia entenderse en
términos de contradiccién. Este es otro principio de la légica aristotélica que, también,
se encuentra vulnerado en la sexuacién lacaniana. Los seres hablantes bien pueden
distinguirse entre hombres y mujeres, pero eso no quiere decir que “hombre sea una
no-mujer”. En efecto, la bisexualidad freudiana es un modo de nombrar que cada ser

LUCIANO LUTEREAU [POR QUE LOS HOMBRES ODIAN A LAS MUJERES]

5. Michel Foucault, Historia de la
sexualidad. Vol. 1: La voluntad de saber
(Buenos Aires: Siglo XXI, 1980).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 145-158.



152

6. Judith Butler, El género en disputa. El
feminismo y la subversién de la identidad
(Buenos Aires: Paidds, 2007), 50.

7. Ibid., 66.

sexuado puede disponer de diferentes semblantes femeninos y masculinos para respon-
der a la cuestion del saber imposible sobre el sexo. Por esta via, el que debate con los
estudios de género no necesariamente culmina en un escollo, siempre que la identidad
no excluye la identificacién y esa expresion tan de moda en nuestros dias acerca de la
“auto-percepcion” respecto de los tipos ideales del sexo. No necesariamente culmina
en un escollo, pero, acaso, podriamos preguntarnos qué tan interesante puede ser.
Por cierto, entre los estudios de género, se recorta la perspectiva de la posicion
feminista. Esta dltima también dista de ser univoca. En particular, hay una distancia
considerable entre quienes afirman que vivimos en una sociedad patriarcal y machista,
y una observacion como la siguiente, realizada por Judith Butler en El género en disputa:

La urgencia del feminismo por determinar el caracter universal del patriarcado —con
el objetivo de reforzar la idea de que las propias reivindicaciones del feminismo son
representativas— ha provocado, en algunas ocasiones, que se busque un atajo hacia
una universalidad categérica o ficticia de la estructura de dominacién, que origina la
experiencia de subyugacién habitual de las mujeres.®

En este sentido, la conversacion entre el psicoandlisis (con sus diferencias
intrinsecas) y diversas versiones feministas es una tarea pendiente y, en principio,
no invalidada (por el hecho de que el feminismo pueda ser una posiciéon militante).
El psicoandlisis de nuestro tiempo es especialmente sensible a estos planteamientos,
y eventualmente se muestra susceptible. Pero asumir la perspectiva del feminismo
es importante para que el psicoandlisis pueda revisar, también, cierta orientacion
totalizadora y esencialista, que se refleja en su modo de pensar la masculinidad como
algo “cerrado” y lo femenino como una especie de apertura a un Otro absoluto. Al
psicoandlisis le podria caber la misma supervisién que Butler propone para el feminismo:

La critica feminista debe ser autocritica respecto de las acciones totalizadoras del femi-
nismo. El empefio por describir al enemigo como una forma singular [macho patriarcal,
hombre violento, etc.] es un discurso invertido que imita la estrategia del dominador

sin ponerla en duda.’”

En nuestros dias, ciertas perspectivas psicoanaliticas han hecho una reduccién
de la masculinidad a una esencia: el falicismo. Decir “La mujer no existe”, también,
implica cuestionar todo esencialismo en el psicoandlisis en pro de repensar la diferencia
sexuada justamente en su valor diferencial. No en funcién de proponer un término como
evidente y sacralizar al otro (iel Otro!) en un intuicionismo mistico. La potencia de las
formulas de la sexuacién en Lacan tiene otra direccion mucho més radical: cuestionar
el binarismo que opone lo masculino a lo femenino y, de esta manera, poner en tela

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



de juicio que un término pueda funcionar como sostén implicito en la definicién del
otro. En este sentido es que el feminismo critico puede ser una via privilegiada para
que el psicoandlisis no se extravie en propuestas regresivas y preanaliticas.

VIOLENCIA DE GENERO

En estos dias, es corriente hablar de modo ligero de algo que se llama “patriarcado”.
Las dificultades de nuestro modo de vida actual provendrian de que vivimos en una
sociedad patriarcal (que, de modo liviano, es equivalente a decir “machista”), que hace
de la mujer una posesién y un objeto a ser denigrado.

Para un psicoanalista, este es un tema complejo. En particular, porque no
contamos con un método que nos permita establecer afirmaciones cuyo alcance llegue
al colectivo sin recaer en generalizaciones apresuradas (lo cual no quiere decir que lo
psiquico no tenga raices y fundamentos sociales). Ademas, el peligro radica en sostener
afirmaciones irreflexivas, cuyo resultado constituya una especie de degradacion del
psicoanalisis en sociologia de sentido comun; o, para no ofender a los sociélogos, una
justificacion de los prejuicios cotidianos a través del vocabulario técnico psicoanalitico.

Recientemente, consulté a un antropélogo sobre la cuestion. Me propuso una
definicién del patriarcado que me parecié interesante: es un sistema de organizacion
que excluye a las mujeres de la violencia. Sin duda, eso implica una desigualdad porque,
si la violencia es propiedad de los hombres (lo cual justifica que sean quienes, por
ejemplo, van a la guerra), son ellos, también, los que quedan a cargo de los espacios
publicos. Dicho de otro modo, el patriarcado no serfa esa versién imaginaria que
propone una dominacién unilateral de las mujeres (esclavos) por los hombres (amos)
sino que supondria una complejidad mayor: si el espacio publico es masculino, no
solo los hombres deben morir en caso de una guerra, sino que las mujeres quedan
excluidas del goce. De este modo, otra institucion patriarcal es el batirse a duelo: ante
la sospecha de infidelidad, un hombre supone la existencia de otro hombre con el
cual debe pelear.

No es esta la coordenada que encontramos en muchos de los casos de violencia
de género de nuestra época. Un aspecto significativo en muchos de los feminicidios
actuales es la suposicién de un goce a la muijer. Y otro aspecto de la sociedad patriarcal
se encuentra vulnerado: que haya espacios para la violencia; es decir, una guerra no
puede realizarse en cualquier lugar. Hay territorios para la guerra, como hay (o, mejor
dicho, habia) territorios para la pelea. Ya nadie dice: “Te espero en la esquina”, “Vayamos
a pelear al baldio”, etc., sino que la violencia se ha vuelto espontanea y puede ocurrir
en cualquier momento o situacion.

LUCIANO LUTEREAU [POR QUE LOS HOMBRES ODIAN A LAS MUJERES]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 145-158.



154

Incluso, algunos nostalgicos declaran que, hoy en dia, tampoco los ladrones
tienen “codigo”. Se mata por una campera, se golpea a un abuelo por una jubilacién
y otras noticias cotidianas. Por tanto, cabe preguntarse hasta qué punto la sociedad
patriarcal puede explicar la violencia de género. En todo caso, aquella tenia un modelo
paradigmatico: la violencia doméstica, en que un hombre golpeaba a su esposa “puertas
adentro”; la secuencia se encuentra en mas de una novela o pelicula: el hombre sumiso
con su jefe u otros hombres, que en su casa se desquita con su esposa.

Sin duda, la sociedad patriarcal fue hipécrita, porque en el espacio publico se
decia “A las mujeres no se les pega”, pero en el espacio privado se ejercia la violencia.
Una violencia de cobardes, vuelta invisible y que debe ser visibilizada; pero les este
modelo de violencia el que encontramos en muchos de los casos actuales? Pareciera,
mas bien, haberse producido una mutacion, a partir de la cual, la violencia ya no es
silenciosa sino publica: un hombre corre a su mujer por la calle con un arma, otro la
prende fuego en la puerta de su casa, y asi podrian mencionarse diversos horrores.

¢Qué coordenadas tiene la violencia en nuestros dias? éNo es un obstaculo
seguir afirmando la hipétesis del patriarcado en una sociedad cuya violencia pareceria
no reconocer directamente el estatuto de préjimo del otro? Frases del estilo: “A un
hombre en el suelo no se le pega”, “Pegar por la espalda es de cagdn”, ino parecen
una antigtiedad masculina? En los casos mas recientes, ¢es un hombre el que pega o,
mas bien, deberiamos pensar en una “destitucién” de lo masculino?

¢HAY QUE PROHIBIR LOS PIROPOS?

Una de las pasiones normativas de nuestra época es el intento permanente de regular
la vida amorosa. Los mas diversos especialistas se arrogan un saber que les permite, por
ejemplo, determinar qué es amor y qué no. Recuerdo una publicidad reciente: “Si tu
novio revisa tu teléfono, no es amor”. Yo preferiria pensar que, si un hombre revisa el
teléfono de una mujer, es un idiota; y, en todo caso, le recomendaria a esa mujer que
piense por qué ama a un idiota. ¢Qué es el amor?, no lo sé. Porque eso solo cada uno
lo sabe; el psicoandlisis es un método practico para que cada cual analice su manera
mds o menos sintomdtica de amar.

Por esta razén, no deja de preocuparme que, eventualmente, surjan propuestas
como la de prohibir los piropos. Esto no es un alegato a favor de la groseria callejera.
Muchas mujeres pasan momentos muy feos con este tipo de acoso, incluso, en la
juventud con un matiz que puede resultar traumatico. En todo caso, me refiero a que
el modo de plantear la cuestion sea a través de la prohibicién; o, también, recuerdo

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



un articulo que proponfa que un hombre debe pedirle permiso a una mujer antes
de decirle algo en la via pdblica; pero, si asi ocurriera, étendria sentido el piropo?
Imaginemos algo peor, por ejemplo, el hecho de que un hombre solicite autorizacién
para pronunciar un piropo, obtenga el beneplacito de la dama y luego diga una
guarangada. Esto demuestra que no estamos reflexionando lo suficiente y, mas bien,
se estd moralizando en vano.

Porque, desde mi punto de vista, un piropo no vale por el contenido de sus
palabras. Se puede ser ordinario con las palabras mas elegantes. He aqui el peor insulto
que una mujer puede decir a un hombre: “Sos un chamuyero”; y, ocasionalmente, una
palabra torpe puede ser la oportunidad de un chiste. ¢Qué mejor sancién del efecto
acertado de un piropo que una sonrisa? Porque un piropo nunca es ofensivo, como
sostiene una cancion de Juan Quintero (con letra de Jaime Roos): “Si quisiera decirte
lo mas bello que evoco / usaria tu nombre si no te ofendes por el piropo”.

El piropo es parte de una situacion de seduccion, en la que un hombre debe
demostrar, mas alld de las palabras que use, que le habla a “esa” mujer. No puede decir
palabras que le dirfa a cualquier otra. Esta es la funcién halagadora que tiene siempre
la palabra de amor. Es singular. Por eso las escuelas de seduccién de nuestro tiempo,
que proliferan en un mundo que cada vez mas rechaza el erotismo, estan destinadas
al fracaso. El “eros” no es una técnica. Y la pasién normativa que se arroga escandir
los limites de lo permitido y no lo permitido corre el riesgo de proponer una vigilancia
de la intimidad en nombre de una proteccién del individualismo mas feroz, como si
la vida social no implicara conflicto y tensiones.

Para concluir, recuerdo el caso de una paciente que me comenté una situacién
encantadora, en la que conocié a un joven en el transporte publico. Ella buscaba
un lugar en un mapa, y el muchacho le pregunté si podia ayudarla. Al comentar la
direccion a la que iba, él respondié: “Ni idea, no soy del barrio, ahora estamos los
dos perdidos”. Ella pensé que él era un poco tonto, y lo terminé de confirmar cuando
él prosiguio: “Es como si estuviéramos solos en una isla desierta”. Ella sonrié ante su
falta de poesia. “Seria como La laguna azul, pero, en Constitucion, un miércolesy con
cuarenta grados de calor. ¢éQuerés ir a tomar algo?”.

Hay una distancia muy grande entre una groseria callejera y un piropo como
modo de seduccién. Quizd, el problema sea generalizar demasiado e incluir cosas
diferentes bajo una misma rdbrica o, tal vez, radique en la actitud defensiva con que
se busca normativizar los aspectos que la vida intima cobra en los espacios publicos.
Nuevas reglas morales del lazo social que pueden producir un efecto problematico:
interrumpirlo.

LUCIANO LUTEREAU [POR QUE LOS HOMBRES ODIAN A LAS MUJERES]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 145-158.



156

éPor QUE LOS HOMBRES INSULTAN A LAS MU]ERES?

Como fue mencionado en un apartado anterior, la sociedad patriarcal se caracterizé
histéricamente por excluir a las mujeres como agentes de la violencia. Esto produjo
un tipo particular de violencia, que podria llamarse “violencia invisible”, es decir, la
que, fuera del espacio pulblico, ejercian (y todavia ejercen) los hombres contra las
mujeres. Es un tipo de violencia que se manifiesta a través de situaciones de intimidad
(la relacién de “cuidado” entre marido y mujer, la relacién de “confianza” entre dos
compaiieros de trabajo, etc.).

Sin embargo, esta violencia no excluye su aparicion publica, porque antes
que de lo privado es de lo intimo. De ahf su caracter invisible, y la necesidad de que
sea visibilizada. Pensemos en otro caso “tipico” de violencia patriarcal, que no es el
de la vida doméstica: me refiero a la conocida situacién —elaborada en el apartado
anterior— en que un varén ofrenda un piropo a una mujer en la calle y, ante la
indiferencia de ella... se la injuria. Este es un aspecto que merece ser pensado: ¢por
qué los hombres insultan a las mujeres?

En principio, es curioso que la respuesta no sea una simple degradacién, sino que
este tipo de acoso suele llevar la marca del erotismo. El campo semantico del insulto,
en este caso, se organiza alrededor de ser considerada “puta” (término cuyo valor
mencioné en el primer apartado). El segundo punto significativo radica en esclarecer
por qué el varén no se angustia cuando recibe el desprecio o la indiferencia de la
mujer. Para un hombre que puso a prueba su potencia, en un intento de seduccion,
la impotencia podria haber sido una posibilidad. Sin embargo, el insulto lo pone a salvo
de esta division subjetiva, ¢cudl es el motivo de una defensa tan eficaz (como cobarde)?

Para dar cuenta de este aspecto, el psicoanalisis puede recurrir a la més basica de
sus elaboraciones: el mito freudiano de la horda primitiva, segtn el cual, en un tiempo
mitico, el padre gozaba de todas las mujeres. Ahora bien, al insultar a una mujer, por
ejemplo, al decirle “puta”, un hombre instituye a esa mujer como objeto de goce, de
un goce que pertenece al padre. Esto explica por qué el insulto es una defensa eficaz
contra la angustia: no es que él haya fallado al seducirla, no es impotente, sino que la
mujer era de otro, del padre.

En mds de un aspecto, la violencia patriarcal (y sus resabios) puede explicarse a
través de la pervivencia de esta fantasia en muchos varones. En el caso dramético de la
violencia doméstica, da cuenta de que la paliza a la mujer sea seguida de escena de
pedidos de perdén. En el mito freudiano, la muerte del padre produce la incorporacién
de su presencia normativa a través de la culpa. Luego de golpear a su esposa, el varén
arrepentido que promete que no volverd a pasar, reprime a ese padre que encarné

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



en la paliza (que tenfa “derecho” a gozar de la mujer) para descubrirse como parte de
una comunidad, a la que dafi6 con su acto.

Desde este punto de vista, la violencia patriarcal se presiente debajo de la
relacién de alianza entre sujetos, es la presencia latente de la objetivaciéon de una
jerarquia entre los sexos. Por eso es un tipo de violencia invisible. Una violencia repri-
mida que debe ser puesta ante los ojos. Sin embargo, en la sociedad contemporanea
no es el nico tipo de violencia de género. En particular, en ciertos casos recientes
de feminicidios, o bien en la posicion de ciertos varones seductores que se dedican a
estafar o vulnerar mujeres, la posicion pareciera ser otra. He aqui donde la hipétesis
del patriarcado encuentra quizé un limite.

En el caso de los feminicidios, es notorio que en muchos de ellos se adviertan
celotipias fuertes en su fundamento. Pero no se trata de los celos tipicamente mascu-
linos, aquellos que confrontan a un hombre con el conflicto que le representa querer
poseer a una mujer, y que solo consigue resolver a través de la renuncia a tenerla. En
este tipo de celos, antes que un objeto a ser poseido, la mujer es un sujeto al que se le
supone un goce, como desarrollé en mi libro Ya no hay hombres®. Hay una diferencia
sustancial entre un objeto de goce y un sujeto al que se le supone un goce. Por esta
via, el psicoandlisis podria contribuir al debate sobre violencia de género con aspectos
concretos de su método clinico (antes que con generalizaciones especulativas).

Respecto del segundo caso, la figura del gigolé es un emblema. Una amiga,
que también es filésofa, Maria José Rossi, ha inventado un término para referirse a este
tipo de casos: los “tipitos”. El diminutivo es elocuente. No se trata del varén dispuesto
a atravesar los conflictos propios de la masculinidad, sino que es la posicién de quien
se mantiene a un costado y, eventualmente, asumiendo actitudes muy progresistas
(incluso puede declararse feminista), practica un tipo de violencia demasiado visible
para ser advertida. Ya no es la violencia invisible del patriarcado, latente y disruptiva,
sino la presencia continua de lo que considero una misoginia dificil de reconocer.
“Irreconocible”, porque a veces puede tomar los argumentos del pensamiento politi-
camente correcto, que esgrime la “igualdad”, pero destituir al varén de los conflictos
que le puede implicar su masculinidad. Es el galan empedernido, el militante de las
relaciones abiertas que angustia a su pareja con el temor a la pérdida de amor.

De acuerdo con el mito freudiano del padre de la horda, antes que una encarna-
cién del goce, en estos hombres se pone en juego la posicion pasiva ante el padre como
punto de fijacion. Antes que la represién, lo que actdan es un retorno del padre por
la via de la perversion, a través de lo que he llamado en mi Gltimo seminario “clinica
del soltero”. Ni neurdticos ni psicéticos, la perversion de los solteros. Inescrupulosos,
en los que la ausencia de culpa es un afecto de falta de inscripcién de una ley en la

LUCIANO LUTEREAU [POR QUE LOS HOMBRES ODIAN A LAS MUJERES]

8. Luciano Lutereau, Ya no hay hombres.
Ensayos sobre la destitucién masculina
(Buenos Aires: Galerna, 2016).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 145-158. 157



158

relacion con el otro. Esos “tipitos”, instrumentales, narcisistas, también pueden ser un

estrago para una mujer.

BIBLIOGRAFiA

BurLer, JupiTH. El género en disputa. El feminis-
mo y la subversién de la identidad. Buenos
Aires: Paidés, 2007.

FoucauLt, MicheL. Historia de la sexualidad. Vol.
1: La voluntad de saber. Buenos Aires: Siglo
XXI, 1980.

Freup, Siamunp. “El malestar en la cultura”
(1929). En Obras completas. Vol. XXI. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 1991.

FrReuD, SIGMUND. “Sobre la sexualidad femeni-
na” (1931). En Obras completas. Vol. XXI.
Buenos Aires: Amorrortu, 1991.

HAMON, MARIE-CHRISTINE. ¢Por qué las mujeres
aman a los hombres y no a sus madres?
Barcelona: Paidds, 2002.

LAcAN, JacqQues. “El atolondradicho” (1973). En
Otros escritos. Buenos Aires: Paidés, 2012.

LuTereAU, LuciaNo. Ya no hay hombres. Ensayos
sobre la destitucion masculina. Buenos Ai-
res: Galerna, 2016.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



poi: 10.15446/djf.n19.76705

El odio en la clinica del duelo

(cc)

CcOMO CITAR: Vargas Castro, David Andrés. “El
odio en la clinica del duelo”. Desde el Jardin
de Freud 19 (2019): 159-174, doi: 10.15446/
djf.n19.76705

* e-mail: vargascastrod@yahoo.com.ar

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

DAviD ANDRES VARGAS CASTRO’

Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina

El odio en la clinica
del duelo

Sirviéndonos principalmente de
elaboraciones freudianas, este texto
busca dar cuenta de las manifesta-
ciones del odio en el duelo. Para
ello, revisaremos algunos desarro-
llos planteados en “Duelo y melan-
colia” a la luz de textos previos y
posteriores. También se articulara
la ambivalencia con el destino de
las pulsiones y con el asesinato
del padre de la horda, siendo los
suefios de muerte —de personas
queridas— una via regia para el
complejo de Edipo. Tomaremos a la
culpa como indice del odio, ubican-
do tempranas articulaciones freu-
dianas con la propuesta lacaniana
de “estar de duelo por quienes
hemos sido su falta”. Elisabeth von
R. sera un ejemplo paradigmatico
de este desarrollo que finalizara
con algunas consecuencias para la
préctica psicoanalitica.

Palabras clave: duelo, odio, amor,
ambivalencia, culpa.

Hatred in Grief Therapy

Taking Freud’s elaborations as its
main source, the article seeks to
account for manifestations of hatred
during mourning. To that effect, we
review some of the ideas set forth
in “Mourning and Melancholia” in
the light of both previous and later
texts. We also connectambivalence
to the fate of passions and to the
murder of the father of the horde,
since dreams of the death of loved
ones constitute a privileged path to
the Oedipus complex. We construe
guilt as a sign of hatred by linking
early Freudian formulations with
the Lacanian proposal that “we
mourn people of whom we can
say”, “I was his lack”. Elisabeth von
R.serves as the paradigmatic exam-
ple of this development that conclu-
des with some of the consequences
for psychoanalytical practice.

Keywords: grief, hate, love, ambiva-
lence, guilt.

FECHA DE ACEPTACION: 14/07/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 159-174.

La haine dans la clinique
du deuil

A partir principalement des études
freudiennes, l'article cherche a
rendre compte des manifestations
de la haine dans le deuil. A cette
fin, les articulations de Freud dans
“Deuil et Mélancolie” seront exa-
minées a la lumiére d’autres écrits
freudiens antérieurs et ultérieurs.
L'ambivalence trouvera aussi une
articulation avec le destin des
pulsions et le meurtre du pere de
la horde, les réves de mort d’un
étre aimé étant une voie royale qui
meéne a l'inconscient. La culpabilité
sera prise ici comme indice de
la haine, et quelques premieres
articulations freudiennes seront
placés a coté de la proposition la-
canienne “nous ne sommes en deuil
que de quelqu’un dont nous pou-
vons nous dire j’étais son manque”.
Elisabeth von R. sera prise comme
exemple paradigmatique dans cet
essai qui aboutira sur quelques
conséquences pour la pratique
analytique.

Mots clés: deuil, haine, amour, am-
bivalence, culpabilité.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76705
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76705
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76705

160

1. Sigmund Freud, “Duelo y melancolia”
(1917 [1915]), en Obras completas, vol. XIV
(Buenos Aires: Amorrortu, 2003), 241.

“Cuidate de mi, maldito, porque te amo”.

TereSA CALDERON

INTRODUCCION

| principio fue el odio, argumenté Freud. Consideré que un duelo es
efectuado por la pérdida de un objeto amado. Sin embargo, también ubicé
que el amor viene acompanado del odio, y en el duelo no es la excepcion.
Tanto en las elaboraciones freudianas como lacanianas, encontramos referen-
cias concernientes al odio en el duelo, pero que parecen haber quedado relegadas —o
bien podriamos decir reprimidas— de los desarrollos que se suelen hacer sobre el duelo.

Desde su aparicién, “Duelo y melancolia” ha sido la piedra angular para pensar
el duelo en psicoandlisis. Texto que, si bien resulta esclarecedor en varios puntos al
respecto, es insuficiente si no se coteja con otras elaboraciones freudianas previas y
posteriores.

Es asi, que en el presente articulo nos abocaremos a revisitar dichas elabora-
ciones —haciendo algunos comentarios con Lacan— que nos remitirdn a la dindmica
pulsional, la ambivalencia, el complejo de Edipo, el asesinato del padre de la horda,
el clasico caso de Elisabeth von R., los suefos de la muerte de personas queridas, la
culpayy la falta; referencias que, como podemos ver, atraviesan toda la obra freudiana.

EL op10 EN “DUELO Y MELANCOLIA”

En coherencia con nuestro objetivo, veamos algunas elaboraciones que Freud realiza
en este texto publicado en 1917. Iniciemos haciendo referencia a la consabida defi-
nicion que da del duelo: “es, por regla general, la reaccion frente a la pérdida de una
persona amada o de una abstraccién que haga sus veces, como la patria, la libertad,
un ideal, etc.”".

El amor aparece en primer plano, devenido como condicién —no suficiente—
para que tenga lugar un duelo. Lo que Freud llamara aquf trabajo de duelo consistira

en desasir del objeto perdido la libido: “Cada uno de los recuerdos y cada una de las

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



expectativas en que la libido se anudaba al objeto son clausurados, sobreinvestidos y
en ellos se consuma el desasimiento de la libido"2.

En el clausurar y sobreinvestir podemos indicar que la falta del objeto se
ubica como central para el supérstite, al igual que es gracias a estos movimientos que
tiene lugar la idealizacion del objeto. Por un lado, en razén de que las expectativas
y recuerdos, al ser clausuradas, quedan por fuera de otras representaciones —de alli
que el supérstite vuelva una y otra vez a ellas—, teniendo asf un lugar de excepcién;
y, por otro lado, fruto de sobreinvestir tanto expectativas como recuerdos, permanece
suspendido cualquier juicio critico hacia el objeto. La idealizacién nos permitird articular,
posteriormente, la relacion entre el odio y la culpa en el duelo, ya que la idealizacion
es solidaria con la represion al mantener sofocado al odio, el cual, como retorno de
dicha sofocacion, encuentra su expresion en la culpa vehiculizada en los autorreproches
que dan cuenta de los deseos de muerte que fueron dirigidos al objeto.

Otro de los puntos de nuestro interés atafie a la melancolia y el duelo desde
el punto de vista topico. Mientras que en la melancolia —leemos de la pluma de
Freud— se trata de una pérdida en la que se desconoce lo que se perdié con lo
perdido, en el duelo “no hay nada inconsciente en lo que atane a la pérdida”. Los
deseos de muerte y odio, que también acompanan al objeto de amor, nos serviran
para repensar esta afirmacion.

La culpa en la expresién de reproches-autorreproches igualmente merece
nuestra atencién, en cuanto Freud —en el texto que venimos transitando— considera
la presencia de autorreproches en la melancolia —los cuales describe como sadicos
y 80zosos—, asi como en el duelo de tinte patolégico que puede presentarse en la
neurosis obsesiva. En esta el supérstite se siente culpable por la muerte del objeto
amado, consecuencia de haber deseado su fallecimiento; se hace la salvedad de que
en la melancolfa, en realidad, se trata de reproches posibilitados por la identificacion
narcisista con el objeto perdido: “Asi, se tiene en la mano la clave del cuadro clinico
[de la melancolia] si se disciernen los autorreproches como reproche contra un objeto
de amor, que desde este han rebotado sobre el yo propio™.

Con respecto a dicha identificacion, dird que tiene lugar por la regresion de la
eleccion de objeto narcisista al narcisismo originario. Alli recordara a la identificacion
como momento previo a la eleccion de objeto, siendo el primer modo de relacion,
expresado de forma ambivalente, en que el yo se distingue del objeto: “Querria
incorpordrselo, en verdad, por la via de la devoracién, de acuerdo con la fase oral
o canibdlica del desarrollo libidinal”>. Elaboracién que, como veremos, sera solidaria
de lo desarrollado en “Tétem y tabd”, pero no para circunscribir la ambivalencia a la
melancolia y a la neurosis obsesiva, sino hacerla extensiva también al duelo.

DAVID ANDRES VARGAS CASTRO [EL ODIO EN LA CLINICA DEL DUELO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp.

. Ibid., 243.
. Ibid.

. Ibid., 246.
. Ibid., 247.

159-174. 161



6. lbid., 253.

7. “Mientras que un duelo normal transcurre
en uno o dos afos, uno patolégico como

el suyo es de duracién ilimitada”. Sigmund
Freud, “A propésito de un caso de neurosis
obsesiva” (1909), en Obras completas, vol.

X (Buenos Aires: Amorrortu, 2003), 147.

162

Para preguntarnos sobre la pertinencia del uso de la interpretacién en la clinica
del duelo, realizaremos otra lectura del planteamiento freudiano de que solo en la
melancolia “se urde una multitud de batallas parciales por el objeto; en ellas se enfrentan
el odio y el amor, el primero pugna por desatar la libido del objeto, y el otro por salvar
del asalto esa posicion libidinal”. Esta afirmacién dara lugar a que consideremos que en
el duelo también se trata de esa batalla entre el amor y el odio, pero agregando que el
odio es también un modo de mantener una ligazén libidinal al objeto.

Recordemos, a fin de precisar, que Freud concluye en “Duelo y melancolia”
que la ambivalencia no resulta causa suficiente para la melancolfa, asi como tampoco la
pérdida de objeto, sino la regresion de la libido al yo, fruto de la identificacion narcisista.
Esta aclaracion va en direccion de poner en aviso que, si bien justificaremos cierta
ampliacién de algunos desarrollos freudianos con respecto a la melancolia y también
al duelo —gracias a otros textos del autor y elaboraciones lacanianas—, consideramos
que encontramos también articulaciones que hacen posible ubicar diferencias de
estructura, como es la certeza del melancélico frente a los (auto)reproches de los que
(se) hace presa —de alli el delirio de insignificancia—, asi como la divisién subjetiva
del neurdtico obsesivo frente a los autorreproches.

Finalmente, preguntarnos: ¢Qué seria un duelo “normal”, no patolégico?
¢Podemos considerar como diferencia vélida y suficiente el tiempo de duracién, asi
como Freud llega a proponerlo en el caso del Hombre de las ratas’, o por la intensidad
en la expresion de sus manifestaciones? ¢En qué tipo de relacién —causal, exclusion,
sustitucion, complementariedad, discontinuidad— debemos pensar al duelo con
respecto a las manifestaciones clinicas de las estructuras de la nosografia freudiana?
En dltima instancia: ¢Es posible pensar un duelo por fuera de las estructuras clinicas
freudianas, posiciones subjetivas del ser que son modos también de pathos, sin caer en
la utopia de la normalidad? Con estos puntos y preguntas a la obra freudiana, iniciemos
nuestro desarrollo.

AMBIVALENCIA: PULSIONES, PADRE DE LA HORDA Y Epiro

La presencia del odio con el amor nos remite, directamente, a los desarrollos de Freud
en torno a la ambivalencia. Revisemos, entonces, algunos pasajes de su corpus tedrico
al respecto para pensarlo a la luz del duelo.

Si nos remitimos a “Pulsiones y destinos de pulsién”, dentro de los diversos
aportes presentados alli, destaquemos el del odio como previo al amor, en cuanto
que, dentro de la dinamica placer-displacer, el narcisismo —fuente de placer— se
contrapone a los estimulos provenientes del mundo exterior —fuente de displacer—;

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



también senalemos la presencia de la ambivalencia en los diversos momentos del
desarrollo pulsional. El primero de ellos, en la etapa oral, en el devorar-incorporar el
objeto, hay solidaridad entre incorporar el objeto y destruirlo. El segundo, concerniente
a lo sadico-anal, se manifiesta en el apronte por apoderarse del objeto, sin importar
la aniquilacion o dafio a este. Finalmente, en la organizacién genital infantil, el odio
adviene como opuesto del amor:

La historia de la génesis y de los vinculos del amor nos permite comprender que tan a
menudo se muestre “ambivalente”, es decir, acompanado por mociones de odio hacia
el mismo objeto. Ese odio mezclado con el amor proviene, en una parte, de las etapas
previas del amar no superadas por completo, y en otra parte tiene su fundamento en
reacciones de repulsa procedentes de las pulsiones yoicas, que a raiz de los frecuentes
conflictos entre intereses del yo y del amor pueden invocar motivos reales y actuales.
En ambos casos, entonces, ese odio mezclado se remonta a la fuente de las pulsiones
de conservacién del yo.®

Es de meritoria importancia con respecto al duelo lo que advierte Freud
haciendo mencion explicita al reemplazo del amor por el odio cuando se interrumpe
un vinculo de amor: “en tales casos el odio, que tiene motivacion real, es reforzado
por la regresion del amar a la etapa sadica previa, de suerte que el odiar cobra un
caracter erético y se garantiza la continuidad de un vinculo de amor”. El odio se
plantea entonces como un modo de mantener el vinculo con el objeto, no atentando
contra él. Por eso considerara al dolor —no al odio— como el afecto que da cuenta
de la pérdida del objeto™. Sin embargo, debemos agregar que en el tiempo del duelo
se complejiza por la sofocacién de dicho odio via la idealizacién del objeto. Solo
revisitando las representaciones que dan lugar al odio" es que la idealizacién dejara
de tener lugar.

Si nos remitimos a “Tétem y tabd”, tenemos el mito del asesinato del padre de
la horda primitiva como una hipétesis de Freud para dar cuenta de la ambivalencia
en las ligazones entre el sujeto con sus objetos amados:

Se puede adoptar el supuesto de que [la ambivalencia] es un fenémeno fundamental
de nuestra vida de sentimientos. Pero también otra posibilidad me parece digna de
consideracion: que ella, ajena en su origen a la vida de los sentimientos, fuera adqui-
rida por la humanidad en el complejo paterno, justamente ahi donde la exploracién

psicoanalitica del individuo pesquisa hoy su mas intensa plasmacion.'

Aquel padre-orangutan, temido y envidiado, poseedor de todas las mujeres
y tirdnico, es asesinado por sus hijos, poniendo fin a la horda paterna, quienes

DAVID ANDRES VARGAS CASTRO [EL ODIO EN LA CLINICA DEL DUELO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 159-174.

10.

11.

12.

Sigmund Freud, “Pulsiones y destinos
de pulsion” (1915), en Obras
completas, vol. XIV (Buenos Aires:
Amorrortu, 2003), 133-134.

Ibid., 134.

Sigmund Freud, “Inhibicién, sintoma
y angustia” (1926 [1925]), en

Obras completas, vol. XX (Buenos
Aires: Amorrortu, 2003).

Recordemos la aclaracion freudiana
de que solo las representaciones
son plausibles de ser reprimidas,

de alli que no se trate de un odio
reprimido, sino de representaciones
que puedan despertar odio.

Sigmund Freud, “Tétem y tabd” (1913
[1912-1913]), en Obras completas, vol. XIlI
(Buenos Aires: Amorrortu, 2003), 158.

163



164

13. Sigmund Freud, “La interpretacién
de los suenos” (1900 [1899]), en
Obras completas, vol. IV (Buenos
Aires: Amorrortu, 2003), 260.

14. Ibid., 266.

deciden devorarlo. En esa incorporacion —como vimos previamente a propésito de
la etapa oral— se identifican con él y adquieren parte de su fuerza. Sin embargo, los
hermanos asesinos no sentian Gnicamente odio por el padre, sino amor y admiracion,
por lo que advino el duelo y la culpa, dando lugar a la consciencia moral. Al morir,
el padre se volvié més fuerte e inmortal en el tétem —sustituto paterno—, con el
aseguramiento de que ninguno de los hermanos ocuparia ese lugar. Lo que impedia
en vida el padre, ahora los hermanos se lo impusieron a si mismos. Entonces, en ese
mito freudiano como origen de la sociedad humana, la ambivalencia tiene un lugar
crucial en el duelo por el padre que podemos ubicar en la expresion de la culpa
luego de su asesinato.

De igual manera ocurre en los desarrollos alrededor del complejo de Edipo, si
bien en un primer momento Freud lo plante6 de modo tal que el deseo erético recaia
sobre el progenitor del sexo contrario, mientras que odio y deseos de muerte se dirigian
al progenitor del mismo sexo; posteriormente, se rectificé diciendo que lo comdn es
encontrar que también al progenitor del mismo sexo se le desee sexualmente, asi como
al del sexo contrario se lo considere un rival al que se le desee la muerte. Es en esta
reformulacién del Edipo que vemos entrar la ambivalencia.

Aprovechemos para senalar que es en el capitulo dedicado a los suefos de
personas queridas fallecidas —suefios que considerard como tipicos— que Freud
plantea por primera vez el complejo de Edipo, con la ambivalencia que lo caracteriza.
Alli dird, por un lado, que hay varias razones por las cuales el infante siente odio y
deseos de muerte por sus hermanos, por mas que en la adultez tengan entre si un
carinoso trato:

El nifo mayor maltraté al menor, lo denigré, le quito sus juguetes; el menor se consumié
en furia impotente contra el mayor, lo envidié y lo temié, o enderezé contra el opresor
sus primeros conatos de libertad y de conciencia de lo justo.”

Dichos suenos expresan el deseo de que esa persona muera. Sefala que esos
deseos no son actuales, sino de la infancia. Lo explica por el egoismo del nifo y por
considerar a sus hermanos como rivales del amor parental.

Serd en el intento de explicar el modo en que el nifio puede albergar deseos de
muerte por sus padres, dispensadores de amor, satisfaccion de necesidad y a quienes
quiere conservar solo para si, que Freud planteara el complejo de Edipo:

Aun en nuestra familia burguesa, el padre, negando a su hijo la independencia y los
medios para procurarla, suele favorecer el desarrollo del germen natural de hostilidad
contenido en esa relacién. El médico observa hartas veces en el hijo que el dolor ante
la pérdida del padre no puede sofocar su satisfaccién por la libertad al fin alcanzada.™

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



El padre y la madre, devenidos tanto objetos de amor como objetos de odio,
competidores y estorbo, le despiertan al infante el deseo de que mueran, lo que le
significa una ausencia permanente del objeto. Asi, no tendra estorbo para sus satis-
facciones incestuosas: “Quizas a todos nos estuvo deparado dirigir la primera mocién
sexual hacia la madre y el primer odio y deseo violento hacia el padre; nuestros suefos
nos convencen de ello”*.

Como bisagra a nuestro siguiente apartado, consideremos lo planteado por
Lacan en torno a un duelo que ubica en el Edipo —cuestion que podemos encontrar
como antecedente en Freud cuando sefala que el superyé es el heredero del complejo
de Edipo, pero quien nunca se refirié a este en términos de duelo'—, luego del cual
se incorpora el superyd. Representante paterno que, como hemos venido ubicando,
ademds de ser motivo de admiracién, es también objeto de odio y reproches, pero
que, por efecto de la incorporacién, aparece encubierto en autorreproches:

Ese ser amado a quien damos tanta importancia en nuestro duelo, no sélo lo alabamos,
aunque mas no fuese a causa de esa porqueria que nos hizo al dejarnos. Entonces, si
incorporamos al padre para ser tan malvados con nosotros mismos, es quizas porque

tenemos muchos reproches que hacerle a ese padre.”

LA cuLPA: INDICE DEL ODIO

Ya que no hay representacion inconsciente de la muerte, esta se presenta a modo
de accidente, calamidad, de alli que siempre se busque un culpable. Es asi como, al
tener en cuenta los desarrollos de Freud con respecto a la ambivalencia, todo objeto
digno de duelo no solo es un objeto de amor y de odio, sino que es un objeto que se
ha asesinado antes de su muerte.

Freud supo dar cuenta de la expresién de la culpa en reproches y autorreproches
en una estructura moebiana en donde uno y otro pueden ser modos de encubrir su
reversion significante. Claros ejemplos de cada uno los encontramos, verbigracia, en el
caso Dora, donde el reproche esconde un autorreproche'®; asi como en la melancolia,
donde el autorreproche oculta un reproche—.

En la carta que Freud envia a Fliess el 31 de mayo de 1897, conocida como
“Manuscrito N”, encontramos una temprana reflexién acerca de la represién de la
cual son presa los impulsos hostiles hacia los padres en tiempos de duelo, los cuales
encuentran, dependiendo de cada tipo clinico, diversas expresiones en su retorno:

Los impulsos hostiles hacia los padres (deseo que mueran) son, de igual modo, un

elemento integrante de la neurosis. Afloran conscientemente como representaciones

DAVID ANDRES VARGAS CASTRO [EL ODIO EN LA CLINICA DEL DUELO]

15.

16.

17.

18

Ibid., 271.

Las elaboraciones freudianas a propésito
del duelo son, en su gran mayoria,
sobre la pérdida de un objeto amado

en circunstancias de muerte, no con
otras pérdidas de “naturaleza mas
ideal”, por mas que asf lo plantee en
“Duelo y melancolfa”. Fue a partir de las
elaboraciones de Melanie Klein que se
planted, en términos de duelo, el Edipo
y el destete. Para ampliar este punto,
véase David Vargas, “¢S6lo se llora a los
muertos? Interrogaciones sobre el duelo
en Freud”, Aun 8 (2014): 115-123.

Jacques Lacan, El seminario. Libro 7.
La ética del psicoandlisis (1959-1960)
(Buenos Aires: Paidés, 2009), 366.

.Sigmund Freud, “Fragmento de

andlisis de un caso de histeria” (1905
[1901]), en Obras completas, vol. VII
(Buenos Aires: Amorrortu, 2003).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 159-174.

165



19. Sigmund Freud, “Fragmentos de
la correspondencia con Fliess.
Manuscrito N” (1950 [1892-1899]),
en Obras completas, vol. | (Buenos
Aires: Amorrortu, 2003), 296.

20. Freud, “Tétem y tabd”, 65-66.

21. Jacques Lacan, El seminario. Libro
10. La angustia (1962-1963) (Buenos
Aires: Paidés, 2006), 155.

166

obsesivas. En la paranoia les corresponde lo mas insidioso del delirio de persecucién
(desconfianza patoldgica de los gobernantes y monarcas). Estos impulsos son reprimi-
dos en tiempos en que se suscita compasién por los padres: enfermedad, muerte de
ellos. Entonces es una exteriorizacién del duelo hacerse reproches por su muerte (las
llamadas melancolfas), o castigarse histéricamente, mediante la idea de la retribucion,
con los mismos estados [de enfermedad] que ellos han tenido. La identificacién que asf
sobreviene no es otra cosa, como se ve, que un modo del pensar, y no vuelve superflua

la basqueda del motivo."

Esta temprana referencia nos indica varias cuestiones. Una de ellas nos permite,
al ubicarla en cada tipo clinico, pensar la intrincacién del duelo en cada estructura,
modos distintos en que, con respecto a los deseos de muerte que ubicamos como
expresiones de odio, el sujeto responde a la pérdida de objeto —representacion
obsesiva, delirio de persecucion, reproche melancélico, castigo histérico—, lo que ya
pone de manifiesto su responsabilidad subjetiva. Igualmente, y como se hace evidente,
en este momento restringe los reproches a la melancolia.

Sin embargo, destaquemos lo planteado por Freud en “Tétem y tabi”, en donde
ya estd manifestado, punto por punto, lo que dird con respecto al duelo como patolégico
en la neurosis obsesiva en “Duelo y melancolia”, siendo los reproches reaccién, con
efecto retardado, al deseo inconsciente de muerte dirigido al objeto amado:

Cuando una mujer pierde a su marido por fallecimiento, o una hija a su madre, no
es raro que el supérstite se vea aquejado por unos penosos escripulos que llamamos
“reproches obsesivos”: dudan sobre si ellos mismos no son culpables, por imprevisién
o negligencia, de la muerte de la persona amada. De nada vale el recuerdo del esmero
que se puso en cuidar al enfermo, ni la positiva refutacién de la culpa aseverada: no
bastan para poner término al martirio, que acaso constituya la expresion patologica de

un duelo, y cede poco a poco con el tiempo.?

Al respecto, es digno de reflexién el planteamiento que realiza Lacan en el
seminario “La angustia”, en donde plantea que solo tiene lugar un duelo cuando
podemos afirmar, con respecto al objeto en cuestién, “yo era su falta”; lugar en el deseo
desconocido hasta el momento de la pérdida del objeto. Sin embargo, aclara que, en
una interpretacién, mas que considerarnos su falta, pensamos que le hemos faltado:
“la funcién que desempenabamos de ser su falta ahora creemos poder traducirla como
que hemos estado en falta con esa persona —cuando precisamente por eso le éramos
preciosos e indispensables—".

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Como es notable, Lacan extiende los autorreproches al duelo al ubicarlos, en
un primer momento, en donde la falta —en su estatuto simbélico de castracién— es
interpretada por el sujeto como frustracion —estatuto imaginario—22. Si bien son
diversos estatutos de la falta de objeto, en cuanto la falta en el duelo concierne a un
objeto real, de alli que no es equivalente a la falta de la castracion, Lacan sefiala que
es por regresién —que ubica como consustancial en el duelo— que se interpreta en
términos de privacion la falta simbdlica, en cuanto que el objeto del duelo, en dltima
instancia, es por el objeto que fuimos para el deseo del Otro. Cuestiéon que podemos
rastrear en Freud cuando plantea que el complejo de castracién organiza y resignifica
las pérdidas de objeto precedentes, lo que demarca la relacién —y, por tanto, no
equivalencia— entre el duelo con la castracién. Denota asi la manera en la que,
sobre una falta simbdlica que recae en el objeto imaginario del falo en la angustia de
castracion, se resignifican las pérdidas de objetos reales, tales como el seno y las heces.

Es importante destacar que Lacan, previo a este planteamiento, advierte que
la identificacion propuesta por Freud al objeto en el duelo es insuficiente. Curiosa
afirmacion, ya que Freud no plantea tal identificacion —aunque sea posible deducir
una identificacion en el duelo®— haciendo solo mencién a la identificacion narcisista
con el objeto en la melancolia. Vemos que es gracias a este deslizamiento que Lacan
inscribe la culpa, via los reproches, en el duelo. A fines de precision, indiquemos que
la identificacién narcisista no es equiparable a la identificacion presente en el duelo
ya que, como lo denotard en “Duelo y melancolia” con la famosa frase “la sombra
del objeto cayo sobre el yo”, es una identificacién que concierne a la totalidad del yo;
mientras que la identificacion en el duelo es parcial.

Estos desarrollos con respecto a los reproches y la culpa son los que, de igual
forma, nos permiten dilucidar su articulacion con la idealizacién. Indicamos en “Dueloy
melancolia” la clausura y sobreinvestidura de las expectativas y recuerdos con respecto
al objeto perdido. La idealizacion es, precisamente, una forma de suspender cualquier
reproche posible, encontrando su expresion, al retornar sobre el sujeto, como culpa
y autorreproche. De este modo, el odio vehiculizado en los reproches permanece
reprimido. Los aportes realizados por Freud en torno al trato a personas privilegiadas
—que no dudaremos en pensar aplicables a la memoria del muerto— nos parecen
corroborar lo mencionado: “se nos ofreceria la inteleccién de que, a su veneracion, y
aun endiosamiento, se contrapone en lo inconsciente una intensa corriente hostil; vale
decir que, como lo esperdbamos, aqui se realiza la situacién de la actitud ambivalente
de sentimientos”*.

En direccion analoga, en la clase del 3 de julio de 1963 de su seminario —des-
tacando el peso fundamental de lo imaginario en el amor—, Lacan sefiala que todo

DAVID ANDRES VARGAS CASTRO [EL ODIO EN LA CLINICA DEL DUELO]

22.Jacques Lacan, El seminario. Libro
4. La relacién de objeto (1956-1957)
(Buenos Aires: Paidos, 2004).

23. David Vargas, “Duelo del analista e
identificacion con el sintoma”, Desde
el Jardin de Freud 11 (2011): 221-228.

24. Freud, “Tétem y tabi”, 55-56.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 159-174. 167



25. Lacan, El seminario. Libro

10. La angustia, 362.

26. Freud, “Tétem y tabd”, 68.

27. Es asi que recomendamos al lector
remitirse al caso en cuestién: Sigmund
Freud, “Estudios sobre la histeria” (1893-
1895), en Obras completas, vol. Il (Buenos
Aires: Amorrortu, 2003), 151-194.

28. Ibid., 154.

168

amor, en cuanto esta estructurado desde el narcisismo, implica idealizacién, debido a
que el objeto en cuestion se haya soportado por la imagen del otro que vela al objeto
a. De alli que podamos afirmar que, en todo duelo, se encuentra velado lo que se
perdio al perder el objeto:

El problema del duelo es el del mantenimiento, en el nivel escépico, de los vinculos
por los que el deseo esta suspendido, no del objeto a, sino de i(a), por el que todo
amor esta narcisisticamente estructurado, en la medida en que este término implica la

dimension idealizada que he sefalado.”

Ademas de los reproches y los autorreproches, Freud ubica también una tercera
forma de solucién del odio y la culpa por el muerto via el mecanismo de proyeccion,
lo que da lugar a las tan conocidas manifestaciones fantasmaticas. De este modo, el
supérstite expulsa el odio el cual retorna como temor de que el difunto regrese a modo
de espectro amenazante. Temor que encuentra su fundamento en los propios deseos de
muerte ahora desfigurados por proyeccion y sentidos provenientes desde afuera. La
culpa es asi sustituida por el temor:

No se puede desechar que este proceso de proyeccién que hace de los difuntos unos
enemigos malignos halle apuntalamiento en las hostilidades reales que uno recuerda
de ellos, y acaso tiene que reprocharles efectivamente; vale decir, el recuerdo de su
rigor, despotismo, injusticia y cuanto constituye el trasfondo de los vinculos mas tiernos

entre los hombres.?

ELISABETH VON R.: UN DOLOR POR OTRO

Este caso integrado en los conocidos “Estudios sobre la histeria” nos parece dar cuenta
de lo desarrollado hasta acd. Nuestro propésito no es hacer una transcripcién del caso,
sino tomar algunos pasajes en los que podemos leer lo planteado?’.

Alli leemos que Elisabeth ha pasado por dos muertes: la de su padre y la de
una hermana. La primera, por una afeccion cardiaca, y la segunda, luego de un parto,
también por una afeccion cardiaca. Elisabeth, como se verd, también sufrira del corazon.

Una de las cuestiones que Freud advierte es que los dolores de los que se
queja la paciente, asi como sus dificultades para caminar, tuvieron lugar solo tiempo
después de la muerte de su padre. Al respecto, una de las observaciones hechas por
Freud llama nuestra atencion: “Muy en particular, parecian entusiasmarle los dolorosos
golpes de la maquina inductora, y cuanto mas intensos eran, mds parecian refrenar sus
propios dolores”?. Detalle que nos permite ubicar la necesidad de castigo —que Freud

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



inicia llamando “sentimiento inconsciente de culpa”— al advertir la manera en la que
el dolor sentido en sus piernas encuentra mengua recibiendo otro dolor. Por razones
analogas es que, mientras Elisabeth tuvo que cuidar a su madre por una operacién
de ojos, no enfermd, sino cuando estuvo exenta de penas y preocupaciones durante
una temporada veraniega.

Por otro lado, resaltemos con Freud que “Elisabeth no sufrié solo por la pérdida
de esta hermana, a quien habfa amado tiernamente, sino casi en igual grado por los
pensamientos que esa muerte incitd y las alteraciones que trajo consigo”. Vemos aca
el entramado entre la neurosis y el duelo: el dolor por la pérdida de su hermana, la
represion de la envidia y los deseos de muerte despertados, encuentran su expresion
en el dolor corporal por conversion.

En el tratamiento, Elisabeth le narra a Freud diversas situaciones ocurridas
durante el cuidado de su padre enfermo y la muerte de su hermana. Con respecto a
lo primero, dird que la posibilidad de encontrarse con un joven que le interesaba se vio
disminuida, destacando que, en una ocasién, al ausentarse del lecho del padre, asistié
a una reunion social en donde se cruzaria con dicho joven. Sin embargo, al regresar,
y luego de una grata velada, se encontré con que su padre habia empeorado, lo que
la hizo presa de autorreproches, lo cual la condujo a detener asi los encuentros con
el joven. Bajo estas circunstancias, no es extraiio que supongamos que Elisabeth haya
deseado la muerte de su padre, al resultar estorboso para sus encuentros. Cuestion
que, como veremos, aparece respecto a la muerte de su hermana.

Durante la hipnosis, Freud advierte que la pierna derecha respondia a recuerdos
concernientes al tiempo en que cuid6 a su padre, ya que era sobre esta pierna que
él descansaba la suya, asi como del tiempo en que estuvo trabando relacién con el
joven de su interés: “Una primera conversion mientras cuidaba a su padre, y ello en
el momento en que sus deberes como cuidadora entraron en querella con su ansiar
erético”. Por otro lado, la pierna izquierda despertaba dolores al evocar recuerdos
de la muerte de su hermana.

Relatard entonces lo sucedido durante un paseo que realiz6 con su cufado.
En un primer momento, el marido de su hermana sefial6 que se quedaria al lado de la
enferma, pero luego decidié ir con Elisabeth. Indagando al respecto, Freud le pregunta
sobre alguna razén a la que pueda adjudicar sus dolores, obteniendo como respuesta:
el dolor que le causaba su actual soledad, en contraste con la dicha de su hermana
junto a su cunado. A consecuencia de ello, y avanzando Freud sobre una hipétesis
que luego corroborara, le consulta a Elisabeth si durante el viaje de regreso —en el
momento en que muere su hermana, ella y su madre no se encontraban junto al lecho
de la enferma— no consideré la posibilidad de que su hermana muriese, a lo que dird

DAVID ANDRES VARGAS CASTRO [EL ODIO EN LA CLINICA DEL DUELO]

29. Ibid., 158.
30. Ibid., 181.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 159-174.



170

31. Ibid., 170-171.
32. Ibid., 159.

que lo evité cuidadosamente, hasta el encuentro con el cuerpo inerte de su hermana.
Alli, dos pensamientos invadieron su mente:

En el momento de la cruel certidumbre de que la hermana querida habfa muerto sin
despedirse de ellas, sin que el cuidado de ellas fuera el balsamo de sus dltimos dias....
en ese mismo momento un pensamiento otro pasé como un estremecimiento por el
cerebro de Elisabeth, pensamiento que ahora se habia instalado de nuevo irrechaza-
blemente; pas6é como un rayo refulgente en medio de la oscuridad: “Ahora él estd de
nuevo libre, y yo puedo convertirme en su esposa”.’'

En el primer pensamiento, podemos ubicar tanto el reproche —“muri6 sin
despedirse”— como el autorreproche —*“sin que el cuidado de ellas fuera el bélsamo
de sus Gltimos dias”—, mientras que, en el segundo pensamiento, se pone en evidencia
el odio hacia su hermana y la consolidacién de su deseo de muerte. Sera por la
represion emprendida con respecto a estos pensamientos insoportables que Elisabeth
enfermara de la otra pierna, lo que también pondra en serie la muerte del padre con
la muerte de su hermana, ambos siendo estorbosos para sus intereses libidinales. El
dolor psiquico, mediante conversion, se torna dolor corporal. En el sintoma se condensa
tanto el dolor por la pérdida de su padre, encontrando asi una forma no advertida
de recordarlo —por la evocacién de los momentos en que él reposaba su pierna en
la de ella—, como el castigo por el “mal paso” en que incurri6 por los pensamientos
surgidos en el paseo con el cuiiado.

CONSECUENCIAS PARA LA PRACTICA

Usemos como introduccion a este apartado final un interrogante que Freud se hace
en el caso recién referido:

Si, despreocupadamente, uno se situara en la vida animica de esta muchacha, no podria
denegarle una cordial simpatfa humana. Pero, ¢qué diremos sobre el interés médico
por este historial clinico, sobre sus vinculos con las dolorosas dificultades para caminar,
sobre las perspectivas de aclaracion y curacién que acaso habrian de resultar de las
noticias obtenidas acerca de esos traumas psiquicos?*?

A nuestro entender, en este parrafo Freud plantea que la posicién del analista
no es la de comprender, como podria hacerlo otro interlocutor presto a mostrarse
compasivo, sino que el deseo de saber que lo habita no da como incuestionable a un
sujeto en duelo. Hay también saber en el dolor, cuando no es el dolor lo que funciona
como modo de no querer saber.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Por lo tanto, es necesario advertir que, a consecuencia del pasaje de “Duelo y
melancolia” donde se afirma que en el duelo no hay nada inconsciente con respecto a
la pérdida, algunos analistas plantean que no se debe interpretar a un sujeto en duelo,
por dos razones opuestas: la primera, que la interpretacion puede dar lugar a la angustia,
lo que resultarfa contraproducente para alguien en duelo, argumentada por una suerte
de fragilidad por parte de este; la segunda, que no tiene sentido interpretar porque,
al no haber nada inconsciente, no habria material para tal labor. Sobre la cuestién de
la conveniencia clinica de interpretar o no a un sujeto en duelo, Freud también hizo
otras formulaciones que van en una via distinta a la recién expresada.

En “Formulaciones sobre los dos principios del acaecer psiquico” comenta sobre
un paciente que suefa con su padre recientemente fallecido, con quien conversa como
cuando estaba vivo, pero sintiéndose adolorido de que el padre no supiera que estaba
muerto. Alli, Freud interpreta agregando: “...segln su deseo”, evocando la actualidad
del deseo edipico latente:

Era para él un doliente recuerdo el haber tenido que desearle la muerte a su padre (como
liberacién) cuando adn vivia, y cuan espantoso habria sido que el padre lo sospechase.
Se trata, pues, del conocido caso de los autorreproches que siguen a la muerte de un
deudo querido, y aqui ese reproche se remonta hasta el significado infantil del deseo

de muerte contra el padre.*

En esta misma direccion, una indicacién que realiza Freud en “Una neurosis
demoniaca en el siglo XVII”, en el que la muerte del padre funciona como causa de
la enfermedad, nos parece igualmente importante:

Si pudiéramos averiguar acerca de Christoph Haizmann tantas cosas como las que
llegamos a saber sobre los pacientes que se someten a nuestro andlisis, nos resultaria
facil desarrollar su ambivalencia, hacerle recordar los momentos y ocasiones en que
tuvo razén para temer y odiar a su padre, pero, sobre todo, descubrir los factores
accidentales que se anadieron a los motivos tipicos del odio hacia aquel, motivos que
arraigan inevitablemente en el vinculo natural padre-hijo.*

De modo tal que, si bien ubicamos la ambivalencia en el desarrollo pulsional,
en el asesinato de la horda primitiva y el Edipo, lo crucial en lo que respecta al andlisis
corresponde al valor de lo contingente devenido necesario, la importancia de las series
complementarias destacadas por Freud.

Igualmente, y como consecuencia del apartado que dedicamos a la culpa como
indice del odio, debemos advertir que la presencia de la culpa puede ser un indicador
en el andlisis, de modo tal que el analista deba cuidarse de eliminarla: si el paciente

DAVID ANDRES VARGAS CASTRO [EL ODIO EN LA CLINICA DEL DUELO]

33. Sigmund Freud, “Formulaciones sobre
los dos principios del acaecer psiquico”
(1911), en Obras completas, vol. XII
(Buenos Aires: Amorrortu, 2003), 230.

34.Sigmund Freud, “Una neurosis demoniaca
en el siglo XVII” (1923 [1922]), en Obras
completas, vol. XIX (Buenos Aires:
Amorrortu, 2003), 89. La cursiva es mia.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 159-174. 171



172

se siente culpable, por algo serd, como lo dird Freud sobre la melancolia. Es culpable
seglin su deseo. Intentar desculpabilizar al sujeto es desmerecer su realidad psiquica,
en donde el deseo, ademas de ser siempre actual —de alli que Freud lo considere
indestructible y atemporal— tiene el mismo estatuto que la accion.

El andlisis resulta un espacio privilegiado para alojar no solo el dolor por la
pérdida del objeto amado, sino también el odio que igualmente cumple el papel
paradojal de agredir al objeto para no perderlo, atolladero de culpa sobredeterminada
por los deseos de muerte dirigidos al objeto amado. Rememorar, pasar pieza por
pieza por los recuerdos que el trabajo de duelo implica, no responde solo a las
representaciones amorosas, sino también a las odiosas y su relectura resulta esencial,
como lo sefalamos previamente, para que la idealizacién deje de tener lugar. Punto
algido del andlisis, en donde, mas alld del amor o el odio, puede ubicarse el deseo del
Otro al que, necesariamente, ninguna respuesta puede suturar. Agujero en el saber
que relanza el deseo.

Finalmente, y como saldo ético, advirtamos que denotar al duelo enmarcado
en las clasicas estructuras clinicas, renunciando al ideal de una supuesta normalidad,
nos permite situar lo incurable de la divisién que constituye al sujeto del inconsciente,
en clara diferencia con otras terapéuticas, concepciones de salud mental o manuales

de trastornos mentales.

BIBLIOGRAFIA

Freub, SIGMUND. “Fragmentos de la correspon-
dencia con Fliess. Manuscrito N” (1950
[1892-1899]). En Obras completas. Vol. 1.
Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

FreuD, SiGMUND. “Estudios sobre la histeria”
(1893-1895). En Obras completas. Vol. 1.
Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

FReuD, SIGMUND. “La interpretacion de los sue-
fos” (1900 [1899]). En Obras completas.
Vol. IV. Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

FReUD, SIGMUND. “Fragmento de andlisis de un
caso de histeria” (1905 [1901]). En Obras
completas. Vol. VII. Buenos Aires: Amo-
rrortu, 2003.

FREUD, SIGMUND. “A propdsito de un caso de
neurosis obsesiva” (1909). En Obras comple-
tas. Vol. X. Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

FrReup, SIcMUND. “Formulaciones sobre los dos
principios del acaecer psiquico” (1911). En
Obras completas. Vol. XIl. Buenos Aires:
Amorrortu, 2003.

FReup, SIGMUND. “Totem y tabd” (1913 [1912-
1913]). En Obras completas. Vol. XIIl. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 2003.

FReuD, SIGMUND. “Pulsiones y destinos de pul-
sién” (1915). En Obras completas, Vol. XIV.
Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

Freup, SicMunD. “Duelo y melancolia” (1917
[1915]). En Obras completas. Vol. XIV. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 2003.

FrReub, SIGMUND. “Una neurosis demoniaca en
el siglo XVII” (1923 [1922]). En Obras com-
pletas. Vol. XIX. Buenos Aires: Amorrortu,
2003.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Freub, SicmuND. “Inhibicién, sintoma y angus-
tia” (1926 [1925]). En Obras completas. Vol.
XX. Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

LACAN, Jacques. El seminario. Libro 4. La rela- / f
cién de objeto (1956-1957). Buenos Aires: \
Paidés, 2004.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 7. La ética
del psicoandlisis (1959-1960). Buenos Aires:
Paidds, 2009.

LAcAN, Jacques. El seminario. Libro 10. La angus-

tia (1962-1963). Buenos Aires: Paidds, 2006.

VARGAS, DaviD. “Duelo del analista e identifi-
cacién con el sintoma”. Desde el Jardin de
Freud 11 (2011): 221-228.

VARGAS, DaviD. “¢Solo se llora a los muertos?
Interrogaciones sobre el duelo en Freud”.
Aun 8 (2014): 115-123.

DAVID ANDRES VARGAS CASTRO [EL ODIO EN LA CLINICA DEL DUELO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 159-174. 173



i
Jhop

./%(L 2yt ol
b




m. EL ODIO EN LO SOCIAL

© Jim Amaral | Cuadriculado 5x5 | 2010 | 47x41x9 cm | Bronce | Fotografia: Diego Amaral Ceballos



© Jim Amaral | Caleidoscopio, manuscrito imaginario: suefo reflejado en zig zag | 2016 | 30x21 cm,
49x42 cm con marco | Lapiz y acuarela sobre papel | Fotograffa: Diego Amaral Ceballos



poi: 10.15446/djf.n19.76716

Apuntes sobre el discurso del odio

en la sociedad

contemporanea

(cc)

CcOMO CITAR: Bonnett, Piedad. “Apuntes sobre el
discurso del odio en la sociedad contempora-
nea”. Desde el Jardin de Freud 19 (2019): 177-
186, doi: 10.15446/djf.n19.76716

* e-mail: piedadbonnet@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE REFLEXION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

PilEDAD BONNETT”

Universidad de los Andes, Bogota, Colombia

Apuntes sobre el
discurso del odio en la
sociedad contemporanea

El articulo intenta precisar qué es
el odio, deslinddndolo de otros
sentimientos como la ira y el re-
sentimiento. A su vez, trata de
examinar como esta funcionando
contemporaneamente el discurso
del odio, cada vez de manera mas
abierta y desvergonzada, alentado
por la xenofobia y por los funda-
mentalismos que se asientan en una
vision conservadora del mundo;
una vision que se niega a aceptar los
cambios en las nociones de familia,
género, etc. También sefala cémo
las redes sociales estan propiciando
dicho discurso o llevandolo hasta
consecuencias donde pasa a ser un
delitoy las leyes pueden castigarlo.

Palabras clave: odio, discurso, delito,
redes, leyes.

Notes on the Discourse
of Hate in Contemporary
Society

The article attempts to define hate
by distinguishing it from other
feelings such as anger and resen-
tment. Likewise, it examines how
the discourse of hate currently
operates, ever more openly and
shamelessly, encouraged by xe-
nophobia and fundamentalisms
rooted in a conservative view of the
world that refuses to accept changes
in the notions of family, gender, etc.
It also discusses the role of social
networks in fostering said discourse
or taking it to the extreme of crimes
punishable by the law.

Keywords: hate, discourse, crime,
networks, laws.

FECHA DE ACEPTACION: 19/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 177-186.

Notes sur le discours de
la haine dans la société
contemporaine

L'article s’essaie a spécifier ce qu’est
la haine, le délimitant par rapport
a d’autres sentiments comme la
colére et la rancune. En méme
temps, il s'agit d’examiner comment
le discours de la haine fonctionne
actuellement, se manifestant a
chaque fois plus effrontément et
sans honte, encouragé par la xé-
nophobie et les fondamentalismes
qui s'installent sur un conservatisme
dans sa vision du monde, refusant
d’accepter les transformations des
conceptions de famille, de genre,
etcétéra. Il est indiqué aussi com-
ment les réseaux sociaux favorise
un tel discours on bien le conduise
la ot il devient délit qui donc peut
étre puni par les lois.

Mots clés: haine, discours, délit,

réseaux, lois.

177


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76716
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76716

1. Charles Baudelaire, “Le tonneau de la
haine” [El tonel del odio], en Las flores del
mal (Madrid: Catedra, 2006), 294-295.

2. Carolin Emcke, Contra el odio
(Bogota: Taurus, 2017), 18.

178

onjugado, el verbo ‘odiar” se aliviana o se trivializa: se dice que se odia

madrugar, se odia hacer ejercicio, se odia volar. Por supuesto que se trata

de una hipérbole que echa mano del poder de la palabra ‘odio’, y de paso la

debilita. Porque se teme a los aviones o nos incomoda levantarnos temprano
o hacer ejercicio, pero a eso no se puede llamar odiar. Como sustantivo, en cambio,
‘odio’ es siempre una palabra cargada de potencia. Al contrario de “antipatia”, que
simplemente hace referencia a un sentimiento de animadversién hacia el otro, odio
parece admitir también lo que el diccionario le adjudica: un deseo de hacer el mal al
que se odia. Hay que observar que ese deseo no equivale, sin embargo, a una intencién
real de danar, sino que se limita a ser eso: deseo. Desafortunadamente, el odio lleva
muchas veces a la accién de destruir, como nos demuestra la experiencia.

Aun cuando el objeto de su animadversién lo justifique —como veremos mds
adelante— sentir odio conlleva malestar, inestabilidad, un estado de alerta. El odio
comienza por hacer dafio al sujeto que lo siente. Sabido es que odiar requiere de
energfa y de tiempo: el que odia tiende a obsesionarse con el objeto de su odio, a
examinar cada cosa que hace, a prestarle una atencion desmesurada. Decia Charles
Baudelaire que “el odio es un borracho al fondo de una taberna, que constantemente
renueva su sed con la bebida”". Y Caroline Emcke, que “el odio no se manifiesta de
pronto sino que se cultiva”. En eso se diferencia de la ira, un sentimiento con el que se
le suele relacionar. Esta—que al contrario del odio produce reacciones fisicas dificiles
de ocultar y manejar, como cambios de color del rostro, aumento de la frecuencia
cardiaca, obnubilacion, etc.— es un sentimiento que generalmente se caracteriza por
una efervescencia que en la mayoria de los casos se manifiesta como estallido, es decir,
solo dura minutos, o si acaso horas. En eso se diferencia del odio, que yo definiria
como una pasién “sorda”, que puede durar anos o toda una vida. La ira también tiene
un componente de impulsividad que se traduce, cuando no hay control, en agresién
contra el otro. Aunque, por supuesto, también se puede reprimir, o se puede vivir con
ella, rumiandola o consintiéndola. En ese caso se acerca mucho al odio.

El resentimiento, por otra parte, es ira acumulada, consentida, de largo aliento,
y por ser un sentimiento especialmente venenoso tiende también a hacer dafo al
sujeto que lo cultiva. Aunque algunos, como Asma Abbas, “ha[n] propuesto una lectura

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



neonietzscheana del mismo como un acto politico”. El resentido, sin embargo, a
diferencia del que odia, generalmente no dirige su rencor contra un sujeto sino contra
una entidad (el gobierno, la empresa, etc.) o contra un objeto plural (los ricos, los
poderosos), o contra la vida o el destino, a los que culpa de su suerte.

También la envidia puede estar en la raiz del odio. El que la padece —porque
creo que el verbo ‘padecer’ es aqui pertinente— se siente impotente y rabioso frente
al logro del otro, logro que él considera inmerecido o le hace pensar que él también lo
mereceria. La envidia parte siempre de una comparacién y muy facilmente deriva en
odio, en deseo de hacerle mal a aquel que se envidia, de destruirlo. En suma, y para no
quedarme detenida en la descripcién de sentimientos relacionados, podriamos decir
que el desprecio, la humillacion, el asco, el resentimiento, la ira, la envidia, pueden ser
todos ellos causa o consecuencia del odio, pero que ninguno por si solo alcanza la fuerza
de este sentimiento, su deseo y capacidad de destruccién. Y anadir que el limite entre
estos sentimientos suele ser difuso y que de cada cruce resultan emociones distintas.

Enunciada la capacidad de dano del odio, habria que preguntarse si este senti-
miento tiene algtn aspecto positivo para el individuo que lo alberga. En un interesante
articulo, Silvina Fernandez* nos recuerda que para Freud el odio serfa una manifestacién
“de la lucha del yo por conservarse y afirmarse”, lo cual podria interpretarse como una
reaccién temprana —cuando ese yo es todavia débil— contra la hostilidad del mundo.
Mirado asi, tal vez tenga alguna connotacién positiva. Pero cuando ya el yo se ha
afirmado y el odio aflora como un mecanismo que surge porque nos parece que hace
peligrar nuestra identidad —la imagen que tenemos de nosotros mismos— comienza a
convertirse en un sentimiento pernicioso. Sin embargo, Ferndndez propone que cuando
surge la inhibicién del odio —por ejemplo, cuando va a dirigido a la persona que
se ama— también “se inhibe la capacidad de analisis”, lo que la lleva a concluir
que “para poner en juego la capacidad critica es necesaria una dosis de odio™.

Se refiere la autora a la capacidad critica en relaciéon con uno mismo, pero tal
vez esto pueda hacerse extensivo al terreno de lo politico. El odio, como todas las
emociones y sentimientos, parte de un juicio, entraia una manera de ver, se asienta
en creencias: cuando nace de la indignacion, de una sensacién de injusticia, cuando
es la respuesta al oprobio, la exclusién o la humillacién, el odio puede cegar, pero
también puede llegar a ser esclarecedor, aguzar la capacidad critica. Esta afirmacion no
equivale a una justificacion de la violencia, pero a veces permite comprenderla. Basta
pensar en el odio al tirano o al invasor o al régimen genocida. Cuando la violencia es
asimétrica —Israel disparando a los palestinos en la Franja de Gaza, Maduro y Ortega
masacrando estudiantes, Kim Jong Un mandando matar a todo el que disiente— es
natural que el odio crezca en el corazén de sus victimas y llame a la venganza. Y

PIEDAD BONNETT [APUNTES SOBRE EL DISCURSO DEL ODIO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORANEA]

3.

5.

Manuel Arias Maldonado, La
democracia sentimental. Politica y
emociones en el siglo XXI (Barcelona:
Pagina indémita, 2016), 121.

Silvina Fernéndez, “El odio y sus
despliegues: algunas particularidades”,
Espacio psicoanalitico de Barcelona,
marzo 2013. Disponible en: https://
www.epbcn.com/pdffsilvina-
fernandez/2013-05-12-El-odio-y-sus-
despliegues-algunas-particularidades.
pdf (consultado el 01/05/2018).

Ibid., 6.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 177-186. 179



180

aunque en principio toda violencia es perniciosa, aquella que nace de colectividades
oprimidas por afios y sirve para liberarse de regimenes asesinos, suele ser mirada con
beneplacito por el mundo entero a pesar de los horrores que pueda desatar. El juicio
moral vacila en estos casos. Lo ideal, por supuesto, es que en vez de venganza —como,
por ejemplo, en el caso de Gadafi, que fue sometido a empalamiento por una multitud
enardecida— se lleve a los tribunales a los perpetradores de crimenes masivos y a los
violadores de Derechos Humanos.

Algunos autores han subrayado también que hay mucho de disfrute en la
experimentacion del odio, mientras que esa misma felicidad que tiene el que adopta
posiciones extremas y se opone con ellas a la autoridad, no la goza la persona de
ideas moderadas.

Hasta aqui he bocetado algunas consideraciones sobre el odio en términos
generales. Me interesa, sin embargo, concentrarme en el discurso de odio, en su
contenido ideoldgico y su poder de desencadenar violencia social. El odio contra
colectividades enteras ha existido siempre, pero tiene manifestaciones distintas en
cada momento histérico y matices diversos de acuerdo con el contexto en que se
desarrolle. Como ayer y como siempre, hoy se odia lo que se desprecia y también lo
que se percibe como una amenaza de desestabilizacion, inseguridad o muerte. Porque
el miedo facilmente se convierte en odio. Todavia hoy ese tipo de odio desata guerras
y termina en el exterminio de comunidades enteras que estan en condiciones de
inferioridad bélica. Si bien el caso paradigmatico es el del holocausto judio a manos
de los nazis, mas recientemente —para dar unos minimos ejemplos— encontramos
la masacre de musulmanes bosnios a manos de tropas serbias, o el desplazamiento
masivo de los rohingyas por parte del ejército birmano, que los ha perseguido por ser
una minorfa étnica y lingtistica que ademas profesa otra religion, la suni.

Pero los controles sociales que ejercen como fuerza civilizadora son mucho
mas fuertes ahora que hace un siglo, y las conquistas legales en la batalla por crear
sociedades respetuosas de la diferencia son enormes en los Gltimos afios. Los siglos
XXy XXI han sido escenario de reivindicaciones sustanciales para las mujeres, las
comunidades negras y LGBT. Y aun asi seguimos padeciendo incidentes y crimenes
de odio que tienen como victimas a estos grupos sociales. Caroline Emcke afirma,
refiriéndose a Alemania:

Ahora se odia abierta y descaradamente. Unas veces con una sonrisa y otras no, pero
en ocasiones sin ningln tipo de reparo. Los andnimos, que siempre han existido, hoy
van firmados con nombre y direccién. Las fantasfas violentas y las manifestaciones de

odio expresadas a través de internet ya no se ocultan tras un pseudénimo. Si hace

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



algunos afos alguien me hubiera preguntado si creerfa posible que en esta sociedad
se volviera a hablar asf, lo habria descartado por completo. Para mi era absolutamente
inconcebible que el discurso publico volviera a embrutecerse de ese modo y que las
personas pudieran ser victimas de un acoso tan desmedido.®

Emcke tiene razén, y su afirmacién podria aplicarse en general al mundo de
hoy. Muchos consideran, por ejemplo, que el insulto hace parte del derecho a la libre
expresion, y es asi hasta cierto punto. Pero no por tratarse de palabras podemos creer
que su poder de humillacién y destruccion son pocas. Por ejemplo: la joven diputada
escocesa Mhairi Black, que representa la comunidad LGBTI, denuncié con gran crudeza
lo que en su vida significa el insulto cotidiano:

[...] me resulta dificil encontrarle la gracia a que me llamen de forma sistemética dyke
[término insultante para referirse a una lesbianal, retrasada, guarra, puta desalifada.
Me han dicho: “No se puede poner pintalabios a un cerdo” y “dejad a esa puta sucia
que coma mierda y se muera” [...]. Tengo que leerlas en mi pantalla un dia tras otro.
Alguien dijo: “Necesita que le den una patada en el cofo””

Cuando el insulto lesiona la dignidad o ratifica el prejuicio de la victima, las
posibilidades de desencadenar violencia son todas. Asi lo muestra, aunque a veces
con flaquezas cinematogréficas, una pelicula reciente del famoso director libanés
Ziat Doueiri, llamada precisamente El insulto, que muestra una situacién para nada
infrecuente: como un pequefio incidente cotidiano puede llegar a convertirse en un
conflicto de proporciones enormes, e incluso dar pie a una guerra. Doueiri recrea la
ingrata convivencia entre libaneses y palestinos migrantes en Beirut, y demuestra como
un insulto puede llegar a prender las hogueras del odio que se incuba silenciosamente
en una sociedad.

El discurso del odio (hate speech), que promueve la intolerancia y la agresion
contra determinados grupos sociales (negros, judios, extranjeros, homosexuales,
musulmanes, etc.), no solo abunda entre personas del comun, y redunda en incidentes
y en delitos de odio, sino que ha empezado a aparecer, de manera descarada, exhibi-
cionista, entre los poderosos. Resulta increible, por ejemplo, que un expolicfa brasilefo
y diputado nacional, Jair Bolsonaro, racista, homofébico y mis6gino, se atreva a decir
en pulblico que “el error de la dictadura fue torturar y no matar” y también que haya
increpado a una ministra, Maria do Rosario, que dirigia la cartera de Derechos Humanos,
con la frase de “no mereces ni que te viole”. Todo esto con total impunidad, pues hoy
tiene opciones como candidato a la presidencia. Segtn la profesora de Relaciones
Internacionales de la UNIFESP, Esther Solano, quien lo compara con Donald Trump:

PIEDAD BONNETT [APUNTES SOBRE EL DISCURSO DEL ODIO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORANEA]

6.

7.

Ibid., 16.

“Mhairi Black”, Wikipedia, Gltima
modificacién en agosto 3, 2018.
Disponible en: https://en.wikipedia.
org/wiki/Mhairi_Black (consultado el
01/05/2018). Ashley Cowburn, “SNP
MP Mhairi Black describes shocking
misogynistic online abuse received in
Parliament debate”, Independent, marzo
8, 2018. Disponible en: https://www.
independent.co.uk/news/uk/politics/
snp-mp-online-abuse-mhairi-black-
sexist-homophobic-women-parliament-
debate-a8245646.html (consultado el
01/05/2018). La traduccién es mia.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 177-186. 181


http://www.elmundo.es/america/2016/07/09/578123a5468aebf23c8b45db.html
http://www.elmundo.es/america/2014/12/10/5487c092e2704e40488b457e.html

8. Agnese Marra, “Jair Bolsonaro, un
ex policia homéfobo y racista para
presidir Brasil”, £l Mundo, enero 25,
2018. Disponible en: http://www.
elmundo.es/internacional/2018/01
/25/5a687111ca4741ce5a8b4605.
html (consultado el 01/05/2018).

Ambos forman parte de la nueva derecha pop, que tiene una cara mas joven, rebelde,
que no se identifica con el mainstream politico. Ademads, los dos se definen como hete-
rosexuales blancos que son victimas de las minorfas de homosexuales, mujeres y negros
que les acosan al exigir nuevos derechos. Su discurso es de odio pero lo maquillan bajo
la idea de libertad de expresién.®

Como bien se sabe, Donald Trump ha incurrido también abiertamente en un
discurso de odio racista y sexista. El 16 de junio del 2015, en el discurso de lanzamiento
de su candidatura para las primarias del Partido Republicano, expresé que “[cluando
México nos manda gente, no nos mandan a los mejores. Nos mandan gente con un
montén de problemas, que nos traen drogas, crimen, violadores...”. Y a principio
del 2018 se atrevi6 a decir, en una reunién con legisladores, refiriéndose a haitianos
y salvadorefos, “¢por qué tenemos a toda esa gente de paises agujero de mierda
viniendo aqui?”. Pero en todas partes se cuecen habas. En Irdn un exdiputado del
Partido Gubernamental, Mehrdad Bazrpash, no tuvo empacho en decir que “es un
gran honor violar los derechos de los homosexuales”, y en el 2013 Roberto Calderoli,
vicepresidente del Senado italiano y miembro de la extrema derecha italiana, la Liga
Norte, comparé con un orangutdn a la ministra de Integracion italiana, Cécile Kyenge,
originaria de la Repulblica Democratica del Congo. Y, para no ir tan lejos, aqui en
Colombia el diputado Rodrigo Mesa afirmé, en plena Asamblea de Antioquia, que
“la plata que se le mete al Choc6 es como meterle perfume a un bollo”. Este tipo
de discurso tiene como consecuencia el aumento de los “incidentes de odio” —los
que no tienen categoria de delito, como, por ejemplo, las humillaciones pdblicas a
los migrantes, que los acorralan y los hunden en el miedo y en la desesperanza—;
contribuyen a crear climas violentos, como los que antecedieron al Holocausto; y son
amenaza latente que con facilidad da paso a verdaderos delitos como punto final de
esta escalada del odio.

Las redes sociales son contemporaneamente un vehiculo propicio para la
propagacién del discurso del odio. Por supuesto, ellas son un medio que favorece
la democratizacién de la opinién, en la medida en que hacen visibles a todos aquellos
tradicionalmente marginados de los grandes canales de comunicacion; e incluso han
servido como instrumento de organizacion para causas muy justas. No son las redes,
pues, culpables en si mismas, sino el uso que de ellas hacen miles de personas. La
pregunta es ¢por qué son ellas una via tan propicia para propagar el discurso del
odio? La respuesta no es sencilla, pero ya hay muchos estudios al respecto que nos
permiten acercarnos a la complejidad del fenémeno. Se ha visto, por ejemplo, que
el medio mismo incita a la simplificacion —me gusta, no me gusta— a una ausencia

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



de matices que, unida a la exacerbacién emocional generada por la interaccién con
otros cibernautas, lleva facilmente a la radicalizacion de las afirmaciones. El filésofo
coreano Byung-Chul Han habla de la comunicacién digital como “pobre en mirada”.

El smartphone es un aparato digital que trabaja con un input-output pobre en comple-
jidad. Borra toda forma de negatividad. Con ello se olvida de pensar de una manera
compleja. Y deja atrofiar formas de conducta que exigen una amplitud temporal o una
amplitud de mirada. Fomenta el corto plazo y la mirada de largo alcance, y ofusca la
de larga duracién y lo lento.?

Por otra parte, Manuel Arias, autor de La democracia sentimental, habla de cémo
los partidos explotan el lado emocional de la ciudadanta, y cémo las redes sociales llevan
esta emocionalidad a unos niveles tales que hacen que la argumentacion razonada
sea minima y, por tanto, se caiga en una superficialidad que actGia en detrimento
de la verdadera democracia. Y Carlos Cortés, abogado y periodista, creador de La
Mesa de Centro de La Silla Vacia, explica en un interesante articulo’ que “cuando
nuestra comunicacion esta mediada por un dispositivo, corremos el riesgo de perder

"

la empatia” y, por tanto,

[...] la mediatizacién del intercambio hace que las personas pierdan conciencia sobre
si mismas y que subestimen o dejen de lado los efectos negativos de sus actos. En
consecuencia, esa pérdida de conciencia es sobre uno mismo y sobre el otro, y da
paso a comportamientos impulsivos que en otras condiciones suelen inhibirse y que,

especialmente, llevan a perder la consideracién de los demas."

Los fil6sofos y los sociélogos que se han ocupado de analizar lo que pasa en
redes, coinciden, pues, en hablar de narcisismo, de predominio del pensamiento binario,
de falta de complejidad y de empatia, pero también de soledad. Byun- Chul Han lo
formula asf: “la comunicacién digital hace que se erosione fuertemente la comunidad,
el nosotros. Destruye el espacio publico y agudiza el aislamiento del hombre. Lo que
domina la comunicacion digital no es el «amor al préjimo» sino el narcisismo”™. Y
precisamente La muerte del préjimo se llama un libro de Luigi Zoja, psicoanalista
y escritor italiano, que sostiene que “después de la muerte de Dios, la muerte del
préjimo representa la desaparicion de la segunda relacion esencial del hombre”. No
lo dice, por supuesto, a partir de una nostalgia religiosa, sino como una constatacion
que parte de la frase de Nietzsche y se extiende a los fenémenos contemporaneos,
dentro de los cuales se cuenta la revolucién informdtica, que segtn él sustituye la
presencia humana, causando una privacién del otro “que representa un verdadero dano
psiquico”™. Y nos recuerda este fenémeno tan contemporaneo vy dificil de comprender

PIEDAD BONNETT [APUNTES SOBRE EL DISCURSO DEL ODIO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORANEA]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 177-186.

9.

10.

11.

12.

13.

Byung-Chul Han, En el enjambre
(Barcelona: Herder, 2014), 43.

Carlos Cortés, “La desconfiguracién de
la empatia”, Revista Arcadia 152, mayo
21, 2018. También esta disponible

en: https://www.revistaarcadia.com/
periodismo-cultural---revista-arcadia/
articulo/elecciones-presidenciales-en-
redes-sociales-colombia-empatia/69300

(consultado el 01/05/2018).

Ibid.

Byung-Chul, En el enjambre, 75.

Luigi Zoja, La muerte del préjimo
(Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econémica, 2015), 45.

183



184

14. Byung-Chul Han, La expulsién de lo
distinto (Barcelona: Herder, 2017), 45-46.

de los hikikimori —a los que se denomina asi porque aparecieron primero en Japén—,
que son esos chicos que duermen de dia y viven de noche, encerrados en sus cuartos
frente a una pantalla de computador, en la Internet, y que permanecen en aislamiento
durante dias y dias, comiendo lo que sus madres les dejan en bandejas frente a las
puertas cerradas de sus habitaciones.

De un mundo de soledad esencial provienen los “lobos solitarios”, desadaptados
que convierten el odio a si mismos, o el resentimiento y la ira en actos masivos de
violencia, generalmente en Occidente. El término “lobo solitario” se refiere, por una
parte, a las personas —muchas muy jévenes— que son autores de tiroteos masivos
sin que hayan actuado en complicidad con un grupo. Cuando se examina su perfil, se
descubre que una gran mayoria de ellos son personas solitarias que, como los hikikimori,
han pasado muchas horas en Internet, y muchas veces han anunciado sus intenciones
a través de redes. Lo cual, por supuesto, no equivale a decir que todo el que pase
muchas horas frente a una pantalla tiene riesgo de convertirse en un “lobo solitario”.
La teorfa que Byun-Chul Han esboza en La expulsion de lo distinto es muy interesante:

¢Podria ser que el atentado suicida fuera el perverso intento de sentirse a si mismo, de
reestablecer la autoestima destruida, de eliminar el apesadumbrante vacio a base
de bombas o disparos? [...] éPodria ser que los terroristas compartieran el mismo cuadro
psiquico de los adolescentes que se autolesionan, es decir, que dirigen su agresion contra
si mismos? [...] ademds estan por completo seguros de que, inmediatamente después
de su acto, su foto circulard en masa por los medios como si fuera una especie de sel-
fie. El terrorista es un Narciso con un cinturén detonante que lo hace particularmente
auténtico."

Por fortuna, leyes muy recientes castigan el discurso del odio y las amenazas
cibernéticas, cada vez mas frecuentes. No hace mucho, y casi de manera simultanea,
fuimos testigos de dos de esas amenazas, que no solo son aterradoras sino que confirman
la teorfa de Emcke de que el discurso publico ha vuelto a embrutecerse, y “ahora se
odia abierta y descaradamente”. El exsicario de Pablo Escobar, Jhon Jairo Velasquez
Vésquez, alias Popeye, admirador de Alvaro Uribe y del Centro Democriético, se atrevié a
escribir el siguiente twitter en plena campana por la presidencia de Colombia: “Malditos
petristas. Denuncien mi twit. Los odio. Si no me puedo expresar, mi fusil hablard por
mi, cuando empiece el dolor y el llanto no lloren que no habrad compasién”; dias
después llovieron toda clase de amenazas contra Loris Karius, el arquero del Liverpool,
por haberse equivocado permitiendo que le hicieran dos goles a su equipo. En los
dos casos las autoridades tomaron cartas en el asunto, pero no siempre la justicia es
eficiente en estos casos.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



El incremento de los discursos y los crimenes de odio por discriminacién
religiosa, sexual, étnica, e incluso por pobreza o condicién de indigencia, se denuncia
todos los dias. Caroline Emcke nos convida a no conformarnos con condenar el odio
y la violencia, sino a ir més lejos: a observar sus mecanismos, la forma en que este
sentimiento se activa socialmente, para saber cémo debilitarlo.

El odio sélo se puede combatir con lo que a ellos se les escapa: la observacion atenta,

la matizacién constante y el cuestionamiento de uno mismo. Esto exige ir descompo-

niendo el odio en todas sus partes, distinguirlo como seguimiento agudo en sus con-

dicionantes ideolégicos y observar cémo surge y opera en un determinado contexto

histérico, regional y cultural.”

Martha Nussbaum propone algo parecido: Por una parte, una ética civica que
se transmita a través de la educacion formal e informal; y

[...] cultivar una especie de desplazamiento de la mente, una actitud de curiosidad,

indagacion y receptividad que venga a decir, en la practica: “He aquf otro ser humano.

Me pregunto qué estard viendo y sintiendo en este momento”. Esta curiosidad tiene

que alimentarse con hechos y datos, pues sin una informacién histérica y empirica

correcta nunca podremos dar respuesta a esa pregunta.'

Habla de conocer, racionalizar, hacer conciencia. No de amar. Porque como
dice Luigi Zoja, “[e]n cualquier lugar, en cualquier época, la distancia ha sido siempre
un obstaculo para el amor. ¢Por qué la nuestra seria distinta?”. Aunque a continuacion
se haga dos preguntas inquietantes: “¢Se puede amar verdaderamente o sélo conocer
a quién estd lejos? ¢Y el s6lo conocimiento me permite al menos ser justo?” Y concluye,
con pesimismo: “todavia no hay nada que lo demuestre”".

BIBLIOGRAFIA

ARIAS MALDONADO, MANUEL. La democracia sen-
timental. Politica y emociones en el siglo XXI.
Barcelona: Pagina indémita, 2016.

BAuDELAIRE, CHARLES. “Le tonneau de la haine’
[El tonel del odio]. En Las flores del mal.
Madrid: Catedra, 2006.

Bvunc-CHut, Han. En el enjambre. Barcelona:
Herder, 2014.

Bvunc-CHut, HaN. La expulsién de lo distinto.
Barcelona: Herder, 2017.

"’

Corres, CarLOs. “La desconfiguracion de la em-
patfa”. Revista Arcadia 152. Mayo 21, 2018.

Emcke, CaroLiN. Contra el odio. Bogota: Taurus,
2017.

FerNANDEZ, SitviNa. “El odio y sus despliegues:
algunas particularidades”. Espacio psicoana-
litico de Barcelona. Marzo 2013. Disponible
en: https://www.epbcn.com/pdf/silvina-
fernandez/2013-05-12-El-odio-y-sus-des-
pliegues-algunas-particularidades.pdf.

PIEDAD BONNETT [APUNTES SOBRE EL DISCURSO DEL ODIO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORANEA]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 177-186.

15. Emcke, Contra el odio, 19.

16. Martha Nussbaum, La nueva intolerancia
religiosa. Cémo superar la politica del
miedo en una época de inseguridad
(Barcelona: Paidos, 2013), 176.

17. Zoja, La muerte del préjimo, 137.



MaRrRA, AGNESE. “Jair Bolsonaro, un ex policia  Nusssaum, MARTHA. La nueva intolerancia reli-

homoéfobo y racista para presidir Brasil”. giosa. Cémo superar la politica del miedo
El Mundo. Enero 25, 2018. Disponible en una época de inseguridad. Barcelona:
en: http://www.elmundo.es/internacional/ Paidés, 2013.

2018/01/25/5a687111ca4741ce5a8b4605. ZojA, Luicl. La muerte del pr6J|m0 Buenos
html. Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2015.

“MHaiRi Buack”. Wikipedia. Ultima modificacién
en agosto 3, 2018. Disponible en: https://
en.wikipedia.org/wiki/Mhairi_Black.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
186 Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



poi: 10.15446/djf.n19.76718

iOdia! El amor no hace falta

(cc)

COMO CITAR: Morana, Juan Manuel y Sandra
Turrado Vega. “iOdia!l El amor no hace falta”.
Desde el Jardin de Freud 19 (2019): 187-202,
doi: 10.15446/djf.n19.76718

* e-mail: juan.morania@gmail.com
** e-mail: sandraturrado@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

JUAN MANUEL MORANA"

SANDRA TURRADO VEGA®

*

Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina

iOdia! El amor no hace
falta

El odio es un afecto mas ldcido
que el amor pues, aunque ambos
se ubican en la falta de ser, el amor
intenta velarla mientras que el odio
la re-vela redoblando la apuesta y
reconociendo aquello que la suple:
el Uno. Y el Uno que soporta el
odio es inherente al lazo social.
¢Entonces como responderan los
psicoanalistas a la segregacion,
producto del cruce entre el capita-
lismo y la ciencia? La subjetividad
de la época nos empuja a tomar el
relevo de Lacan.

Palabras clave: odio, amor, segrega-
cién, capitalismo, ciencia.

Hate! Love is
Unnecessary

Hate is a more lucid affect than love
because although both are located
in the lack of being, love tries to veil
that lack, while hate un-veils it, thus
raising the stakes and recognizing
that which supplements it: the One.
And the One who endures hate is
inherent to the social fabric. How,
then, will psychoanalysts respond
to segregation, which is the result
of the combination of capitalism
and science? The subjectivity of
our times drives us to assume the
relay of Lacan.

Keywords: hate, love, segregation,
capitalism, science.

FECHA DE ACEPTACION: 22/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 187-202.

Hais! 'amour n’est pas
nécessaire

Méme si I'amour et la haine sont
tous deux du codté du manque a
étre, le premier est un affect plus
lucide que I'amour car celui-ci essai
de voiler 1a ot la haine dé-voile,
redouble le pari et reconnait ce
qui la supplée: le Un. Et le Un qui
supporte la haine est inhérent au
lien social. Comment donc répon-
dront les psychanalystes a la sé-
grégation, issue de I'enjambement
du capitalisme et de la science? La
subjectivité de I'époque nous oblige
a prendre la reléve de Lacan.

Mots clés: haine, amour, ségrégation,
capitalisme, science.

187


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76718
mailto:sandraturrado@gmail.com
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76718

1. Jacques Lacan, “Funcién y campo
de la palabra y del lenguaje en
psicoandlisis” (1953), en Escritos 1
(Buenos Aires: Siglo XXI, 2010), 308.

188

HISTORIA Y ESTRUCTURA

acan, en 1953, invita a los analistas: “mejor, pues, que renuncie quien no

pueda unir a su horizonte la subjetividad de su época”’. Advertido de que el

sujeto debe constituirse en el campo del Otro en cuanto lo preexiste, es decir,

que queda sujeto a los significantes disponibles de cada momento histérico
particular, Lacan alerta a los analistas de estar al tanto de la maquinaria discursiva de
produccién de subjetividades propias de cada época, es decir, ideales, significantes
amo, identificaciones, modalidades de goce o lazos sociales, produciendo un cruce
inevitable entre estructura e historia.

Ahora bien, ¢cudles son las particularidades de nuestra época? ¢Qué posicion
sostendria el analista respecto de su época? ¢El psicoandlisis debe adaptarse a la época?
¢O acaso su deber se articula con analizar los sintomas particulares de cada época
para revelar la verdad que retorna en ellos? En todo caso, équé es lo que los analistas
deberiamos poder unir? ¢No se trataria, como dird Lacan algunos afios después, de
poder diferenciar, de sostener una diferencia méxima? Quizas estemos mejor orientados
si nos preguntamos qué es aquello que se ofrece a ser diferenciado en cada época
en particular, es decir, si identificamos qué artilugios ofrece cada época para velar la
division del sujeto, la falta en ser y de goce que lo constituye en cuanto ser hablante.
No estd de més senalar esta division que supone la mortificacién como efecto del
encuentro con el lenguaje, pero a su vez es condicion de ese margen de libertad que
el sujeto debe pagar con el ser.

En 1972, Lacan formaliza la estructura del discurso de una época que habfa ya
comenzado siglos atras: el discurso capitalista. Los discursos son pensados por Lacan
como estructuras significantes que no se destacan por los efectos de significacion, sino
por los lugares simbdlicos que delimitan y por las relaciones que se establecen entre
sus elementos, produciendo de este modo diferentes modos de lazo social. No se trata,
entonces, de que un sujeto es el agente de una accién comunicativa vehiculizada por
un “discurso” sino que el sujeto esta determinado por el discurso y ambos, a su vez,
son determinados y efectos del significante.

A la altura del Seminario 16, Lacan ironiza fantaseando, haciendo alusién a las
ciencias exactas, con la posibilidad de un discurso sin palabras, matematizado, cuyo

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



soporte escrito seria el ideal de transmisién epistémica, en la medida en que permitiria
la transmision integra del saber formalizado, vale decir: un saber transmisible sin resto.
Ironiza, puesto que la realidad discursiva de la praxis del psicoanalisis no permite domi-
nar integramente los efectos de palabra, del acto de decir, nunca del todo calculables,
que produce el dispositivo. Si la subversién del método creado por Freud consiste en
permitir o producir la emergencia de la verdad de lo real, no hay modo de prever esta
emergencia, siempre mas tiquica que programada, siempre escurridiza, evanescente.

“La ciencia no quiere saber nada de la nada”, dijo Heidegger en 1929, en ¢Qué
es metafisica? Lacan, advertido, sostendra que la ciencia, mediante un desarrollo de
saber hipertrofico, intenta velar aquello de lo que no quiere saber. Mas saber, pero
para no saber nada de lo real. Los cruces entre el psicoandlisis y la ciencia, sin embargo,
se producen desde el mismo origen del psicoandlisis. Resulta, al menos curioso, que
Lacan afirmara que “el sujeto sobre el que operamos en psicoandlisis no puede ser
sino el sujeto de la ciencia”. ¢éCémo entender esta afirmacién paradéjica?

Lacan sefala el nacimiento de la ciencia moderna, precisamente, en el siglo
XVII, con el desarrollo del cogito cartesiano, efecto de cuestionar, de poner en duda
todos los saberes preexistentes. Surge asi el sujeto de la ciencia como resultado de un
procedimiento respecto del saber, un procedimiento significante, un sujeto insustancial,
pero con la certeza de ser, consciente de si. El pensar que funda al sujeto de la ciencia
es un pensamiento que se piensa a sf mismo, universal, un saber exacto que vale para
todos.

Ahora bien, para Lacan no hay armonia entre el pensar y el ser, niega esa
evidencia: el inconsciente es un saber que se piensa, fuera de la consciencia y sin el
soporte de un pensador que lo piense. El sujeto del inconsciente es efecto de la cadena
significante articulada, es decir, es efecto del saber.

Asi es como Lacan funda su propio cogito: “O no pienso o no soy”. No pensar
en cuanto inconsciente ofrece una dimensién de ser sostenido en un modo de goce
determinado que no produce division subjetiva, y pensar en cuanto inconsciente supone
la pérdida del ser, ya que nadie puede afirmar “yo pienso”, es un pensar sin pensador.
Entendemos mejor ahora por qué Lacan, algunos anos después, en “Radiofonia”, dijo
que la ciencia era “una ideologia de supresién del sujeto™. El discurso de la ciencia
promueve la produccion sistematica de un saber anénimo que se sostiene bajo el
paradigma del desarrollo, entendiendo a la verdad como el punto culmen de este y al
sujeto como uno que puede conocerla. El psicoandlisis, por lo contrario, produce un
saber que se divorcia de la verdad, una verdad que retorna en las fallas del saber, que
solo puede ser dicha a medias. Ya no se trata en este caso del sujeto del conocimiento,
sino del sujeto del significante, efecto del saber inconsciente.

JUAN MANUEL MORANA Y SANDRA TURRADO VEGA [IODIA! EL AMOR NO HACE FALTA]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp.

. Martin Heidegger, éQué es metafisica?

(Sevilla: Renacimiento, 2003), 22.

. Jacques Lacan, “La cienciay la

verdad” (1965), en Escritos 2 (Buenos
Aires: Siglo XXI, 2015), 816.

. Jacques Lacan, “Radiofonia”

(1973), en Otros escritos (Buenos
Aires: Paidés, 2012), 460.

187-202. 189



190

5. Lacan, “La ciencia y la verdad”, 818.

Si bien la ciencia apunta a forcluir al sujeto, como hemos visto, no hay, sin
embargo, ciencia sin sujeto, y no hubiera habido lugar para desarrollo del psicoandlisis
sin la ciencia. Quizas, por este motivo, Lacan dice que la ciencia fracasa en la tentativa de
eliminarlo: “la ciencia se muestra definida por el no-éxito del esfuerzo para suturarlo”.

Ahora bien, ¢mediante qué artilugios la ciencia, hermana mayor del discurso
capitalista, se esfuerza por suturar esta division, la falta constitutiva del sujeto? ¢Por
qué dice Lacan que estd definida por el no-éxito en su empresa? éQué efectos, fuera
de calculo, producen estos artilugios?

UNIVERSALIZA Y VENCERAS
Como nombramos anteriormente, Lacan, al formular los discursos, sefiala que producen
distintas modalidades de lazo social en los que —aclaracion determinante— no hay
igualdad entre las parejas que los constituyen, se trata de relaciones de disparidad.

El discurso del capitalismo es una modificacion del discurso del amo. No
se produce a partir de una rotacién, como los demds, sino que se da a partir de un
intercambio de lugares. El sujeto barrado pasa al lugar del agente (ubicado arriba a la

|//

izquierda en el “cuadripedo”), y el Sy, significante amo, queda en el lugar de la verdad
(abajo a la izquierda). Un sujeto universal, universal en su falta de goce, efecto de haber
nacido a partir del significante, comanda el saber. éQué saber? El saber cientifico que
promueve la ciencia. Hace trabajar al saber cientifico con el efecto de produccién
de plus de goce. Produce y ofrece, de este modo, una homogeinizacién del plus de
goce, montado sobre una falta de goce universal que funda al sujeto sostenido en un
imperativo de goce, en un empuje a gozar.

En cuanto a la forma de lazo que este discurso produce, hay que considerar
que la relacién “directa” con la satisfaccién ofrecida por los gadgets del mercado
degrada, desalienta al lazo con el otro, generando una ilusién de completud con un
sabor amargo. Si los discursos son pensados por Lacan como modos de dar tratamiento
al goce, el discurso capitalista confronta al sujeto al acceso de un goce desregulado,
excluyendo a la castracion como su limite, que rompe sus amarras simbdlicas al saber
y a la verdad en su calidad de representantes de lo imposible. El saber que impera es
el saber an6nimo de la ciencia, que no responde a las demandas de nadie, sino que
justamente las crea con su oferta. Con oferta, crea demanda, cavando una falta en
aquellos a quienes “nada les faltaba”. El saber ya no obedece a un amo. La publicidad
es un “dejarse enganar”, es el sujeto quien se ofrece para ser seducido: seducir, tiene
su origen en se-ducere, es una expresion del desvio. El capitalismo ha hecho que

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



uno sea quien se ofrezca para que lo “engafnen”, para que lo desvien del camino, del
camino de la singularidad.

La ciencia no puede hacer sobre los efectos de discurso que produce. La ciencia
sigue en marcha. De hecho, se han creado comisiones de ética, intentos desesperados
de limitar de algiin modo el avance de la ciencia, que demuestran la impotencia de
los cientificos en dirigir los efectos de sus actos.

Esta proliferaciéon de objetos de goce produce lo que podriamos llamar una
industrializacion del deseo, donde el otro no estard exento de devenir un objeto
desechable més del universo de objetos de recaptacién de goce. Si hemos afirmado
que el discurso capitalista no promueve el lazo social, es porque el concepto de lazo
social supone una diferencia inherente entre los lugares simbélicos disponibles, una
disparidad, un “no todos iguales”. Y, como hemos visto, la época propone (quizas
serfa mas adecuado decir “impone”) la ilusién de igualdad en relacién con el otro,
con el éxito y con el derecho al goce: todos tenemos el mismo derecho al goce, uno
homogeneizante, claro, que destruye la posibilidad de sostener esta diferencia. Pero,
tes preciso decir que no hay lazo social o que esta fragmentado o acaso se trata de
otro tipo de relacién entre los elementos?

Desde la posicion de Bauman, quien dice: “En consecuencia, los apegos han
perdido buena parte de su intensidad pasada [...] cada persona esta envuelta en
mdltiples pertenencias”, podria pensarse en las mltiples posibilidades de pequefios
pactos o lazos liquidos que tienden a dispersarse rdpidamente pero performativos,
cada vez, que procuran constituir un espacio de pertenencia, aunque solo sea de
modo mds efimero mientras dura la intensidad de ese instante. En este contexto, las
nupcias entre el sujeto y el partenaire-objeto también son una forma de ocultar que no
hay relacién sexual, esa forma que conocemos con el nombre de amor. Pero sucede
que el Otro es ahora degradado al estatuto de gadget, de objeto desechable, va mas
alla de la degradacion propia de la vida amorosa, puesto que mercantiliza, como un
objeto mas, al otro y al amor. ¢Se trata de consumir al otro?

La efervescencia del capitalismo ha facilitado que el amor se vuelva etéreo:
antiespasmédico y anestésico. Ya no hay lugar ni para los temblores, ni para el dolor.
Todo es medido, calculable, programable y evaluable y, como el éter, también trans-
parente. El amor, que supone la existencia de una falta, no tiene lugar en el discurso
capitalista, salvo en su condicién mas degradada de mercancia consumible, de objeto
de uso descartable y de desecho inmediato: se ha vuelto utilitario, pragmatico. Sigue
funcionando como una ficcién, pero tomando caminos claramente marcados por la
homogeneizacién de lo mismo y por la automaticidad, sin dar lugar a lo tiquico, a
la sorpresa. Nuestra época empuja al amor a la igualdad. El amor en el capitalismo,

JUAN MANUEL MORANA Y SANDRA TURRADO VEGA [IODIA! EL AMOR NO HACE FALTA]

6. Zygmunt Bauman, Amor liquido. Acerca
de la fragilidad de los vinculos humanos
(Buenos Aires: Paidés, 2010), 41.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 187-202.



192

7. Diana Rabinovich, El deseo
del psicoanalista (Buenos
Aires: Manantial, 2010).

construido siempre a partir de la completud del sujeto, se mece en no querer saber
nada de la castracién, y se muestra como algo irreconocible e innecesario. Con este
nuevo atuendo, se torna mas visible que nunca que el amor ya no hace falta. El deseo
se sustrae en el mismo momento de su consumacion, por lo cual la plenitud del instante
y del goce existe a condicion de su no-verdad, a condicién de velar la ausencia de
relacion sexual. ¢Es posible hablar de amor cuando la falta esta tan saturada de objetos
que tiende a desaparecer?

Eso es lo caracteristico del discurso capitalista: forcluye la castracion, hace
que se produzca un movimiento circular donde no hay cortes, un circuito cerrado
donde accedemos a un plus de goce sin que haya imposibilidad alguna. El imposible
esta tachado, pero con la bandera de la libertad total, el capitalismo nos precipita,
inevitablemente, a la mas absoluta soledad autoerdética.

iToDOs PARA UNO Y UNO PARA TODOS!

Rabinovich senala en El deseo del psicoanalista” que Lacan ubica a la investigacién de
la ciencia en el @mbito de la relacion sujeto-objeto del conocimiento, cuyo fundamento
reside en el caracter evanescente propio del goce félico, de la detumescencia y del
fading simultaneo del sujeto que conlleva el orgasmo masculino. El goce félico pretende
cubrirlo todo, motivo por el cual al hombre se le hace suficiente con su goce y se
genera la misma ilusién que subyace a la teoria del conocimiento que funda la ciencia,
ilusién estrictamente masculina de que no hay resto, de que no hay objeto g, y de que
hay una complementariedad entre el sujeto y el objeto en la sexualidad. La légica del
todo del capitalismo, al rechazar la falta, rechaza al amor y promueve otro afecto: el
odio, al no aceptar la singularidad de los otros, al rechazar lo diferente, aquello que
cuestiona lo universal.

Se comprende entonces que al negar el resto se borra a su vez la Ginica garantia
de alteridad respecto al otro, la marca de singularidad del sujeto. El Uno unificante
(Einheit) de lo posible, es decir, la ilusion de que la castracién cese de escribirse, es
propio de este discurso, y responde a la l6gica félica del todo, del conjunto cerrado,
fundado en la logica de la excepcion: el falo es el Uno que cierra el universo del
discurso. Capitalismo y ciencia despliegan la ética kantiana, fundada de modo explicito
en el Uno unificante del universal: pero si se tiene la pretension de fundar una ética en
un universal, con la ilusién de renunciar a todo pathos en el establecimiento de la
l6gica que debe regir la accion, necesariamente se cae en la instauracién de una légica
perversa: “IGozal iGoza todo lo que puedas, todo lo que tu cuerpo resista! iPero no
te diferencies!”.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



El Uno unificante del universal nos hace pensar en la l6gica de la fraternidad,
del lado del amor al préjimo propio del cristianismo: “Incluso no hay fraternidad que
pueda concebirse si no es por estar separados juntos, separados del resto”®. Entonces,
fraternidad y segregacion pertenecen a la misma légica: “Todo lo que existe se basa en
la segregacion, y la fraternidad, lo primero™. La sociedad esta basada en la segregacion.
Entonces, si nos ensanamos tanto en ser hermanos, es justamente porque no lo somos.
La fraternidad y el amor al préjimo responden entonces a la l6gica de la excepcion,
que corresponde para Lacan al modo légico de lo posible. Supone una respuesta a
la segregacion estructural que produce el Uno, constitutivo, ubicado en el corazén
del lazo social.

Freud sostiene que la fraternidad es consecuencia del crimen del padre. Su
tesis es que esa unidad y ese movimiento hacia la formacién de un grupo se produce
porque hay una envidia originaria (goce todo del padre) y que de esa renuncia se derivan
las aspiraciones sociales mas elevadas, tales como el compaferismo y la solidaridad
activa en la sociedad donde el pacto es que “ninguno debe querer destacarse, todos
tienen que ser iguales y poseer lo mismo”'°. Pero Freud sefala que esta pretendida
no se sostiene en un fin altruista de conseguir el bien comdn sino en
que “quiere decir que uno se deniega muchas cosas para que también los otros deban
renunciar a ellas o, lo que es lo mismo, no puedan exigirlas”". La condicién es que al
otro también se le exija la privacion: el sujeto puede renunciar a gozar siempre y cuando
el otro tampoco goce, he ahf un principio de “equilibro social”. De este modo Freud
nos revela claramente cémo el sentimiento social es segregativo en su fundamento
mismo: “descansa, pues, en el cambio de un sentimiento primero hostil en una ligazén
de cufio positivo, de la indole de una identificaciéon”?. ¢Es posible entonces sostener
que la sociedad se forj6 a partir del odio al padre? ¢Se trata de un odio que desde la
segregacion hace lazo?

|//

“justicia socia

Soler senala que el lazo social se caracteriza por mantener un orden del
lenguaje: hay una autoridad consentida, una jerarquia que establece una modalidad
comun de goce, pero que permite las diferencias individuales, es decir, hay lugar para
las verdades particulares de cada sujeto. Eso es lo peculiar del lazo social, si no hubiera
una disparidad de principios, estariamos hablando de segregacién. Actualmente, en la
cultura contemporanea se trata de reducir las desigualdades significantes que fundan
el lazo, se quiere aplanar la diferencia, pero eso, ni acaba con la violencia, ni elude las
relaciones de fuerza, porque el lazo social siempre incluye violencia, pero impone un
orden. Mds bien, esto hace que se propicie un conflicto entre los derechos de cada
uno con su propio goce. En la masa, los goces particulares pueden ser distintos, pero
con igualdad de derechos. El discurso capitalista promueve una igualdad que neutraliza

JUAN MANUEL MORANA Y SANDRA TURRADO VEGA [IODIA! EL AMOR NO HACE FALTA]

8. Jacques Lacan, El seminario. Libro 17.
El reverso del Psicoandlisis (1969-1970)
(Buenos Aires: Paidds, 2008), 121.

9. Ibid.

10. Sigmund Freud, “Psicologfa de las
masas y andlisis del yo” (1921), en
Obras completas, vol. XVIII (Buenos
Aires: Amorrortu, 2012), 114.

11. Ibid.

12. Ibid., 115.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 187-202.

193



13. Jacques Lacan, Seminario 14. La légica
del fantasma (1966-1967), clase del
1 de febrero de 1967. (Inédito).

14. Jacques Lacan, El seminario. Libro
20. Aun (1972-1973) (Buenos
Aires: Paidos, 2011), 147.

15. Colette Soler, “¢ldentidades
precarias?”, Aun 7 (2013): 38.

16. Sigmund Freud, “El malestar en la cultura”
(1930[1929]), en Obras completas, vol. XXI
(Buenos Aires: Amorrortu, 2014), 107.

194

lo diferente, tiende a hacer igual lo diferente que el discurso conlleva, favoreciendo de
este modo una coartada que provoca que no sea posible sostenerse en la diferencia
del uno a uno.

El odio, a diferencia de la ciencia, fundada en el Uno unificante (Einheit), tiene
como soporte al Uno que da cuenta de la marca (Einzigkeit): “La funcién que le damos
al Uno no es mas aquella de Einheit, sino la Einzigkeit, es que hemos pasado de las
virtudes de la norma [de lo universal] a las virtudes de la excepcion que es la novedad
del analisis”**. Este Uno, rasgo unario freudiano, escribe incesantemente la soledad: en
el odio, el Uno suprime al Otro. El Uno no establece relacién con nada, es pura marca
de goce: no hay didlogo posible, no hay comunicacién. El Uno no hace lazo social, es
goce solitario, autoerdtico. El Uno es la letra de goce que soporta el odio, porque nada
concentra mas odio que la marca singular de gozar: “el odio, que es justo lo que mas
se acerca al ser, que llamo ex-sistir. Nada concentra mas odio que ese decir donde se
sitGa la existencia”*.

Desde el goce, que es lo més solitario y singular del sujeto, no se hace lazo.
Saber que el Uno excluye al Otro conduce al odio, porque implica romper la ilusion
de hacer Uno; el odio desvela que no hay relacion sexual, porque la manera de gozar de
cada parlétre no es complementaria a la del otro. El Otro no se adiciona al Uno, el
Otro se diferencia. Y por esa diferencia, el Otro se vuelve intolerable para el Uno.
El odio es una relacion, un lazo con el objeto, pero, a diferencia del amor, es un lazo
fundado en el rechazo de toda otredad.

Si “Hay del Uno”, es decir, maldicién sobre el sexo o lo que conocemos como
la no relacién sexual, también hay unaridad, es decir, el ser del otro, la singularidad
propia del goce del otro, a pesar de la soledad del ser hablante. La unaridad refiere a
aquella identidad no precaria que puede ofrecer la identificacién al sintoma en cuanto
modo de goce singular. Dice Soler al respecto: “La ensefianza de Lacan fue desde
la identidad objetal no predicable del sujeto dividido, hasta la afirmacién «Hay de lo
uno» [Y a d’I"Unl, que establece la unaridad de cada ser-hablante, identidad unaria,
no dividida”"®. La unaridad es el nombre de sintoma del sujeto, el sintoma que ofrece
una consistencia de ser.

Entonces la unaridad es el soporte del odio. El odio reconoce la unaridad de
goce que no hace relacién, y, a diferencia del amor, no apunta a la unién, apunta a
la destruccion, al limite, a la desunién. El odio apunta a la existencia, al ser de goce
individual del otro, a su singularidad que, a veces, nos resulta imposible de soportar:
“ese extrano es, en general, indigno de amor; tengo que confesar honradamente que
se hace mas acreedor a mi hostilidad, y aun a mi odio”"®. Pero, ¢qué es lo imposible
de soportar? ¢Se trata del encuentro con lo real?

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Si el amor y el odio responden al mismo punto forclusivo de la estructura, a
la ausencia de proporcion entre los sexos, la respuesta de odio es curiosa porque,
a diferencia del amor que intenta velar el Uno, el odio lo revela, desvela en lugar de
compensarlo. Los dos afectos vienen al lugar de la forclusion, pero el odio senala esa
ausencia de relacion.

En el amor la relacién entre los partenaires tiene su fundamento en lo que
tienen en comin: la falta de ser, la falta de proporcién sexual. Lo que los une es el
mismo destino, el mismo exilio respecto al sexo que esperan suplir haciéndose uno,
obturando la falta. Siamamos al otro no es por lo que tiene, sino por lo que le falta. El
amor articula dos faltas para no saber nada del Uno, de la diferencia con el partenaire.
Al abordar la falta del otro, no se reconoce la unaridad, es decir, el metabolismo de
goce que los dos no comparten. Aqui radica el drama del amor: el desencuentro es
estructural, el goce de cada uno de los parlétres —goce que no se negocia— pone en
jaque una y otra vez la ilusion de fusion.

Entonces, ambos afectos responden alli donde la inscripcion esta forcluida, los
dos se ubican en la hiancia de la proporcién sexual. El odio es encuentro de lo que no
falta, cierta positividad de goce del Otro que, como efecto, supone la revelacion de
lo que no hace relacién. En este punto sostenemos con Soler'” que el amor es ciego,
pero el odio es mas ldcido, ya que no niega el “Hay del Uno”, sino que reconoce
aquello que la suple.

EL ODIO COMO AFECTO Y EFECTO DE LA EPOCA

Partiremos de una cita de Lacan de la “Proposicién del 9 de octubre de 1967” para
pensar algunas articulaciones a partir de los desarrollos realizados:

Lo que vimos emerger, para nuestro horror, representa la reaccién de precursores en
relacion con lo que se ird desarrollando como consecuencia del reordenamiento de las
agrupaciones sociales por la ciencia y, especialmente, de la universalizacién que esta
introduce en ellas. Nuestro porvenir de mercados comunes encontrard su contrapeso

en la expansién cada vez mas dura de los procesos de segregacién.'®

Hemos sefalado de qué modo la ciencia, sostenida en una ética universal,
en su afan de universalizacién del sujeto mediante un imperativo de goce, ofrece al
sujeto un falso ser, apuntalado en un circuito cerrado de consumo de objetos plus de
gozar, producidos sin mesura. La ciencia intenta fallidamente proveer al sujeto de una
respuesta a la ausencia de relacion sexual que se diluye, volatiimente, en el instante
de la satisfaccion, develando su condicién de descartable e intentando ir al lugar del
sintoma, el verdadero partenaire de goce del sujeto. La ciencia fracasa paradéjicamente

JUAN MANUEL MORANA Y SANDRA TURRADO VEGA [IODIA! EL AMOR NO HACE FALTA]

17. Colette Soler, Los afectos lacanianos
(Buenos Aires: Letra Viva, 2011).

18.Jacques Lacan, “Proposicion del 9 de
octubre de 1967 sobre el psicoanalista
en la Escuela” (1967), en Otros escritos
(Buenos Aires: Paidos, 2012), 275.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 187-202. 195



196

19. Jacques Lacan, “Subversién del sujeto y
dialéctica del deseo” (1960), en Escritos
2 (Buenos Aires: Siglo XXI, 2015), 786.

en el mismo punto en el que se propone suturar la falla, encuentra sus limites en lo
que es estrictamente particular, lo que no puede ser universal ni universalizable: los
modos de goce. De este modo, finalmente, tropieza con lo imposible: la relacién
sexual. Al momento, ninglin biélogo ha logrado encontrar el gen que revelaria qué se
hace con el Otro sexo.

Ahora bien, que fracase en su afan universalizante no significa que no produzca
efectos. La légica de lo universal borra las diferencias necesarias de la estructura
disimétrica del lazo social bajo el ideal de “todos iguales”, produciendo un efecto
dispersivo, desagregativo. Este reordenamiento de las agrupaciones sociales, dice
Lacan, respondera con procesos segregativos. Estos son los efectos significantes que
la ciencia ejerce a la par del discurso capitalista. Entonces, donde la diferencia no esta
regulada por lazo social, donde no hay posibilidad de metabolizacién de los goces
dispares, opera la segregacion, es decir, la separacién o, en los casos mas extremos,
el exterminio de la diferencia. Si bien el lazo social supone siempre una dimensién de
violencia, esta es una violencia regulada, ordenada.

El racismo es un exponente del Gltimo grupo, donde el otro, en casos extremos,
es exterminado. En una batalla donde la bandera del “derecho al goce” flamea, el odio
a la diferencia se exacerba al punto tal de desear la desaparicion del otro. La ética
universal de la ciencia, aparentemente antirracista, genera el efecto aparentemente
opuesto, sostenido en la légica del todo. Perdidas las amarras simbdlicas que el lazo
ofrece, solo resta la agresividad: o ellos o nosotros. Pero no es suficiente la agresividad
para fundamentar el racismo. Como hemos sefialado, en el odio los modos de goce estan
involucrados, se odia al ser del Otro, se odia la manera particular del modo de goce
del Otro. No solo se trata de la tolerancia o no del goce del Otro, sino que se supone
un exceso que sefiala una merma en el propio. Como si el Otro rompiera el pacto de
la fraternidad y transgrediera las leyes que sostienen la hermandad, sustrayéndome
algo que me pertenece. Bajo esas coordenadas se permite el exterminio, pero no
solamente el exterminio, sino préacticas de goce novedosas que reducen al otro a un
objeto desechable mas, que, como los gadgets, deviene prescindible luego de su vida
atil de goce. El otro entra en el circuito cerrado de los objetos plus de goce.

A propésito del goce del Otro, Lacan dird que se sitlia entre imaginario y real,
es decir que, al no pasar por lo simbélico, no estarfa atravesado por la castracion... si
existiese. Lacan dice en “Subversién del sujeto y dialéctica del deseo”:

¢por qué sacrificaria su diferencia (todo menos eso) al goce de Otro que, no lo olvidemos,
no existe? Si, pero si por azar existiese, gozaria de ella. Y es eso lo que el neurético no
quiere. Pues se figura que el Otro pide su castracién.”

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Entonces, el goce del Otro funciona como otra estrategia para suplir la ausencia
de relacion sexual, sostenida en la suposicion de un goce que, si existiera, lo haria a
costa de quitar una porcién del propio. ¢Acaso la lucidez de la que hablaba Soler se
trata de esto?

Compartimos con Kuffer que, finalmente, “no hay mas odio que el provocado
por la castracion”?. Este autor divide al odio en dos: el odio a causa de la castracion
y el odio a la causa, a la castracién. En el primer grupo se encuentran aquellos sujetos
que odian por estar castrados, es el odio del inocente que no deja de sentirse culpable.
Se trata del odio de aquellos que piensan que el mundo esta en deuda con ellos, un
odio inocente que termina por consumir a quien lo porta, él es su Gnica victima. En
el segundo grupo se encuentra el odio del racismo, que bajo la idealizacién de su
modo de goce, elimina todo aquello diferente que les recuerde que no todo el goce
les pertenece.

Recordemos a Plauto en Asinaria: “Lupus est homo homini, non homo, quom
qualis sit non novit”, es decir: lobo es el hombre para el hombre, y no hombre, cuando
desconoce quién es el otro. Desconocer “el otro”, desconocer que el otro es diferente,
solo nos hace caer por una pendiente muy peligrosa: la lucha contra el préjimo esta
avalada por la universalizacién que encontramos en esta “Comedia de los Asnos” que
promueve el capitalismo.

MAS SANTOS: LA SALIDA DEL DISCURSO CAPITALISTA

Lacan se pregunta en “Alocucién sobre la psicosis del nifio”: “se trata de saber cémo
nosotros, quiero decir, los psicoanalistas, vamos a responder: la segregacién puesta a
la orden del dia por una subversién sin precedentes”".

Lacan se refiere a la segregacion —efecto del desarrollo sin precedentes de
la ciencia y el avance del capitalismo— y la subversion en las estructuras sociales a
las que hemos hecho referencia a lo largo de este articulo. Ahora bien, ¢qué tiene
el discurso del analista para responder a la coyuntura de la época? ¢El psicoanalisis
deberfa adaptarse a la época tomando sus ropajes, o deberfa analizar los sintomas de
su época desde una posicion extraterritorial?

Como hemos nombrado anteriormente, los discursos producen un efecto
segregativo, efecto de racismo en el punto en que logran instituir un ordenamiento
de goce, establecen diferencias y dejan a algunos por fuera. ¢El discurso del analista
también es racista o es la excepcién?

En primer lugar, hay que decir que, si bien en el discurso del amo, amo y
esclavo pertenecen a conjuntos heterogéneos, el analista previamente debe haber sido

JUAN MANUEL MORANA Y SANDRA TURRADO VEGA [IODIA! EL AMOR NO HACE FALTA]

20. Eduardo Kuffer, “Notas sobre el
odio”, Freudiana 1 (1991): 45.
21. Jacques Lacan, “Alocucion sobre las

psicosis del nifo” (1967), en Otros escritos
(Buenos Aires: Paidés, 2012), 383.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 187-202. 197



22. Es interesante que ‘saldo’ indique
tanto cantidad positiva como negativa
del resultado de una operacion.

23. Lacan, £l seminario. Libro 20. Aun, 174.

24.Jacques Lacan, Seminario 15. El acto
psicoanalitico (1967-1968), clase del
6 de diciembre de 1967. (Inédito).

198

analizante, él ha pasado por la experiencia del analisis. El saldo?? de un andlisis revela
las marcas singulares a las que estd sometido el sujeto, las marcas de goce, revela que
lo extranjero convive en el niicleo mismo de cada uno, que somos inmigrantes en el
mismo campo donde nos constituimos, saldo, sin dudas, en las antipodas del racismo.

La aventura subjetiva del andlisis implica que el analizante pueda poner en
juego al odio sin que lo consuma, sin que lleve a la agresién o aniquilacion del otro. Se
trata de leer el odio, porque es escritura del Uno. El odio es necesario porque incluye
la lucidez que hace salir del enamoramiento y permite saber sobre la castracién, pero,
como hemos sefialado, no solo el amor puede ser ciego: el odio también puede cegar
haciendo que se rechace cualquier dimensién extranjera del otro. Quedara del lado
del analizante, es decir, su tarea serd, en transferencia, leer las marcas singulares que
lo constituyen. El odio es el Uno solo, entonces, el odio no sabe, pese a la lucidez que
nos entrega con respecto al goce del Otro. El odio no sabe porque es indiferente al
saber. El amor es ciego, y podemos reprocharle sus ilusiones, su negacion de la ausencia
de relacion sexual, pero el amor “sélo puede realizar lo que llamé, usando de cierta
poesia, valentia ante el fatal destino”?, fatal destino de los Unos solos. El amor es un
freno al goce, implicando siempre una renuncia, una pérdida, e inscribiendo siempre
una diferencia social y subjetiva, porque el amor tiene lazo con el saber inconsciente
y revela algo del saber. El amor implica al Otro y, entonces, implica un saber. Un saber
textual singular, no referencial, no acumulable o colectivizable. Un saber que, ubicado
en el lugar de la verdad, retorne con las fallas que lo constituyen, con las marcas de lo
real. La verdad en cuanto lugar simbélico no se trata de una proposicion verdadera o
falsa como la verdad de la ciencia, se trata de una verdad donde el contenido no es lo
que importa, sino el lugar que ocupa entre nosotros y lo real, revelando su (im)potencia
de medio decir, su dimensién de imposible. Se trata de la verdad de la divisién del
sujeto en relacién con la satisfaccién pulsional que desconoce.

El psicoandlisis no podria ser racista porque su ética estd sostenida en la diferen-
cia, dirigida por el hueso de lo real de cada ser hablante, es decir, por la singularidad.
El analista sostiene el acto analitico con el fin de dar soporte y autorizacién a la tarea
del analizante para que este, dice Lacan en el Seminario 15, “obtenga un cierto fin que
nadie ha podido fijar claramente”*. ¢Acaso el “cierto fin” sera cefir la causa del deseo,
es decir, un vacio activo, una nada? En un andlisis, se trata de cenfir la causa como el
horror al saber. La operacién analitica se opone al no querer saber nada de eso, se trata
de la emergencia de un saber alli donde habia un no querer saber. Sin dudas, semejante
esfuerzo no sera tarea facil en una época donde la subjetividad esta prefabricada por
la promocion de los imperativos que el capitalismo despliega, en un momento donde

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



se nos convence de que nuestros males vienen de un fallo reemplazable, donde lo que
prevalece son las soluciones superficiales, cosméticas (quimicas o no) para disimular
las grietas y evitar las preguntas. Pero no perdamos la esperanza.

De cara al futuro, nos queda algo mas que la hecatombe producida por el capi-
talismo: lo que nos queda es hacer el esfuerzo de fabricar una salida al discurso
capitalista, promoviendo y sosteniendo la singularidad. Para ello, el psicoanalista
debe encarnar la posicion de saint homme, de hombre santo que, como dice Lacan
en “Television”, “se pone a hacer de desecho [...] para [...] permitir al sujeto, al sujeto
del inconsciente, tomarlo como causa de su deseo”®. Es decir, el analista encarna el
objeto a y viene a ese lugar sin ninguna extraccién de goce, sin ninguna ganancia:
“solo el santo se queda seco, para él ni pizca”. El acto analitico es eminentemente
anticapitalista. El santo ocupa el lugar de desperdicio, el analista se deja tomar como
objeto de desecho sirviéndose de esta posicion, no con el fin de relanzar el circuito de
consumo, sino para que el analizante, sirviéndose de él, tenga la posibilidad de dibujar
nuevos caminos, donde la contingencia comande hacia la posibilidad de producir una
cicatriz incurable.

Lacan imaginé un posible salir del discurso capitalista: “Cuanto mas santos
seamos, mas nos reiremos, es mi principio; es incluso la salida del discurso capitalista
—Ilo cual, si solo es para algunos, no constituird ningtin progreso—"?". Ya no es el
capitalista el que rfe, sino el santo. De eso se trata la estafa del psicoandlisis, de que
el analista se sitle en el envés del amo moderno sirviéndose del desecho que produce
para elevarlo a la potencia del deseo. Si en el discurso del amo la verdad se oculta, lo
propio de la subversién analitica es extraerla del campo de enunciacién que la produce.

A prop6sito de las razas, es importante sefalar que Lacan considera que hay
dos tipos: el lado hombre, falico, o todo, y el lado femenino, no todo, que va mas
alla del falo. Estas razas se constituyen por una relacién particular al goce, la primera,
todo falico, y la segunda, no toda, rompiendo la l6gica de la excepcién y de lo posible.
El amor y el psicoanalisis feminizan, fragilizan al hombre al sacarlo del goce félico, y
también fragilizan al discurso capitalista, que, como el hombre, se rige por el todo
falico. Solo desde la castracion, desde la falta que el capitalismo rechaza con ahinco,
desde lo femenino, se puede acceder a un amor que haga falta, un nuevo amor, uno
sin garantias, del lado de la contingencia, un amor del lado del no-todo. En la medida
en que el goce autista puede negativizarse, se puede reencontrar bajo la forma de
objeto a, plus de goce, en el partenaire, rompiendo el circuito cerrado del consumo.

Retomando el planteo de Kuffer, no perdamos la esperanza de que aquellos
inocentes vayan mas alla de la castracion, que atraviesen su odio enmascarado bajo

JUAN MANUEL MORANA Y SANDRA TURRADO VEGA [IODIA! EL AMOR NO HACE FALTA]

25.Jacques Lacan, “Televisién”
(1973), en Otros escritos (Buenos
Aires: Paidds, 2012), 545.

26. Ibid., 546.
27. Ibid.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 187-202. 199



28.Jacques Lacan, “Juventud de Cide, o
la letra 'y el deseo” (1958), en Escritos 2
(Buenos Aires: Siglo XXI, 2015), 725.

29. Agradecemos esta atinada observacién
a David Vargas Castro.

30.Jacques Lacan, Seminario 27. La
disolucion (1979-1980), clase del
15 de enero de 1980. (Inédito).

200

los ropajes de la injusticia; y los otros, los cobardes que se ensafian en aniquilar la
diferencia apuntando al goce del Otro, quizés algln dia reparen en que, en el mismo
acto, lo constituyen resguardandose del horror a su propia falta.

Podemos ubicar, entonces, la existencia de dos dimensiones del odio. En primer
lugar, aquella dimensién licida, que desvela al Uno, es decir, aquello més singular del
ser hablante que no hace relacion, y otra que, al rechazar ciegamente la otredad, el
saber de la diferencia, sostiene al goce del Otro en cuanto ilusién o respuesta a la
ausencia de relacion sexual.

A propésito de la primera de las dimensiones, Lacan, en “Juventud de Gide
o la letra y el deseo”, sehala cémo Madeleine, si bien no sabia que las cartas eran el
objeto fetiche de André Gide, estaba orientada: sabia que estas eran muy preciadas
para él, él “habia puesto su alma”®. Por este hecho, Lacan la compara con Medea,
quien mata a sus hijos porque sabia que era lo que mas le doleria a Jasén, su esposo
y padre de los nifios. Las dos son verdaderas mujeres en el decir de Lacan, ya que sus
actos no iban dirigidos al tener, no afectaron una propiedad del otro, sino que golpearon
aquello que era més esencial para el ser de sus maridos, afectando a lo insustituible,
a lo irrecuperable. Madeleine apunta al goce singular de la relacién de su marido con
las cartas, aquel que devela la inexistencia de relacion sexual entre ella y Gide. El odio,
entonces, al apuntar al ser de goce del Otro, no hace otra cosa mas que sefalar la fisura
de la ilusion de la complementariedad entre los sexos, ya que revela que no existe tal
proporcién acabando con la ficcion de hacer de dos uno.

En cuanto a la segunda dimension, ubicamos a los totalitarismos, sostenidos
en la |6gica falica del todo, que, si bien también se dirige al ser de goce del Otro, no
devela aquello que marca la alteridad (Einzigkeit) sino que sostiene al Uno unificante
(Einheit) exterminando a aquellos que, gozando de otro modo, extraerfan una porcién
de goce propio, sosteniendo de este modo la ilusién de la existencia del goce del Otro.

Quizas serfa mas preciso decir que en el odio convive una dimension dene-
gatoria inherente a su nicleo mismo ya que el mismo afecto supone la afirmacién y
negacion del goce del Otro®. Sin embargo, sostenemos que es posible ubicar efectos
diferentes al considerar una u otra de las modalidades indicadas ya que no es lo mismo
soportar la diferencia que sostener al Otro.

En el decir de Lacan: “El Otro falta. Eso me parece raro a mi también. Lo soporto
sin embargo, lo que a ustedes les choca, pero no lo hago para eso [...]. Si ocurre que
me vaya, diganse que es a fin —de ser Otro por fin—"%.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



BiBLIOGRAFIA

BAumAN, ZYGMUNT. Amor liquido. Acerca de la
fragilidad de los vinculos humanos. Buenos
Aires: Paidés, 2010.

FReub, SIGMUND. “Psicologia de las masas y
andlisis del yo” (1921). En Obras completas.
vol. XVIII. Buenos Aires: Amorrortu, 2012.

Freup, SicmMunD. “El malestar en la cultura”
(1930[1929)). En Obras completas. Vol. XXI.
Buenos Aires: Amorrortu, 2014.

HEIDDEGER, MARTIN. ¢Qué es metafisica? Sevilla:
Renacimiento, 2003.

Kurrer, EDUARDO. “Notas sobre el odio”. Freu-
diana 1 (1991): 45-46.

LAcAN, JacQues. “Funciény campo de la palabra
y del lenguaje en psicoanalisis” (1953). En
Escritos 1. Buenos Aires: Siglo XXI, 2010.

LAcAN, Jacques. “Juventud de Gide, o la letra
y el deseo” (1958). En Escritos 2. Buenos
Aires: Siglo XXI, 2015.

LACAN, Jacques. “Subversion del sujeto y dialéc-
tica del deseo” (1960). En Escritos 2. Buenos
Aires: Siglo XXI, 2015.

LACAN, JacQuEs. “La cienciay la verdad” (1965).
En Escritos 2. Buenos Aires: Siglo XXI, 2015.

LAcAN, JacQues. Seminario 14. La légica del
fantasma (1966-1967). Inédito.

LacaN, JacqQues. “Alocucién sobre las psicosis
del nino” (1967). En Otros escritos. Buenos
Aires: Paidés, 2012.

LACAN, Jacques. “Proposicién del 9 de octubre
de 1967 sobre el psicoanalista de la Escue-
la” (1967). En Otros escritos. Buenos Aires:
Paidés, 2012.

LAcAN, JacQuEs. Seminario 15. El acto psicoana-
litico (1967-1968). Inédito.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 17. El reverso
del psicoanalisis (1969-1970). Buenos Aires:
Paidos, 2008.

LACAN, JacqQues. “Radiofonia” (1973). En Otros
escritos. Buenos Aires: Paidds, 2012.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 20. Aun
(1972-1973). Buenos Aires: Paidés, 2011.

LACAN, JacqQues. “Television” (1973). En Otros
escritos. Buenos Aires: Paidés, 2012.

LACAN, JACQUES. Seminario 27. La disolucién
(1979-1980). Inédito.

RasiNovicH, Diana. El deseo del psicoanalista.
Buenos Aires: Manantial, 2010.

SoLer, COLETTE. Los afectos lacanianos. Buenos
Aires: Letra Viva, 2011.

Soter, Coterte. “¢ldentidades precarias?”. Aun
7 (2013): 33-40.

JUAN MANUEL MORANA Y SANDRA TURRADO VEGA [IODIA! EL AMOR NO HACE FALTA]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 187-202.







poi: 10.15446/djf.n19.76719

El odio de clase: entre la venganza y la culpa

(cc)

cOMo aTAr: Salomone, Mariano. “El odio de
clase: entre la venganza y la culpa”. Desde
el Jardin de Freud 19 (2019): 203-218, doi:
10.15446/djf.n19.76719

*e-mail: msalomone@mendoza-conicet.gob.ar

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

MARIANO SALOMONE"

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (Conicet), Mendoza, Argentina

Universidad de Aconcagua, Mendoza, Argentina

El odio de clase: entre la
venganza y la culpa

El presente trabajo retoma la expre-
si6n de Walter Benjamin sobre el
odio de clase al referirse al “nervio
principal” del cual los sectores
subalternos obtienen su fuerza en
la accion politica. La hipétesis de
fondo considera que —en cuanto
proceso de subjetivacién compro-
metido en la praxis histérica—
aquella pasion revolucionaria se
encuentra siempre tensionada
entre lavenganzay la culpa. En par-
ticular, propone reflexionar sobre
una experiencia histérica concreta
de organizacion popular que tuvo
lugar en el 2002 en un barrio pe-
riférico de la ciudad de Mendoza
(Argentina). Mientras que el primer
apartado presenta una sintesis de la
problematica tedrica en juego, el
segundo expone algunas conjeturas
acerca de la raigambre pulsional de
aquella experiencia colectiva.

Palabras clave: odio de clase, subje-
tividad, politica, venganza, culpa.

Class Hatred: Between
Revenge and Guilt

The article takes up Walter
Benjamin’s reference to class ha-
tred as the “main nerve” from
which subaltern sectors draw their
strength in political action. Our
basic hypothesis is that said revo-
lutionary passion —as a subjec-
tivization process committed to
historical praxis— is characterized
by a permanent tension between
revenge and guilt. Specifically, the
article carries out a reflection on a
concrete historical experience of
popular organization that occurred
in a marginal neighborhood of the
city of Mendoza (Argentina) in
2002. The first section provides a
synthesis of the theoretical issues
at stake here, and the second dis-
cusses some conjectures regarding
the pulsional roots of that collective
experience.

Keywords: class hatred, subjectivity,
politics, revenge, guilt.

FECHA DE ACEPTACION: 22/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 203-218.

La haine de classe:
entre la vengeance
et la culpabilité

L'expression de Walter Benjamin sur
la haine de classe est reprise dans
cet article lorsqu’on fait référence
au “nerf principal” dont les secteurs
subalternes prennent sa force dans
I'action politique. Lhypothese de
base pose que la passion révolu-
tionnaire est toujours mise sous
tension entre la vengeance et la
culpabilité. Plus précisément, le
travail réfléchit sur une expérience
historique concrete d’organisation
populaire qui s’est déroulé en 2002
dans un quartier de la banlieue de
Mendoza, Argentine. Une synthése
du probleme théorique en jeu est
exposée en premier, pour formuler
ensuite quelques conjectures sur
les racines pulsionnelles de cette
expérience collective.

Mots clés: haine de classe, sub-
jectivité, politique, vengeance,
culpabilité.

203


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76719
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76719

1. Alain Badiou, “Althusser: lo subjetivo sin
sujeto”, en Compendio de metapolitica
(Buenos Aires: Prometeo, 2009).

2. Silvia Bleichmar, “Limites y excesos del
concepto de subjetividad en psicoanalisis”,
en La subjetividad en riesgo (Buenos Aires:
Topfa Editorial, 2007); Jorge Aleman,
“Diferencia entre sujeto y subjetividad”, en
Horizontes neoliberales en la subjetividad
(Olivos: Grama Ediciones, 2016).

204

INTRODUCCION
[ presente trabajo tiene como horizonte de indagacion el campo de problemas
que suscita al psicoanalisis lo que ha sido tematizado, en dicho campo, como
“malestar cultural”. En efecto, procura contribuir, desde una perspectiva psicoa-
nalitica, al trabajo de elucidacién de los dilemas que cifien a las experiencias
colectivas, las subjetividades y los sujetos que alli se encuentran implicados.

El punto de partida ha sido pensar la subjetividad como uno de los lugares en
el que se verifica y debate el sentido de la historia y el futuro de nuestras sociedades,
pues remite al campo de la politica, entendida como del orden de lo subjetivo sin
sujeto’. Hace tiempo que asistimos a un uso extendido del término ‘subjetividad’ dentro
del psicoandlisis, en sus diferentes orientaciones. Eso ha llevado a reflexionar sobre
los posibles limites y excesos de ese concepto y a plantear la necesidad de diferenciar
entre subjetividad y sujeto?®. Pareciera haber un acuerdo en sefalar que la subjetividad
es un concepto socioldgico, no psicoanalitico, que busca el reconocimiento de los
determinantes histérico-sociales sobre los que emerge la subjetividad en sus rasgos
dominantes, en cuanto modos particulares de una sociedad concreta. Mientras tanto,
el psicoandlisis interroga los condicionantes universales que hacen a la constitucién
psiquica, su dimension estructural: la division del sujeto. En tal sentido, aquf lo crucial es
que el descubrimiento del psicoandlisis no se reduce a afirmar la existencia del incons-
ciente, sino a plantear por primera vez en la historia del pensamiento que es posible que
exista un pensamiento sin sujeto. Es el punto central de una perspectiva psicoanalitica
que nos permitiria elaborar una concepcion no subijetivista de la subjetividad.

Esa fue la problemdtica lacaniana que se organiz6 durante los afos 50 bajo la
conocida propuesta de un retorno a freud. Para Lacan el descubrimiento freudiano
dejaba ver una hiancia en el hombre que daba cuenta de una “heteronomia radical” en
su sery que ninguna disciplina podria venir a recubrir. La autonomia de esa determina-
cion simboélica es precisamente la cuestion central en El seminario sobre la carta robada,
esto es, la posibilidad de pensar un mas alla de la intersubjetividad, pudiendo elucidar
el lugar excéntrico del cual los sujetos reciben su determinacion. “La subjetividad en su
origen no es de ningtin modo incumbencia de lo real, sino de una sintaxis que engendra

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



en ella la marca significante”. Asi, si el sujeto se constituye en relaciéon con un orden
simbdlico, se trata de una cadena significante cuyos “desfiladeros” podemos pensar
se encuentran surcados por el efecto de la lucha de clases, la diferencia sexo-genérica
y los procesos de racializacién, por mencionar las tres dimensiones bajo las cuales
la teorfa social ha conceptualizado las relaciones de poder en una formacién social.

En definitiva, se trata de pensar una nocién de subjetividad que contenga en
sus presupuestos la densidad histérica del mundo que la rodea y organiza como tal,
es decir, en donde el estatuto de lo histérico-social no se plantee en términos de un
mero agregado o apéndice (remisiones obligadas al “contexto” politico, por ejemplo)
sino que esté implicado de manera constitutiva en las condiciones con las que el sujeto
trama y estructura su propia subjetividad. De ahf que este trabajo se inscribe en cierta
tradicion que procura ligar el pensamiento freudiano a la critica de la cultura®. En esa
linea, si el campo de la politica es el de una subjetividad sin sujeto, el psicoandlisis
es el campo del reconocimiento de las determinaciones que lo constituyeron y la
responsabilidad de decidir si asume esa subjetividad de la que participa desde un
saber que no conoce. Tal como advierte Blas de Santos, el “pasaje en el que lo que
era subjetividad opta por el sujeto, es el tiempo en el que el pasado se hace historia,
el presente se descubre y el provenir se inventa™.

Apropésito del posible vinculo entre el psicoanalisis y la critica sociocultural, hay
una tradicién de pensamiento que hizo de ese entrecruzamiento gran parte de su trabajo
de indagacion: la Escuela de Frankfurt. Es conocido el acercamiento que mantuvieron
varios de sus miembros con la obra freudiana, asi como también las dificultades que
con el tiempo revel6 la aventura del freudomarxismo, esa procura de sintesis teérica
entre Marx y Freud a la que apostaron, cada uno a su modo, pensadores como Max
Horkheimer, Erich Fromm, Theodor Adorno y Herbert Marcuse. Sin embargo, tal vez
menos conocida resulta la recepcién del psicoandlisis en la obra de Walter Benjamin,
dialogo que también ejercié una influencia decisiva, central, en su Libro de los Pasajes®.

Precisamente, con relacién a la invitacion que hace Desde el Jardin de Freud a
reflexionar sobre la cuestion del odio en nuestras sociedades, propongo retomar aquella
atractiva expresion de Benjamin, en sus tesis sobre el concepto de historia, acerca de
la accién revolucionaria bajo los términos de un odio de clase. Recordemos que en el
pensamiento del filésofo frankfurtiano, ese odio constituye la débil fuerza que puede
hacer saltar en pedazos el continuum de la historia, las relaciones de opresion que
recaen sobre la vida de las clases subalternas. Asi, para Benjamin, el odio de clase, como
subjetivacion politica, se nutre de “la imagen de los antepasados esclavizados y no del
ideal de los descendientes liberados””. De alli que la relacion con el pasado cobre una
especial relevancia para la lucha de clases, pues en su perspectiva serd lo pendiente,

MARIANO SALOMON [EL ODIO DE CLASE: ENTRE LA VENGANZA Y LA CULPA]

3. Jacques Lacan, “El seminario sobre ‘La

carta robada’” (1956), en Escritos 1
(Buenos Aires: Siglo XXI), 59.

. Silvia Tubert, El malestar en la palabra

(Buenos Aires: Biblioteca Nueva, 2000);
Paul-Laurent Assoun, Freud y las ciencias
sociales (Barcelona: Ediciones del Serbal,
2003); Néstor Braunstein, Betty Fuks y
Carina Basualdo, “Por amor a Tétem y
Tab(”, en Freud: A cien anos de Tétem

y Tabii (México: Siglo XXI, 2013).

. Blas de Santos, La fidelidad del

olvido (Buenos Aires: El cielo
por asalto, 2006), 78.

. Maria Castel, “Temporalidad inconsciente

y tiempo histérico. Acerca de la recepcion
benjaminiana de la obra de Sigmund
Freud”, en Omar Acha y Mauro Vallejo,
Inconsciente e historia después de

Freud (Buenos Aires: Prometeo, 2010);
Francisco Naishtat, “El psicoandlisis a
prueba de fragmentos. La recepcién

de Freud en la historiograffa del Libro

de los Pasajes”, en Omar Acha y Mauro
Vallejo, Inconsciente e historia después de
Freud (Buenos Aires: Prometeo, 2010).

. Walter Benjamin, “Tesis de filosofia de la

historia”, en Para una critica de la violencia
(México: Premia editora, 1982), 120.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 203-218.



206

8. Marta Gerez Ambertin, Venganza ¢ culpa.
Dilemas y respuestas del psicoanalisis
(Buenos Aires: Letra viva, 2017).

todo aquello que quedé truncado en el pasado, el don (intercambio intergeneracional) a
partir del cual los sujetos pueden apostar a un mds alld del “destino”, esto es, condicién
de posibilidad para una apertura del mundo y de la historia.

La elaboracion que aqui propongo se liga a la posibilidad de interrogar los
procesos de subjetivacion comprometidos en la practica politica de los sectores
subalternos. Asi, el objetivo es reflexionar sobre una experiencia histérica concreta de
organizacién popular que tuvo lugar en un barrio periférico de la Ciudad de Mendoza,
Argentina. En plena crisis social, politica y econémica de diciembre del 2001, un grupo
de vecinos/as desocupados/as comienza a transitar una experiencia cuyo recorrido
puede ser trazado, aprés coup, por el trayecto que va del saqueo a un supermercado
a la autogestién de un taller productivo. Por supuesto, ese no fue un camino lineal ni
libre de tensiones, entre otros motivos, porque que el terreno sobre el que tenia lugar
tampoco se trataba de un espacio “vacio y homogéneo” —al decir de Benjamin—,
sino, por el contrario, uno marcado por profundas desigualdades sociales en sentido
amplio. Se trata entonces de pensar la raigambre pulsional sobre la que se asentaba
aquella accién colectiva: el devenir de la dindmica grupal, el proceso de constitucion de
los sujetos, la formulacion de sus demandas y las tensiones encontradas. En un trabajo
reciente, Marta Gerez Ambertin® propone pensar las vicisitudes de la subjetivad bajo
el dilema de la venganza y la culpa. En efecto, siguiendo a la autora, la hipétesis de
fondo que sostiene este trabajo es considerar que el odio de clase se encuentra del
mismo modo tensionado entre la venganza y la culpa.

Desde el punto de vista metodoldgico, el trabajo supone la (re)lectura de
aquella experiencia de autogestion llevada a cabo en el Departamento de Las Heras
de Mendoza. Se trata de presentar solo algunos fragmentos que sobresalen a la luz de
la hipétesis formulada: el sujeto vive arrinconado entre la venganza y la culpa, dilema
de toda subjetividad que remite a las paradojas de los Nombres-del-padre. Asi, en el
primer apartado presento una sintesis de la problematica teérica en juego, mientras que,
en el segundo, expongo algunas conjeturas acerca del devenir de aquella experiencia
colectiva.

1. LA SUBJETIVIDAD ENTRE LA VENGANZA Y LA CULPA:

PERSPECTIVA PSICOANALITICA

El trabajo de Marta Gerez acerca de la venganzay la culpa, que en este articulo retomo
ampliamente, permite plantear una problematizacién particular en torno a las vicisitudes
por las que atraviesa la subjetividad desde un punto de vista psicoanalitico. La hipdtesis
central de la autora es pensar ambas posiciones como un par dicotémico que configura

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



el dilema de toda subjetividad, a modo de un problema encarnado en cada uno/a de
nosotros/as en cuanto seres hablantes. Todo sujeto se encuentra arrinconado por lo que
la autora llama el “filo de la venganza” —que lo incita a la accion—y el “
culpa” —que lo paraliza—. No hay sujeto que no haya sido atravesado por esa tension.
La incitacién de la venganza es siempre amenazante y refiere a las injurias recibidas y
a la necesidad de desagraviar esas injurias, es decir, a desquitarse. Mientras tanto, la
culpa no es menos intimidante, pues encierra por dentro, acusa, siempre condena al
sujeto. Ahora bien, cualquiera de las dos respuestas produce contrariedades y coloca
al sujeto frente a situaciones riesgosas. No podemos liberarnos de esa tension.

La venganza ha sido trabajada tanto por Freud como por Lacan. Lo crucial es
que en ambos se trata de la respuesta tejida desde la estofa pulsional a un dano recibido.
En efecto, supone un posicionamiento del sujeto frente a ese dafo. Punto en el cual la
venganza se entrecruza con la culpa anudandose al superyé, ese “gendarme interior”
que habita en lo mas intimo de la subjetividad e instiga a la implacable venganza contra
los otros o a volverla contra si mismo. Ambas, venganza y culpa, se entrelazan en una
dimensién pulsional, que es ciega e inconsciente.

Ahora bien, venganza y culpa tienen en Freud y en Lacan un “axis fundamental”
que remite al fantasma parricida®. El fantasma parricida emerge de la imposibilidad de
encontrar respuestas pacificantes a la ley paradojal que habita en los Nombres-del-
padre, la antinomia entre el ancestro que dona espiritualidad, habilitando un Nombre, y
su espectro, el saldo pulsional y traumético de su version perversa. Se trata de la tensién
irresoluble que enfrenta todo sujeto, dualidad plasmada entre las versiones del padre que
sosiega al donar la palabra, o el padre maldito (pere-versién) que convoca cruelmente al
sometimiento. Esa paradoja entre la ley donada por el padre pacificante y su cara desre-
gulada —que “enloquece”— la hallamos tempranamente en el pensamiento freudiano,
por ejemplo, en el texto de 1908 “La moral sexual cultural y la nerviosidad moderna®.
Alli se anticipa, tal como advierte Marta Cerez, el desencanto freudiano respecto
ala promesa de toda pax culturalis y manifiesta abiertamente su desaliento respecto al
triunfo final de las leyes sociales, esas que deberian regular el pacto social'. Esa tension
es radicalizada por Freud hacia 1929 en “El malestar en la cultura”®.

La paradoja de los Nombres-del-padre refiere al hecho de que la misma ley
regulada que garantiza el contrato social y la renuncia pulsional arrastra con ella un
inquietante plus de irregularidad que constituye la base del malestar cultural. Esa
ley regulada, sancionada para favorecer el progreso de la “espiritualidad”, conlleva
el paradéjico incremento de aquello que pretende desechar: el retorno pulsional y
su amenaza. La ley simbdlica tiene su reverso, el cual Freud llama fuera de la ley (el
lado que no regula). La herencia paterna deja irremediablemente su traza de amor y

cerco de la

MARIANO SALOMON [EL ODIO DE CLASE: ENTRE LA VENGANZA Y LA CULPA]

9. Ibid., 28.

10. Sigmund Freud, “La moral sexual
cultural y la nerviosidad moderna”
(1908), en Obras completas, vol. VIII
(Buenos Aires: Amorrortu, 2012).

11. Gerez Ambertin, Venganza ¢ culpa, 50.

12. Sigmund Freud, “El malestar en la
cultura” (1929), en Obras completas, vol.
XXI (Buenos Aires: Amorrortu, 2012).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 203-218. 207



13. Gerez Ambertin, Venganza ¢ culpa, 35.

14. Mariano Salomone, “Reconstruccion de
una experiencia politica en Provincia:
continuidades y rupturas. El 19 y 20 de
diciembre de 2001 como inflexién”, en
Informe final “Partidos, movimientos y
alternativas politicas en América Latina

y el Caribe”, Clacso, 2005. Disponible
en: http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/
ar/libros/becas/2005/partijov/salomone.
pdf (consultado el 23/02/2017); Mariano
Salomone, “Movimientos sociales y
Estado: sobre las dificultades de la
autonomia. Notas desde una experiencia
en Mendoza”, Revista de la Escuela de
Antropologia 14 (2008): 177-190.

208

odio: se venera al padre buscando su amparo, se lo odia porque no ofrece garantia
alguna —porque también estd castrado y sometido a su vez a las paradojas de la ley
que transmite®—.

2. EL TALLER DE CALZADOS HUELLAS: (RE)PLIEGUES DE UNA EXPERIENCIA
COLECTIVA ANTE LOS DILEMAS DE LA SUBJETIVIDAD

El Taller de Calzados Huellas se conforma a principios del afno 2002. Sus miembros remi-
ten los origenes de esa experiencia a las jornadas de protesta del 19y 20 de diciembre
del 2001 que provocaron el derrocamiento del gobierno nacional de Fernando de la
Rua. Dichas jornadas hicieron visible un escenario social que se expresé a través de
formas organizativas y de protesta inhabituales: cacerolazos, saqueos a supermercados,
piquetes de ruta y cortes de calles, ferias de trueque, fabricas recuperadas por sus
trabajadores, asambleas barriales, ocupacién de edificios plblicos, escraches, etc. Un
diverso repertorio de accién colectiva que desafié al conjunto de las ciencias sociales
a producir herramientas conceptuales no convencionales para su interpretacion. La
irrupcién de una pluralidad de sujetos en el espacio publico abrié el juego a un proceso
de repolitizacion de lo social que constituyé un punto de inflexion en la lucha contra
el neoliberalismo.

La experiencia del taller Huellas tuvo lugar en el Barrio Covicuyo situado
en el Departamento de Las Heras, en el Gran Mendoza. Se trata de un barrio
de “vivienda social”, construido por el Instituto Provincial de la Vivienda del Gobierno de
Mendoza en la periferia de la ciudad. En trabajos anteriores, he tenido la oportunidad
de aportar a una reconstruccion de la experiencia productiva del taller como parte de
un andlisis de las particularidades que adquirieron las jornadas de protesta del 19 y
20 en la Provincia de Mendoza: los procesos organizativos a los que dieron lugar;
los desplazamientos subjetivos entre sus protagonistas; las dificultades y obstaculos
encontradas en ese transcurso™. Dicha investigacion fue el resultado de una compleja
experiencia de trabajo de campo iniciada a principios del 2003 durante el periodo
de “observacion participante” que se extendié durante dos afios. En lo que sigue
propongo una relectura de aquellos trabajos que permita pensar la raigambre pulsional
comprometida en toda accién colectiva, en cuanto proceso de transformacion de las
circunstancias que las rodea.

En el principio era la acciéon: saquear el supermercado

Hacia finales del 2001 Argentina enfrentaba una profunda crisis econémica, social y
politica como parte de una conflictividad social que, a través de formas heterogéneasy a

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



un ritmo irregular desde mediados de los 90, expresaba la profunda crisis de hegemonia
del proyecto neoliberal. Durante los dias previos al 19 y 20 de diciembre, se realizaron
en algunas localidades de Mendoza una serie de saqueos a supermercados. Los primeros
registros en diarios locales corresponden al dia 13 de diciembre del 2001: se trataba
de supermercados ubicados en los departamentos de Guaymallén y Las Heras.

En el caso del taller Huellas, la totalidad de los entrevistados vinculaba el origen
de su organizacion con la crisis de fines del 2001, especificamente, al problema de
la desocupacion. Sus relatos remiten el origen del grupo a un intento de saqueo al
supermercado Atomo ubicado en la interseccién de calles San Martin e Independencia
(Las Heras).

Esto comenz6 a raiz de la situacién econémica que estédbamos pasando el aio pasado.
Se formé primeramente por los saqueos que habian de los supermercados, un grupo
de chicas en el barrio se juntaron para... las madres no tenfan qué darles de comer a
sus hijos, querfan hacer un saqueo en el supermercado... (Entrevista a Josefina, 2003)"

El primer momento que interesa destacar es esta precipitacion en la accién
que los entrevistados relatan en el inicio de la experiencia colectiva: saquear un
supermercado. Esos relatos son profundamente ambivalentes, ya que a la vez que el
saqueo resulta un punto de referencia comin en los entrevistados, es también objeto
de critica y enjuiciamiento negativo desde la mirada retrospectiva. Al punto que no se
sabe si el saqueo efectivamente existi6 ni quiénes habrian participado. Esa ambivalencia
es hija de las paradojas de la ley. Se trata, como he sefialado mds arriba, de aquella
doble moral sexual cultural que Freud anticipa hacia 1908. Mientras la venganza parece
siempre posicionarse fuera de la ley (“justicia salvaje”), ilegal; la culpa esta en cambio
demasiado encadenada a la ley, por eso ahoga, paraliza™. La venganza impele al acto
(“dale hacelo”; “si tengo que saquear saqueo”); la otra condena ese acto (“para mi era
una bajeza humana eso de ir a saquear”). La venganza precisa devolver el golpe de
la injuria y por eso envalentona. La otra constrifie y siempre acobarda. Ahora bien,
cualquiera de las dos puntas incide sobre el sujeto y le genera dilemas. Ambas hacen
peligrar la subjetividad.

La venganza, explica Gerez Ambertin, ha sido vinculada por Freud con la Ley
del Tali6n, ese principio de justicia distributiva que llama a imponer un castigo con
“lo mismo” que produjo el ultraje. Asi pues, se impone la necesidad de un castigo
similar a la injuria recibida —en nuestro caso—, precisamente es comun vincular la
crisis del 2001 al saqueo neoliberal que tuvo lugar desde la dltima dictadura militar
de 1976. El problema, advierte la autora, es que, si la accién vengativa esta ligada a
lo pulsional, resulta incongruente pensar un dano “proporcional” al recibido, pues

MARIANO SALOMON [EL ODIO DE CLASE: ENTRE LA VENGANZA Y LA CULPA]

QEOAA00EDNONOD

-/nﬂ i oy
T

15. Los nombres de los entrevistados
son ficticios, han sido reemplazados
para garantizar su anonimato.

16. Gerez Ambertin, Venganza ¢ culpa, 16.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 203-218. 209



210

17. Ibid., 26.
18. Ibid., 31.
19. Ibid., 46.

tratandose de la pulsién, nos movemos siempre en el terreno de lo desproporcionado”.
Esa des-medida que esté en juego alrededor de la venganza, la podemos reconocer,
en la experiencia analizada, tanto en el cuestionamiento que recibieron los saqueos en
los medios hegeménicos (“no se relacionan con la pobreza, porque no se llevan pan 'y
aceite sino televisores y bebidas alcohdlicas”) como en la respuesta que tuvo lugar por
parte del Estado:

Habfa muchisima gente, llegé la policia con gases lacrimégenos... Bueno, fue un ope-
rativo de desalojo brutal. Brutal porque no fbamos a matar a nadie. Yo digo fbamos
porque soy parte del pueblo, pero la gente que estaba ahi no iba con la intencién de
matar a nadie sino de saciar el hambre. (Entrevista a Hugo, 2003)

Saciar el hambre... remite de una u otra manera al orden de lo pulsional, un
apetito ardiente: sed de venganza. De alli que Marta Gerez advierta sobre la necesidad
de retomar la distincién que hace Lacan entre agresividad y agresion para pensar el tipo de
dano del que se trata en torno a la venganza. Mientras la agresividad es provocada por
la relacién imaginaria al semejante, la agresion propiamente dicha excede al registro
imaginario y especular, movilizando una violencia que esta en relacién con el orden
de lo real. Aqui corresponde diferenciar privacién como dano de lo real de la mera
herida narcisista que afecta al campo especular e imaginario'.

En relacion con la venganza se trata de un dano inasimilable, esto es, que
provoca una estocada en lo real, un agujero, un boquete en la trama significante de la
subjetividad. Especificamente se trata del trauma, desgarro de lo simbélico-imaginario y
encuentro con lo real, e implica que el sujeto sufre un colapso de su enmascaramiento
fantasmatico™. Freud la describe como la incapacidad para dar sentido al embate de
una experiencia que ha desbordado sus sentidos habituales encargados de integrarla.
Una realidad que supera los medios de elaboracién —organizacion— de la experiencia.
Sabemos que el trauma impacta mas por su condicion fantasmatica que por el acon-
tecimiento mismo, despojando al sujeto de la malla simbdlica que brinda cobertura
a lo real. Lo real se presenta como inasimilable; eso (das Ding) ya no seré del sujeto,
pero opera en él como cuerpo extrafio-intimo.

[...] en el dltimo trabajo donde fui cocinera no habfa nada. No habia absolutamente
ninguna ley para ellos, la ley era eso: ellos imponian las horas de trabajo. Ni jubilacién,
ni vacaciones, ni horas extras, nada. O sea, era un trabajo como ellos querian, nada
mds. Si lo querés te quedas, si no te vas. Y como no habfa otra cosa yo aguanté, aguanté
todo lo que méds pude, pero realmente ya a lo dltimo era insostenible. (Entrevista a
Josefina, 2003)

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Desocupacién, inestabilidad laboral, precarizacion del trabajo, explotacion, falta
de pago... No tener qué dar de comer a los/las hijos/as. Cabe destacar que en la irrupcién de
lo traumatico no podemos omitir las coordenadas histérico-social-econémicas que
pueden incidir en su configuracién®. Recordemos el impacto mediatico que tuvieron,
por aquellos afos, los casos de muerte infantil por desnutricién que salieron a la luz,
crénica de una realidad que terminé por resquebrajar la narrativa neoliberal de la
Argentina como “pais del primer mundo”. Limite de lo real al poder semidtico del
capital, ese desenfrenado discurso de privatizacion del mundo y mercantilizacion de
la vida al extremo de lo posible.

He tomado el recorte del saqueo al supermercado como momento en el que
la pulsién vengativa comanda la configuracion de la accion colectiva. Para Freud la
venganza tiene que ver con una “reaccion en obra” orquestada por una inscripcion
pulsional en el psiquismo y con un intento de dominio o apoderamiento que de una u
otra manera puede atentar contra quien la ejerce y a quien va dirigida. Cabe también
preguntarse cudles son las escapatorias posibles, écomo salir del laberinto de la venganza
y de la culpa sin tantos costos? Marta Gerez seiala que en todo caso el sujeto podria

desistir de ella por via de la palabra, esto es, por la articulacién significante devenida
metdfora. Solo lo simbélico propicia una declinacién de la potencia agresiva, pero ello
supone un desplazamiento que va de la sed de venganza a la demanda de justicia.

“De cacerolazo a fabricacion de alpargatas”: la autogestion como salida

En realidad, esto es de cacerolazo a fabricacién de alpargatas hoy
en dia, después de un afo vemos los resultados que todos nosotros
quisiéramos (Entrevista a Gabriela, 2003).

El segundo momento en la experiencia del taller a destacar es aquel en el cual los sujetos,

en su mayorfa mujeres desempleadas, deciden desistir del saqueo al supermercado y

comenzar a “juntarse” para buscar una “salida”. Segin Marta Gerez, la venganza tiene

la misma salida de toda otra pulsion: no se renuncia a ella, tampoco desaparece, sino

que se trata de encausar. Toda vindicta tiene el riesgo del eclipsamiento del deseo

tras el goce, sin lograr pacificar y poniendo frente al peligro a quien la actda. Por ese

motivo se trata de encausar por otros destinos menos arriesgados para el sujeto y el

lazo social*'.

Entiendo que esa posibilidad estuvo presente en la experiencia grupal que  20.1bid.

tuvo lugar en torno de la organizacién del taller productivo, y se expresa en la frase 21 1bid., 131.

MARIANO SALOMON [EL ODIO DE CLASE: ENTRE LA VENGANZA Y LA CULPA]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 203-218. 211



212

22.1bid., 195.

que encabeza este apartado, “de cacerolazo a fabricacion de alpargatas”. Sintesis de
un dificil trabajo de sustitucion que no estuvo exento de ambigliedades y repliegues.

Segln varias de las mujeres que tuvieron la intenciéon de saquear el supermercado
Atomo que esté ahf en San Martin e Independencia... una de las mujeres dijo que por
qué en vez de poner todas las energias en saquear un supermercado no se planteaba
o se utilizaba esa misma energfa para formalizar un proyecto donde la gente no tuviera

que volver a pasar por lo mismo, organizar algo... (Entrevista a Hugo, 2003)

Todo posible encausamiento de la pulsiéon vengativa exige que la injuria

recibida no se resuelva en un mano a mano, sino a través de un sistema que implique
el arbitraje del Otro.

que va

Nos juntabamos en la casa de una de las chicas que estd aca a dos cuadras de donde
yo vivo. Toda gente del barrio. Yo fui a dos reuniones en esa casa. Ahi se empez6 a
planear de formar un grupo [...]. Y bueno, mas que nada la situacién en la que esta-
ba cada una, lo que estadbamos haciendo, qué nos parecia, de qué cosas podiamos
pedir, de que si haciamos alguna marcha, si tenfamos conocidas que pudieran ir a las
reuniones para juntarnos. Ese tipo de cosas se hablaban. Y bueno, se fue gestando la
idea del taller. Porque se largaron varias ideas [...]. Pero, a todas nos parecié que lo
mejor era el calzado, porque generaba una fuente de trabajo. Que era lo que realmente
necesitadbamos, una fuente de trabajo. (Entrevista a Josefina, 2003)

Es posible leer esta etapa del proceso grupal como parte de un movimiento
de la sed de venganza a la demanda de justicia (una fuente de trabajo).

La procura de justicia supone una demanda lanzada al Otro simbélico, pero también
algo mas. Esa peticion deberia, ademds, incorporar una pregunta: équé tengo que ver
en esto que me acontece? Lo cual supone un sujeto que deja el lugar de victima para
convertirse en un sujeto responsable; se hace cargo de lo que reclama y puede solicitar
que quien le infligi6 el dafo se haga responsable de lo que produjo.?

Ambos elementos senalados los podemos encontrar en la experiencia colectiva

del taller Huellas. En primer lugar, la intervencién del Otro, puede observarse en relacién
con el Estado, tanto la administracion local (Municipalidad) como la nacional (Ministerio
de Desarrollo de la Nacién), ante los cuales se reclamaron y solicitaron diferentes planes
sociales —el Plan jefes/as de hogar y el Manos a la Obra, respectivamente—. Pero,
ademas, en el lugar del Otro como tercero cobra especial relevancia la intervencion
del grupo de pertenencia, el intercambio simbélico con sus semejantes a partir del cual
fueron creando nuevas expectativas a futuro. Esa apertura tuvo como punto de partida

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



el comenzar a preguntarse por la realidad que se vivia, a cuestionar la naturalidad con
la que se la vivia.

En el dltimo lugar que yo estuve [se refiere al trabajo], no habia apoyo de nadie, estaba
sola, peleando para que me pagaran; ni siquiera el aguinaldo me pagaban. Entonces
digo yo, écémo puede ser que las autoridades no hagan nada contra esto? ¢Cémo puede
ser que la gente se abuse de esa manera? Siendo que uno cumple con el trabajo y todo
serio. Tienen razén las companeras, hay que salir a luchar, es la Ginica manera de que
nos escuchen [...]. (Entrevista a Josefina, 2003)

En segundo lugar, encontramos también la implicacién subjetiva, reconocible
en la irrupcion de ciertos cuestionamientos, y principalmente la interrogacion acerca
de qué (podemos) hacer: “salir a luchar”. Comenzar a pensar en la organizacion de un
taller productivo autogestionado resultaba concomitante a un proceso de afirmacién
como sujeto: ya no estamos frente al mano a mano del saqueo, sino que ahora se trata
de un “manos a la obra”.

[...] no es cuestién de quedarse con los brazos cruzados pidiéndole a los politicos que
nos tiren una limosna. Somos personas que a pesar de tener mas de treinta anos algu-
nos, la mayoria somos personas jévenes, que podemos valernos por nosotros mismos
y queremos que los logros sean fruto de nuestro esfuerzo [...] también es una cuestion
de dignidad. (Entrevista a Ivana, 2003)

Ahora bien, cabe preguntarnos acerca del tipo de sustitucién del que se trata:
¢acaso el devenir de esta experiencia puede ser entendido como parte de un trabajo
de sublimacion? Es el punto en el cual aparecen mas dudas que certezas. Parte de esa
dificultad se vincula a las controversias que historicamente han rodeado a la nocién de
sublimacion. Cuestion que incluyé el propio Freud, dadas las ambigtiedades y cambios
de opinién que podemos observar en su obra con relacién al tema de la sublimacion.
Si bien Freud la ubica como uno de los destinos posibles de la pulsién®, Marta
Gerez senala que se trata mds bien de una nocién escurridiza en las obras de Freud
y de Lacan. Hay en la obra freudiana momentos en los que podemos encontrar una
sobrevaloracién de la sublimacién, y otros en los que hay una formulacién precavida
que se aleja de la esperanza idealizada de remediar el padecimiento humano por esa
via. Esa oscilacién no cesa hasta el final de su obra.

En tal sentido, para escapar en cierta medida de esas dificultades heredadas
de Freud, respecto de una clara distincion entre formacion reactiva, sublimacién e
idealizacién, precisamos de la nocién de acto en Lacan. Marta Gerez destaca que la
sublimacion no tiene nada que ver con lo que la cultura valora como sus ideales, por

MARIANO SALOMON [EL ODIO DE CLASE: ENTRE LA VENGANZA Y LA CULPA]

23. Supone el cambio de meta de la
pulsién —desviacién respecto a su
fin— y cierta modificacion de objeto.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 203-218. 213



24. 1bid., 158.

25. Sigmund Freud, “Conferencias de
introduccién al psicoanalisis. 23
Conferencia: Los caminos de la formacién
del sintoma” (1916), en Obras completas,
vol. XVI (Buenos Aires: Amorrortu, 2012).

26.Jacques Lacan, El seminario. Libro 7.
La ética del psicoandlisis (1959-1960)
(Buenos Aires: Paidds, 2011), 138.

27. Gerez Ambertin, Venganza ¢ culpa, 159.

214

el contrario, exige desidealizar, esto es, supone soportar la inconsistencia del Otro y
atravesar los dificiles senderos del duelo por el padre ideal que deja como lastre en la
subjetividad. Eso es ser atravesados por la castracion y soportar no solo la falta propia
sino también el vacio de garantias del Otro o la inexistencia del Otro*. Freud, en la
“Conferencia 23", se refiere al vinculo entre el arte y la sublimacién puesto que el arte
supone un retorno a la realidad, pero a la realidad de una falta®. Y esa falta implica
un reconocimiento de la ley del padre muerto y de la inconsistencia de tal ley, de su
falta de garantfas.

Dentro de las dificultades y principalmente las precauciones que supone trabajar
con las escasas entrevistas disponibles —realizadas ademas en su momento con otros
objetivos—, entiendo que es posible observar en esos testimonios, algunos indicios de
que, al menos en relacién con esta etapa, la experiencia autogestionada se organizaba
en torno a lo que venimos diciendo respecto a la nocién de acto: una dinamica grupal
abierta al proceso de creacion colectiva. Jacques Lacan propuso como féormula de la
sublimacion el hecho de que “ella eleva un objeto [...] a la dignidad de la Cosa”. El
acto sublimatorio ilustra transformacién de un objeto en una cosa (das Ding), sin que
implique alcanzar la cosa, que es imposible. Recordemos, por ejemplo, el nombre
que el grupo elige para el taller de calzados, Huellas... vestigios de una presencia (das
Ding) que indudablemente ya no esta, lo que nos queda son indicios que evocan sus
rastros. En efecto, el acto siempre implica enfrentarse a la no completitud del Otro
a partir de lo cual, desde ese desamparo, el sujeto puede surgir distinto, diferente®.

¢Cémo nos definimos nosotros? Como luchadores, porque tenemos que seguir luchando.
En mi caso mi vida desde aquf a hace un afo atrds cambié, dio un giro de 180 grados,
mi vida personal, y todo, todos, a partir de ahi yo me aboqué a esto, yo no tenia trabajo,
tengo tres hijas y por lo menos tuve la posibilidad de salir a la calle, pelear, reclamar por
lo mio, o sea que creo que somos un grupo de luchadores. (Entrevista a lvana, 2003)

[...] mis vecinos, mis parientes me ven diferente, ya no soy la cuidadora de ninos, la
planchadora [...] sin desmerecer el trabajo por supuesto, pero ya me ven como otra cosa,
incluso mis hijos, aparte que me siento, yo misma me siento ya otra cosa, otra persona,

con otro futuro, me siento como quien dice realizada. (Entrevista a Gabriela, 2003)

iNosotros pensdbamos que nunca, yo en mi caso personal, nunca iba a llegar a hacer
una cosa asi, o parecida! Y resulta que al final, la estaba haciendo. Yo, con mis propias
manos viste: marcando, cortando, cosiendo... (Entrevista a Gabriela, 2005)

A partir de haber transitado la experiencia de un acto verdadero el sujeto ya
nunca serd igual. El proyecto de autogestion de un taller productivo se trataba de un

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



momento de ruptura respecto de la desesperanza y la indiferencia politica de anos
anteriores: momento de autoafirmacién de las propias capacidades y creacién de
nuevas expectativas a futuro, ain si desconocian hacia dénde los llevarfa:

Que creo que por eso yo mds que nada me inscribi en el microemprendimiento. Sin
saber siquiera lo que estaba por hacer, que era la fabrica de calzados. (Entrevista a
Gabriela, 2005)

La afirmacion como sujetos y los triunfos obtenidos se ponen de manifiesto
en el reconocimiento del Otro: la familia, los vecinos y la sociedad. A través del
encuentro con el otro/a (aquel/la vecina/o en la misma situacion) fueron produciendo
un reposicionamiento subjetivo (Madres luchadoras®) que cuestionaba el presente y
trastocaba la experiencia de la temporalidad: una apertura del mundo que redunda
interrogando al pasado y abriendo la posibilidad de imaginar otro futuro. Alrededor del
acto sublimatorio el sujeto renace de forma diferente, con otra ética de la significacion.

[...] por lo menos aca nuestra dignidad ha salido a flote, porque nos sentimos satisfechos
con nuestro propio trabajo. (Entrevista a Josefina, 2003)

No obstante, advierte Marta Gerez, “no hay por qué hacer de la sublimacién un
acto plenamente logrado para siempre”?. El devenir de la autogestion estuvo siempre
marcado por tensiones y zigzagueos que hacen de esa experiencia un asunto dificil
de conceptualizar, al menos si ello se entiende como intento de clasificar de manera
lineal y univoca todo su recorrido. Contra toda simplificacién, resulta imprescindible
reconocer las paradojas del sujeto y las tensiones propias de toda experiencia social.
En tal sentido, aunque no hay espacio para su desarrollo en esta oportunidad, sefalo
que con el tiempo las condiciones desiguales que imponia el mercado capitalista fueron
mostrando las tensiones del plan social y los limites de la autogestion, encrucijadas
frente a las cuales fueron variando las repuestas del grupo, oscilando entre el (auto)
sacrifico y el reproche entre companeros/as.

3. EL ODIO DE CLASE Y LA APERTURA DE LA HISTORIA

Subyace a este trabajo un llamado a la interdisciplinariedad, pues la propuesta supuso
repensar una experiencia colectiva, enfocada originalmente desde el campo de la
sociologia, a partir del saber que el psicoanalisis pone en circulacion. Esa apuesta
nos enfrenta a ciertas contradicciones, pues demanda la articulacién entre diferentes
disciplinas, a la vez que el posible aporte de cada una de ellas descansaria sobre un
movimiento contrario, esto es, sobre la separacion exigida por la construccion de su

MARIANO SALOMON [EL ODIO DE CLASE: ENTRE LA VENGANZA Y LA CULPA]

28.Nombre de la personeria juridica
(asociacién civil sin fines de lucro)
creada para tramitar el financiamiento
y otros asuntos organizativos.

29. Gerez Ambertin, Venganza ¢ culpa, 162.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 203-218. 215



216

30. Paul-Laurent Assoun, “Saber freudiano y
pulsion transdisciplinaria”, en Paul-Laurent
Assoun y Markos Zafiropoulos, Légicas

del sintoma. Légica pluridisciplinaria
(Buenos Aires: Nueva Vision, 2006).

propio objeto, métodos y marcos tedricos®. De alli que he procurado enriquecer el
andlisis de la experiencia manteniendo la mirada atenta a esa tension epistemoldgica:
poner a trabajar ciertas herramientas tedricas psicoanaliticas de manera tal que su
aporte no se vea reducido a una “psicologizacién” de las précticas sociales; ni se diluya
en las determinaciones de sus “condiciones objetivas”.

Los dilemas de la subjetividad frente a la venganza y la culpa remiten a los
problemas cruciales del psicoanalisis. En esta oportunidad, he preferido dejar de
lado la exploracién de algunas articulaciones teéricas en favor del andlisis de una
experiencia singular. La (re)lectura realizada del taller Huellas recorta dos momentos
de su recorrido a la luz del problema en cuestion. El objetivo ha sido reconocer la
raigambre pulsional de las practicas sociales, explorando como aquellos dilemas de
la subjetividad se encuentran presentes en la experiencia colectiva. En efecto, el saqueo
al supermercado da cuenta de una subjetividad que procura responder a la injuria
recibida (desocupacién, precarizacion e inestabilidad laboral, pobreza, emergencia
social cotidiana) a través de la precipitacién en una accién que —lejos de procurarle
una salida— la encerraba y colocaba frente a situaciones igualmente riesgosas (represion
policial, encarcelamiento, subsistencia inmediata, condena social, etc.). El otro momento
destacado, corresponde a la configuracion de un nosotros/as, un proceso colectivo
en el que se amalgama la experiencia de lucha, la formulacién de una demanda, la
definicion del proyecto socioproductivo y la constitucién de un sujeto en paralelo a
las exigencias que demandaba su organizacion. A partir de la crisis econémica y la
desesperacion de “no tener qué dar de comer a sus hijos”, un grupo mayoritariamente
conformado por mujeres y madres comienza la bisqueda de una “alternativa”: deciden
juntarse, realizan reuniones, discuten, se conocen y organizan. En definitiva, toman la
palabra para (re)conocerse, definir cual es el problema, decir qué es lo que quieren 'y
cémo conseguirlo. En ese proceso, van transformando una subjetividad centrada en la
crisis y la desocupacion, en otra que se vincula a la bisqueda de trabajo y la dignidad:
ya no se sienten las mismas personas, ahora son “Madres Luchadoras”, sienten que sus
vidas han cambiado 180 grados y que tienen otro futuro.

He propuesto una reflexién particular sobre la cuestion del odio centrada en
la idea benjaminiana del odio de clase. La mirada del fil6sofo marxista se encuentra
estrechamente vinculada a la posibilidad de pensar una apertura de la historia. Pues
en Benjamin ese odio es una fuente de accién, de revuelta activa, de praxis trans-
formadora frente a un instante de peligro que amenaza al sujeto. En efecto, un aviso
de incendio, una voz de alerta sobre posibles catastrofes, por supuesto no naturales
sino histérico-sociales. Esa es la lectura que propone Michel Lowy de las Tesis sobre
el concepto de historia, un manifiesto filoséfico por una concepcién de la historia

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



abierta a un vertiginoso campo de posibilidades, sin caer por ello en la ilusién de una
libertad absoluta®'.

La ofensiva neoconservadora que vive la regién latinoamericana esta impulsando
una nueva relegitimacién neoliberal que constituye, sin lugar a dudas, un momento de
inminente peligro para los sectores subalternizados de nuestras sociedades. Recuperar
la experiencia singular del taller de calzados Huellas permite historizar el presente,
pues ese pasado guarda de alguna manera un lazo privilegiado con el momento
actual (Jetztzeit, tiempo-ahora). En reiteradas oportunidades, durante los Gltimos
afnos, se habla en Argentina de que hemos vuelto a los afios 90. La intensidad con la
que el bloque dominante quiere imponer su politica de “ajuste”, como una necesidad
ineluctable, amerita la comparacién: arremetida feroz contra el mundo del trabajo®,
inflacién, brutal represion®, retorno del FMI**, por mencionar solo sus aristas mas
elocuentes. Ahora bien, entre ambas épocas histéricas encontramos, en toda la region
latinoamericana, una diversidad de colectivos y experiencias de resistencias que, tal
como la que he presentado, han logrado poner en marcha un proceso de creacién
significante que prefigura cierto horizonte emancipatorio: bienes comunes, soberania
alimentaria, sumak kawsay [buen vivir], economia para la vida, autonomta territorial,
etc. Experiencias heterogéneas que constituyen “astillas del tiempo” que se incrustan
en nuestro presente, breves instantes que permiten pasar del tiempo de la necesidad al
tiempo de las posibilidades, un tiempo abierto a la irrupcién imprevisible de lo nuevo.

BIBLIOGRAFIA

ALEMAN, Jorcet. “Diferencia entre sujeto y sub-  BEnjamIN, WALTER. “Tesis de filosofia de la his-
jetividad”. En Horizontes neoliberales en
la subjetividad. Olivos: Grama Ediciones,

2016.

AssOUN, PAUL-LAURENT. “Saber freudiano vy
pulsién transdisciplinaria”. En Assoun, Paul-
Laurent y Zafiropoulos, Markos. Légicas del
sintoma. Légica pluridisciplinaria. Buenos
Aires: Nueva Vision, 2006.

toria”. En Para una critica de la violencia.
México: Premia editora, 1982.

BLEICHMAR, SiLvA. “Limites y excesos del con-
cepto de subjetividad en psicoanalisis”. En
La subjetividad en riesgo. Buenos Aires:
Topia Editorial, 2007.

BRAUNSTEIN, NESTOR, BETTY Fuks, Y CARINA BASUAL-
po. “Por amor a Tétem y Tabl”. En Freud:

AssOUN, PauL-LAURENT. Freud y las ciencias socia-
les. Barcelona: Ediciones del Serbal, 2003.

Babiou, ALaiN. “Althusser: lo subjetivo sin suje-
to”. En Compendio de metapolitica. Buenos
Aires: Prometeo, 2009.

A cien anos de Tétem y Tabud. México: Siglo
XXI, 2013.

CasTeL, MARiA. “Temporalidad inconsciente y
tiempo histérico. Acerca de la recepcién
benjaminiana de la obra de Sigmund

MARIANO SALOMON [EL ODIO DE CLASE: ENTRE LA VENGANZA Y LA CULPA]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 203-218.

31.

32

33.

34.

Michael Lowy, Walter Benjamin. Aviso
de incendio (Buenos Aires: Fondo
de Cultura Econémica, 2001).

. Despidos en el sector piblico y

privado, precarizacién, endurecimiento
del control y disciplinamiento
laboral, pérdida del salario real.

Es alarmante la inusitada violencia que
sostiene el gobierno de Cambiemos
desde que asumi¢ la presidencia Mauricio
Macri. Politica que incluye la censura
medidtica, la criminalizacion de la
pobreza, la judicializacién de la protesta,
asi como el asesinato por parte de las
fuerzas represivas. Un reciente informe
de la CORREPI (Coordinadora Contra

la Represién Policial e Institucional)
plantea que “estamos atravesando el
pico represivo més violento desde el
’83”. “Pero esta escalada represiva es
inédita. Por primera vez superamos

la marca del muerto diario por gatillo
facil o torturas. Hubo 725 muertos en
721 dias de gobierno de Cambiemos,

un muerto por dia de gobierno”.

Renata Padin, “Un muerto por dia de
gobierno”, Pdginal2, diciembre 23, 2017.
Disponible en: https://www.paginal2.
com.ar/84672-un-muerto-por-dia-de-
gobierno (consultado el 28/04/2018).

La politica de endeudamiento publico
para financiar la especulacién financiera
y la fuga de capitales que impulsa el
actual gobierno incluye la operacién
ruinosa y fraudulenta de emision de

un bono, en ddlares, a 100 anos de
plazo (fecha de vencimiento, 2117).

217



218

Freud”. En Acha, Omar y Vallejo, Mauro.
Inconsciente e historia después de Freud.
Buenos Aires: Prometeo, 2010.

DE SANTOS, BLas. La fidelidad del olvido. Buenos
Aires: El cielo por asalto, 2006.

FReup, SicMUND. “La moral sexual cultural y la
nerviosidad moderna” (1908). En Obras
completas. Vol. VIII. Buenos Aires: Amo-
rrortu, 2012.

Freup, Sicmunp. “Conferencias de introduccién
al psicoandlisis. 23 Conferencia: Los cami-
nos de la formacién del sintoma” (1916). En
Obras completas. Vol. XVI. Buenos Aires:
Amorrortu, 2012.

Freup, Sicmunp. “El malestar en la cultura”
(1929). En Obras completas. Vol. XXI. Bue-
nos Aires: Amorrortu, 2012.

Gerez AMBERTIN, MARTA. Venganza ¢ culpa. Di-
lemas y respuestas del psicoandlisis. Buenos
Aires: Letra viva, 2017.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 7. La ética
del psicoanalisis (1959-1960). Buenos Aires:
Paidés, 2011.

LACAN, JacQues. “El seminario sobre ‘La carta
robada’” (1956). En Escritos 1. Buenos Aires:
Siglo XX, 2014.

Lowy, MicHaeL. Walter Benjamin. Aviso de
incendio. Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econdémica, 2001.

NAISHTAT, FRaNcisco. “El psicoandlisis a prueba
de fragmentos. La recepcién de Freud en
la historiograffa del Libro de los Pasajes”.
Acha, Omar y Vallejo, Mauro. Inconsciente
e historia después de Freud. Buenos Aires:
Prometeo, 2010.

PADIN, RENATA. “Un muerto por dia de go-
bierno”. Pdginal2. Diciembre 23, 2017.
Disponible en: https://www.paginal2.com.
ar/84672-un-muerto-por-dia-de-gobierno.

SALOMONE, MARIANO. “Movimientos sociales y
Estado: sobre las dificultades de la autono-
mia. Notas desde una experiencia en Men-
doza”. Revista de la Escuela de Antropologia
14 (2008): 177-190.

SALOMONE, MARIANO. “Reconstruccién de una
experiencia politica en Provincia: continui-
dadesy rupturas. El 19 y 20 de diciembre de
2001 como inflexién”. En Informe final “Par-
tidos, movimientos y alternativas politicas en
América Latina y el Caribe”, CLACSO, 2005.
Disponible en: http://bibliotecavirtual.
clacso.org.ar/ar/libros/becas/2005/partijov/
salomone.pdf.

TugerT, Sitvia. El malestar en la palabra. Buenos
Aires: Biblioteca Nueva, 2000.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,

Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



poi: 10.15446/djf.n19.76720

¢Qué puede decir el psicoanalisis

sobre la ética frente al fascismo?

(cc)

cOMO cITAR: Palma Floridn, Cristian JesUs.
“¢Qué puede decir el psicoanalisis sobre la
ética frente al fascismo?”. Desde el Jardin de
Freud 19 (2019): 219-238, doi: 10.15446/djf.

n19.76720

* e-mail: altazor3@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

CRISTIAN JESUS PALMA FLORIANT

Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales (Flacso), Buenos Aires, Argentina

¢Qué puede decir el
psicoandlisis sobre la
ética frente al fascismo?

Comprender el fascismo como
construccion histérica permite di-
ferenciarlo de aquellos fenémenos
que en la opinién publica, asi como
en algunos lugares de la academia,
son etiquetados con ese nombre;
permite asimismo diferenciar sus
efectos y expresiones de la légica
que lo instituye en el lazo social.
Las sociedades fascistas ponen
en juego un goce similar al que se
promueve hoy desde el mercado,
generando relaciones totalitaris-
tas similares en la subjetividad.
Todo esto hace comprensible la
emergencia de formas fascistas de
relacion en la contemporaneidad;
de alli que resulte preciso entender
cémo circula el goce en la vida de
grupo y cudl es la singularidad que
instituye el fascismo en la relacién
con ese goce, como un efecto de
la profundizacion del imperativo
categorico de la modernidad.

Palabras clave: fascismo, psicologia
de las masas, totalitarismo, ideal
del yo, superyo, ética.

What Can
Psychoanalysis Say
about Ethics in view
of Fascism?

Understanding fascism as a histori-
cal construction makes it possible
to distinguish it from those pheno-
mena that both public opinion and
certain members of academia label
as such; it also enables us to diffe-
rentiate its effects and expressions
from the logic that institutes it in
the social fabric. Fascist societies
bring into play an enjoyment similar
to that currently promoted by the
market, thus generating similar
totalitarian relations in subjectivity.
All of this makes comprehensible
the emergence of fascist forms of
relation in the contemporary world.
For this reason, it is essential to un-
derstand how enjoyment circulates
in group life and the singular nature
imposed by fascism on the relation
with that enjoyment, as an effect of
the entrenchment of the categorical
imperative of modernity.

Keywords: fascism, psychology of the
masses, totalitarianism, ego ideal,
superego, ethics.

FECHA DE ACEPTACION: 13/07/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 219-238.

Que peut dire la
psychanalyse sur
I’éthique face au
fascisme?

Comprendre le fascisme en tant
que construction historique nous
permet de le distinguer des phé-
nomeénes qui portent aussi ce
nom dans 'opinion publique ainsi
que dans certains endroits de I'aca-
démie. Cela permet aussi de faire
la différence entre ses effets et ses
expressions d’une part, et d’autre
part la logique qui l'installe au lien
social. Les sociétés fascistes mettent
en ceuvre une jouissance semblable
a celle qui est promue aujourd’hui
par le marché, ce qui engendre des
pareils rapports totalitaristes dans
la subjectivité. Ca explique I'émer-
gence des formes fascistes de rela-
tion dans la contemporanéité. Il est
indispensable donc de comprendre
comment se répand la jouissance
du groupe et quelle est la singularité
que le fascisme institue par rapport
a cette jouissance, comme un effet
de I'approfondissement de I'impé-
ratif catégorique de la modernité.

Mots clés: fascisme, psychologie des
masses, totalitarisme, idéal du moi,
surmoi, étique.

219


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76720
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76720
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76720

a sociedad emergente en el siglo XXI proviene de un mundo en crisis politica,

econdmica, ecoldgicay ética, en el cual se reconfiguran formas de dominacién

que han aparecido a través de la historia como respuesta al deterioro de las

instituciones politicas y culturales; formas de totalitarismo que instalan rela-
ciones particulares de subjetividad basadas en el control y la obediencia. El fascismo
es una forma de configuracion del orden sociopolitico que regul6 el orden mundial
de la primera mitad del siglo XX y que emerge ocasionalmente en las sociedades
imponiendo distintas expresiones de la violencia tales como la xenofobia, la misoginia,
el racismo, el clasismo, el fanatismo, la homofobia, entre otras expresiones. Actualmente
asistimos a un nuevo momento de emergencia del fascismo en el mundo, lo cual se
puede evidenciar en el aumento de los feminicidios, la violencia contra la poblacién
migrante, la conformacién de grupos xenof6bicos y homofébicos, grupos que validan
la violencia contra las mujeres, el aumento del fanatismo religioso y la emergencia de
células de grupos terroristas, entre muchos otros ejemplos. En este contexto siempre
es valido preguntarse si es posible la construccion de un mundo que se oriente con
una ética diferente y que construya alternativas de cambio social basadas en el valor
de la vida, el respeto de las diferencias, la promocién de la diversidad y el ejercicio de
la democracia.

Es preciso comprender qué es el fascismo para identificar no solo sus expre-
siones sino la l6gica discursiva con la que se organiza como proceso sociohistérico de
masas, diferenciandolo de otros fenémenos politicos con los que se asocia. Las redes
sociales y los medios de comunicacién pueden oscurecer la comprension de estos
procesos al etiquetar como ‘fascismo’ fenémenos que no corresponden a esta l6gica e
invisibilizando y naturalizando expresiones fascistas, por lo tanto, siempre es necesario
desde la academia hacer ejercicios de esclarecimiento para situarnos frente al actual
momento histérico. Ademas de configurarse como proceso histérico sociopolitico, la
l6gica discursiva fascista establece formas especificas de subjetivacion e, incluso, y es
lo que més interesa para este articulo, implica la operacion del inconsciente en formas
particulares que establecen una singularidad en el lazo social. Esta singularidad en el
lazo social estd organizada por el odio en cuanto relacion que expresa la ambivalencia

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



constitutiva del ser humano y la presencia de la pulsion de muerte en la relaciéon con
el otro y consigo mismo.

El psicoanalisis ha hecho un aporte muy valioso para entender la construccién
del lazo social desde el amor y el odio, tanto desde sus hallazgos en el ejercicio de la
clinica como en las reflexiones tedricas sobre la cultura y los procesos colectivos. Desde
los desarrollos de Freud en distintas obras como “El malestar en la cultura”, “Psicologia
de las masas y analisis del yo”, “Totem y tabd”, “¢Por qué la guerra?”, “Moisés y la
religion monoteista”, entre muchos otros, pasando por los aportes de Jung, Melanie
Klein, Erich Fromm, Winnicot, Reich, hasta las reflexiones de Lacan en los Escritos y
seminarios. Lo anterior brinda una ruta para situar el problema del amor y el odio en
la construccién del lazo social y las relaciones dentro de la cultura, atravesado ademas
permanentemente por una reflexion sobre la ética. Teniendo en cuenta esa reflexion,
la comprensién de la sociedad contemporénea implica comprender el fascismo como
forma de construccion del lazo social y sus implicaciones en la subjetividad. Con este
fin, el recorrido que se propone es, en primer lugar, identificar sus caracteristicas, su
l6gica discursiva, diferenciandolo de otros procesos sociopoliticos, el contexto histérico
en el que se ha desarrollado y su participacién en la construccién de la sociedad
contemporanea. A continuacion, se propone su comprensién desde los desarrollos
del psicoandlisis incluyendo el lugar de la ética como resistencia a ese lazo social,
para finalmente plantear desde alli cudl es la propuesta del psicoandlisis frente a la
sociedad contemporanea y posibles salidas frente al lazo social que propone el mundo
contemporaneo.

¢QUE ES EL FASCISMO?: CONTEXTO HISTORICO DE SU EMERGENCIA
Y DESARROLLO
El fascismo se identifica como un movimiento histérico que se basa en la identificacion
directa del individuo con el Estado y en la critica contra la democracia y el liberalismo.
Este movimiento emerge como respuesta totalitaria a la crisis de las instituciones
politicas y econdémicas, la pérdida de legitimidad de los valores de la modernidad y la
desconfianza ante las formas tradicionales de asociacién en las relaciones econémicas
y politicas. De acuerdo con Bobbio', el fascismo expresa e instrumentaliza las contra-
dicciones de la democracia liberal y es un producto de estas contradicciones. Asi, en
un primer momento, este se puede identificar en cuatro tipos: fascismo reaccionario,
fascismo revolucionario, fascismo espiritual y fascismo econémico.

El fascismo reaccionario se puede llamar también fascismo de derecha o con-
servador, por los sectores sociales que articula: oligarquias, clero, ejército, terratenientes

CRISTIAN JESUS PALMA FLORIAN [¢QUE PUEDE DECIR EL PSICOANALISIS SOBRE LA ETICA FRENTE AL FASCISMO?]

1.

Norberto Bobbio, Ensayos sobre el fascismo
(Buenos Aires: Prometeo Libros, 2006).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 219-238.



y sectores de la clase media y media baja. Surge como respuesta ante la movilizacion
de sectores sociales revolucionarios en la lucha por conquistar nuevos derechos, lo cual
es percibido como anarquia y amenaza de perder los privilegios que se han heredado,
en el caso de las oligarquias y élites, o que se pueden conquistar, en el caso de las
clases medias y media baja. En ese caso, los sectores sociales articulados en esta forma
de fascismo convienen en entregar sus libertades y derechos al Estado quien a cambio
cumplird la mision de preservar el orden social dado, protegiendo sus intereses, a través
de practicas violentas y autoritarias.

El fascismo revolucionario, por otra parte, surge de la inconformidad e indigna-
cién de los sectores sociales afectados por la inequidad y falta de justicia social: clases
medias y media baja desempleados o marginados de la seguridad social o la educacién,
o burguesia en proceso de empobrecimiento, que buscan una respuesta desesperada
por parte de un lider o actor social que tome el control del Estado y corrija de manera
unilateral la inequidad social imponiendo un nuevo orden social.

El fascismo espiritual es heredero de las filosofias vitalistas de los siglos XVIII,
XIX 'y XX (Hegel, Nietzsche, Schopenhauer, Heidegger, Sorel, Bakunin); se basa en la
critica al liberalismo, al positivismo y al proyecto de la llustracién, contraponiéndole el
sensualismo, la voluntad de podery la critica a la razén como valores fundantes de una
nueva humanidad con un destino mesianico. Esta ideologia es abrazada principalmente
por sectores intelectuales, representantes de la ciencia, la filosofia y las artes, y esta
acompanada por la sustitucion del Estado de Derecho por una comunidad imaginaria
con un fuerte sentimiento nacionalista.

Finalmente, el fascismo econémico es la forma como en la préctica se han
articulado las tres formas de fascismo en un proyecto nacional que medie las contradic-
ciones sociales internas entre los sectores, garantizando el privilegio de las oligarquias,
la seguridad social de las clases medias y bajas y el sentimiento de trascendencia
mesianica de la nacién y su voluntad de poder, convirtiéndose también en un fascismo
imperialista. Mantener este orden sociopolitico y econémico estable se ha logrado
mediante la sustitucién del Estado de Derecho por el Estado Corporativo, es decir,
donde no gobiernan las ramas del poder pablico con participacion de la ciudadania,
sino las corporaciones o empresas privadas cuyos intereses se sintonizan para servir
al interés superior del Estado a cambio de que este les mantenga sus privilegios
econdmicos y politicos, generandose una instrumentalizacion mutua. A cambio, el
Estado anula el conflicto social para que no se altere el orden social dado a través de
dos medios: garantizando los derechos basicos y la seguridad social para el conjunto
de la poblacién y eliminando los derechos politicos mediante distintas estrategias
incluyendo los medios violentos, anulando igualmente a la ciudadania y subordindndola

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



a sus intereses superiores. El costo de esta organizacién sociopolitica es el totalitarismo
como forma de gobierno donde se identifica el individuo con el Estado, se niegan los
derechos humanos o se subordinan al interés del Estado y no hay posibilidad de la
expresion de la diferencia en ninglin dmbito.

El fascismo es una construccion histérica original de los paises europeos
marginados y oprimidos en el sistema mundial que responde con violencia ante
esa marginacion y opresion, articula diversas necesidades de las clases sociales, conjuga
ideologias contradictorias, sentimientos ambivalentes, las capacidades creativas y
destructivas de los pueblos, y los resuelve en una realidad social que proyecta como
utopia. A diferencia del liberalismo y el socialismo, no esta basada en supuestos
filoséficos y en la reflexién sobre principios universales, sino que es una experiencia
practica de construccién social de la realidad comandada por la accién y es la vivencia
e interpretacion de esta experiencia la que a posteriori ha dado luz a sus doctrinas.

De esta manera lo sintetiza Bobbio:

El fascismo es una doctrina original, es una creacién del genio latino que hace del
equilibrio superior entre concepciones extremas constrefiidas a chocar una contra
otra el ideal supremo de una nacién o estirpe destinada a retomar luego de dos mil
afos su misién histérica. Junto al Estado ético de los conservadores y al Estado im-
perio de los extremistas, aparece poco a poco y finalmente adquiere la primacia el
Estado corporativo: las corporaciones son de hecho los érganos destinados a conciliar
los intereses opuestos, a obtener la colaboracién de las clases opuestas en nombre
del interés superior de la nacién. El Estado corporativo elimina la anarquia del Estado
liberal, sin caer en el despotismo del Estado comunista. Ni dictadura de la burguesia,
ni dictadura del proletariado, sino, para decirlo de algtin modo, dictadura de aquel
ente superior a las clases opuestas que es la nacién. El Estado corporativo es también,
por lo tanto, Estado nacional.?

Como doctrina, el fascismo integra una concepcion religiosa, una posicién
politica y una propuesta econémica en un proyecto de nacién. Los precursores de
estas doctrinas (Mussolini, Gentile, Hitler) reconocen que no constituye una filosofia
ni un sistema abstracto, sino una experiencia histérica en la cual se integran el
pensamiento y la accién, la razén y la emocién, el individuo y el Estado. Asf, Benito
Mussolini afirma:

El hombre del fascismo es el individuo que es nacién y patria, ley moral que une a
los individuos y a las generaciones en una tradicion y en una mision, que suprime
el instinto de la vida encerrada en el reducido limite del placer para instaurar en el
deber una vida superior, libre de limites de espacio y de tiempo: una vida en la cual

CRISTIAN JESUS PALMA FLORIAN [¢QUE PUEDE DECIR EL PSICOANALISIS SOBRE LA ETICA FRENTE AL FASCISMO?]

2.

Ibid., 76.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 219-238.

223



3. Benito Mussolini, La doctrina del fascismo
(Editorial Kamerad), 1. Disponible en:
https://editorialkamerad.files.wordpress.
com/2014/08/la-doctrina-del-fascismo1.

pdf (consultado el 04/05/2018).

4. Adolf Hitler, Mi lucha (Santiago de
Chile: Editorial Jusego, 2003), 232.

5. Eric Hobwsbawn, Historia del siglo XX
(Buenos Aires: Critica, 1998), 118-119.

224

el individuo, en virtud de su abnegacién, del sacrificio de sus intereses particulares, y
adn de su misma muerte, realiza aquella existencia, totalmente espiritual, en la que

consiste su valor de hombre.?

Esta fusion entre individuo y Estado es la que resuelve las diferencias y conflictos
entre clases sociales, entre géneros, entre condiciones sociales, en funcién de un ideal
que trasciende todas las diferencias: la nacién y su destino mesianico. En ese contexto
el Estado se convierte en un instrumento para imponer un orden social construido
sobre ideologias redentoras que aseguren el poder de una comunidad cohesionada
alrededor de criterios como la religion, la cultura nacional o la raza. Esta serfa la funcion
del Estado para el fascismo:

El Estado es un medio para un fin. Su finalidad consiste en la conservacién y en el pro-
greso de una colectividad bajo el punto de vista fisico y espiritual. Esta conservacién
abarca en primer lugar todo lo que se refiere a la defensa de la raza, permitiendo,
por ese medio, la expansién de todas las fuerzas latentes de la misma. A través de la
utilizacion de esas fuerzas, debe promover la defensa de la vida fisica y, por otro lado,
el desarrollo intelectual. En realidad, los dos estan siempre en funcién uno del otro.
Estados que no tiendan a ese objetivo son creaciones artificiales, simples inutilidades.
El hecho de existir un Estado semejante no altera en nada esa verdad, de la misma

manera que una asociacion de piratas no justifica el saqueo.*

A partir de 1914, Europa se precipité en el hundimiento de la democracia
representativa, lo cual se evidenciaba en el desprestigio de los partidos que eran susti-
tuidos por movimientos de masas de derecha que atacaban la actividad parlamentaria,
provocando una oleada de cierres de las asambleas legislativas entre 1918 y 1944 y la
sustitucion de gobiernos constitucionales por dictaduras en veintitrés paises en el mismo
periodo®. La critica y el ataque a la democracia parlamentaria se debia a la percepcién
de que esta habia sido capturada por la izquierda, en su linea socialdemdcrata, y ese
avance se materializaba en conquistas sociales progresivas para la clase trabajadora que
reclamaba mayor participacion, amenazando los privilegios de las élites. Las sociedades
de clases que se habfan instaurado en distintos paises no eran ya una respuesta a las
necesidades ni de las élites que debian negociar sus privilegios con las otras clases
sociales, ni para la masa de personas que no estaba integrada en los sindicatos ni
en otras asociaciones colectivas. Ni los partidos, ni los sindicatos, ni las asambleas
legislativas podian resolver las demandas de justicia social provenientes de las masas
desclasadas en las que cada quien peleaba por sus intereses individuales. Para Hannah

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Arendt este es el momento decisivo para el ascenso del fascismo: la transformacion de
las sociedades de clase reguladas por el Estado de Derecho en sociedades de masas.

Las sociedades de masas son un fenémeno sociopolitico que llamé la atencién
de las ciencias sociales hasta principios del siglo XX; una masa es un movimiento que
aglutina muchos individuos en el cual, sin embargo, no hay un sentido interno de
colectividad, ni por objetivos e intereses compartidos, ni por solidaridades entre los
miembros ni lazos de pertenencia; la condicién de la masa es permanecer al mismo
tiempo compacta y atomizada, es decir, donde dentro de la colectividad cada quien
satisface una necesidad emocional individual. Para Hannah Arendt, el tel6n de fondo
de las sociedades de masas de principios del siglo XX es la crisis del mundo moral y
espiritual burgués. La critica a los grandes valores de la modernidad (la democracia, la
libertad, la razoén, la igualdad, etc.) y las instituciones que los representaban junto con
la disolucién de las estructuras comunitarias de pertenencia, la ineficacia del sistema
econémico y politico para garantizar bienestar a las grandes masas de trabajadores y
evitar la profundizacion de las injusticias sociales, asi como el cinismo con que las élites
se conducian frente al pueblo, con desprecio, gener6 un sentimiento generalizado de
abandono e impotencia, una sensacién de no futuro que incub6 en la idea de que
solo una revolucion violenta podria devolver sentido a la vida:

Esta generacion record6 la guerra como el gran preludio de la ruptura de las clases y
de su transformacién en masas. La guerra, con su arbitrariedad constante y homicida,
se convirtié en simbolo de la muerte, la “gran igualadora”, y por eso, en el verdadero
padre de un nuevo orden mundial. La pasion por la igualdad y la justicia, el anhelo por
superar las estrechas lineas de clase, carentes de significado, por abandonar privilegios
y prejuicios esttpidos, parecieron hallar en la guerra un escape de las antiguas actitu-
des condescendientes de piedad por los oprimidos y los desheredados. En tiempos de
miseria y de desamparo individual parece tan dificil resistirse a la piedad cuando se
transforma en una pasién que lo devora todo como no sentir su misma infinitud, que
parece matar la dignidad humana con una certeza méas mortal que la misma miseria.®

La coordinacién e integracion de las masas dispersas y desesperadas en un
movimiento politico disciplinado que capture el Estado y mantenga un poder absoluto
sobre la sociedad civil implica desarrollar una ingenierfa social muy detallada que
convierta la masa en una maquinaria eficaz. El fascismo desarrollé esa maquinaria
articulando distintas préacticas de poder, de disciplina, control y adoctrinamiento,
con los que logré que fuera la ciudadania movilizada el sostén de su aparato politico
y econdémico. El objetivo del fascismo va mas alld del control del poder politico 'y ¢ Hannah Arendt, Los origenes del
econémico de una nacién y de la represion a la poblacién; no propone controlar totalitarismo (Madrid: Taurus, 1998).

CRISTIAN JESUS PALMA FLORIAN [2QUE PUEDE DECIR EL PSICOANALISIS SOBRE LA ETICA FRENTE AL FASCISMOZ]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 219-238. 225



226

7. Mussolini, La doctrina del fascismo, 4.

y reprimir al individuo desde afuera sino desde adentro, desde la voluntad y desde el
alma. Asf lo justificaba Mussolini:

El Estado fascista, siendo la forma més elevada y poderosa de la personalidad, es fuerza,
pero en sentido espiritual. Esta fuerza resume todas las formas de la vida moral e inte-
lectual del hombre. Por lo tanto, no se la puede limitar a simples funciones de orden
y de tutela, como pretendia el liberalismo. No es un simple mecanismo que limite la
esfera de las presuntas libertades individuales. Es forma y norma interior, y disciplina
de toda la persona; penetra la voluntad como la inteligencia. Su principio, inspiracion
central de la personalidad humana que vive en la comunidad civil, desciende hasta lo
hondo y se anida en el corazén del hombre de accién como en el del pensador, en el

del artista lo mismo que en el del sabio: alma del alma.”

Igualmente, para Hitler la cuestion no era mantener el poder por medio de
la coaccién externa y el control militar sino en como hacer que la propia poblacién
voluntariamente se identificara directamente con el Estado y con él como lider de
ese movimiento y renunciara automdticamente a sus libertades sometiéndose ante el
régimen. El control de las masas es el control de los individuos dentro de las masas y al
entender esto los regimenes fascistas desarrollaron un conjunto de tecnologias sociales
que inclufan la educacion, la propaganda, el terrorismo, los servicios de inteligencia, la
guerra psicolégica y la manipulacién de las pulsiones. Todo esto les permiti6 controlar,
no solo los aspectos externos de la vida nacional, sino también los aspectos internos de
cada individuo, no solo controlé lo pablico sino también y principalmente la intimidad
de las personas y su subjetividad. Cada persona se convertia en policia del otro y de si
mismo, cada uno se convirti6 en instrumento del régimen para la opresion, y eso era
posible porque previamente se habian derribado las barreras que separaban el espacio
personal de la vida publica y que en los estados liberales garantizaban un espacio de
libertad para el individuo frente al Estado. Igualmente, las comunidades de pertenencia
que proporcionaban las identificaciones plurales que construyen la identidad en las
democracias, las organizaciones colectivas que construian su accion desde la identifi-
cacion de los intereses de grupo venian disolviéndose natural y progresivamente desde
antes del fascismo. El individuo aislado, “desenraizado social y espiritualmente” como
lo llama Hannah Arendt, la masa amorfa de individuos aislados y en competencia por
sobrevivir era el terreno propicio para que se instalara el fascismo y el totalitarismo.
Los regimenes fascistas solamente tuvieron que poner en accién unas tecnologias
sociales muy precisas para profundizar el proceso que ya estaba teniendo la sociedad
e instrumentalizarlo a su favor para convertir al individuo aislado en hombre-masa.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



La fuerza principal del fascismo es el individuo como objeto de explotacién;
por eso, a diferencia del socialismo y el comunismo que privilegian el colectivismo
sobre el individuo, el secreto del fascismo esta en explotar al individuo, exaltarlo,
aprovechar todas sus energfas para mover la maquinaria, enaltecer la idea de la raza
superior y “toda su educacién y desarrollo tienen que apuntar a convencerlo de que
es absolutamente superior a los demés”. Lo central en las practicas cotidianas es
producir al individuo aislado, disolver toda asociacion incluida la familia, no permitir
la comunicacion en los puestos de trabajo, el sistema debe promover la competencia
en todo momento, generar la desconfianza hacia los otros; de esta manera, fuera de
cualquier comunidad los vuelven manipulables. El individuo se disuelve en la masa,
se convierte en un funcionario del Estado, de una maquina burocratica monstruosa
que consume todo su tiempo y energias. Incluso su vida familiar, su ocio y sexualidad,
espacios que en las democracias liberales tradicionalmente marcaban el limite entre la
vida privada y la vida publica, son integrados al Estado y puestos en funcion del régimen.

Estas técnicas de control del cuerpo eran complementadas con el adoctrina-
miento, la propaganda y la guerra psicolégica como técnicas de control mental. Los
regimenes fascistas fueron los primeros que descubrieron el potencial de la propaganda,
las industrias culturales y los medios de masas para controlar a la poblacién y los
explotaron de una manera sistemética y eficiente. Hannah Arendt® y Walter Benjamin™
lo estudiaron a profundidad; Benjamin observé el fenémeno de la “estetizacién de la
politica” en la propaganda nazi", el uso del arte y los medios de comunicacion para
construir realidades medidticas donde se exaltaban las cualidades del régimen y de su
lider a través de una narrativa coherente, emocional y mistica. Toda la simbologia nazi
es una puesta en escena gigante de la fuerza de la voluntad y la omnipotencia de la raza
aria, a través de la cual se politizan las iméagenes que se comunican directamente con
las emociones de las masas y las movilizan. Tanto Hitler como Mussolinni fueron unos
actores expertos en la comunicacién de las emociones y en el uso de esas estrategias
para conectarse con las masas a través de los discursos y las iméagenes.

Por otra parte, Hannah Arendt estudi6 el uso de la propaganda en el régimen
nazi y en el régimen comunista de Stalin, encontrando similitudes en el caracter
totalitario de ambos regimenes: la organizacién de la vida social como una gran
magquinaria en funcién del régimen, el uso del terror como estrategia sistematica de
gobierno, la construccion de la imagen del otro como un poderoso enemigo a través del
cual infundir miedo a las masas, la teorfa del enemigo interno que autorizaba a infiltrar
todos los espacios cotidianos con poderosas redes de inteligencia y convertir a cada
miembro de la poblacién en un potencial informante o espia. Otra caracteristica de los
regimenes fascistas es la manipulacién de la verdad histérica a través de los medios de

CRISTIAN JESUS PALMA FLORIAN [¢QUE PUEDE DECIR EL PSICOANALISIS SOBRE LA ETICA FRENTE AL FASCISMO?]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 219-238.

8. Hitler, Mi lucha, citado por Herbert

10.

1

Marcuse, Guerra, tecnologfa

y fascismo (Medellin: Editorial
Universidad de Antioquia y Fundacién
Editora Unesp, 2001), 111.

. Arendt, Los origenes del totalitarismo.

=

Walter Benjamin, La obra de arte en la
época de su reproductibilidad técnica
(México: Editorial Itaca, 2003).

. El ejemplo clasico de este uso de la

propaganda es el film £l triunfo de la
voluntad, una obra cinematogréfica
central para la propaganda nazi.

227



comunicacion: el gobierno disefia poderosas narrativas que heroizan a sus soldados y
dirigentes mientras satanizan al enemigo, distorsionan los relatos de hechos heroicos
y exaltan personajes y simbolos o falsean su verdad para construir una narrativa de
identidad nacional atravesada por la mistica, la fe y el sacrificio; el mensaje del peligro
del enemigo externo y del enemigo interno es repetido a través de todos los canales
de comunicacion, una y otra vez, hasta que la gente termina por creer que esa es la
Gnica verdad; por mas disparatada que sea se inculca a través de la violencia de los
discursos y las imagenes; la gente recuerda lo que el gobierno le ha construido como
recuerdos y olvida o ignora lo que el gobierno decide que se necesita olvidar.

Todo lo anterior hace de los regimenes fascistas poderosas maquinarias de
guerra, sistemas totalitarios que controlan cada aspecto de las vidas de las personas,
controlandolos desde afuera y desde adentro. Ahora es necesario ir un poco mas
alla para entender por qué la gente no esta dentro de ese sistema contra su voluntad
ni enganados por un dictador trastornado y perverso como se ha hecho ver en los
relatos posteriores a la caida de estos regimenes, sino que tienen plena conciencia de
lo que sucede. Aunque ignoren alguna informacién, hay algo que tiene raices en su
vida animica que conecta con los movimientos fascistas y que al ser explotado genera
regimenes de terror de los que no son victimas sino protagonistas.

PSICOLOGIA DE LAS MASAS Y FASCISMO

De odio y de amor, y méas de odio
que de amor estan hechos los pueblos.

Jost MARTI

Jamas ha sido tan imprevisible nuestro futuro, jamas hemos dependido tanto
de las fuerzas politicas, fuerzas que parecen pura insania y en las que no
puede confiarse si se atiene uno al sentido comin y al propio interés. Es
como si la Humanidad se hubiera dividido a si misma entre quienes creen
en la omnipotencia humana (los que piensan que todo es posible si uno
sabe organizar las masas para lograr ese fin) y entre aquellos para los que la
impotencia ha sido la experiencia mas importante de sus vidas.

HANNAH ARENDT

Una mirada psicoanalitica del fascismo invita a comprender el lazo social que se
construye en la constitucion de los movimientos de masa, atendiendo a las necesidades
psiquicas de quienes participan de estos procesos y a la forma como la estructura del

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



orden fascista responde a la constitucion psiquica de quienes eligen hacer parte de
esta estructura. Este acercamiento implica trascender la lectura econémica, politica
o sociolégica sobre este orden social y detener la mirada en la particularidad del
lazo social que se establece adentro, y cémo ese lazo social responde a lo que el
sujeto moviliza de si mismo: en términos generales, la participacion de sus pasiones
o sentimientos, y, en términos particulares, la puesta en juego de su deseo y su goce
en la masa. Una primera advertencia para la comprensién del fenémeno la plantea
Wilhem Reich cuando afirma:

Los enemigos del fascismo, demdcratas liberales, socialistas, comunistas, economis-
tas marxistas y no marxistas, etc., buscaban la solucién del problema ya fuera en la
personalidad de Hitler o en los errores politicos de los diversos partidos democraticos
alemanes. Tanto lo uno como lo otro significaba reducir la plaga psiquica a la miopfa del
individuo humano o a la brutalidad de un solo hombre. En realidad, Hitler no era mas
que la expresion de un conflicto tragico en las masas, el conflicto entre el anhelo de
libertad y el miedo real a la libertad. El fascismo aleman decfa de muchisimas maneras
que estaba operando no con el pensamiento y el conocimiento del pueblo, sino con
sus reacciones emocionales infantiles. Lo que lo llevé al poder y le aseguré luego la
estabilidad no fueron ni el programa politico ni ninguna de sus innumerables y confusas
promesas econémicas: fue, esencialmente, su llamado a oscuros sentimientos misticos,
a un anhelo indefinido, nebuloso, pero sin embargo extremadamente potente. No com-

prender eso, significa no comprender el fascismo, que es un fenémeno internacional.™

¢En qué consisten esos sentimientos misticos, esas fuerzas oscuras y potentes
que conjuga el fascismo y que son las mismas que constituyen el lazo social y la
subjetividad? Una primera respuesta, y quizd muy obvia, es que son las del amor y
el odio. Una aproximacién mas cercana a estos dos sentimientos nos hace plantear el
problema de otra manera: las fuerzas que conjuga el fascismo son las de creacién y
destruccion, Eros y Tdnatos, o “pulsiones de vida” y “pulsion de muerte”, como las
nombré Freud en “El malestar en la cultura”®.

El amory el odio son dos caras de la relacién de ambivalencia que establecemos
con el otro al estar esta relacién atravesada por las pulsiones de vida y la pulsién
de muerte. Freud desarroll6 la reflexién sobre como en la relacion con la cultura
el individuo debe renunciar a la satisfaccién directa de esas pulsiones a cambio de
poder convivir con los otros; esta relacién implica aceptar una serie de prohibiciones,
comenzando por la prohibicién del incesto, lo cual implica la represién o transformacion
de las pulsiones en beneficio de la convivencia dentro de la cultura. En ese proceso
se construyen dos instancias que relacionan al sujeto con la ley de dos maneras: la ley

CRISTIAN JESUS PALMA FLORIAN [¢QUE PUEDE DECIR EL PSICOANALISIS SOBRE LA ETICA FRENTE AL FASCISMO?]

12. Wilhem Reich, La funcién del orgasmo,
229. Disponible en: http://menteclara.
org/libros/LaFuncionDelOrgasmo.
pdf (consultado el 01/05/2018).

13. Sigmund Freud, “El malestar en la cultura”
(1930 [1929]), en Obras completas, vol.
XXI (Buenos Aires: Amorrortu, 2003).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 219-238. 229


http://menteclara.org/libros/LaFuncionDelOrgasmo.pdf
http://menteclara.org/libros/LaFuncionDelOrgasmo.pdf
http://menteclara.org/libros/LaFuncionDelOrgasmo.pdf

14. Sigmund Freud, “El problema
econémico del masoquismo”
(1924), en Obras completas, vol. XIX
(Buenos Aires: Amorrortu, 2003).

15. Sigmund Freud, “Psicologfa de las
masas y andlisis del yo” (1921), en
Obras completas, vol. XVIII (Buenos
Aires: Amorrortu, 2003).

como aquello que es deseable alcanzar y, al mismo tiempo, como aquello que incita
a su transgresion. Tales instancias son respectivamente el Ideal del Yo y el Superyd; el
Ideal del Yo lo constituyen aquellas identificaciones, indicaciones, modelos y reglas a
las que el sujeto aspira para realizarse en sociedad, las cuales le vienen dadas todas
desde afuera, desde su cultura y de cuya interiorizacién resulta la conciencia moral. Por
otra parte, el supery6 se instala en la tension que surge entre el Ello y el Yo al intentar
alcanzar el ideal del yo. De acuerdo con Freud, esta instancia psiquica es heredera
del Ello y del Complejo de Edipo, por lo tanto, enlaza la pulsion a la ley, es interdicto del
goce y a la vez empuja a su satisfaccion.

En esa tension entre el Yo y el Ideal del Yo se genera la angustia, como el
malestar que surge en el sujeto al enfrentar la imposibilidad de responder totalmente a
la demanda del Otro; la culpa es la forma como se devuelve al Yo, de manera invertida
desde el Superyé, la hostilidad que este dirige al otro inicialmente. De acuerdo con
Freud, en esa relacién se instaura en el sujeto un “masoquismo moral”*, el cual es
la orientacion de la pulsion de muerte desde el exterior hacia el Yo y su introyeccién
actuando en contra de este. La violencia con la que esta instancia arremete contra
el Yo en forma de sentimiento de culpa y necesidad de autocastigo es mas grande
cuanto mayores son las renuncias pulsionales que ha logrado la cultura del sujeto. As,
el sadismo del Superyé y el masoquismo del sujeto hacen pareja.

Volviendo a la psicologia de las masas, situemos ahora cada una de estas
instancias (Yo, Ideal del Yo, Superyd) en los fenémenos y organizaciones colectivas,
para entender a continuacién cudl es la particularidad que instala el fascismo en el lazo
social. De acuerdo con Freud™, una masa esta constituida por un conjunto de personas
que establecen relaciones de identificacién entre si'y relaciones afectivas, al tiempo que
establecen todos una identificacién vertical con un lider, el cual es ubicado en el lugar
del Ideal del Yo para todos los miembros de la masa. Dos ejemplos de masa son la
Iglesia y el ejército, en los cuales hay una organizacién vertical en funcién de un lider y
unas relaciones horizontales de identificacién y hermandad entre todos los miembros
de la base. En una masa hay una clara diferenciacion entre el Yo y el Ideal del Yo; los
miembros de la base se identifican entre si en lazos de filiacién y hermandad, pero
no osan identificarse directamente con quien esta en su Ideal del Yo, quien esta en el
lugar del ideal a seguir, pero claramente hay una distancia entre ellos y esta figura. Estas
estructuras son coherentes con la organizacién de la cultura, en las cuales cada individuo
conserva su lugar en funcion del acatamiento de un orden jerarquico, unas reglas que
regulan la distancia entre el Yo y el Ideal del Yo y la satisfaccién de las pulsiones.

En otro tipo de fenémenos de masas como en el fascismo se explota la idea de
la omnipotencia del individuo. Freud describe cémo la masa permite que se borre la

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



distancia entre el Yo y el Ideal del Yo, se rompen los limites y se relajan los tabtes y el
individuo se identifica con el lugar de goce. Desde ese lugar todo estd permitido, todo
tipo de exceso, siempre y cuando responda al goce del lider, quien esta en el lugar del
padre de la horda™. El fascismo explota la omnipotencia del individuo dentro de la
idea del “hombre superior”; eso que el discurso promete se hace realidad al legitimar
la violencia contra quienes son diferentes: el judio, el negro la mujer, el homosexual,
el nifo, etc... Tanto discursivamente como en las prcticas se legitima el abuso contra
quienes son sefalados como inferiores, se naturaliza la idea de que hay unas personas
que mandan y tienen el poder sobre otros; asi, el fascismo vive de la reproduccién
indefinida de la experiencia de la omnipotencia para unos y la impotencia para otros.

En realidad, no era necesario que un lider subiera para instalar esta légica de
operacion del discurso y del goce en las sociedades donde se ha impuesto el fascismo.
Wilhem Reich y Erich Fromm analizan cémo en la modernidad se instituyeron unas
estructuras que favorecieron la emergencia de este movimiento. Para Reich" la
semilla del fascismo es la familia moderna de clase media, donde se han favorecido
ciertas formas de relacién con unos lugares muy definidos: el padre, que es al tiempo
autoritario hacia dentro de su familia y sumiso ante la autoridad; la madre sumisa y
los hijos que no pueden expresarse libremente en la familia por temor al padre, al
tiempo que fuera de ella reproducen en sus relaciones la violencia que reciben en su
casa, siendo obligados a un comportamiento hipdcrita que oscila entre la sumision
y la violencia, configurando asi relaciones sadomasoquistas que reproducen en sus
relaciones cotidianas. Igualmente, Erich Fromm'® analiza, en la construccion del sujeto
moderno, el momento de la historia en el que este se ha liberado de las autoridades
externas que le indicaban qué debia hacer, pero no ha desarrollado atin un sentido de
autonomia para ejercer su propia libertad y soberania. El orden social que construye la
modernidad sobre la omnipotencia de la razén es al mismo tiempo el de la impotencia
del sujeto, quien progresivamente ha renunciado a todo lo que le daba certezas de la
vida colectiva y ha entrado en el anonimato.

La libertad que se experimenta en la experiencia de la impotencia asusta, se
hace insoportable; lo insoportable, de acuerdo con Erich Fromm es la vivencia de la
impotencia del Yo ante la experiencia alienante de la modernidad, la separacion entre
el Yo y el mundo; en términos de Freud, podemos entender que se trata de la angustia
que surge al confrontar la distancia entre el Yo y el Ideal del Yo. Ante eso, el sujeto
busca escapar, saltar esa distancia insoportable para superar el sentimiento de angustia,
respecto de lo cual hay algunas posibles salidas. La primera es el autoritarismo: un
sentimiento compulsivo del Yo a fundirse con el Ideal del Yo y quien lo representa, a
través de una relacién de dominacién y sumisién, una relaciéon sadomasoquista que

CRISTIAN JESUS PALMA FLORIAN [¢QUE PUEDE DECIR EL PSICOANALISIS SOBRE LA ETICA FRENTE AL FASCISMO?]

-

16. En “Tétem y tabd” Freud desarrolla el
mito del Padre de la Horda, quien es el
Gnico que ostenta el poder para gozar
ilimitadamente. Ese padre también es
identificado como un padre perverso pues
la ley no cumple ninguna funcién, ya que
él es la ley. Ver: Sigmund Freud, “Tétem
y tabd” (1913), en Obras completas, vol.
Xl (Buenos Aires: Amorrortu, 2003).

17. Reich, La funcién del orgasmo, 229.

18. Erich Fromm, El miedo a la libertad
(Buenos Aires: Paidés, 2002).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 219-238. 231



232

se proyecta en los otros. La segunda forma de superar la angustia es la destructividad,
que es la compulsién de eliminar aquello en el mundo que representa la diferencia
y el limite al goce. La tercera salida es la conformidad automética, que consiste en la
identificacion pasiva con el Ideal del Yo.

Tanto Erich Fromm como Wilhem Reich plantean un valioso aporte para la
comprensién del fascismo: este no es un momento excepcional en la historia humana
sino la consecuencia légica de una construccién particular de la sociedad que se
viene instituyendo a través de la modernidad, una forma de subjetivacién que no se
interrumpe sino que se profundiza en las sociedades fascistas. Podemos notar también
que las sociedades fascistas son la continuidad de un proceso de alienacién del sujeto
en la modernidad y, a través de ellas, vemos emerger algunos discursos, practicas y
relaciones que son el preludio de las sociedades contempordneas donde el proceso de
alienacion, aislamiento y los sentimientos de omnipotencia e impotencia se profundizan
cada vez mas. Es preciso comprender ahora de qué manera este funcionamiento se
profundiza y generaliza en las condiciones subjetivas de la contemporaneidad y cudl
es ese lugar de resistencia a la fascistizacién de la sociedad, que Erich Fromm y Wilhem
Reich entenderian desde un particular ejercicio de la libertad y que, desde Freud y
Lacan, podriamos situar como un ejercicio de la ética.

LA ETICA COMO RESISTENCIA

El mundo contemporaneo puede ser entendido como la profundizacién del proceso
de desindividualizacion, que comenzé en el siglo XX, y su correlato es la anomia como
condicién de subjetivacién en esta época. Podemos atestiguar que con esos procesos
ocurre también la aceleracion del proceso de totalitarismo en la sociedad actual,
junto con el retorno de formas de relacién promovidas por el discurso y la practica de
las sociedades fascistas. Las corporaciones como forma de gobierno son una de las
condiciones socioeconémicas que impulsaron las sociedades que adoptaron el régimen
fascista, lo cual entra en contradiccién con las principales ideas de la modernidad,
aunque adopta otras y las inserta en nuevas logicas. Ese proceso esta mediado por la
transicién de una racionalidad individualista a una racionalidad tecnolégica que deviene
en tecnocracia. De este modo explica Marcuse:

La racionalidad individualista nacié como una actitud critica y de oposicién que deri-
vaba libertad de accién de la libertad de pensamiento y de conciencia sin restricciones
y media todos los canones sociales y sus relaciones por el interés racional propio del

individuo. Devino luego en racionalidad de competencia, en la que el interés racional

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



fue reemplazado por el interés del mercado, y el logro individual absorbido por la
eficiencia. Termin6 con una sumision homogeneizada al aparato que todo lo abarca
que ella misma habia creado. Este aparato es la encarnacion y lugar de descanso de la
racionalidad individualista, pero esta requiere ahora que se acabe la individualidad. Es
racional quien de manera mas eficiente acepta y ejecuta lo que se le asigna, quien confia
su destino a las empresas y organizaciones de gran escala que administran el aparato.”

Tal racionalidad esta en la base de lo que algunos fil6sofos han llamado
“sociedad de control”* o “sociedad de la eficiencia”', para describir la sociedad
contemporanea: una sociedad basada en sistemas descentralizados de control y
productividad que inserta la subjetividad en légicas mercantilistas de oferta-demanda,
costo-beneficio, valor-producto, tasa de retorno, entre otros, y convierte al ser
humano en una mercancia mas que circula y cuyo valor es explotado en funcién del
mercado. Byung-Chul Han y Zygmunt Bauman?? analizan algunas de las implicaciones
subjetivas de la circulacion del ser humano dentro de estas logicas: la resignificacion
de las relaciones afectivas dentro del discurso del capitalismo reduciendo la dignidad
a mera mercancia y el vinculo con los otros a un acto de consumo, lo cual afecta la
permanencia de los vinculos y generaliza un sentimiento de soledad; el sentimiento
de impotencia ante la sobredimensién y precision del sistema, el cual lo instala en
un circuito de demandas que lo sobrepasa y ante el cual el estrés y la depresion son
respuestas del sujeto desde la angustia ante las demandas del Otro.

Para avanzar un poco mas sobre cémo las sociedades fascistas ponen en juego
un goce similar al que se promueve hoy desde el mercado y generan efectos similares,
es preciso entender como circula el goce en la vida de grupo y cudl es la singularidad
que instituye el fascismo en la relacién con ese goce. De acuerdo con Pommier?, el
grupo existe gracias a que hay un lugar en la vida social en el que se puede ubicar
el goce, que funciona como interdiccién y como garantia del mismo, de manera
igualitaria para todos; este es el lugar del lider, quien ocupa el lugar de representante
de la Ley y de garante del Nombre del Padre. Gracias a la existencia de este lugar que  19. Marcuse, Guerra, tecnologia y fascismo, 78.
alguien ocupa, el lugar vacio del padre muerto, el goce es posible paratodosy alavez  2o.Gilles Deleuzes, “Postscriptum sobre las
para ninguno y corresponde a cada quien arreglarselas con el goce desde su fantasma sociedades de control", en Conversaciones
particular y con el Nombre del Padre. Sin embargo, cuando en la vida de grupo se (Valencia: Pre-textos, 1999)
generaliza una posicién subjetiva particular, en la cual se reniega el Nombre del Padre
y con €l la castracion, haciendo posible el escape a la interdiccion y garantizando un Zygmunt Bauman, Amor liquido
plus de goce para todos, el grupo queda al arbitrio de la pulsién de muerte. (Madrid: Espaebook, 2003).

Mas arriba habiamos senalado cémo el fascismo borra la distancia entre el Yo 3 Gerard Pommier, Freud capolitico?

21. Byung-Chul Han, La sociedad del
cansancio (Barcelona: Herder, 2012).

Ideal y el Ideal del Yoy, a través de esta operacién, pretende borrar la angustia que (Buenos Aires: Nueva Visi6n, 1987).

CRISTIAN JESUS PALMA FLORIAN [¢QUE PUEDE DECIR EL PSICOANALISIS SOBRE LA ETICA FRENTE AL FASCISMO?]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 219-238. 233



24. Slavoj Zizék, El sublime objeto de la
ideologia (Buenos Aires: Siglo XXI, 2003).

25.Jacques Lacan, “Kant con Sade” (1963), en
Escritos 2 (Buenos Aires: Siglo XXI, 1993).

26.Jacques Lacan, El seminario. Libro
7. La ética del psicoandlisis (1959-
1960) (Buenos Aires: Paidds, 1986).

234

es la semilla de la conciencia moral dejando al sujeto al arbitrio del superyé; esto lo
promovieron los regimenes fascistas mediante la realizacién del “hombre superior”.
La operacion mediante la cual se hace posible el goce en la vida de grupo implica la
invencion del “chivo emisario” o expiatorio, es decir, la identificacion de un miembro de
la sociedad cuyo sacrificio serfa necesario para mantener la cohesion del grupo y negar la
castracién de ese grupo. Esta funcién la han cumplido distintos posicionamientos como
el antisemitismo, el racismo, el fundamentalismo, el dogmatismo, el regionalismo y el
nacionalismo, entre muchos otros; relaciones narcisistas propias de la vida de grupo
que eventualmente pueden ser utilizadas para construir una fantasfa en la que se realice
el goce del grupo y se reniegue de la castracién como fundamento de la cultura. Esto
ocurre cuando se propaga a través del discurso y de la imagen una fantasfa colectiva
basada en la identificacion de un grupo particular como condicion de goce. Al lograr
la identificacién de una masa de personas con esa fantasia que es posibilidad de
goce realizada en el chivo emisario, se introduce al grupo en una légica destinada al
fracaso, pues por definicion el goce es imposible y, por lo tanto, se reproduce a través
de rituales de odio y sangre que reescenifican en la vida de grupo esa imposibilidad.

Por otra parte, Zizék* analiza la légica del totalitarismo identificando su
caracteristica central: la centralidad de la forma ideol6gica como su fundamento. La
forma ideolégica de un discurso implica que no importa el contenido del discurso,
la racionalidad de los argumentos o la coherencia en las imdgenes, sino el mandato
de sumisién que ejerce sobre el sujeto. Esta caracteristica se encuentra en la forma
ideolégica tanto de regimenes fascistas como comunistas; la ideologia opera como
una ceguera voluntaria que impide ver mas alla de si misma. Sin embargo, la forma
ideoldgica no es distinta a una de las caras del discurso sobre la moral de la modernidad
y al imperativo categérico de Kant. La modernidad en si misma lleva la forma ideoldgica
del totalitarismo; de ahf que el fascismo no sea una excepcion de la modernidad sino su
profundizacion. Lacan® analiza esa doble cara del imperativo categérico, que mientras,
por una parte, exige que todos los asuntos humanos pasen por el tamiz de la razon,
al mismo tiempo exige, por otra parte, que lo Ginico que no puede ser cuestionado es
la propia razén; el sujeto se ubica en la posicién de quien debe obedecer el mandato
de la razén moderna por su forma ideoldgica, aun cuando en ese ejercicio de la razén
encuentre contradicciones. Lo que estd en juego en la forma ideolégica es el plus de
goce que promueve el discurso frente al posicionamiento de quien asume la ética
como acto.

Entender la ética como acto, partir de las formulaciones de Lacan®, implica
reconocer el trayecto que realiza el sujeto entre el mundo de los bienes y el campo de
lo Real que determina su deseo. El mundo de los bienes abarca todo aquello que se

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



puede circular en la funcion de dones, lo que se puede dar y recibir, y que constituye
aquello que para el sujeto son sus diversas identificaciones y el sentido de su vida,
lo cual le permite identificar una nocién del bien y un ideal de la felicidad; en ese
campo opera el Ideal del Yo. Ya hemos visto cémo en la modernidad, al igual que en
el fascismo, se traza una transicion desde el individuo a la masa a través de un rasgo
unario que homogeniza operando desde el lugar del Ideal del Yo e identificando al
sujeto sin mediaciones frente a ese ideal. La ética que instaura la modernidad implica
el ejercicio de la libertad individual y la autonomia para elegir responsablemente entre
distintas opciones e identificaciones dentro del campo de los bienes. El imperativo
categérico ha devenido mandato del supery6 en la modernidad y el discurso de la
época, cuyo antecedente estd en el fascismo, hoy sigue siendo producido desde el
gobierno de las corporaciones, el mandato del libre mercado y el imperativo de la so-
ciedad de consumo. Hoy nos damos cuenta de que en el fascismo no goza Ginicamente
el lider que ha encarnado la impostura perversa en la masa, sino que es el sistema de
la sociedad de control, burocratizado y tecnificado, el que goza, y cada uno de los
individuos alienados en ese sistema reproducen la alucinacién de un goce imposible.

Sin embargo, en la medida en que se hace patente lo Real que integra el reverso
de la ley, como mandato del superyd, el sujeto se ve abocado a plantear su deseo mas
alla del campo de los bienes; un deseo planteado desde su sintoma, entendido este
como el lugar desde donde se goza. Ese sintoma es eleccién, eleccion de un destino, de
un lugar para el goce, un lugar donde el placer y el sufrimiento coinciden y se repiten
como destino en las relaciones con los otros, es también un lugar de compromiso con
el Otro, por un goce del que también somos responsables y es esa responsabilidad
la que devela el inconsciente. Asi, la practica clinica que constituye el discurso del
psicoandlisis nos indica que la cuestion de la ética va mas alla del mundo de los bienes
y del imperativo kantiano; como lo plantea Lacan:

Hacer las cosas en nombre del bien, y més atin, en nombre del bien del otro, esto es
lo que esta muy lejos de ponernos al abrigo, no sélo de la culpa, sino de toda suerte
de catastrofes interiores. En particular, esto no nos pone ciertamente al abrigo de las
neurosis y sus consecuencias. Si el andlisis tiene un sentido, el deseo no es méas que lo
que sostiene el deseo inconsciente, la articulacion propia de lo que nos hace arraigar-
nos en un destino particular, el cual exige con insistencia que la deuda sea pagada y
vuelve, retorna, nos remite siempre a cierto surco, al surco de lo que es propiamente
nuestro asunto.?’

Es en ese trabajo desde el deseo, ubicado en lo simbdlico y atravesado por el
Real del goce como imposible, donde adviene el sujeto como compromiso a través del

CRISTIAN JESUS PALMA FLORIAN [¢QUE PUEDE DECIR EL PSICOANALISIS SOBRE LA ETICA FRENTE AL FASCISMO?]

27. Ibid., 380.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 219-238.

235



236

28. Slavoj Zizék, ¢Quién dijo totalitarismo?:
Cinco intervenciones sobre el mal uso de
esta nocién (Valencia: Pre-textos, 2002).

29. Ibid., 193.

acto en el que se paga la deuda con el Nombre del Padre y se reconoce la imposibilidad
del goce; ese trabajo y ese acto es la ética como la propone el discurso psicoanalitico.
En la vida de una sociedad también es posible identificar ese lugar del sintoma donde
retorna lo reprimido que el discurso fascista pretende negar; en donde la violencia
busca reproducir un plus de goce, aquello que se ubica del lado de la barbarie y que
se niega desde la conciencia moral identificindolo como excepcién en el lazo social;
sin embargo, esos son lugares del sintoma social a los que es preciso advenir con
responsabilidad para atravesar lo Real con un nuevo acto.

De acuerdo con Zizék?®, la politica es ese lugar donde es posible el acto ético
en lo colectivo; cuando un grupo o sociedad adviene al lugar de su sintoma, que es
también el lugar de su verdad, puede mediante un acto cambiar las coordenadas para
que haya otra construccién posible de lo simbdlico:

Ahora estamos en condiciones de situar el acto ético —o mejor— el acto como tal,

|//

con respecto al ambito del “principio de realidad”: un acto ético no esté solo “més alla
del principio de realidad” (en el sentido de “navegar contra la corriente”, de insistir en
su Causa-Cosa sin ningin miramiento por la realidad); sino que designa, antes bien,
una intervencién que cambia las propias coordenadas del principio de realidad. El
“principio de realidad” freudiano no designa lo Real, sino las restricciones que impone
lo que se considera “posible” dentro del espacio social simbélicamente construido,
es decir, los requerimientos de la realidad social. Y un acto no es solo un gesto que
“hace lo imposible”, sino una intervencioén en la realidad social que cambia las propias
coordenadas de lo que se percibe como “posible”; no estd meramente “por encima

del bien”, cambia la definicién de lo que se tiene por “bien”.?

Como reflexion final, lo anterior nos plantea dos tareas como sujetos singulares
y colectivos para enfrentar el orden fascista que se ha sustituido y en el cual fené-
menos como el racismo, la xenofobia, el feminicidio, la homofobia son expresiones
sintomdticas de un orden que explota la alteridad como plus de goce: situar los goces
que constituyen los sintomas de nuestras sociedades y desenmascarar su naturaleza
obscena y mortifera, lo cual permite la confrontacién de la sociedad con la verdad de
su goce y obliga a buscar nuevos posicionamientos. Estos son posibles cuando a través
del acto ético construimos nuevas coordenadas para otro orden social posible, desde
el reconocimiento de la responsabilidad respecto del deseo, en la preservacién de la
cultura desde el reconocimiento de la diferencia, el ejercicio de la democracia y cuyo
fundamento sea la dignidad.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



BIBLIOGRAFIA

ARENDT, HANNAH. Los origenes del totalitarismo.
Madrid: Taurus, 1998.

BAumAN, ZyaMUNT. Amor liquido. Madrid: Es-
paebook, 2003.

BenjamIN, WALTER. La obra de arte en la época
de su reproductibilidad técnica. México:
Editorial Itaca, 2003.

Bossio, NorserTO. Ensayos sobre el fascismo.
Buenos Aires: Prometeo Libros, 2006.
Deteuze, Gittes. “Postscriptum sobre las so-
ciedades de control”. En Conversaciones.

Valencia: Pre-textos, 1999.

FReUD, SIGMUND. “Totem vy tabd” (1913). En
Obras completas. Vol. XIll. Buenos Aires:
Amorrortu, 2003.

FReuD, SIGMUND. “Psicologia de las masas y
andlisis del yo” (1921). En Obras completas.
Vol. XVIII. Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

Freup, Sicmunp. “El problema econémico del
masoquismo” (1924). En Obras completas.
Vol. XIX. Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

Freup, SicMunD. “El malestar en la cultura”
(1930 [1929]). En Obras completas. Vol. XXI.
Buenos Aires: Amorrortu, 2003.

FrRomm, EricH. El miedo a la Libertad. Buenos
Aires: Paidés, 2002.

HaN, Byun-CHuL. La sociedad del cansancio.
Barcelona: Herder, 2012.

CRISTIAN JESUS PALMA FLORIAN [¢QUE PUEDE DECIR EL PSICOANALISIS SOBRE LA ETICA FRENTE AL FASCISMO?]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 219-238.

HiTLer, Apotr. Mi lucha. Santiago de Chile:
Editorial Jusego, 2003.

Hosssawn, Eric. Historia del siglo XX. Buenos
Aires: Critica, 1998.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 7. La ética
del psicoanalisis (1959-1960). Buenos Aires:
Paidés, 1986.

LACAN, JAacQues. “Kant con Sade” (1963). En
Escritos 2. Buenos Aires: Siglo XXI, 1993.
Marcuse, HerserT. Guerra, tecnologia y fascismo.
Medellin: Editorial Universidad de Antio-

quia y Fundacién Editora Unesp, 2001.

MussoLiNi, Benimo. La Doctrina del Fascis-
mo. Editorial Kamerad. Disponible en:
https://editorialkamerad.files.wordpress.
com/2014/08/la-doctrina-del-fascismo1.pdf

Pommier, GERARD. Freud ‘éapolitico? Buenos
Aires: Nueva Vision, 1987.

ReicH, WitHem. La funcion del orgasmo. Dis-
ponible en: http:/menteclara.org/libros/
LaFuncionDelOrgasmo.pdf

Zizek, Stavoy. éQuién dijo totalitarismo?: Cinco
intervenciones sobre el mal uso de esta
nocion. Valencia: Pre-textos, 2002.

Zizek, Stavoy. El Sublime objeto de la ideologia.
Buenos Aires: Siglo XXI, 2003.

237



G\




poi: 10.15446/djf.n19.76721

No me diga “veci”:

/.

de un modo social

arqueologia

(cc)

cOMO cITAR: de Souza, Thaisa. “No me diga
“veci”: arqueologia de un modo social”. Des-
de el Jardin de Freud 19 (2019): 239-248, doi:
10.15446/djf.n19.76721

* e-mail: thaisasouza@hotmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

THAISA DE SouzA”

Instituto de Estudios Latinoamericanos. Universidad Federal de Santa Catarina, Floriandpolis, Brasil

No me diga “veci”:
arqueologia de un modo
social

En la trastienda de las sociedades
residen algunas verdades que se
apartan de casi todo escrutinio em-
pirico y conceptual. Sin ser su falta
de inscripcion simbélica ni su ex-
trana configuracién lo que las hace
permanecer en esa especie de um-
bral, comparecen bajo la forma de
propiedades ontoldgicas que final-
mente establecen una circulacién
pulsional bastante especifica. Ante
uno de esos codigos inadvertidos
de la cotidianidad colombiana —el
apelativo “veci”—, hemos decidido
colegir algunos vectores de andlisis
que, conjugando las vias psicoana-
liticas y filosoficas, podran situarnos
ante nuevas conclusiones sobre el
enlace sostenido de enemistad y
violencia.

Palabras clave: lenguaje, subjetividad,
politica, ética de la diferencia,
hostilidad.

Don’t Call Me “veci”:
Archaeology of a Social
Mode

Behind the scenes of societies, it is
possible to find certain truths that
seem to escape practically any
empirical and conceptual analysis.
Although it is neither their lack
of symbolic inscription nor their
strange configuration that accounts
for their remaining in that sort of
threshold, they appear in the shape
of ontological properties that end
up establishing a quite specific
pulsional circulation. In view of one
of these unnoticed codes of Co-
lombian everyday life —the mo-
niker “veci” (shortened form of
“neighbor” in Spanish)—, we have
inferred several vectors for analysis
that combine psychoanalytical and
philosophical paths and could lead
us to new conclusions regarding the
sustained link between enmity and
violence.

Keywords: language, subjectivity, po-
litics, ethics of difference, hostility.

FECHA DE ACEPTACION: 22/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 239-248.

Ne me dites pas “veci”:
archéologie d’un mode
social

Dans l'arriere-boutique des sociétés
se passent quelques vérités qui
s'éloignent de presque tout scrutin
empirique et conceptuel. Ce n’est
pas son manque d’inscription
symbolique ni son étrange confi-
guration qui les fait se tenir dans
cette sorte de seuil, et pourtant
elles se présentent sous la forme
de propriétés ontologiques qui
finalement établissent une circula-
tion pulsionnelle assez spécifique.
Lappellatif “veci” —diminutif du
mot “voisin, voisine”, en espagnol—
en est un de ces codes inapergus
de la quotidienneté colombienne,
dont nous avons tenté de colliger
quelques vecteurs d’analyse qui,
par les voies de la psychanalyse
et de la philosophie, pourront
nous mettre devant de nouvelles
conclusions sur le lien soutenu entre
I'inimitié et la violence.

Mots clés: langage, subjectivité,
politique, étique de la différence,
hostilité.

239


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76721
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76721

1. Cfr. Dario Botero Uribe, “América
Latina: entre la universalidad
abstracta y la enajenacion concreta”,
Politeia 12 (1993): 231-234.

2. Cfr. Ibid., 234-236.

3. Cfr. Charles Melman, El complejo de
Cdlon y otros textos. Clinica psicoanalitica
y lazo social (Bogota: Cuarto de

Vuelta Ediciones, 2002), 226.

4. Cfr. Charles Baudelaire, Sobre a
modernidade: o pintor da vida
moderna (Rio de Janeiro: Paz e Terra,
1996), 21. La traduccién es mia.

5. Nos referimos al relato de Gabriel Garcia
Marquez, La increible y triste historia
de la cdndida Eréndira y de su abuela

desalmada (Bogota: Penguin Random
House Crupo Editorial, 2016), 93-158. En
él parece estallar rotundamente la batalla
entre el deseo arrebatado a la décil y
entregada nieta y el goce mortifero de la
abuela fracturada por sus devaneos. No
serd sino el amor de un muchacho hijo
de extranjero lo que llevara a Eréndira

a despertar del torpor de la obediencia
que la mantenfa bajo el comando
maniatico del “hechizo de la abuela”.

6. Cfr. Giorgio Agamben, Medios sin
fin. Notas sobre la politica (Valencia:
Pre-Textos, 2010), 57-62.

7. De acuerdo con Jacques Derrida,
Mérgenes de la filosofia (Madrid:
Ediciones Catedra, 1998), 57.

240

juzgar por la materialidad factica colombiana, tan rebosante como dispersa,

los movimientos de la identidad han estado, en gran parte, marcados por

expresiones de reaccién localizadas, asentadas mas en el talante conser-

vador (y por qué no decir, castizo) de tradiciones e idiosincrasias que en
producciones cuya concrecion pudiera imantar los despliegues de un palpitar creador,
disruptivo, descentrado'. Que esta critica pueda ademds recaer como sombra histérica
sobre América Latina, atestigua la necesidad de recobrar los hilos pendientes en la
anacronia de nuestros proyectos politicos?. No es dificil concluir que las vicisitudes de
la colonialidad legaron una modernidad politico-econémica inequitativa y usurpadora
y que, quizés, la respuesta para situarnos ante ese pasado no esté en ajustar una
modernizacién fraudulenta, sino en abandonar definitivamente sus falsos imperios, a
cambio del desenlace cultural de la violencia ejercida sobre los discursos?, y, iquién
sabel, conquistar la Ginica modernidad exigida a la autonomia ontolégica de cualquier
sujeto, la que en su radicalidad ético-estética podria ser conjurada a partir de lo que
Baudelaire, con sus ojos atentos al despertar de una sensibilidad informada por todo
cuanto le imprime reaccién, describié como un yo insaciable de no-yo*.

Al final, volviendo a la discusién sobre los sentidos replegados por la imposicion
colonial, ¢qué formulacion politica de la experiencia viva del lenguaje podria extraerse
de un cimulo de sucesos abrumadores que parecieran depositar a los sujetos en la
tozudez de un no-saber, en la impertinencia de un destino, este si insaciable, hasta
el punto de personificarse en la figuracién del horror auspiciado por una sérdida y
desalmada abuela®, ejemplo novelado del brumoso sortilegio con el cual la violencia
habitual sedimenta vicios y moralidades? Pues, si la conquista de una lengua no depende
tanto del adiestramiento de sus medios de estandarizacién como de la comunicabilidad
adquirida por la emancipacién de la palabra —a través de la vertiginosa locuacidad
transferida al acontecimiento del encuentro entre los hombres, mas alla y desengan-
chada de su fundamento asociativo (lengua y pueblo)*—, resta el propésito insustituible
de remover, sin veleidades ni distancias pudorosas, la carne henchida del lenguaje.

Porque lo que hace desentrafiar el lenguaje de su mismidad fenomenolégica
de su exceso de demonstracion, que impide instituir una marca, una letra, un signo
carente de interpretacion’, serfa acaso la liberaciéon de la experiencia misma del

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



hablar, ya no sepultada en retratos de escenificacion cotidiana y mas bien aliviada
de sus investiduras en direccion a lo que Agamben recordard como siendo el factum
loquendi®. No para restituir una originalidad ancestral de la lengua y sus ineludibles
dialectos, sino més bien para hacer germinar en ella su quantum de innominada
y feliz algarabia. Movimiento que a la vez que despliega gracejo, profusién de
sentidos, improviso, también —en entramada comunién— da muestras de lo que
nunca se presenta, de lo para siempre olvidado, borrado, diferido, de acuerdo con
las pistas brindadas por Aleman y Larriera en su topologia del sujeto escindido
por las sustracciones e irrupciones del lenguaje’.

Esa doble constitucion del ser-en-el-lenguaje del sujeto, que atestigua su
entrada en el lenguaje independientemente y aun antes de cualquier enunciacion (ya
que, recordemos, el sujeto nace en funcién de la lengua y no lo contrario), se anudaria
finalmente, una vez vencidas las fuerzas gramaticales y los legados de la tradicion —en
una palabra que daria cuenta de la aspiracion al nombre propio del sujeto, de la
exposicion de la existencia—. Pues, rindiendo cuentas a aquellos pensadores de
la aventurada suerte del lenguaje, si para Derrida' la lengua solo se realiza por el duelo
carnal de las diferencias en juego, en sus disputas, en la inscripcién de marcas, para
Agamben' todas las lenguas son jergas, son el resultado a la vez espurio y logrado del
hecho impensado del habla.

Sin embargo, pareciera que a través de la virtuosidad imaginaria que envuelve el
diario vivir colombiano, impregnado de pasiones soterradas (tantas de ellas melancélicas
y tristes y otras hasta febriles y distdpicas), se nutriese, como sefial de una identificacién
simbélica desencontrada, la insidiosa pulsién de un gesto inoportuno, de una gramatica
politica incierta al no hacer valer alguna dosis de lo real en sus desteiiidos procesos
antagénicos, recordando aqui los apuntes de Zizek sobre esos teatros sociales del
engano'?. Es asi entonces como se instaura la fantasia que anima el goce compartido
de las hermandades locales, responsable de comandar la retroalimentacion de los
falsos afectos vinculares, tal como el vehiculado en la trivial expresion “veci”, los que
dando por descontada su familiaridad y bonhomia, entorpecen el trabajo de ligazén
y sostienen conflictos e identidades forjados en odios y asperezas represados o mal
llevados: el eclipse de la potencialidad simbélica, al terminar capturada en las rendijas
del cortocircuito imaginario.

DISPARO EN EL OMBLIGO DE LA LENGUA

En el trasegar diario de Colombia se verifica la costumbre de referirse a personas
con quienes se comparte el espacio barrial, también a quienes son clientes de una

THAISA DE SOUZA [NO ME DIGA “VECI”: ARQUEOLOGIA DE UN MODO SOCIAL]

8. Agamben, Medios sin fin, 59, 61-62.

9. Jorge Aleman y Sergio Larriera, Ex-
sistencia y sujeto (Buenos Aires:
Grama Ediciones, 2007), 59-62.

10. Derrida, Mdrgenes de la filosofia, 37-
62. Tenemos por referente aca la
célebre conferencia realizada alrededor
del neologismo filoséfico de la
diferencia, différance en el original.

11. Agamben, Medios sin fin, 57-62.

12. Slavoj Zizek, “Més alla del andlisis
del discurso”, en: Benjamin Arditi
(ed.), El reverso de la diferencia.

Identidad y politica (Caracas: Nueva
Sociedad, 2000), 169-179.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 239-248.

241



13. Importante realzar desde ya —para
los designios argumentativos de esta
exposicion— que la defensa idiomatica
del operador politico de la igualdad,
como lo presenta Ranciére a partir de la
construccién de practicas efectivas de
reconocimiento discursivo de la alteridad
por la via de la sustraccién de las cargas
identitarias de la diferencia, no desconoce
ni relega la circulacion de afectos de

la cual estan provistas estructural y
libidinalmente las gramaticas politicas.
Hay que decir que el tema de los afectos,
en conjuncién con discusiones acerca de
los modelos de refundacién ontolégica
de la teorfa politica contemporanea,

ha surgido en los Gltimos afios en
corrientes europeas y norteamericanas
de la filosoffa; sin embargo, considero
que el brasilero Vladimir Safatle, de
acuerdo a lo evidenciado, es quien mejor
ha logrado recoger en este debate el
nicleo propositivo capaz de actualizar

la vinculacion politica de los sujetos,
lanzado desde la relectura de las tesis
freudianas y lacanianas respecto del
afecto catalizador del desamparo.
Vladimir Safatle, O circuitos dos afetos
(Sao Paulo: Cosac Naify, 2015).

242

tienda local o simplemente a aquellos con quienes se entabla alguna relaciéon casual
e informal, queriendo transmitir buena animosidad y cercania, con el apelativo “veci”,

"o

“vecino”, “vecina” y sus habituales formas diminutivas. Al principio, la usanza de dicha
expresion de lenguaje, envuelta en la atmdsfera de tantas calles y esquinas, cargada
ademas de una supuesta calidez apaciguadora, pareciera no merecer ningtin reproche
ni tener que someterse a embestida alguna. Empero, como bien sabfa en alto grado
el olvidado analista de los modos de sociabilidad de estas tierras, José Gutiérrez, bajo el
halo insospechado de la mana popular se encienden afirmaciones de lo posible y
lo aceptable.

Es la privatizacion del caracter socializante, por no decir civilizatorio, de
la democracia lo que, consonante con el esquema descrito, nos molesta tanto. Al
aniquilar los trayectos imprevistos de la voz que nombra al otro, este ingenuo comodin
domena las subjetividades en juego, interfiere, para no sonrojarse o detenerse, ante
lo que emerge en el cruce destituyente de lo cotidiano y lo traumatico del otro. Al
lado de imputaciones semejantes, como pueden ser las de “compadre” o “hermano”,
notoriamente fraternizantes y politicamente ancladas siquiera en una remota solidaridad,
veci” hiere como golpe mananero en la carne rendida del lenguaje,
incidiendo con todo su valor fisiolégico y su peso ideoldgico. No es la transmutacion
de un cédigo formal y definido de la lengua (los pronombres y nombres asignados o
convenidos) en un equivalente genérico lo que causa incomodidad, pero sf la negacion
del posicionamiento afectivo, la subsuncién perezosa de las distinciones en el foso
comin del (aparente) proteccionismo e integracionismo locales, desmantelando, de
un solo tiro, las capacidades de vinculacién y de confrontacion que polemizan las
diferencias circundantes.

|//

la utilizacion de

El hecho es que lo que fabrican estas dulces atribuciones es la conversion de lo
que serian unos breves ejercicios de reconocimiento social, validados por la primacia
de una igualdad desobstruida de afectos® (lo cual no quiere decir necesariamente fria
y desabrida sino mas bien ajustada y sincera), en un deslizamiento de modulaciones
subjetivas vacilantes, que por su caracter personalista resultan poco edificantes para
la avizorada democracia, que solo se fragua a fin de cuentas en los arrabales donde
se interponen el ti y el yo.

Decir td y yo en el ambito de una sociedad extrafia a si misma, ausente de
si misma, que tras domesticarse en el autoritarismo oligarquico deplora de manera
neurética los razonamientos de igualdad capaces de soliviantar los desprecios sufridos,
implica, en un primer plano, resaltar los sentidos fluctuantes de un universo de cédigos y
sintomas entrecruzados. Tanto mas cuando es sabido que por entre esas construcciones

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



de la vida ética se deflagran las fronteras sensibles de la condicién comunitaria, en un
movimiento de atraccién aglutinante donde se intensifican equiparaciones que ponen
al orden del dia el tamizaje circundante de las definiciones de amigo/enemigo. Si en
dado caso la aparente hermandad amansadora prorrumpida por la consagracion del
vinculo vecinal pareciera pulir tensiones, habria que recordar la razonabilidad politica
del argumento schmittiano releido por Derrida™, segin el cual, a mayor nivel de
neutralizacién de la diferencia, las hostilidades derivadas del apaciguamiento seméantico
instituido por los refranes lingtisticos adoptados irdn en aumento. Deberfamos aceptar,
ademas, en complemento de esa idea, que lo que define el sentido democratico de
una comunidad politica es justamente poder hablar de igual a igual®™, a pesar y por
medio de las distinciones individuales, y sin tampoco la pretension de moldearlas
cognitivamente, como quiere el proyecto de una racionalidad practica para la vida
publica (via una procedibilidad discursiva), sino ocupando los lugares traumdticos del
juego de las diferencias.

En este giro, serian los trazos de una indiferencia porosa y abierta a la presencia
del otro (pues si desatiende al alistamiento de particularidades tampoco es negligente
con las hostilidades existentes), asumida en una cercania de extrafos que se invocan,
los propulsores de la configuracion desmitificada de las escenas de confrontacion
y del manejo sociolingtiistico convenido. Arreglos éticos que se constituian como
telones de fondo de la posicién politica de los sujetos se desligarian entonces de sus
soportes discursivos de anclaje, produciendo el abandono de las zonas perpetuas de
correspondencia entre el ser, el acontecimiento y los sentidos asignados'.

Mas alla de lo que dichas atribuciones adjudicativas de cualidades —unas
veces sustantivas y otras adverbiales— acarrean finalmente como enquistamiento
politico de los contextos de conflicto, aparece en sobrepeso un factor de desanu-
damiento extensivo de las relaciones productoras de sentido. Se trata de borrar la
escucha como posibilidad de “experiencia pura”, no aquella supuesta en la aceptacion
protocolar del intercambio de palabras, pero si aquella de la disposicién franca, ni
intencionada ni terapéutica, accionada en razén del devenir del otro en su exposicién
e insito abandono. Capacidad, por cierto, cada vez mas tambaleante a la hora de
transponer los muros de subjetividades obnubiladas por el tinte del consensualismo
y de las falsas camaraderias, puesta en el filo de las resoluciones éticas implicadas
en el andamiaje de la empalidecida convivencia”. Por eso la necesidad de seguir
contorneando el vaciamiento simbélico que conlleva el retraerse subjetivo validado
por los dispositivos habituales y revigorizados del habla, acoplados a un decir
maquinico que socava y enturbia la aparicién impotente de la vivida diferencia.

THAISA DE SOUZA [NO ME DIGA “VECI”: ARQUEOLOGIA DE UN MODO SOCIAL]

14. Jacques Derrida, Politicas de la amistad
seguido del El oido de Heidegger
(Madrid: Editorial Trotta, 1998), 152.

15. Jacques Ranciere, La haine de la
démocratie (Parfs: La Fabrique
éditions, 2005), 55.

16. Giorgio Agamben, Homo Sacer. O
poder soberano e a vida nua | (Belo
Horizonte: Editora UFMG, 2010), 55-56.

17. Hay que apuntar, al respecto de ese
y otros nuevos problemas conexos,
arraigados en el mercado de excesos
fulgurantes de la sociedad actual, la
pertinencia de los escritos de Byung-
Chul Han; entre los aquf consultados,
estan: Byung-Chul Han, La expulsién
de lo distinto (Barcelona: Herder,
2017); Byung-Chul Han, La agonia
del Eros (Barcelona: Herder, 2014).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 239-248. 243



18. Derrida, Politicas de la amistad seguido
del El oido de Heidegger, 131-157.

19. Jacques Ranciere, Politica,

policia, democracia (Santiago:

LOM Editores, 2006), 17-26.

20. Derrida, Politicas de la amistad seguido
del El oido de Heidegger, 107.

244

LA DIFERENCIA COMO APENDICE RESIDUAL DEL SUJETO

La disyuncion paroxistica, donde reside hoy en dia la insuficiencia y saturacién hiper-
tréfica de los discursos politico-juridicos, se da, por un lado, en el oscurecimiento de
los matices que conllevarian a distinguir amigos y enemigos y a través de los cuales,
segln Derrida, la amistad y la hostilidad encuentran su lugar semantico, preciso, fuera
del enraizamiento pasional obsesionado en detectar el mal clasificable y las practicas
contrarias que habria que perseguir, redundando, por ende, en despolitizacion frac-
cionadora y en calculabilidad gobernante de los riesgos'; y, por otro lado, se figura
en el estrechamiento discursivo de los canales de traduccién democratica sobre los
cuales la igualdad, en cuanto topos argumentativo, podria capacitar la proliferacion
de singularidades y la produccién de subjetividades emancipadas, tal como preconiza
Ranciére™. El paroxismo inherente al estrangulamiento de las vias practico-retéricas
de radicalizacién de las diferencias queda claro en la esencializacién y naturalizacién de
las formas de vida aceptables, enganchadas funcionalmente al sistema democratico
de compensacién y acomodamiento de las demandas. De este modo, se mantienen
amalgamados los mencionados estratos discursivos y, en reveladora congruencia, se
derrocan mutuamente las proposiciones politico-juridicas supuestas. Toma acta de
ello la serie tecnocratica de mecanismos normativos de pacificacion y confinamiento
de los conflictos, pues donde hay distribucién amplia e igualitaria de beneficios no
harfa falta, como sucede, determinar intensivamente la inclusién especifica de grupos
poblacionales, del mismo modo que la sectorizacion disciplinar de las politicas corroe
ruinosamente el proyecto de un orden social coligado.

Tras la estela de esas condiciones pseudodemocraticas se propagan unos efectos
claramente nocivos al talante filoséfico y discursivo de los lenguajes del conflicto,
verificables en el modelo de simultaneo enrarecimiento y cosificacién de la experiencia
de lo politico. Pues el acto de irrupcién de una diferencia, una que no se difracta en
un sin fin de posiciones fantasmaticas o distorsionadoras de los embates politicos
capaces de hacer valer un enemigo definido, ni tampoco reencaucha la enajenacion
ensimismada de identidades suscitadas por las élites —pero contrariamente a esas
posibilidades, se presenta como colocacién de una disputa—, solo puede darse a través
de la invocacién tragica, ineludible, de la temporalidad conflictiva de los afectos. De
ahf la pertinencia de una afirmacién que Derrida extrae de Carl Schmitt para aseverar
sobre el claro convencimiento inscrito en las razones de lo politico: “el amigo (@amicus)
puede ser un enemigo (hostis), puedo ser hostil frente a mi amigo, puedo serle hostil
publicamente, y puedo, a la inversa, amar (en privado) a mi enemigo”*.

Cuando se asfixian los medios de tramitacién polemizante del discurso
—convocados a desplegar disonancias y voces— en favor creciente del alistamiento

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



de enemistades vagas y multiplicidades corporizadas, adviene como gesto y grama-
tica reiterativos de la vida ético-politica la férmula del nombramiento residual de la
diferencia. Su proceso de integracién/extraccién simbdlica, tal como ocurre en el caso
normalizador del inflexivo uso del “veci”, se circunscribe a la l6gica del nombramiento
performativo, incide como un calco psicosocial que extrae significados del minimo
grado de distincién pasible de ser registrada, aislando asf las instancias de vivificacion
de la alteridad de su fondo disruptivo, no transferible. Esta operatividad es analizada
con astucia por el psicoanalista Christian Dunker a partir de las situaciones de maltrato
verbal y etiquetamiento asumidos entre adolescentes y jovenes en la actualidad. De
acuerdo con su observacion, el encubrimiento discursivo alli aplicado “empieza por la
articulacion formal de una diferencia, sin ningtin contenido de valencia de veracidad. Es
como un apodo, que funciona por su eficacia pragmatica (por la reaccién que causa),
y no por la referencia que supone™'.

Todo ocurre como si el mecanismo biopolitico de ordenacion nominativa de las
diferencias buscara anudar a fuerza los vinculos significantes del lenguaje, disolviendo
rapidamente los bordes de sentido que mantienen la tensién entre lo sustraido (una
letra) y lo que aparece (un significante) al interior de las fronteras ondulantes del
sujeto?. De ahi que la subjetivizacion del dafio, correspondiente a la interiorizacién
personalista de lo que recae sobre el sujeto, y el empobrecimiento de la comprension
del conflicto no solo impiden la exposicion de los perjuicios y enarbolan unos débiles

|//

supuestos de contra-respuesta; adicionalmente, moldean los atributos esperados de la
vinculacién comunitaria en funcién de un recobrado voluntarismo, absorbido como un
problema de déficit moral. Hecho que encubrirfa el implicito déficit democratico de
origen, patente en el desmonte politico-discursivo que efectda el malogrado combate
de hegemonias y que al ser apropiado por los instrumentos de la demarcacién identitaria
termina disolviéndose en un Gnico y absoluto llamado moral.

Lo que hoy se consigna como una muletilla ética hace fraguar, en clave de uti-
litarismo ilustrado con enfoque instrumental —ajeno a la antigua depuracion espiritual
de los habitos—, los argumentos liberales de la correccién politica y de la adecuacion de
los sentidos promovidos en esta insidiosa asepsia politica. Algo de ese torpor parece
estar muy vigente en la sarta de reclamos inflamados por una nueva especie de
decorosa rectitud ética: la caucion de fuego de la empatia. El sentimentalismo de la
idea que le subyace, la de ponerse en el lugar donde inciden las situaciones de vida
propias del otro, sobre quién se pronuncian juramentos de alentada compasion para
luego declinar ante la excrecencia de la proximidad, se sostiene como contraparte
del debate que reniega del mal personalizado y su inescrupulosa saia, apostando al
transcendentalismo capacitador del sufrimiento.

THAISA DE SOUZA [NO ME DIGA “VECI”: ARQUEOLOGIA DE UN MODO SOCIAL]

21. Christian Dunker, “Bem-vindo ao
Coliseu”, Cult. Disponible en: https://
revistacult.uol.com.br/home/bem-vindo-
ao-coliseu (consultado el 18/04/2018).

22. Cfr. Aleman y Larriera,
Ex-sistencia y sujeto, 59-62.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 239-248.

245



246

23. Cfr. Ibid., 63-67.

24, Derrida, Politicas de la amistad
seguido del El oido de Heidegger.

También la camaraderia social entronizada por los apelativos de amabilidad
y valoracion recoge, en tono casual y muchas veces pintoresco, la misma tactica de
difuminacién de los lugares irrevocables del otro. Oblicuo a
distante del designio amistoso de aquel, dada su invocacion servicial, confirman ambos
su compromiso displicente con la rutina del lenguaje. La no liberacién de los sentidos
recluidos por el atrapamiento simbdlico y el sometimiento de las pulsiones? redunda,
siguiendo ese desfase, en opacidad portatil y mecénica hacia el otro, hacia cualquier
rumor alojado en las antipodas de una narrativa ya controlada. Al atafagarse la corriente
impolitica de la palabra, es decir, esa deriva donde la palabra depone de sus alianzas
comunicativas, haciendo ascender los giros interpretativos que las trazas del lenguaje
(fénico y corporal) pueden suscitar al atravesar los lugares de imagenes prefijas, se
quebrantan finalmente las opciones de desvio ético para el sujeto. Le queda padecer
la sobredeterminacion del goce pulsional del odio desmedido, transformado en cuna
de tramite de sus dolencias morales y, por cuenta de ese anidamiento, obstaculizador
del odio al enemigo en términos de la consistencia simbélica —no fantasmatica— del
conflicto que engendra.

|// ]//

veci”, el uso del “sumercé”,

UNA ARENGA POR LA AUSENCIA DEL AMIGO
Tal es el atisbo inconcluso de lo politico cuando se enmudece ante los desvanes de la
cuestién del enemigo. Ante sus arcanos, ante su necesidad irrefrenable, Derrida vertié
supuestos de la filosofia antigua y moderna para apuntalar, no sin cierta nostalgia por el
hermano-amigo o el amigo-hermano con quienes ademds se ensambla el enemigo, lo
que se revelaria como una pérdida insoslayable, si acaso se escurriera entre los vestigios
de un tiempo ahora llano la dadiva certera de la hostilidad®. Pues es mas a través de
su factico movimiento que nos mantenemos atados, y menos por el propésito de la
guerra al contrincante externo, convalidada por la légica de lo politico establecida
desde Schmitt, por la fraternizacién democratica que nos instala, mas que en una
lateralidad comunal, en la afirmacién desnaturalizada del hermano y de su reverso, el
enemigo. Posicion que nos arroja de frente al claroscuro de la cuestién del enemigo
y que en su mismo prenuncio nos lleva a asentir, siguiendo a Derrida, no apenas a su
presencia indefectible, sino a ese faustico interrogante, a esa perenne sombra que nos
corresponde deslindar en cada situacion antes de exhortar proclamas de enemistad y
agravio. Porque seria impropio, acotador, asi como para el restante de las dualidades
de esencias, aplicarle simplemente la obstinada dialéctica de los contrarios.

La salida magistral a esa fundante pugna de antinomias, sobre la que se erige
toda la vocacién occidental de la filosoffa dispuesta a elevarlas ansiosamente de su

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



fondo —de su fundamento indiscernible, recordara muy bien Frangois Jullien**—,
ademas ya hoy llevada a un estadio de ensoberbecimiento apético, se aunara en la
postulacién a contrario sensu (adversa a la misma contrariedad, aunque sin extinguirla)
de Derrida. Este no vacilard en perseguir hasta sus Gltimos destellos las sutiles diferencias
que proyecta la herida del ser®, dado que lo que se podria definir como enemigo
(hostis, por antonomasia, tributario de afecto politico) se desprende del suelo de la
hostilidad, fuente de acceso a la negatividad/distancia instigadora, por lo tanto distinta
de la enemistad y del odio, fomentadores morales del desprecio dirigido a los enemigos
aclamados por el orden natural o heredado (inimicus), de acuerdo con los traspases de
la tradicion griega. En ese sentido va a inferir, acompanando las bifurcaciones retéricas
de Schmitt, la existencia de una intensidad mimética que dejaria siempre en suspenso
el acto de conocer nuestros verdaderos enemigos, como si lo Ginico que permaneciera
asible fuese el deseo por el otro (mio y externo) en lo que revela de complicidad y
hostilidad absolutas®”. Y es lo que lo lleva a proferir, aparentemente casi derrotado
por el nudo circunspecto de la subrogacién del enemigo: “¢Quién puede ponerme en
cuestion? Sélo yo. ‘O mi hermano’ [...] El uno no excluye al otro, desde el momento en
que, gracias a mi hermano, a causa de él, soy el otro, y el mas préximo es el mds lejano,
el mds propio el mds extranjero”*.

Sin embargo, parafraseando la advertencia de Montaigne atribuida a Aristételes,
sobre la ausencia del amigo, dirlamos en parodia que tampoco hay ya ningtin hermano.
Através de la trama de esta réplica imptdica, que insiste en torno de las inflexiones de
Derrida, vuelve a plantearse el problema de la hermenéutica segadora de la diferencia,
donde las medidas afectivas que compondrian la ejemplaridad politica del vinculo de
amistad se estiran y se alteran hasta denegar las posibilidades de situarme frente a un
préjimo, a ese hermano encontrado, a ese don de una otredad completa, doblemente,
por el mundo que expone y por lo inaprehensible de esa cosa?®. Comprendiendo,
ademds, que a partir de la tabla discursiva del liberalismo democrético del siglo XVIII
se dicta la neutralidad antagénica de los sujetos de derecho, erigida a nombre de la
consagracion de la autonomia de la personay, crecientemente, se los somete al yugo de
las politicas de control y estratificacién poblacional, resulta incluso una catastrofe menor
la caida significante de la figura del enemigo, la que el experimento del nazismo no hizo
sino deplorable por su cumplido proyecto de eliminacién de un argtiido oponente®.

Empero, la constriccion de inmanencia —particularista y ontologizante— que
esta pérdida infunde, quizas solo recuperable en el dmbito de cuestionamiento
ético de los modos de sintoma y goce social’’, deberia llevarnos a la confrontacién
desespiritualizada del amigo-enemigo, proclive al deambular sensible de la escucha
asimétrica, por lo tanto exenta de los compromisos del imperativo simbélico, atenta a

THAISA DE SOUZA [NO ME DIGA “VECI”: ARQUEOLOGIA DE UN MODO SOCIAL]

25. Francois Jullien, Filosofia del vivir
(Barcelona: Octaedro, 2012), 71-108.

26. Derrida, Politicas de la amistad seguido
del El oido de Heidegger, 173-176.

27. Ibid., 187-188.
28. Ibid.
20. Ibid., 201, 204.

30. Roberto Esposito, Comunidad,
inmunidad y biopolitica (Barcelona:
Herder, 2009), 183-188.

31. Cfr. Eric Laurent, “Lecturas del
Sintoma”, Psicoandlisis Inédito, enero
8, 2017. Disponible en: http://www.
psicoanalisisinedito.com/2017/01/eric-
laurent-lecturas-del-sintoma-2011.
html (consultado el 13/04/2018).

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 239-248.

247



248

las cercanfas con las que puede escribir una novedad en el tiempo y en continua fuga

de cualquier narrativa de “si mismo”.

BIBLIOGRAFiA

AcamseN, Gioralo. Homo Sacer. O poder sobe-
rano e a vida nua I. Belo Horizonte: Editora
UFMG, 2010.

AcamseN, Gioralo. Medios sin fin. Notas sobre
la politica. Valencia: Pre-Textos, 2010.
ALEMAN, JORGE Y LARRIERA, SERGIO. Ex-sistencia
y sujeto. Buenos Aires: Grama Ediciones,

2007.

BAuDELAIRE, CHARLES. Sobre a modernidade: o
pintor da vida moderna. Rio de Janeiro: Paz
e Terra, 1996.

Botero URIBE, DARIO. “América Latina: entre
la universalidad abstracta y la enajenacién
concreta”. Politeia 12 (1993): 222-236.

Byung-CHut, HaN. La agonia del Eros. Barcelo-
na: Herder, 2014.

Byung-CHut, HaN. La expulsion de lo distinto.
Barcelona: Herder, 2017.

DERRIDA, JacQUES. Mdrgenes de la filosofia. Ma-
drid: Ediciones Cétedra, 1998.

DEerrIDA, JACQUES. Politicas de la amistad seguido
del El oido de Heidegger. Madrid: Editorial
Trotta, 1998.

Esrosito, Roserto. Comunidad, inmunidad y
biopolitica. Barcelona: Herder, 2009.

Dunker, CHRrisTIAN. “Bem-vindo ao Coliseu”.
Cult. Disponible en: https://revistacult.uol.
com.br/home/bem-vindo-ao-coliseu.

Garcia MARQUEZ, GABRIEL. La increible y triste
historia de la candida Eréndira y de su abuela
desalmada. Bogota: Penguin Random Hou-
se Grupo Editorial, 2016.

JULLIEN, FrRANCOIS. Filosofia del vivir. Barcelona:
Octaedro, 2012.

LAurenT, Eric. “Lecturas del Sintoma”. Psi-
coandlisis Inédito. Enero 8, 2017. Dispo-
nible en: http://www.psicoanalisisinedito.
com/2017/01/eric-laurent-lecturas-del-sin-
toma-2011.html.

MeLmaN, CharLes. El complejo de Célon y otros
textos. Clinica psicoanalitica y lazo social.
Bogota: Cuarto de Vuelta Ediciones, 2002.

RANCIERE, JACQUES. La haine de la démocratie.
Paris: La Fabrique éditions, 2005.

RANCIERE, JAcQuEs. Politica, policia, democracia.
Santiago: LOM Editores, 2006.

SAFATLE, VLADIMIR. O circuitos dos afetos. Sao
Paulo: Cosac Naify, 2015.

2176k, Stavo). “Mas alla del andlisis del discur-
so”. En Arditi, Benjamin (ed.). El reverso de
la diferencia. Identidad y politica. Caracas:
Nueva Sociedad, 2000.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,

Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



poi: 10.15446/djf.n19.76722

La construccion del enemigo interno.

Una politica publica del odio’

(cc)

COMO CITAR: Rincon Onate, Carlos Alberto. “La
construccién del enemigo interno. Una politica
publica del odio”. Desde el Jardin de Freud 19
(2019): 249-262, doi: 10.15446/djf.n19.76722

* Este texto hace parte de las reflexiones ob-
tenidas del proyecto de investigacién Acon-
teceres emocionales en el postconflicto,
financiado por la Fundacién Universitaria
Los Libertadores.

** e-mail: carincono@libertadores.edu.co

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

CARLOS ALBERTO RINCON

*

ORNATE"

Fundacién Universitaria Los Libertadores, Bogota, Colombia

La construccién del
enemigo interno. Una
politica publica del odio

El llamado posacuerdo y la bus-
queda de la paz han generado una
situacion nacional conflictiva pero
urgente, en la que es necesario
pensar en formas, metodologias y
politicas que permitan la inclusion
social. Sin embargo, tales procesos,
que no son decretados por manda-
to presidencial, hacen preciso que
la sociedad reconozca a ese otro
que emerge bajo el significante
“excombatiente”, tarea harto dificil
porque en su historia, de manera
sistemadtica, se le ha denominado
“terrorista”. El texto presenta una
ruta para reflexionar sobre algunos
aspectos que intervienen en la
construccion del otro y su transito
al lugar de enemigo.

Palabras clave: conflicto armado,
enemigo, éxtimo, libido, masa,
Nebenmensch.

The Construction of the
Internal Enemy. A Public
Policy of Hatred

The so-called post-agreement
period and the search for peace
have generated a conflictive yet
pressing national situation in which
it is necessary to think of ways,
methodologies, and policies that
allow for social inclusion. However,
such processes, which do not arise
from presidential decrees, make it
necessary for society to recognize
the other that arises from the signi-
fier “ex-combatant”. This is a diffi-
cult task because, historically, that
other has been systematically called
a “terrorist”. The article provides a
path to reflect on some of the as-
pects involved in the construction
of the other and his/her transit to
the position of enemy.

Keywords: armed conflict, enemy, ex-
timate, libido, mass, Nebenmensch.

FECHA DE ACEPTACION: 28/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 249-262.

La construction de
I’ennemi interne. Une
politique publique de
la haine

Le dit post-accord et la poursuite
de la paix —en Colombie— ont
produit un état de choses national
conflictuel mais urgent, dont il faut
penser les formes, les méthodes
et les politiques qui puissent ad-
mettre 'inclusion social. Pourtant,
ces procédés, qui n‘ont jamais été
arrétés par mandat présidentiel,
exigent que la société reconnaisse
cet autre qui émerge sous le signi-
fiant “ex-combattant”. Il s'avere en
étre une tache tres difficile étant
donné que, de fagon systématique
il a été dénommé terroriste. L'article
présente une route pour réfléchir a
quelques aspects qui collaborent
a la construction de 'autre et son
passage a la place d’ennemi.

Mots clés: conflit armé, ennemi, ex-
time, libido, masse, Nebenmensch.

249


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76722
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76722

Es hablar de la esperanza y del amor que nos cuesta.

A. O.

| posconflicto, mas alld de sus correlatos juridicos y las importantes exigencias
de verdad, justicia, reparacion y no repeticion, es también una interfase que
conlleva un reto para nuestro pais, sobre todo porque el imperativo de una
paz estable y duradera, derivado del proceso de paz, implica altos aportes
de justicia. Pero también implica entender aquello que se ha dado en llamar la recon-
ciliacion, fenémeno que, atendiendo a su base etimolégica, nos pone de presente la
accion de aceptar las diferencias y reconstruir los lazos; es decir que, en el caso de
la sociedad colombiana, hace una clara alusion a las junturas que deben restablecerse
entre la urdimbre y la trama de un tejido social que ha venido siendo deshilado.

Son muchos los textos que, desde la teoria politica, la sociologia o la economia
han sido elaborados, abordando los fenémenos del proceso de paz, el posacuerdo
y lo que seria el posconflicto. Sin embargo, tales lecturas no estarian completas si se
pierden de vista aquellas comprensiones y reflexiones que atafen al sujeto, entendido
como constituido por lo social, en donde la paz es un fenémeno psicolégico, al igual
que el odio, tema central de este texto.

En tal sentido y como idea introductoria, vale la pena establecer una relacién
entre el reto reconciliatorio y una cierta imposibilidad de la sociedad para lograrlo,
quizés por esa marcada proclividad a repetir discursos de odio y animadversion
y, quizds por eso, su incapacidad de reconocer como préjimo a un sujeto que durante
mucho tiempo fue ubicado en el lugar del enemigo.

Freud en su texto “Psicologia de las masas y anlisis de yo” dird que el sujeto
sufre un cambio importante cuando se encuentra inmerso en una multitud. Una masa.
la llamard, y la define como un alma colectiva en la cual los individuos sienten, piensan
y acttian de forma totalmente diferente a la que sentirian, pensarfan y actuarfan si estu-
vieran aislados. Esta primera tension entre sujeto y masa resulta esclarecedora gracias
a que deja establecidas las bases para entender que el sujeto no puede constituirse
sin el otro y que, por lo tanto, el sujeto estd estructurado por lo social.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



En la vida animica del individuo, el otro cuenta, con total regularidad, como modelo,
como objeto, como auxiliar y como enemigo, y por eso desde el comienzo mismo la
psicologia individual es simultaneamente psicologfa social en este sentido mas amplio,
pero enteramente legitimo. La relacién del individuo con sus padres y hermanos, con
su objeto de amor, con su maestro y con su médico, vale decir, todos los vinculos que
han sido hasta ahora indagados preferentemente por el psicoanalisis tienen derecho a

reclamar que se los considere fenémenos sociales.!

Dos preguntas se desprenden de esta alusién freudiana a la masa, que resultan
importantes para el recorrido que procura este texto. Por un lado, la manera como la
sociedad incide en el sujeto, generando incluso cambios claros de actitud y voluntad,
pero por otro lado, como ese préjimo deviene enemigo, es decir, cémo se rompe ese
tejido social.

Freud se apoyard en la masa social para decir que allf el sujeto “queda sometido a
condiciones que le permiten echar por tierra las represiones de sus mociones pulsionales
inconscientes”. En tal sentido, lo aparentemente nuevo en el comportamiento del
sujeto no es sino la exteriorizacion de algo inconsciente, situacion en que la consciencia
moral desaparece. Surgen adjetivos para la masa social que remiten a su vulnerabilidad
psiquica. Una masa es impulsiva, voluble, excitable, influenciable, acritica y crédula,
razones por las cuales lo improbable no existe para ella.

Inclinada ella misma a todos los extremos, la masa sélo es excitada por estimulos
desmedidos. Quien quiera influirla no necesita presentarle argumentos légicos; tiene
que pintarle las imagenes mas vivas, exagerar y repetir siempre lo mismo. Puesto que
la masa no abriga dudas sobre lo verdadero o lo falso, y al mismo tiempo tiene la
conciencia de su gran fuerza, es tan intolerante como obediente ante la autoridad.
Respeta la fuerza, y s6lo en escasa medida se deja influir por las buenas maneras, que
considera signo de debilidad. Lo que pide de sus héroes es fortaleza, y aun violencia.
Quiere ser dominada y sometida, y temer a sus amos. Totalmente conservadora en el
fondo, siente profunda aversién hacia las novedades y progresos, y una veneracién sin

limites por la tradicién.’

Mientras el individuo sumergido en la masa experimenta un acrecentamiento
extraordinario de su afectividad y una merma de su rendimiento intelectual, acom-
pafiado de una abolicién de sus inhibiciones pulsionales, la masa que lo contiene
se hace proclive a lo inverosimil o lo irreal, procurando asi los cimientos de una
arquitectura argumentativa que permitird que el miedo y la hostilidad sean un binomio
maravillosamente productivo, sobre todo a la hora de establecer escenarios de poder

CARLOS ALBERTO RINCON ONATE [LA CONSTRUCCION DEL ENEMIGO INTERNO. UNA POLITICA PUBLICA DEL ODIO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp.

. Sigmund Freud, “Psicologia de las

masas y andlisis del yo” (1921), en
Obras completas, vol. XVIII (Buenos
Aires: Amorrortu, 1992), 67

. Ibid., 73.
. Ibid., 75.

249-262. 251



4. lbid.

5. Recordemos que Freud dird de la
identificacién que se trata de un
mecanismo que da cuenta de la més
temprana exteriorizacién de una
ligazén afectiva con otra persona.

6. Se trata de un planteamiento freudiano
segln el cual son precisamente

las pequenas diferencias entre

grupos la base de los sentimientos

de hostilidad entre ellas.

252

y rivalidad. En tal situacién, la basqueda de la certeza o la verdad no representan para
la masa una urgencia en si misma, razén que servira de fundamento para reconocer
su importancia en el intento de entender un fenémeno emocional de tan fuertes
implicaciones sociales como el odio.

Las masas nunca conocieron la sed de la verdad. Piden ilusiones, a las que no pueden
renunciar. Lo irreal siempre prevalece sobre lo real, lo irreal las influye casi con la mis-

ma fuerza que lo real. Su visible tendencia es no hacer distingo alguno entre ambos.*

También dira Freud que el individuo, al hacer parte de la masa, se encuentra
en condiciones de echar por tierra las represiones de las mociones pulsionales
inconscientes y desatar una particular fuerza amorosa con lo cual lograr la cohesién
y la sugestionabilidad, razén por la cual la voluntad y el discernimiento, un par de
capacidades individuales, estan destinadas al fracaso.

Es esta fuerza sugestiva y voluptuosa de la masa la que, actuando de manera
dindmicay progresiva, permite que incluso la libertad del individuo se vea constrefida,
convirtiéndolo en alguien proclive a la mayor de las dependencias. En tal sentido y de
manera ilusoria, la vulnerabilidad del individuo se hace colectiva, fundamentando un
intento de creer, tener y consolidar a toda costa el lugar de un otro en el cual creer.
Se crea entonces un espejismo, se constituye una jefatura y aparece la figura del jefe
que libera de la angustia que divide y consolida una unidad, una masa.

La masa es entonces un tejido social cuyos hilos libidinales procuran armonia 'y
cohesion. El odio, desde esta perspectiva, se entenderia como un cambio en la polaridad
de las fuerzas amorosas. Asi, lo que funciona al interior de la masa como cohesion,
identidad®, respeto y armonia, se proyectara hacia fuera de ella como hostilidad y
violencia, hincada en ese aparente abismo humano. Freud a propésito lo llamé el
“narcisismo de las pequenas diferencias”.

Por esta via es posible comprender la construccion de un enemigo como forma
de asegurar la cohesién frente al peligro que representa.

Se llam6 enemigo interno a una construccién politica con la cual se designa al
comunismo internacional, el cual fue identificado como una amenaza para la seguridad
colectiva de los estados, bajo la influencia en su momento de los Estados Unidos. Esta
primera forma de lucha, en el escenario politico e ideolégico, toma nuevas formas
para darle nombre a un estado de cosas latinoamericano identificado con lo que en
su momento fueron las revoluciones cubana y nicaragliense y que se constituyeron
en la base para la consolidacién de la llamada Doctrina de Seguridad Nacional, que
denominé un modelo de intervencién en las autonomias de las naciones, sirviendo de
marco para el andlisis de las dindmicas sociales en materia de seguridad.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



El incremento de la deuda externa, el debilitamiento de las economias nacionales que
no habfan logrado alcanzar un desarrollo integral a través de las inversiones extranjeras,
el detrimento de la industria nacional, la sustitucién de importaciones, a diferencia de
Argentina y Brasil que lograron intensificar el desarrollo de acerfas y productos quimicos,
la no-reactivacién de las exportaciones, el desempleo, la pobreza y la inflexibilidad en
el poder, se consideraban como condiciones necesarias para la expansiéon del pensa-
miento Comunista en América Latina. Temor que esta potencia sintié con la experiencia
de la Revoluciéon Cubana, expresién revolucionaria en el Continente. La visién de una
segunda Cuba estimul6 el desarrollo de estas politicas de lucha contra el Comunismo
y esta potencia intervino aumentando la asistencia reciproca con énfasis militar en los

gobiernos que combatieran la subversion.”

La Doctrina de Seguridad Nacional se definié desde el plano militar y se
convirtié en la linea de accion de los ejércitos, en el caso nuestro, de los ejércitos
latinoamericanos, e hizo de la figura del enemigo interno un concepto, una pieza clave
en la guerra irregular contra una realidad social caracterizada por la inconformidad
ciudadana, la movilizacién y la consolidacién de movimientos sociales reivindicativos.
De esta avalancha ideolégica se produjeron entonces consecuencias que incidirian en
las politicas publicas y las dinamicas ciudadanas de diferentes paises y que luego del
paso de los anos estarfan en la base del tratamiento contrainsurgente que se les da a
muchas situaciones sociales que han hecho del préjimo alguien en quien desconfiar.

Volviendo a Freud y apoydndonos en esta figura del enemigo interno es posible
situar, en la figura del préjimo, algunos elementos con los cuales pensar como ese
cercano deviene en una figura hostil.

EL NEBENMENSCH, O EL PROJIMO QUE SE AMA Y SE ODIA

La relacién entre sujeto y sociedad nos lleva a pensar paralelamente en las mani-
festaciones que se presentan en la masa, pero también en la construccién subjetiva
de aspectos relacionados con el Otro y su lugar fundamental en la estructuracion de
la realidad psiquica. Por esa razén, el intento por comprender el enemigo como la
construccién de un lugar en donde proyectar los sentimientos hostiles de la sociedad
lleva a pensar paralelamente en un sujeto que ha construido un objeto de amor. La
cohesién entre los miembros de la masa proporciona un comportamiento homogéneo
a partir de considerarse iguales en el amor al lider, hermanados en el amor al ideal,
pero esa cohesion se soporta expulsando hacia afuera la hostilidad. El resultado de esa
unificacion de sentimientos provoca la emergencia de lo adverso, lo cual dard lugar al

CARLOS ALBERTO RINCON ONATE [LA CONSTRUCCION DEL ENEMIGO INTERNO. UNA POLITICA PUBLICA DEL ODIO]

7. Magda Alicia Ahumada, El enemigo
interno en Colombia (Quito:
Ediciones Abya Yala, 2007), 23.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 249-262.



8. Sigmund Freud, “Pulsiones y destinos de
pulsion” (1915), en Obras completas, vol.
XIV (Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 131.
9. Ibid., 132

10. Jaime Arturo Santamaria, “El

préjimo, la ley y la maquina: algunas
consideraciones sobre el mal radical”,

(tesis de maestria, Universidad

Nacional de Colombia, 2015), 27.

254

enemigo. Asi, ubicar en un mismo lugar el objetivo del odio implica también reducir
la agresién interna e incrementar la cohesion y el amor comin. Sin embargo, ¢(cémo
aparece el enemigo?

Es posible acudir para ello a un planteamiento freudiano que se conoce como
la mudanza de una pulsién en su contrario. Recordemos que, en la estructuracién
del sujeto, el amor es el organizador de su mundo interno, dejando lo de afuera,
es decir, de donde viene el objeto, como un lugar hostil. Asi, “el objeto es aportado al
yo desde el mundo exterior en primer término por las pulsiones de autoconservacion;
y no puede desecharse que también el sentido originario del odiar signifique la relacién
hacia el mundo exterior hostil, proveedor de estimulos”®. En este sentido, es posible
entender que amor-odio, que no tienen el mismo origen, constituyen una continuidad,
una misma tela hecha con diferentes fibras, quizas porque segin lo afirmado por el
psicoandlisis sobre las pulsiones, el odio sera la base sobre la cual se constituye el amor.

El yo odia, aborrece y persigue con fines destructivos a todos los objetos que se cons-
tituyen para él en fuente de sensaciones displacenteras... Y aun puede afirmarse que
los genuinos modelos de la relacién de odio no provienen de la vida sexual, sino de la

lucha del yo por conservarse y afirmarse.’

Sin embargo, también podemos intentar otra comprensién del fenémeno
aprovechando la figura de enemigo interno que presenta la Doctrina de Seguridad
Nacional, la cual nos advierte de entrada algo con lo cual se encontré Freud en sus
reflexiones sobre el objeto de amor.

Es preciso remontarnos a la primera experiencia de satisfaccion, momento en
que el ser humano es una criatura desvalida, caracteristica propia de su prematuracion
biol6gica. Dada esta condicién, el organismo se presenta fragil ante el mundo exterior
que es una amenaza y un peligro.

Este hecho refuerza la idea segtn la cual el aparato psiquico esté obligado a establecer
una relacion de defensa frente al mundo real. Y, por Gltimo, dado este emplazamiento,
que solo puede traducirse en dolor —angustia como senal, dirfa Freud—, el Otro, que
viene a ayudar, se convierte en el Gnico poder auxiliador; por lo que se puede afirmar
que el desvalimiento “incrementa el valor del tinico objeto que puede proteger” —dice
Freud—, y obliga a que el primer encuentro humano, propiamente dicho, se establezca

en términos de presencia, ausencia, dependencia y amor."

La primera experiencia de satisfaccion hace que el encuentro con el Otro esté
caracterizado por una doble condicion. Se trata de un buen encuentro en cuanto este
semejante procurara cuidado, pero también es un encuentro lamentable. Esta otra parte

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



de la experiencia es llamada por Freud “vivencia de dolor” o “vivencia de terror"" y
concierne a un encuentro desafortunado que corresponde a circunstancias de pena
primordial que fijan una imagen, la cual remite a un “objeto hostil”.

De la vivencia de terror queda la imagen del objeto y también otras imdgenes asociadas
al objeto hostil por “efectos colaterales” o asociacién simultanea. Cuando alguna de
estas otras imdgenes es investida, por similitud con alguna percepcion, se activa un
mecanismo parecido al dolor que Freud llama “displacer”. La funcién de este Gltimo es
poner en movimiento todo el aparato, de suerte que no sea posible la reactivacion de
la imagen del objeto hostil; el displacer sirve de senal frente a un peligro. A este estado

Freud lo llama “afecto”, y se reconoce por su cualidad opuesta al placer.™

En ese encuentro con el semejante, al deseo le corresponde una imagen del
Otro que procuré los cuidados nutricios e, inversamente, el afecto busca desalojar
también una imagen del Otro en su dimensién hostil. Este encuentro con el Otro sera
la base para el complejo del Nebenmensch, palabra con la cual Freud hace alusion
al ser humano que hace las veces de cuidador, un préjimo que, como vemos, tiene
entonces una doble condicién. Se trata al mismo tiempo de un objeto satisfaciente y
un primer objeto hostil.

Supongamos ahora que el objeto que brinda la percepcion sea parecido al sujeto, a
saber, un préjimo. En este caso, el interés tedrico se explica sin duda por el hecho de
que un objeto como este es simultdneamente el primer objeto-satisfaccién y el primer
objeto hostil, asi como el Gnico poder auxiliador. Sobre el préjimo, entonces, aprende el
ser humano a discernir. Es que los complejos de percepcion que parten de este préjimo
seran en parte nuevos e incomparables. [...] Y asi el complejo del préjimo se separa en
dos componentes, uno de los cuales [se] impone por una ensambladura constante, se
mantiene reunido como una cosa del mundo, mientras que el otro es comprendido por

un trabajo mnémico, es decir, puede ser reconducido a una noticia del cuerpo propio.”

Freud sefala que el préjimo tiene también la tarea de permitirle al ser humano
su funcion de discernir, con lo cual se estd refiriendo a la facultad que le permita al
sujeto darle atributos a las cosas del mundo y pueda concederles existencia. Este
discernimiento es llamado la funcién del juicio, al cual Freud le arroga dos decisiones:
“Debe atribuir o desatribuir una propiedad a una cosa, y debe admitir o impugnar la
existencia de una representacion en la realidad”.

La funcién del juicio permite que las cosas del mundo sean consideradas como
buenas o malas, placenteras o displacenteras, haciendo que lo bueno sea aceptado y
lo malo rechazado.

CARLOS ALBERTO RINCON ONATE [LA CONSTRUCCION DEL ENEMIGO INTERNO. UNA POLITICA PUBLICA DEL ODIO]

11. Sigmund Freud, “La interpretacién de los
suefios” (1900), en Obras completas, vol.
V (Buenos Aires: Amorrortu, 2008), 589.

12. Santamarfa, “El préjimo, laley y la
mdquina: algunas consideraciones
sobre el mal radical”, 28.

13. Sigmund Freud, “Proyecto de psicologia”
(1950 [1895]), en Obras completas, vol. |
(Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 376.

14. Sigmund Freud, “La negacién” (1925),
en Obras completas, vol. XIX (Buenos
Aires: Amorrortu, 2008), 254.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 249-262.

255



15. Santamarfa, “El préjimo, laley y la
méquina: algunas consideraciones
sobre el mal radical”, 31.

16. Ibid., 39.

256

La primera tarea refiere a propiedades y atributos de una cosa. Estas cualidades son
clasificadas por Freud como buenas o malas, placenteras o dolorosas respectivamente.
El aparato opta, segtn el principio primario, por introducir dentro de si lo bueno y
expulsar lo malo o perjudicial. Esto tltimo corresponde a lo ajeno, lo que se encuentra
afuera como desconocido; en definitiva, cualquier amenaza que pueda representar
dolor. Seglin la segunda tarea, el juicio tiene que admitir o impugnar existencia. Es decir,
no se trata de saber si algo del mundo puede ser representado o no en el psiquismo
como huella mnémica, sino de discernir si la imagen, que quedé de la vivencia de
satisfaccién, puede ser encontrada una vez més en la percepcién, que no es otra cosa

que el movimiento compulsivo que caracteriza al deseo.”

En consecuencia, el Otro dard consistencia al sujeto y aparecerd como lo
proximo, pero también como lo ajeno, amado y odiado, bueno o malo. Sin embargo,
su caracteristica de hostilidad, producto de la amenaza y como secuela de la vivencia
de dolor, no es representada.

Algo no es introducido en la estructura mnémica; el objeto hostil queda como extranjero,
como hueco en el campo de las representaciones. Esto es comprensible, si recordamos
que, segun el principio del placer, el aparato nervioso procuré introducir dentro de sf

lo bueno vy dtil, y rechazé lo malo y dafino.'

El Otro en su dimension hostil no estd representado, es un agujero en la cadena.
Freud se refiri6 a él como das Ding.

Das Ding aparece entonces como primer exterior y orienta la relacion del sujeto
con sus objetos, sin que este los pueda alcanzar. Este es entonces el objeto perdido
como tal, el cual, en calidad de Otro absoluto, el sujeto tratard de encontrar y solo lo
hard como anoranza, como atributo de la cosa, no como la cosa misma. El juicio de
atribucién dira cualidades de la cosa, pero solo como producto de la metafora, del
orden del significante, no de la cosa en si misma, dejando claro que esta, das Ding,
esta radicalmente perdida, escapando a todo significante.

Con el juicio de atribucién, y entendiendo las caracteristicas del otro como
odiado y amado, bien vale la pena traer a colacién las palabras de Freud en “El malestar
de la cultura” haciendo referencia al imperativo cultural segtin el cual “amaras a tu
préjimo como a ti mismo”:

No es sélo que ese extrafo es, en general, indigno de mi amor; tengo que confesar

honradamente que se hace mas acreedor a mi hostilidad, y aun a mi odio. No parece

albergar el minimo amor hacia mf, no me tiene el menor miramiento. Si puede extraer

alguna ventaja, no tiene reparo alguno en perjudicarme, y ni siquiera se pregunta si la

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



magnitud de su beneficio guarda proporcién con el daio que me infiere. Mas todavfa:
ni hace falta que ello le reporte utilidad; con que sélo satisfaga su placer, no se priva

de burlarse de mi, de ultrajarme, calumniarme, exhibirme su poder.”

El amor y el odio constituyen las dos caras de una sola moneda, elementos que,
en su aparente oposicion, se convierten en la base de todos los asuntos humanos. Su
ambivalencia aparece ligada a ciertos estadios de la evolucién libidinal del sujeto, en
los que coexisten al mismo tiempo mociones pulsionales contradictorias. Freud, en su
trabajo de 1915, “Pulsiones y destinos de pulsién”, dira del amor que:

[...] proviene de la capacidad del yo para satisfacer de manera autoerética, por la ganan-
cia de un placer de érgano, una parte de sus mociones pulsionales. Es originariamente
narcisista, después pasa a los objetos que se incorporaron al yo ampliado, y expresa el
intento motor del yo por alcanzar esos objetos en cuanto fuentes de placer. Se enlaza
intimamente con el quehacer de las posteriores pulsiones sexuales y coincide, cuando
la sintesis de ellas se ha cumplido, con la aspiracién sexual total.”®

De otro lado, con respecto al odio afirmard que

[...] es, como relacién con el objeto, mas antiguo que el amor; brota de la repulsa
primordial que el yo narcisista opone en el comienzo al mundo exterior prodigador de
estimulos. Como exteriorizacion de la reaccion displacentera provocada por objetos,
mantiene siempre un estrecho vinculo con las pulsiones de la conservacién del yo, de
suerte que pulsiones yoicas y pulsiones sexuales con facilidad pueden entrar en una
oposicion que repite la oposicién entre odiar y amar."

EL ENEMIGO INTERNO, UNA FORMA DE LO EXTIMO

Recogiendo la discusién anterior, podemos afirmar que el préjimo, ese que estaria en
el lugar del més cercano, es al mismo tiempo, gracias al discernimiento que hace el
recién nacido, alguien extraio, hostil, un Otro que puede hacer dafo, un enemigo. En

este punto llegamos con Freud a una conclusion que es muy importante para el asunto

17. Sigmund Freud, “El malestar en la cultura”
(1930), en Obras completas, vol. XXI
(Buenos Aires: Amorrortu,1992), 29.

que aqui nos concierne: en la base estructural de la constitucion del sujeto el enemigo
es interno. Mejor adin, es al unisono lo mas extraio, ajeno, hostil, y lo mas cercano, lo
mas intimo. Siendo tan préximo, ese otro que auxilia, es también ese otro en el que |, po g “Pulsiones y destinos
estd puesto lo abyecto y peligroso, fuente del dolor, es decir, aquel que deberia estar de pulsion”, 131.

mds lejos de nosotros: lo éxtimo. 19. Ibid., 134.

CARLOS ALBERTO RINCON ONATE [LA CONSTRUCCION DEL ENEMIGO INTERNO. UNA POLITICA PUBLICA DEL ODIO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 249-262. 257



20. Jacques Lacan, “La instancia de la
letra en el inconsciente o la razén
desde Freud” (1957), en Escritos 1

(Buenos Aires: Siglo XXI, 1975), 491.

21. Jacques Lacan, El seminario. Libro
16. De un Otro al otro (1968-1969)
(Buenos Aires: Paidds, 2014), 188.

258

Nos dice Jaques-Allan Miller que lo que llevé a Lacan a hablar de la extimidad
se relaciona con das Ding, lo mas préximo, el Nebenmensch. El término extimidad se
construye sobre la intimidad, no es su contrario, es lo mas intimo, indicando con ello
que esto mas intimo estd en el exterior. Y si podemos pasar de lo éxtimo a lo intimo
es porque se encuentran en una zona en donde las negaciones se anulan, como el
Unheimlich freudiano. En tal sentido, en el fuero mas intimo, el sujeto descubre otra
cosa, algo extrafio.

¢Cudl es, pues, ese otro con el cual estoy més ligado que conmigo mismo, puesto que
en el seno mas asentido de mi identidad conmigo mismo es él quien me agita? Su
presencia no puede ser comprendida sino en un grado segundo de la otredad que lo
sitGia ya a él mismo en posicion de mediacién con relacién a mi propio desdoblamiento

con respecto a mi mismo, asi como con respecto a un semejante.*

Lo éxtimo es lo que esta mas proximo, lo mas interior, sin dejar de ser exterior.
Se trata de una formulacién paraddjica. El enemigo entonces no es completamente
ajeno ni totalmente exterior, o, mejor dicho: el enemigo, siendo lo mas ajeno, lo mas
exterior es también lo mds intimo, lo més familiar, lo més préximo.

He avanzado, he designado como vacuola, como ésta, interdiccién en el centro que
constituye, en suma, lo que nos es mas préximo siéndonos, sin embargo, exterior. Serfa
necesario hacer la palabra “extime” para designar aquello de lo que se trata... Es en
esta exterioridad jaculatoria que ese algo se identifica, por lo cual lo que es lo mas
intimo justamente es lo que estoy constreiido a no poder reconocer més que fuera.”!

Situados estos elementos es posible una via explicativa para ubicar la sensacion
de extraneza y familiaridad que acompana al enemigo, que incluso hace del vecino,
del otro cotidiano, alguien objeto de la hostilidad. Este cimiento es fundamental para
referenciar a ese, que en la politica piblica se ha llamado enemigo interno, al cual la
Doctrina de Seguridad Nacional ha dibujado como un radical diferente, abominable
y odioso que, sin lugar a dudas, se funda en este primero. Hablamos entonces de
otro que, construido con intencionalidad, genera miedo y zozobra, y su construccion
cuenta con esta base que se arraiga en lo éxtimo para generar asimetrias estratégicas
en medio de un conflicto armado como el colombiano.

Lo OMINOSO QUE RETORNA

Avanzamos en procura de plantear como desde una politica pdblica se ha hecho
del vecino, del familiar, un enemigo, objeto de un odio mayusculo en procura de

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



su deshumanizacién, garantizando con ello que toda forma de exterminio sea de
alguna manera consentida por la masa. Es en este sentido que agenciados desde esta
estrategia se busca localizar en él el niicleo del mal, lo aparentemente mas inhumano,
lo radicalmente rechazado desde el origen del sujeto, quien paraddjicamente se ha
fundado en ese rechazo. Asf se promocionan significantes de uso cotidiano para rebajar
al enemigo, despojandolo de todo aquello que podria dar cuenta de su dignidad, tales
como “monstruo”, “plaga” o “bestia”*?, aspectos que remiten a lo siniestro. Acd es
pertinente recordar cémo el mismo Presidente de la Republica se referfa a la guerrilla
como “la culebra”, afirmando por ejemplo que le habian asestado un duro golpe pero
que “la culebra adn seguia viva”.

Se hacia referencia en lineas anteriores al Unheimlich freudiano. En 1919,
ocupado en reflexiones sobre las mociones de sentimiento amortiguadas, de meta
inhibida, y concomitantes con el universo estético, Freud se preguntaba acerca de lo
ominoso, quizds como una forma de reconocer aspectos relacionados con la angustia.
Su pesquisa inicia afirmando que “lo ominoso es aquella variedad de lo terrorifico que
se remonta a lo consabido de antiguo, a lo familiar desde hace largo tiempo”#. Al
preguntarse cémo es posible que algo familiar se vuelva ominoso y en qué condiciones
se presenta de esta forma, recurre al analisis de la palabra alemana Unheimlich, la
opuesta de Heimlich, que puede ser traducida como aquello familiar, lo intimo.

De esta manera, lo Unheimlich, lo ominoso, resulta algo terrorifico justamente
porque no es familiar, usual o conocido. Sin embargo, el autor advierte que no todo
lo no familiar, no todo lo desconocido resulta de por si ominoso y que “algo de lo
novedoso es ominoso pero no todo. A lo nuevo y no familiar tiene que agregarse
algo que lo vuelva ominoso”*. Asi, en una buisqueda del origen y la historia de esta
palabra en alemén Freud descubre que Heimlich es una palabra que ha desarrollado su
significado siguiendo una ambivalencia hasta coincidir al fin con su opuesto, Unheimlich.
Lo familiar, préximo y conocido resulté extrafo, desconocido, ominoso, tal como en
el antiguo aleman pervivian estos dos sentidos opuestos en la misma palabra Heimlich.

Lo Heimlich se torna Unheimlich, pero, como Freud nos advierte, el vocablo
no es univoco, por tanto, estd abierto a multiples sentidos y lo que alli aparece es el
retorno de lo reprimido, de lo reprimido infantil. Lo ominoso es aquello que siendo lo
mds extrano es lo mas familiar pero reprimido; implica el retorno, la actualizacién de
eso intimo que se revela en medio de la extraneza.

Aquello antafio hospitalario se nos torna agreste e inhdspito, el amigo en enemigo, el

civilizado en salvaje agresor, la seguridad en miedo, la certidumbre en paranoia y todo

se torna un desdoblamiento especular de aquello intimo, familiar y a la vez siniestro que
nos habita. Se confunden el adentro y el afuera, la fantasia con la realidad y la razén se

CARLOS ALBERTO RINCON ONATE [LA CONSTRUCCION DEL ENEMIGO INTERNO. UNA POLITICA PUBLICA DEL ODIO]

22. “Vamos a darle a la culebra por la cabeza”
fue una de las frases que la prensa
registré y en las que se hace alusién al
enemigo que encarnaba las FARC.

23. Sigmund Freud, “Lo ominoso” (1919),
en Obras completas, vol. XVII (Buenos
Aires: Amorrortu, 1992), 219.

24. Ibid., 220.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 249-262.

259



25.)José Cueli, “Lo ominoso”, La jornada,
agosto 19, 2008. Disponible en: http://
www.jornada.com.mx/2008/08/29/
index.php?section=cultura&article=a
06aTcul (consultado el 01/05/2018).

26. Freud, “Lo ominoso”, 227.

27. Pablo Angarita Cafas, La construccion
del enemigo en el conflicto armado
colombiano 1998-2010 (Medellin: Silaba
editores, Universidad de Antioquia,
Instituto de Estudios Regionales, 2016), 81.

sale de sus goznes. Ante el “enemigo” sin rostro, ante el retorno de lo reprimido, ante la
amenaza de lo fantasmdtico, aparecen, inevitablemente, las fantasias mds arcaicas,
la paranoia y las actuaciones. La angustia lo matiza todo, lo mds irracional aflora y la
capacidad para la reflexion nos abandona, creencia y delirio se traslapan con los graves

riesgos que esto conlleva.?

El planteamiento freudiano aborda lo ominoso como aquello que retorna
provocando angustia, algo previamente conocido. Con este fundamento puede
comprenderse que los usos del lenguaje hagan pasar lo Heimlich por su opuesto,
lo Unheimlich, ya que esto ominoso no es realmente algo nuevo, sino un elemento
familiar y antiguo de la vida animica que fue reprimido y ahora retorna. Ernst Anton
Jentsch fue uno de los autores en los cuales Freud se apoy6 para realizar sus reflexiones.
Citandolo, nos plantea que:

Uno de los artificios mas infalibles para producir efectos ominosos en el cuento literario
consiste en dejar al lector en la incertidumbre sobre si una figura determinada que tiene
ante sf es una persona o un autémata, y de tal suerte, ademas, que esa incertidumbre no
ocupe el centro de su atencion, pues de lo contrario se veria llevado a indagar y aclarar
al instante el problema, y, como hemos dicho, si tal hiciera desapareceria facilmente

ese particular efecto sobre el sentimiento.?

El enemigo construido por la doctrina de seguridad nacional como enemigo
interno no es absolutamente extraio, sino que entonces es un lugar que remite a lo
familiar en dos sentidos. El primero de ellos, el que, relacionandose con lo préximo,
se convierte en ajeno y radicalmente diferente. El otro, el de lo consabido de siempre,
pero reprimido que ahora retorna como siniestro. Pareciera también, teniendo en
cuenta el artificio promulgado por Jentsch, que, en la Doctrina de Seguridad —lo que
luego fue Doctrina de “Guerra Total” y, en nuestro contexto, la “Doctrina de Seguridad
Democratica”— la figura del enemigo se complementa con la del terrorista, haciendo
de este la figura de un nuevo relato que enmarca una realidad ontolégica que designa
lo radicalmente opuesto al orden.

La etiqueta “terrorismo”, como sinénimo de pulsién homicida irracional, sirve para
caracterizar al enemigo como no-humano, no-persona, que no merece ser tratado
con los instrumentos del derecho ni con los de la politica. Es el vehiculo de una nueva
antropologia de la desigualdad, marcada por el caracter tipolégicamente criminal,
demencial e inhumano, asociado al enemigo y, de este modo, también de una nueva

y radical asimetria entre “nosotros” y “ellos”.?”

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



El terrorista como no humano, como autémata, como animal o plaga que
debemos exterminar. Pero el punto en el que Freud va més alla de Jentsch es en mostrar
que esto inhumano, que ese temido animal o ese autémata, ominoso, que ahora es
el objeto del odio que dirijo al otro, al vecino que ahora se me antoja desconocido y
extrafno, no es sino el retorno del odio mas intimo, de lo reprimido més propio y ajeno
a la vez, que me constituye: ese enemigo tan aparentemente extrano es bien interior,
es una suerte de enemigo interno. Mientras mas extrano, odiado e inhumano veo ahora
al préximo, ataviado con el ropaje de enemigo o de terrorista, més desconozco que
ese odio y esa extraneza hacen parte de lo mas familiar, del otro mas intimo que me
habitaba desde antano. La fuerza de ese odio también se nutre de ese desconocimiento,
de esa ignorancia.

Esta es quizas la caracteristica mds importante sobre la cual descansa una
politica de odio tan decidida como la que analizamos, la construccion del enemigo
interno, en donde generar zozobra, acrecentar la sensacion de inseguridad, construir
falsas noticias, ademds de otras estrategias, se ha convertido en la ruta mas expedita
para consolidar unos lazos que masifiquen, que demanden seguridad, proteccién,
y que logren su propésito de construir un enemigo que, siendo el préjimo ahora es
presentado como la fuente extrana del mal, aquel que estaria en las antipodas de la
masa y del “nosotros” que ella reclama para consolidar su ilusién de unidad:

[...] en nombre del “hemos”, del “nosotros”, se les trata de un “ellos” que ha perdido el
caracter de persona, por lo que en verdad no es “ellos” que todavia designa la tercera
persona del plural sino “eso”: “cosa”, “bestias”; es decir se designa algo radicalmente
distinto a la especie humana, expulsado, extranjero, lo mas alejado de nuestra intimi-
dad. Sin embargo, es el odio del “nosotros” lo que ha expulsado a “eso” que antes era
la “parte” con la que se dialogaba y se negociaba. Antes era el semejante, ahora se le

ha excomulgado, se le ha maldecido.?

En conclusion, el préximo, el intimo es al mismo tiempo lo mas extraino desde
la estructuracién del sujeto. Sobre esta idea es facil entender cémo la construccion del
enemigo interno, eje central de una politica pablica de odio, fructifica al tiempo que
genera un serio obstaculo para un proceso de reconstruccién de los lazos sociales como
el que requerirfa la sociedad. El enemigo dificilmente puede dejar de ser “abominable
y odioso” porque surge de lo mas intimo y reprimido, del préjimo que nos constituye.
El cambio, la posible salida de ese odio implicaria entonces reconocer aquello propio
que en ese rechazo es constitutivo de mi mismo, de nuestras comunidades, de nuestra
historia. Quizas solo asi deje de ser exitoso un plan de seguridad en donde “hay que
desconfiar hasta de la madre”. 28. 1bid., 82.

CARLOS ALBERTO RINCON ONATE [LA CONSTRUCCION DEL ENEMIGO INTERNO. UNA POLITICA PUBLICA DEL ODIO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 249-262. 261



BIBLIOGRAFIA

AHUMADA, MAGDA AlLICIA. El enemigo interno
en Colombia. Quito: Ediciones Abya Yala,
2007.

ANGARITA CARAS, PaBLO. La construccion del
enemigo en el conflicto armado colombiano
1998-2010. Medellin: Silaba editores, Uni-
versidad de Antioquia, Instituto de Estudios
Regionales, 2016.

Cutu, Jost. “Lo ominoso”. La jornada. Agosto
19, 2008. Disponible en: http://www.jor-
nada.com.mx/2008/08/29/index.php?sect
ion=cultura&article=a06alcul.

Freub, SIGMUND. “Proyecto de psicologfa” (1950
[1895]). En Obras completas. Vol. 1. Buenos
Aires: Amorrortu, 1992.

Freub, SIGMUND. “La interpretacién de los sue-
fos” (1900). En Obras completas. Vol. V.
Buenos Aires: Amorrortu, 2008.

Freub, Sicmunp. “Pulsiones y destinos de pul-
si6n” (1915). En Obras completas. Vol. XIV.
Buenos Aires: Amorrortu, 1992.

262

FREUD, SIGMUND. “Lo ominoso” (1919). En Obras
completas. Vol. XVII. Buenos Aires: Amo-
rrortu, 1992.

FReuD, SIGMUND. “Psicologia de las masas y
andlisis del yo” (1920). En Obras completas.
Vol. XVIII. Buenos Aires: Amorrortu, 1992.

FrREUD, SIGMUND. “La negacién” (1925). En
Obras completas. Vol. XIX. Buenos Aires:
Amorrortu, 2008.

Freup, Siamunp. “El malestar en la cultu-
ra” (1930). En Obras completas. Vol. XXI.
Buenos Aires: Amorrortu, 1992.

LACAN, JacQuEs. “La instancia de la letra en el in-
consciente o la razén desde Freud” (1957).
En Escritos 1. Buenos Aires: Siglo XXI, 1975.

LAcAN, Jacques. El seminario. Libro 16. De un
Otro al otro (1968-1969). Buenos Aires:
Paidds, 2014.

SANTAMARIA, JAIME ARTURO. “El préjimo, laleyy la
maquina: algunas consideraciones sobre el
mal radical”. Tesis de maestria. Universidad
Nacional de Colombia, 2015.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



por: 10.15446/djf.n19.76723

Apuntes para pensar la l6gica del odio

(cc)

cOMO aTAR: Gomez Lozano, Luisa Fernanda.
“Apuntes para pensar la légica del odio”. Des-
de el Jardin de Freud 19 (2019): 263-270, doi:
10.15446/djf.n19.76723

* e-mail: luisagomezl@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE REFLEXION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

LuisaA FERNANDA

GOMEZ LozaNO™

Universidad Nacional de Colombia, Bogotd, Colombia

Apuntes para pensar la
l6gica del odio

En el intento por entender lo que se
ha dado en llamar en nuestra época
la politica del odio, se recurre a al-
gunos apartes de la teorfa freudiana
y lacaniana, asi como a la légica
matematica. Con especial interés
se trabaja en torno a una frase que
apareci6 en espacios publicos bajo
el mandato del entonces presidente
Alvaro Uribe Vélez, tratando de
develar la manera como se organizé
la exclusion desde su propuesta de
gobierno.

Palabras clave: alienacién, universal
afirmativa, singularidad, odio,
exclusion.

Notes toward Thinking
about the Logic of
Hatred

In order to understand what has
come to be called the politics of
hatred in our times, the article
draws on some aspects of Freudian
and Lacanian theory, as well as on
mathematical logic. It dedicates
special interest to an expression that
circulated in public spaces during
the administration of President
Alvaro Uribe Vélez, in an attempt to
show how exclusion was organized
in his government proposal.

Keywords: alienation, universal
affirmative, singularity, hatred,
exclusion.

FECHA DE ACEPTACION: 25/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 263-270.

Notes pour penser la
logique de la haine

La logique mathématique et les
théories freudiennes et lacaniennes
sont mises a contribution ici pour
tenter de comprendre ce qui a été
appelé actuellement la politique de
la haine. Un intérét particulier est
mis sur une phrase qui a fait son en-
trée sous le mandat du président de
I'époque Alvaro Uribe Vélez, afin
d’essayer de voir comment a partir
de son programme de gouverne-
ment |'exclusion s’est ordonné.

Mots clés: aliénation, universelle
affirmative, singularité, haine, ex-
clusion.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76723
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76723

1. Carolina Gutiérrez Torres, “iValla
polémical”, El Espectador, marzo
19, 2008. Disponible en: https://
www.elespectador.com/node/7185/
print (consultado el 01/05/2018).

2. Laimagen la pueden encontrar en: “La
Colombia del odio en blanco y negro”,
No le creemos a Alvaro Uribe (blog),
marzo 22, 2008. Disponible en: http://
reeligion.blogspot.com/2008/03/la-
colombia-del-odio-en-blanco-y-negro.
html (consultado el 01/05/2018).

3. En las siguientes fuentes se pueden
consultar algunas formas en las que

los medios registraron la marcha: “Un
millén de voces contra las FARC”,
Wikipedia, dltima modificacion agosto
12, 2018. Disponible en: https:/
es.wikipedia.org/wiki/Un_millén_de_
voces_contra_las_FARC (consultado el
01/05/2018); “Colombia marcha contra
el secuestro”, El Espectador, febrero

5, 2008. Disponible en: https://www.
elespectador.com/noticias/paz/articulo-
colombia-marcha-contra-el-secuestro
(consultado el 01/05/2018); “Marcha
contra las Farc, mayor movilizacién en
la historia del pais”, El Tiempo, febrero
4,2008. Disponible en: http://www.
eltiempo.com/archivo/documento/CMS-
3945957 (consultado el 01/05/2018).

264

n el 2008, bajo el mandato de Alvaro Uribe Vélez, aparecieron en diferentes

lugares del pafs vallas' que decian “estan con Colombia o estan con el terroris-

mo”?; a su vez se gestd la marcha que llamaron “Un mill6n de voces contra las

FARC"?, que alcanzé a movilizar millones de personas en las ciudades del pais

y en algunas capitales del mundo bajo el eslogan “Colombia soy yo”. De esta forma,

quedaba sellada la equivalencia FARC-terrorismo, de un lado, y el colombiano de otro.
Tras la caida de las Torres Gemelas ocurrida en el 2001, se declaré una

[...] “guerra contra el terrorismo”: una extrafia guerra en la que se criminaliza al enemigo
si éste se defiende y responde a la violencia con més violencia. Lo que nos devuelve a

|//

la cuestion del “combatiente ilegal”, que no es ni un soldado enemigo, ni un criminal
comdn. Los terroristas de al-Qaeda no son soldados enemigos ni simples criminales:
EE. UU. rechazé desde el primer momento cualquier posibilidad de que los atentados
contra el World Trade Center fuesen tratados como acciones criminales apoliticas. En
resumen, bajo el disfraz del Terrorista al que se ha declarado la guerra se esconde un

combatiente ilegal, un Enemigo excluido del escenario politico*.

Esta denominacién de las FARC como terroristas entra entonces en armonia con
la sinfonia que venia poniéndole el ritmo al mundo. Se trataba de unir a los colombianos
en una sola voz: “yo soy Colombia”, mediante el rechazo o la exclusién de las FARC
marcadas como terroristas.

Freud nos muestra, por diferentes vias, como la organizacién humana, la
estructura del sujeto, esta determinada por la manera en que se establezcan el afuera
y el adentro®; entendemos entonces que no hay de lo uno sin lo otro, y podemos asi
concluir que la exclusién es caracteristica fundamental del humano. Lo excluido es

4. Slavoj Zizek, “¢Estamos en guerra? ¢Tenemos 5. Sigmund Freud, “La negacion” (1925),
un enemigo?”, The London Review of Books en Obras completas, vol. XIX (Buenos
24, n.° 10 (2002). Traduccion de CSCAweb. Aires: Amorrortu, 2006), 249-257.

Disponible en: https://www.nodo50.
org/csca/agenda2002/zizek_6-06-02.
html (consultado el 01/05/2018).

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



rechazado de un adentro que solo aparece desde el instante del rechazo, inaugurandose
alli mismo la diferencia y, por consecuencia, lo igual.

Aquello que es rechazado, lo es por aparecer displacentero, dice Freud en
“Pulsiones y destinos de pulsién”:

[...] cuando el objeto es fuente de sensaciones de displacer, una tendencia se afana en
aumentar la distancia entre él y el yo, en repetir con relacién a él el intento originario de
huida frente al mundo exterior emisor de estimulos. Sentimos la “repulsiéon” del objeto,
y lo odiamos; este odio puede después acrecentarse convirtiéndose en la inclinacion

a agredir al objeto, con el propésito de aniquilarlo.®

Alo que asistimos, en esa vel que propone la eleccién entre Colombia y el terro-
rismo, es a una invitacién al exterminio: o lo uno o lo otro; no se trataba simplemente
de tomar distancia. El llamado se vefa aclarado cuando se pedia el exterminio de las
FARC y de todos aquellos que disentian de la propuesta del Gobierno. No se trataba de
mantener en un afuera a los que piensan diferente, sino de hacer que pensaran igual o
desaparecieran... o Colombia o el terrorismo, en donde ser colombiano era proclamar
la necesaria extincion de ese otro entonces “terrorista”. La cuestién es que, como lo
recuerda Zizek’, bajo la nominacién de terrorista se excluye del escenario politico a
quien asi se nombra, se borra entonces del campo del lenguaje, se busca su exterminio
como humano. De esta forma, “estar con Colombia” suponia el silenciamiento no solo
de quienes se reconocian como guerrilleros, miembros del grupo armado o de quienes
disentian abiertamente de la postura del Gobierno sino, incluso, de todos aquellos a
quienes, cubiertos bajo el manto del odio, desaparecian su propio lugar de sujetos;
aquellos que, con los ojos cubiertos de odio, se cegaban ante su propia diferencia
y el sufrimiento que acarreaba el sostenimiento de un sistema “ideal” que cada vez
empobrecia mas. Cuando en la cita anterior Freud da cuenta de un acrecentamiento
del odio que inclina a la agresion y al aniquilamiento, cabe preguntarse entonces qué
es aquello que acrecienta.

Volvamos al vel: “Estan con Colombia o estan con el terrorismo”. Alli resuena
“labolsa o la vida”; el trabajo de Lacan en el seminario Xl en relacién con la alienacién.
Recordemos que en la alienacion se trata del ser; lo que aparece con este vel es la
evidencia de la pérdida del ser necesaria para inscribirse en el Otro, como sujeto del
lenguaje, con una Unica salida para la separacion de ese lugar de alienacién: la con-
fluencia de la falta del sujeto y la falta del Otro, el lugar del objeto en cuanto pérdida.
Hacer parte del grupo de los colombianos, de aquellos que estan con Colombia, y que
entonces son cobijados por la ley, por el Estado, de aquellos a quienes entonces se les
reconoce el derecho bajo el Estado colombiano, requiere la pérdida —la renuncia—

LUISA FERNANDA GOMEZ LOZANO [APUNTES PARA PENSAR LA LOGICA DEL ODIO]

. Sigmund Freud, “Pulsiones y destinos de
pulsion” (1915), en Obras completas, vol.
XIV (Buenos Aires: Amorrortu, 2006), 131.

. Zizek, “¢Estamos en guerra?
¢Tenemos un enemigo?”.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogota] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 263-270.

265



8. Jacques Lacan, El seminario.

Libro 11. Los cuatro conceptos
fundamentales del psicoandlisis (1964)
(Barcelona: Paidés, 2006), 219.

9. Freud, “Pulsiones y destinos

de pulsién”, 132.

10. En el seminario 9 (clase 5, 13 de
diciembre de 1961), Lacan insiste en
varias oportunidades en el trazo unario
como soporte de la diferencia, palote
que es siempre diferente a otro y que
es marca del encuentro con el Otro.

Al parecer de lo que se trata en esta
afirmacién yoica que elimina la otredad
es del aniquilamiento de ese significante
unario que comporta la marca, se trata
del desconocimiento de aquello que
diferencia a uno de otro para quedar
ilusoriamente aunado al saber en que
se supone a Otro completo, sin falla,
ante el cual no habria posibilidad de
separacion. El odio entonces es la luz
que permite proyectar un Uno que
para su sostenimiento no debe dejar de
odiar y buscar, desde allf, el exterminio
de cualquier opacidad que amenace

la claridad ilusoria del ‘yo soy’. Jacques
Lacan, El seminario de Jacques Lacan.
Libro 9. La identificacion. Inédito.

de aquello que comprende la clasificacion de terrorista: oposicion a un cierto orden,
violencia que responde a otra violencia, bisqueda del acto que podria reorganizar el
estado en que nos encontrabamos. Entonces estar con Colombia era basicamente estar
del lado de aquellos que sostienen un cierto lugar de alienacién impidiendo cualquier
cambio a este respecto; terrorista era, entonces, quien con su movimiento buscaba
estallar, romper con dicha alienacion para posibilitar un cambio.

En esa “0” —estan con A o estan con B— una cosa se pierde, no subsisten las
dos; en la basqueda del ser perdido por la entrada en el lenguaje o se queda con A
o se queda con B. En esa via la eleccién se presenta como aniquilacién de otra cosa,
“se propone conservar una de las partes, ya que la otra desaparece de todas formas”.
En “Pulsiones y destinos de pulsion”, Freud recuerda que “los genuinos modelos de la
relacién de odio no provienen de la vida sexual, sino de la lucha del yo por conservarse
y afirmarse”?; asi, Freud y Lacan convergen: es en nombre de la bisqueda de unidad,
de unificacion, de ser, que en la alienacién a un cierto significante —ilusoriamente— se
elimina la posibilidad de otro, aunque solo en la relacién de los dos significantes un sujeto
haya sido posible'®. En ese sentido, podemos decir que en el exterminio de ese lugar
otro, el sujeto desaparece y con él la singular manera en que el significante se anuda
a otro significante, para quedar resonando la imaginarizacién que cree en la identidad de
A con A, negando asf lo simbélico que nos hace humanos. Resuena aqui el “Colombia
soy yo” que definia la encrucijada; el vel que proponia el Gobierno permitia una salida
totalitaria a la sin salida humana: alli donde se ha perdido el ser para devenir sujeto,
es posible proclamar “Colombia soy yo” y entonces, con un grito de exterminio al que
“no esta con Colombia” —el terrorista—, asegurar y reafirmar que “yo soy”, “yo soy
Colombia”. Este es un nuevo intento por realizar la expulsion de lo displacentero para
cerrar, para colmar, la supuesta unidad yoica, no solo en el exterminio del otro de la
diferencia sino en la destitucién misma del sujeto desvanecido en el “yo soy”, que se
objetiva esta vez en el odio que ilusoriamente fortalece la supuesta unidad.

Pensémoslo entonces con la l6gica de conjuntos: Tenemos el conjunto S de
los que “estan con el terrorismo” y el conjunto P de los que “estan con Colombia”;
asf, quienes estdn en S no estan en P, y quienes estan en P no estan en S, por lo que
la interseccion, el segmento que separaria, estd habitado por no Sy no P, quienes no
estdn con el terrorismo y no estan con Colombia, negativizados entonces en relacién
con la existencia; no se cuenta en S ni puede ser contado en P, mas bien siempre
descontado; se trata en esta opcion de asumir la pérdida del ser: ni soy P ni soy S, falta
en ser que darfa la posibilidad a la singularidad del sujeto.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Asi llegamos a advertir que se trata de afirmaciones... y negaciones. Si vamos
a pensarlo con la légica de las proposiciones, podemos decir que del vel anterior
deducimos dos proposiciones: “Todo el que estd con Colombia; no esta con el
terrorismo” y “Todo el que esta con el terrorismo no esta con Colombia”, en cuanto
universales afirmativas tienen la forma de “Todo S es P”. Vamos a quedarnos por un
momento con la segunda: “Todo el que esta con el terrorismo no estd con Colombia”.
Esto supone que tenemos un sujeto —el que esta con el terrorismo— y un atributo o
predicado —no estar con Colombia—. En la forma universal afirmativa esto supone
que Todo el que esta con el terrorismo, por definicién, No puede estar con Colombia;
si alguno lo estuviera (particular negativa) invalidaria el universal afirmativo (ver figura
1). De lo anterior queda claro que para que podamos suponer un conjunto de “Todos”
no es posible admitir la posibilidad de que algunos no cumplan la regla en cuanto al
atributo; son los primeros que deben desaparecer: no era posible entonces admitir
que hubiera algunos que apostaran por otra relacién diferente a la propuesta por el
Gobierno, y al mismo tiempo estuvieran con Colombia, estuvieran cobijados por
el atributo “estar con Colombia”, es decir, ser colombiano.

Oblicuos
Verticales

FIGURA 1. Cuadrangulo de Peirce'.

Sumemos a lo anterior que de “Todo S es P” se sigue que Todo elemento de S
esta contenido en P (ver la figura 2), mas no que “Todo P es S”, lo cual serfa un error
I6gico en tanto en cuanto lo segundo no se deduce de lo primero. La forma “Todo S es
P” propone que hay més alld de S, que puede o no haber P para otros que no sean S,
por ejemplo. Aunque la afirmativa universal es contraria a la particular negativa, ambas
se pueden afirmar —aunque en diferentes momentos— y esto porque no todo P es S.
Sin embargo, lo que encontrabamos enunciado en lo social era que “Todo el que esta
con el terrorismo no esta con Colombia” y que “Todo el que no esta con Colombia estd 1. Ibid.

LUISA FERNANDA GOMEZ LOZANO [APUNTES PARA PENSAR LA LOGICA DEL ODIO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 263-270. 267



12. Pablo Amster, Apuntes matematicos para
leer a Lacan. 2. Légica y teoria de conjuntos
(Buenos Aires: Letra Viva, 2010), 34.

13. El cero (0) indica que en esa regién no hay
elementos, el uno (1) que al menos uno
se inscribe alli. Lo que aparece entonces
en esta figura es que del “Todo S es P”

lo Gnico que podemos afirmar es que no
hay elementos en S que no estén P, o, lo
que es lo mismo, que todo elemento de
S es también elemento de P, todo S esta
incluido en P. No se escriben elementos
en las otras regiones puesto que, como

lo demostré Peirce, la afirmacion “Todo
S es P” no se contradice con que S sea

un conjunto vacio; aun si no hubiera
elementos en S podriamos afirmar que
todo elemento de S esta contenido en P.
Es esto mismo lo que hace que la universal
afirmativa y la negativa no sean opuestas,
mds bien las dos hacen verdadera la
universal afirmativa. En esta misma via,
como se hace aqui evidente, que se
afirme el todo no implica la existencia, y
si bien S estd incluido en P, no se puede
decir de P que esté incluido en S.

con el terrorismo”. Con esta torsién, invalida l6gicamente, se hace una identidad entre
Sy P (S=P). De esta forma, el atributo se convierte en esencial, se hace unidad
entre Sy P dando la ilusion de hallar el ser. Entonces es igual el terrorista al que difiere
del orden propuesto por el Gobierno, y como el terrorista por definicién es aquel
que por via de sus actos busca crear terror, ante este la invitacion era a exterminarlo;
solo debian subsistir aquellos que, estando con Colombia, desaparecian al supuesto
terrorista que se les oponia.

S P S P S P S P
Todo S es P Ningin S es P

Algin S es P Algln S no es P

FIGURA 2. Proposiciones fundamentales situadas en los circulos'? de Euler®.

Si bien el “todos” de la afirmativa universal niega la posibilidad de la particular
negativa, en la torsion del “Todo S es P” al “Todo P es S” se niega cualquier posibilidad
particular; y si tenemos en cuenta que es en las particulares donde se inscribe la
existencia, no hay entonces lugar para la misma, no hay espacio para la inscripcién de
cada cual, para la singularidad, para el sujeto. En este sentido, el odio de nuestra época
no se conforma con la distancia de la que hablaba Freud, sino que va a la aniquilacién
de lo ex-sistente, de aquello que fue parte y, tras el rechazo, constituye y organiza la
relacién con el mundo desde un adentro y un afuera; lo odiado es aquello que una vez
hizo parte de lo mismo, lo que se busca desaparecer es entonces lo que de si aparece
en el otro, para este caso: lo que siendo colombiano toma distancia de la alienacién
en una Colombia desconocedora de la diversidad que le es propia.

Lo que nos aterroriza es la posibilidad del cambio, de la sustitucién, que pone
en peligro esa unidad yoica, la identidad en la que insistimos como resguardo ante
lo que nos es propio, ante lo que nos constituye y nos legisla: el lenguaje en el que A
nunca es igual a A.

Ast las cosas, insistir en la afirmacién universal, totalitarista, es elegir desde el
odio, es insistir en la univocidad de los millones que se hacen uno para acallar la voz
de cada cual.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



BIBLIOGRAFIA

“COLOMBIA MARCHA CONTRA EL SECUESTRO”. El Es-
pectador. Febrero 5, 2008. Disponible en:
https://www.elespectador.com/noticias/
paz/articulo-colombia-marcha-contra-el-
secuestro

“LA COLOMBIA DEL ODIO EN BLANCO Y NEGRO”. NO
le creemos a Alvaro Uribe (blog). Marzo
22, 2008. Disponible en: http://reeligion.
blogspot.com/2008/03/la-colombia-del-
odio-en-blanco-y-negro.html

“MARCHA CONTRA LAS FARC, MAYOR MOVILIZACION
EN LA HISTORIA DEL PAIS”. El Tiempo. Febrero 4,
2008. Disponible en: http://www.eltiempo.
com/archivo/documento/CMS-3945957

“UN MILLON DE VOCES CONTRA LAS FARC”. Wi-
kipedia. Ultima modificacién agosto 12,
2018. Disponible en: https://es.wikipedia.
org/wiki/Un_millén_de _voces contra_
las_FARC

AMSTER, PABLO. Apuntes matemadticos para leer
a Lacan. 2. Légica y teoria de conjuntos.
Buenos Aires: Letra Viva, 2010.

FReuD, SIGMUND. “Pulsiones y destinos de pul-
sién” (1915) En Obras completas. Vol. XIV.
Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

FrReuD, SIGMUND. “La negacion” (1925). En
Obras completas. Vol. XIX. Buenos Aires:
Amorrortu, 2006.

GurTierrez Torres, CAROLINA. “1Valla polémical”.
El Espectador. Marzo 19, 2008. Disponi-
ble en: https://www.elespectador.com/
node/7185/print

LAcaN, Jacques. El seminario de Jacques Lacan.
Libro 9. La identificacion. Inédito.

LACAN, JAcQuEs. El seminario. Libro 11. Los cuatro
conceptos fundamentales del psicoandlisis
(1964). Barcelona: Paidés, 2006.

Ziztk, Stavo). “¢Estamos en guerra? ¢Tenemos
un enemigo?”. The London Review of Books
24, n° 10 (2002).

LUISA FERNANDA GOMEZ LOZANO [APUNTES PARA PENSAR LA LOGICA DEL ODIO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 263-270.

269






iv. EL ODIO EN LAS LETRAS

© Jim Amaral | Hombre enjaulado | 1995 | 37x22x22 cm | Bronce | Fotografia: archivo del artista



o SR 9P 4 ,;hll ;

© Jim Amaral | Caleidoscopio, manuscrito imaginario: luna retonando antes del pasado | 2015
| 30x21 cm, 48%38 cm con marco | Lapiz y acuarela sobre papel | Fotografia: Diego Amaral Ceballos

¥

it



poi: 10.15446/djf.n19.76724

Ultraje, culpa y odio de Emma Zunz

(o) B

cOMO cITAr: Gerez Ambertin, Marta. “Ultraje,
culpa y odio de Emma Zunz”. Desde el Jardin
de Freud 19 (2019): 273-282, doi: 10.15446/
djf.n19.76724

* e-mail: martagerezambertin@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE INVESTIGACION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

MARTA

GEREZ AMBERTIN'

Universidad Nacional de Tucuman, San Miguel de Tucuman, Argentina

Ultraje, culpa y odio de
Emma Zunz

El articulo trabaja una de las narra-
ciones mas frecuentadas de Jorge
Luis Borges: “Emma Zunz". Indaga
los enigmas de la protagonista
considerdndola una plataforma
giratoria en la cual se sitda el
padecimiento del ultraje de una
hija asediada entre la muralla de la
culpa y la espada de odio venga-
tivo. Despejando esos enigmas es
posible entender la afirmacién del
autor: “la muerte de su padre era
lo Gnico que habfa sucedido en el
mundo, y seguirfa sucediendo sin
fin”. Su sacrificio vengativo deja a la
protagonista encadenada, congela-
da para siempre en el odio, sin reci-
bir el castigo de la justicia humana,
pero sometida irremediablemente
a la mortificacién del supery6 y la
culpa muda.

Palabras clave: venganza, odio, culpa,
Nombres-del-Padre, superyé.

The Insult, Guilt, and
Hatred of Emma Zunz

The article works on one of Jorge
Luis Borges’ most discussed short
stories: “Emma Zunz”. It inquires
into the protagonist’s enigmas,
construing her as a rotating platform
that frames the insult suffered by
a daughter torn between the wall
of guilt and the sword of vengeful
hatred. By clarifying those enigmas,
it is possible to understand why
the author says that “her father’s
death was the only thing that had
happened in the world and that
would keep on happening without
end”. Her vengeful sacrifice leaves
the protagonist chained, frozen
forever in hatred, unpunished by
human justice, butinevitably bound
to the mortification of the superego
and mute guilt.

Keywords: revenge, hate, guilt, Na-
mes-of the-Father, superego.

FECHA DE ACEPTACION: 29/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 273-282.

Outrage, culpabilité et
haine chez Emma Zunz

Larticle se penche sur un des plus
fréquentés récits de Jorge Luis
Borges, “Emma Zunz". Les énigmes
du personnage principal sont prises
comme un plateau tournant ou
se place la souffrance de I'affront
d’une fille harcelée entre le mur
de la culpabilité et I'épée de haine
vindicative. L'éclaircissement desdi-
tes énigmes permet de comprendre
ce que dit l'auteur: “la mort de
son pére était la seule chose qui
s'était produite dans le monde et
continuerait a se produire indé-
finiment”. Son sacrifice vindicatif
ligote sa protagoniste, figée & jamais
dans la haine, sans jamais obtenir
la punition de la justice humaine
mais soumise irrémédiablement
a la mortification du surmoi et la
culpabilité silencieuse.

Mots clés: vengeance, haine, culpabi-
lité, noms-du-pére, surmoi.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76724
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76724
martagerezambertin@gmail.com
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76724

1. Jorge Luis Borges, “Emma Zunz”,
en Obras completas (Buenos Aires:
EMECE, 1974), 564-568.

2. Ibid., 564.
3. Ibid., 568.

274

iCudntos males y cudntas ldgrimas nos costardn nuestros padres!

CornEILLE. 1 Cip (AcTO 3, Esc. 1V)

INTRODUCCION

Emma Zunz"" es, quiza, una de las narraciones mas frecuentadas de Jorge Luis

Borges (sin dudas, el mayor escritor argentino). Haré un brevisimo resumen que,

espero, inste a los lectores a acudir al texto.

Una joven obrera fabril recibe una carta —enviada por un desconocido desde
Brasil— donde se informa la muerte —por ingesta de veronal— de un tal Manuel
Maier. El remitente ignora que ese Maier fue, en otra época, Emanuel Zunz —padre de
la joven—, quien residia en Brasil por haber huido luego de un desfalco en la fabrica
en la que trabajaba de cajero (fabrica en la que ahora trabaja Emma, aunque nadie
sabe de su parentesco con el cajero fugado). Emma —dice Borges— “record6 (pero
eso jamas lo olvidaba) que su padre, la Gltima noche, le habia jurado que el ladrén
era Loewenthal. Loewenthal, Aarén Loewenthal, antes gerente de la fabrica y ahora
uno de los duefios”.

Loewenthal es para Emma el culpable de la muerte de su padre, por tanto,
decide matarlo en venganza mediante una estratagema simple y contundente: se
entrevistara con Loewenthal, lo matara y dird que lo hizo porque este la viol6. Para
probar sus dichos demostrard que fue desvirgada, aunque eso no lo hard Loewenthal
sino un marinero a quien Emma se ofrecera fingiendo ser una prostituta. El plan incluye

”

exigir la confesion de culpabilidad del desfalco de Loewenthal antes de matarlo. Aunque
las cosas no resultan exactamente asf, ya que Loewenthal muere sin enterarse de nada,
el narrador senala que Emma logré su propésito. Concluye Borges:

La historia era increible, en efecto, pero se impuso a todos, porque sustancialmente era
cierta. Verdadero era el tono de Emma Zunz, verdadero el pudor, verdadero el odio.
Verdadero también era el ultraje que habia padecido; sélo eran falsas las circunstancias,
la hora y uno o dos nombres propios.*

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



1. EL ULTRAJE DE EMMA Y EL ABANDONO DE ZUNZ

Tantas veces convocada, “Emma Zunz” continlia interrogdndonos. La protagonista
—como se expone en el libro Venganza () culpa— estd tensada

[...] entre la espada de la venganza y el cerco de la culpa. La una, siempre amenazante,
remite a danos e injurias recibidas y a la necesidad de desagraviar el ultraje, des-quitarse;
la otra, no menos intimidante, encierra, sitia por dentro, acusa condenando por alguna

macula. Cualquiera de las dos produce contrariedades y desventuras.*

Por eso la venganza remite irremediablemente al fantasma parricida y a la
pulsién de muerte desde los cuales se asocia, en convergencia o en divergencia, con
otras categorias tales como culpa, castigo, odio y sacrificio.

Cuando los psicoanalistas acudimos a una obra literaria es para deleitarnos con
ella'y, a veces, también para obtener réditos de aquello que el psicoandlisis ensena
desde su experiencia. Esa experiencia me guia; descarto cualquier lectura que pueda
hacerse del texto de Borges de lo que se conoce como psicoandlisis aplicado. Cuando
Lacan ahonda en la produccién de Shakespeare, Duras o Joyce se rehtsa a psicoanalizar
al autor o a la obra. Tomo partido de su ensefianza e indago los enigmas de “Emma
Zunz"” considerandola una plataforma giratoria en la cual se sitta el padecimiento por el
ultraje de una hija asediada entre la muralla de la culpa y la espada de odio vengativo.
¢Cuéntas Emmas disemina ese personaje? Muchas, aunque es preciso indagarlas caso
por caso. Y por eso la agrego a la galeria de figuras de la culpa y la venganza que
recorro en mi libro citado.

Atrapada entre la espada vengativa del odio y el cerco de la culpa, Emma Zunz
deviene mujer en el espacio de 6 afios —seglin relata el autor—. El tiempo que media
entre los 13 a los 19 anos de la protagonista importa, pero también el tiempo sin tiempo
que circula por la irrealidad del fantasma desplegando los recuerdos encubridores de
una vida atravesada por filiacién y genealogia que tensan las cuerdas de culpa y vengan-
za. Cuando ocurre el abandono y huida de su padre, Emma es una nina-adolescente,
pero quien recibe la carta que le informa de su muerte es una joven-mujer-obrera.

Tomo, como eje de mi abordaje sobre la protagonista, una expresién que Borges
reitera en el citado texto: “el ultraje padecido” y “el ultraje que habia padecido” que
se repite casi al final.

¢Cudl el ultraje padecido por Emma?, ¢acaso la degradaciéon sexual con un
marinero? No, eso es consecuencia de un padecimiento mayor y anterior. El ultraje
padecido fue el abandono del padre que huye tras ser acusado del desfalco. A esa
hija de 13 afios, y para paliar la afrenta por la huida, Emanuel Zunz le confiesa un

MARTA GEREZ AMBERTIN [ULTRAJE, CULPA Y ODIO DE EMMA ZUNZ]

4. Marta Gerez Ambertin, Venganza ¢ culpa
(Buenos Aires: Letra Viva, 2016), 15.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 273-282.



5. Borges, “Emma Zunz”, 564.

6. Afirmé en mi libro, Marta Gerez Ambertin,
Entre deudas y culpas: sacrificios (Buenos
Aires: Letra Viva, 2014), que Lacan
reformula sus propios desarrollos sobre

la cuestién del sacrificio a partir de sus
avances sobre los Nombres-del-Padre,
los goces y el objeto a. En el seminario

de La Ftica el goce no esta desvinculado
de la ley, pero refiere al desarreglo de

la ley. Asi entonces, el sacrificio estd
indisolublemente ligado a los Nombres
del Padre (finalmente pluralizado en
1963) y sus paradojas. La conjuncién

de la ley con el deseo no discurre sino
encabalgada a “la suposicién del goce
puro del padre” (Lacan, 20/11/1963) y,
ala vez, es como “imperativo de goce”
como Lacan define al superyd. Por tanto,
el padre castrado y simbdlico no esta
exento de un resto de lo real del goce que
siempre asedia. El simbélico y pacificante
del padre del lado del ancestro que dona
el Nombre y lo terrible del padre que no
deja de amenazar del lado del espectro,
lo peor del padre que es hacia el lado
donde queda postrada Emma en su fatal
venganza y sacrificio.

El ofrecimiento sacrificial es la manera de
responder a la culpabilidad, ya que tras el
anhelo de salvar al padre se esconde otro:
el de su asesinato. La erética sacrificial

al padre supone que el pago por la falta
siempre excede la dimensién de la misma:
el castigo no es proporcional al crimen,
siempre se paga de mds. Y se paga de
mds porque también se reprocha de mas:
y alli el superyé que se potencia en la
compulsién de repeticién.

Respecto al reproche cabe destacar la
afirmacion lacaniana: “si incorporamos al
padre para ser tan malvados con nosotros
mismos, es quizds porque tenemos
muchos reproches que hacerle a ese

276

secreto: el ladron era Aarén Loewenthal. Emma guardaba ese secreto, se aferraba a él
como Unico vinculo con el ausente: habia sido la elegida para resguardarlo. Pero, dice
Borges, “quiza rehuia la profana incredulidad™. ¢La incredulidad de quién? No de su
intima amiga, no de los otros, sino de si misma. La tremenda incredulidad en su padre
por mas que se afanara en lo contrario.

Es sagaz el narrador porque esa “confesién” era el lazo que la ligaba sacraliza-
damente a su padre. Era preciso asirse a él para no lanzar su envés, el profano reproche
acompanado de odio: iPadre mio, por qué me has abandonado! iPor qué eres asi, tan
malvado!

Cuando lo Gnico que queda de padre es un secreto compartido, se hace
necesario alimentarlo, acariciarlo, cuidarlo, venerarlo y recrearlo. Desde ese secreto,
y en proporcion inversa, emanaba la acusacién y odio a Loewenthal devenido la
coartada de Emma para mantener inmaculado al padre. Acaso para tener padre, para
no padecer el oprobio del abandono y sus faltas, para no reprochar a Emanuel Zunz,
la hija lateraliza la maldad y el odio contra Aarén Loewenthal, patrén de la fabrica en la
que Emma trabaja. Como si la huida del padre la hubiera dejado irremediablemente a
merced de ese odiado Aarén (el Ginico que tiene a mano para reprochar); contra-figura
del padre al que aparentemente ama e idealiza.

Lo sabemos, la herencia paterna deja irremediablemente su traza de amor y
de odio, se venera al padre buscando su amparo, al mismo tiempo que se procura su
aniquilaciéon porque no hay garantias de su amparo. Odio al padre por la inconsistencia
de su aval. Odio que va més alld del registro imaginario —y de la agresividad—, odio
consistente que implica lo real —la agresion—. Odio al padre porque también estd
castrado y sometido a las paradojas de la ley que transmite; el anhelo parricida intenta
matar lo que de mal-dicho y maldito hay en él; se pretende su asesinato para devolverlo
a su cauce simbdlico, convertirlo en garante y fiador. Imposible misién de lo irreparable,
y porque esa empresa no es viable queda el saldo irreductible de odio y venganza
contra el padre, el necesario “arreglo de cuentas” con él°. Odio que Emma desplaza
hacia Aar6n Loewenthal.

padre... El reproche es odio a Dios, reproche
a Dios (al padre) por haber hecho tan mal las
cosas”. Jacques Lacan, El Seminario. Libro 7.
La ética del psicoandlisis (1959-1960) (Buenos
Aires: Paidds, 1988), 366. En suma, por no
ser perfecto. ¢No proviene de alli el reproche
del sujeto contra si —“ser tan malvado contra
nosotros mismos”—: desde el reproche al

padre, luego incorporado a la subjetividad
como superyé? A cada golpe de reproche,
un golpe del latigo del padre... por haber
anhelado incesto y parricidio.

En un solo movimiento se recupera la
erética mortifera-sacrificial hacia el padre, el
supery6 se erige en su nombre y el sacrificio
responde a su imperativo de goce.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



2. LA VARIACION DE LOS PADRES

Emma, ante el abandono, inventa un padre inmaculado, un padre ideal al que achacan
el delito de otro y, por tanto, debe huir a Brasil donde vive oculto bajo el nombre de
Manuel Maier; Emma no se permite contra él la profana incredulidad. Enterada por la
carta de que ese padre habfa ingerido por error una fuerte dosis de veronal, llora—dice
Borges— con ciega culpa un suicidio:

[...] lloré el suicido de Manuel Maier, que en los antiguos dias felices fue Emanuel Zunz
[...]. Recordé veraneos en una chacra, cerca de Gualeguay, recordé (traté de recordar) a
su madre, recordé la casita de Lanus que les remataron, recordé los amarillos losanges

de una ventana, recordé el auto de prision, el oprobio.”

Precisaba creer en un suicidio para, asi, reducir las culpas de ese padre que
abandoné a una hija humillada por el oprobio; pero Emma aborrece ese oprobio y,
como no puede/no quiere achacarlo al padre, lo carga sobre Loewenthal lo cual es,
ni mas ni menos que el desdoblamiento del Padre.

Sobreviene —lo que ha senalado Barthes del teatro de Racine—:

[...] ese instante paraddjico en que el nino descubre que su padre es malo y quiere sin
embargo seguir siendo su hijo. A esta contradiccién no le resta mas que una salida (y
ésta es la tragedia): que el hijo cargue con la falta del padre, que la culpabilidad de
la creatura vaya en descargo de la divinidad [...] todo héroe tragico nace inocente: se

hace culpable para salvar a Dios [el Padre]).®

Emma precisa cargar la culpa contra si: algo horrible habra hecho (anhelo
edipico-incestuoso) para gestar la infelicidad, suprimir a la madre, sufrir el oprobio y
abandono del padre. El secreto del padre acusando a Loewenthal condensa toda esa
falsificacién culposa y hace que ella, para no quedar acorralada en la muralla de la
culpa autorreprochante, trame la venganza, ya no de una nifia abandonada sino de
una mujer ultrajada por aquel a quien lanza odio, furia y crueldad que no puede dirigir
al originario causante de sus ultrajes.

Hay una mencién borgeana a destacar: la estratagema de Emma (hacerse
desvirgar por un marinero para acusar de violacién a Loewenthal) no tiene el objetivo de
burlar la justicia humana, sino que “la intrépida estratagema [...] permitiria a la Justicia
de Dios triunfar de la justicia humana. (No por temor, sino por ser un instrumento de
la Justicia, ella no queria ser castigada)”®. Como tantas veces sucede, el vengador se
supone a si mismo vehiculo de la justicia divina para paliar la endeble justicia humana.

MARTA GEREZ AMBERTIN [ULTRAJE, CULPA Y ODIO DE EMMA ZUNZ]

9.

Borges, “Emma Zunz”, 564.

Roland Barthes, Sobre Racine
(México: Siglo XXI, 1992), 86.

Borges, “Emma Zunz”, 567.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 273-282. 277



10. Ibid., 566.
11. Ibid.

12. En la férmula del fantasma de Lacan
(#0a) el losange () liga'y, a la vez,
separa, al sujeto del significante

del objeto de goce (a).

Los losanges aparecen 2 veces
en la narracién:

a) cuando Emma, luego de recibir la carta
con la noticia de la muerte de su padre,
recuerda “la casita de Lands que les
remataron, recordé los amarillos losanges
de una ventana” (Ibid., 564), y b) cuando
pierde su virginidad con el marinero:

“El hombre la condujo a una puerta'y
después a un turbio zagudn y después

a una escalera tortuosa y después a un
vestibulo (en el que habfa una vidriera
con losanges idénticos a los de la casa en
Lanus)” (Ibid., 566). Las cursivas son mias.

13. Esta presencia del losange permite
conjeturar y dar cuenta del transito por el
litoral de lo real: pasaje de lo simbélico a
lo real y viceversa; precisamente, donde
la operacion de separacion tambalea y
Emma queda basculando mas a merced
del objeto mirada que de la cadena
significante que la liga a filiacién y
genealogfa. La escena primaria del coito
se impone traumdticamente y convoca al
objeto mirada pero impidiendo la vision
—que permite velar y engalanar—. El
diseno del losange condensa el laberinto
paradéjico de fantasma por atravesar

y el riesgo de esa travesia que deja a la
joven incluso mds a merced del goce
pulsional. La escena primaria del coito
concomitante al anhelo incestuoso estalla
sobre Emma traumdticamente; en tal
caso, no puede velar el objeto hacia el
lado agdlmico que engalana y pacifica,
sino hacia el lado traumético que aterra,
enceguece y angustia. Como afirmo

més arriba, Emma queda “privada del

278

Un autosacrificio tan espantoso y cruel —como el que se propone Emma— no puede
realizarse sino creyéndose instrumento de Dios.

Y también, como tantas veces, en el curso de la trama vengativa la vengadora
se enfrenta a sus propios fantasmas. Emma orquesta su venganza pero es atrapada
por la misma, riesgos de toda venganza. Busca en el puerto un marinero, un hombre
de paso, el mds grosero, que no “le inspirara alguna ternura [...] para que la pureza del
horror no fuera mitigada”'. Era preciso abonar la pureza del horror —iqué manera
mas precisa tiene Borges de referir al gocel—, era preciso abonar el odio; por eso, en
el momento del acto sexual en pos de su desvirgamiento, no pudo no pensar en su
padre a quien dedicaba el sacrificio, pues descubre “que su padre le habia hecho a
su madre la cosa horrible que a ella ahora le hacian. Lo pensé con débil asombro y se
refugio, enseguida, en el vértigo”.

Ofreciéndose en sacrificio para encontrar un lugar en el Otro, ese sacrificio
deviene en emboscada que vira hacia el goce del Otro, queda a merced del Otro
cruel. Desenmarcamiento del fantasma, del losange amarillo que hace peligrar la
operacién de separacion en pos de la alienacion al goce del Otro™. El objeto mirada
triunfa encegueciendo de goce a Emma en su viraje hacia la crueldad™. La “apuesta
del padre a lo peor” —como dice Lacan'— supone ese llamado al padre perverso que
hace “perdurar a pura pérdida” y la deja a merced del imperativo del superyé: igoza
de la pureza del horror! Triunfa el lado del espectro sobre el ancestro entre los posibles
giros de los Nombres-del-Padre. Nunca tan fusionada a su verdugo se extravia de si
en su venganza (“se refugié, enseguida, en el vértigo”).

Emma no deviene mujer esa tarde del acto, ha ido fraguando sustitutos del
padre ausente valiéndose —como muchas— del cine'®. Uno de ellos es Milton Sills

don del Padre-del-Nombre facilitador de la se gesta mucho antes de ese acto: encuentra

circulacion de los mensajes y las mujeres, —como la mayoria de las jovencitas— un

imposibilitada del agalma que la torne deseante sustituto del ideal del padre en un actor de

y deseada”. Los “quevedos salpicados” cine cuya fotograffa guarda con veneracién;

de Loewenthal (Ibid., 568) podrian leerse del mismo modo, pero a la inversa, detesta

como la petrificacién del objeto mirada de al envés de su padre venerado que es el

la peor versién del padre: la pére-version. odiado Loewenthal. Esta dualidad se reitera

L cuando encuentra en un bar a los marineros

14. Jacques Lacan, Televisién (1973) .
del buque Nordstjarnan (elegidos porque

(Barcelona: Anagrama, 1977), 135. P L .
zarparan al dfa siguiente): “De uno, muy

15. Una lectura superficial puede suponer que joven, temi6 que le inspirara alguna ternura
y opté por otro, quiza mas bajo que ellay

grosero, para que la pureza del horror no

Emma deviene mujer la tarde en que accede
al goce sexual con el marinero; sin embargo,
hay datos que muestran cémo su devenir mujer fuera mitigada”. Borges, “Emma Zunz”, 566.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



(el Brad Pitt de la época). Bajo su retrato guardé la carta que anunciaba la muerte del
padre. No en cualquier lugar, sino al resguardo de un sustituto idealizado del padre.
A diferencia de sus amigas, Emma no habla de novios, tiene a resguardo el retrato del
novio idealizado con el cual no pudo no sonar idilios. El dia de la vispera del crimen,
Emma pasa por una revisacion médica de un club de mujeres donde “tuvo que festejar
las bromas vulgares que comentan la revisacion”'® de las mujeres y que provocan
pudor en cualquier jovencita. Y si hay pudor es porque inevitablemente las fantasias
sexuales no dejan de importunar a Emma Zunz aunque “los hombres le (inspiraran),
adn, un temor casi patolégico”"”.

Son cinco las versiones de los hombres que sostienen el fantasma del padre:
Emanuel el padre idealizado al que pretende salvar, Manuel el padre suicidado al
que puede reprochar, Milton Sills el idealizado actor de sus anhelos amorosos, Aarén
el avaro viudo que tiene la version mas horrorosa de lo peor del padre, y el tosco
marinero anénimo que sera el instrumento de su sexualidad ofrecida en sacrificio y
coartada de su venganza. Los cinco componen las diversas versiones (polifonias al fin)
del padre que puede armar. Cabe destacar no solo la homonimia del nombre Emma
con los de Emanuel y Manuel con la que juega el relator sino la significacién hebraica
del nombre (“Dios estd con nosotros” —Im anu El—) que Borges no desconocia y que
nos permite ratificar el desdoblamiento del Padre en el inmaculado y el monstruo,
entre Emanuel y Aarén Loewenthal.

Cual las fotografias mixtas de Galton que Freud toma como ejemplo de la
condensacion en el sueiio, estas figuras superponen distintas fases del padre —a
la vez que discordancias entre unos y otros— y componen a su manera fantasmatica
un puzzle de los jirones del padre que la habitan: el padre bueno de los dias felices; el
padre humillado que huye, la abandona y se suicida por alguna oscura culpa; el padre
idealizado como novio roméntico de celuloide cuyo retrato venera; el padre viudo,
ladrén y ambicioso que se enriqueci6 a costa de otros; y, finalmente, el hombre grosero
y violento con quien descubre el goce sexual femenino. Versiones que componen el
puzzle del fantasma paterno de una hija en su desamparo. Cada una de ellas abonan su
culpa atemorizandola, a la vez que se sirve de ellas para lanzarse a su cruel venganza
alimentada por el odio.

3. LA FEMINEIDAD Y LA DEGRADACION DE LA VIDA EROTICA

Para Freud una mujer tiene que elegir entre su sexualidad o su padre ideal. Si pretende

conservar al padre ideal inmaculado se postra ante él'y anula, congela su femineidad. Es  16. Ibid., 565.
preciso que, para causar el deseo de un hombre, ella se pierda degradando al padre, al ~ 17. Ibid.

MARTA GEREZ AMBERTIN [ULTRAJE, CULPA Y ODIO DE EMMA ZUNZ]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 273-282. 279



18. Sigmund Freud, “El Tabu de la virginidad”
(1917 [1918]), en Obras completas, vol. XI
(Buenos Aires: Amorrortu, 1979), 194.

19. Borges, “Emma Zunz”, 567.

originario/genuino, degradandose tras los sustitutos —hombres toscos, marginales— del
padre ideal. Dice Freud que “el primer comercio sexual es por cierto un acto sospecho-
s0""%; y es sospechoso no porque en él por fuerza mane sangre, sino porque distancia a
la hija del padre contra quien vuelca sentimientos de ajenidad y hostilidad al producir
un cambio de la corriente libidinal hacia un sustituto. Ella precisa, para conquistar su
sexualidad, un subrogado con el cual suplanta al padre enaltecido y prohibido del
incesto y, por eso mismo, precisa degradarse en ese acto. Sin ese rebajamiento no
puede acceder a su femineidad. Ha menester de aquel que la despoje del padre ideal,
la despoje de su supuesta “pureza” e inocencia para acceder a los goces de mujer, lo
que la precipita a reconocer el lazo sexual entre sus padres. Muchas veces la fantasia
infantil desmiente el comercio sexual entre los padres y convierte a la madre en virgen
intacta. La venganza de Emma, al tramar y concretar el primer comercio sexual con
el marinero, le afirma esa desmentida: no hay padre y madre puros, hay padres que
acceden al goce sexual. Se confronta alli con las ecuaciones de la madre-la santa-la
puta y con el padre degradado de ideal a ordinario y cruel.

Ante la imposibilidad de encontrar respuestas pacificantes a la ley irresoluble
de los Nombres-de-Padre, la antinomia entre el ancestro (que dona espiritualidad y
Nombre) y el espectro (saldo pulsional en su version perversa) se inclina hacia el espectro,
hacia el padre maldito (pere-version) que convoca cruelmente al sometimiento gozoso.
Emma sufre un colapso del enmarcamiento fantasmatico y queda enceguecida del lado
del objeto mirada, privada del don del Padre-del-Nombre facilitador de la circulacién de
los mensajes y las mujeres, imposibilitada del agalma que la torne deseante y deseada.

Lo que ocultaba tras los velos fantasmaticos del losange amarillo de sus recuerdos
se despliega a cielo abierto ante Emma, el lazo sexual que tenfa con su padre queda
horrorosamente expuesto a la vez que accede a un goce sexual de mujer nunca vivido,
pero del que no puede usufructuar. De golpe se identifica con la madre hasta allf
negada, pero también se diferencia de ella, esa otra mujer la priva de la exclusividad
del padre. Acaso de lo que la resguardaba su fantasma, del anhelo incestuoso con
el padre. “Ante Aarén Loewenthal, mas que la urgencia de vengar a su padre, Emma
sinti6 la de castigar el ultraje padecido por ello. No podia no matarlo, después de esa
minuciosa deshonra”".

El coito no deseado pero forzado con el marinero ha dado “sustancia” a su odio.
Refiriéndose a La Tebaida (tragedia de los fratricidas Etéocles y Polinices) dice Barthes:

Racine intuyé muy bien esta verdad del todo moderna, que finalmente el cuerpo

del préjimo es su mds pura esencia: porque es fisico, el odio [...] es un odio esencial,

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



organico. Posee todas las funciones de un absoluto: llena, nutre, consuela en la des-

gracia, da felicidad, perdura mas alla de la muerte; en resumen, es trascendencia.*

El ultraje padecido por Emma ha puesto en escena el cuerpo que es “el alimento
soberano del odio””'. Y el odio, como establece Lacan desde sus primeros seminarios,
no se satisface con la desaparicién del adversario sino con su mortificacién, su perjuicio,
su aniquilacion sin fin. Implica una carrera —como la del amor— que nunca llega a
término, se relanza siempre. Supone el rechazo a lo que aparece como amenazante,
diferente y hostil, lo no legislante del lado del padre, su crueldad. Lacan lo nombra
con un neologismo, la hainamouration —el odioenamoramiento—*?, la convivencia del
amor y el odio en su reversibilidad sin fin. Del mismo modo dira Barthes en relacién
con el héroe raciniano: “el héroe lucha siempre contra una fascinacion, comdn al amor
y al odio: Eros es una potencia ambigua”?. Como son ambiguos los sentimientos que
sacuden a Emma en la estratagema elegida. Borges lo advierte:

¢En aquel tiempo fuera del tiempo, en aquel desorden perplejo de sensaciones inconexas
y atroces, pensé Emma Zunz una sola vez en el muerto que motivaba el sacrificio?
Yo tengo para mi que pensé una vez y que en ese momento peligré su desesperado

proposito.?*

Ese tiempo fuera del tiempo al que alude Borges no es sino el instante en que las
cinco versiones de los hombres —que sostienen el fantasma del padre— se confunden.

Pero el puzzle del padre construido fantasmaticamente no logra brindarle el don
que la ubique en el circuito simbdlico de los intercambios de las mujeres quedando,
entonces, en posicion de objeto, con su femineidad congelada, instrumento del goce
del Otro.

Concretada la venganza queda desposeida de los emblemas pacificantes de
los giros de los Nombres del Padre, a merced de lo peor del padre, sacrificada su
femineidad. Por eso “la muerte de su padre era lo Gnico que habifa sucedido en el
mundo, y seguirfa sucediendo sin fin"*.

Luego de los disparos,

Los ladridos tirantes (del perro que cuidaba la fabrica de Loewenthal) le recordaron
que no podia, aiin, descansar. Desordené el divan, desabroché el saco del cadaver,
le quito6 los quevedos salpicados y los dej6 sobre el fichero. Luego tomé el teléfono y
repitié lo que tantas veces repetirfa, con esas y con otras palabras: Ha ocurrido una
cosa que es increfble... El sefior Loewenthal me hizo venir con el pretexto de la huelga...

Abus6 de mi, lo maté...?

MARTA GEREZ AMBERTIN [ULTRAJE, CULPA Y ODIO DE EMMA ZUNZ]

20. Barthes, Sobre Racine, 102.
21. Ibid., 101.

22. Jacques Lacan, Seminario 22. R.S.1.
(1974-1975), clase del 15 de abril de
1975. Texto traducido por la Escuela
Freudiana de Buenos Aires. Inédito.

23. Barthes, Sobre Racine, 102.
24. Borges, “Emma Zunz”, 566.
25. Ibid., 564.

26. Ibid., 568-569.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 273-282. 281



Finalmente, lo que resta del puzzle del padre es la animalidad del padre...
tan poco paternal. A esos ladridos que ensordecen y ciegan de goce a Emma que no
logra escapar de voz y mirada letal aiin cuando su estratagema le permita burlar la
justicia humana... queda encadenada, congelada para siempre en ese odio, sin recibir
el castigo de la justicia humana, pero sometida irremediablemente a la mortificacion

del superyé y la culpa muda.

BIBLIOGRAFiA

BARTHES, ROLAND. Sobre Racine. México: Siglo
XXI, 1992.

Boraes, JorGe Luis. “Emma Zunz”. En Obras
completas. Buenos Aires: EMECE, 1974.
Freup, SicMUND. “El Tabi de la virginidad” (1917

[1918]). En Obras completas, vol. XI. Buenos
Aires: Amorrortu, 1979.
Gerez AMBERTIN, MARTA. Entre deudas y culpas:
sacrificios. Buenos Aires: Letra Viva, 2014.
Gerez AMBERTIN, MARTA. Venganza ) culpa. Bue-
nos Aires: Letra Viva, 2016.

LACAN, JacQues. El Seminario. Libro 7. La ética
del psicoandlisis (1959-1960). Buenos Aires:
Paidds, 1988.

LACAN, Jacques. Televisién (1973). Barcelona:
Anagrama, 1977.

LAcAN, JacQues. Seminario 22. R.S.1. (1974-1975).
Clase del 15 de abril de 1975. Texto tradu-
cido por la Escuela Freudiana de Buenos
Aires. Inédito.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



poi: 10.15446/djf.n19.76725

iOdio esta vida, me suicido!

(cc)

cOMo aTAr: de la Pava Ossa, Arturo. “iOdio
esta vida, me suicido!”. Desde el Jardin de
Freud 19 (2019): 283-298, doi: 10.15446/djf.
n19.76725

* e-mail: arturodelapava@hotmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ARTICULO DE REFLEXION |

FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018.

ARTURO DE

LA Pava OssaA”

Asociacion Lacaniana Internacional (ALI), Paris, Francia

iOdio esta vida, me
suicido!

El paso al acto suicida aparecié
como cortejo frecuente en la tra-
dicion literaria del Romanticismo,
donde la aniquilacién propia resulté
ser la expresién de la pasion de un
odio por la vida fundado en la frus-
tracién de la aspiracién amorosa y
laimposibilidad de gozar del objeto
amado. A partir de un estudio de
caso de la novela Los sufrimientos
del joven Werther, el autor explora
las posibilidades existenciales del
héroe romantico que, al no ser
correspondido por la amada, ter-
mina diandose muerte; una salida
que termind siendo imitada por
muchos lectores de la novela de
Goethe en Francia.

Palabras claves: suicidio, odio, paso al
acto, Romanticismo, Goethe.

I Hate this Life, I Shall
Kill Myself!

Suicidal acting out was frequent
in the literary tradition of Roman-
ticism, where the annihilation of
the self was the expression of a
passionate hatred of life, grounded
in the frustration of the love ideal
and the impossibility of enjoying the
beloved. On the basis of a case stu-
dy of The Sorrows of Young Werther,
the author explores the existential
possibilities of the Romantic hero
who ends up killing himself as a
result of his unrequited love. This
solution was imitated by many
readers of Goethe’s novel in France.

Keywords: suicide, hate, acting out,
Romanticism, Goethe.

FECHA DE ACEPTACION: 11/07/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 283-298.

Je déteste cette vie, je
me suicide!

Le passage a I'acte suicidaire surgit
comme un cortege fréquent dans
la tradition littéraire du roman-
tisme, ol l’'anéantissement de
soi est devenu l'expression d'une
détestation pour la vie issue de la
frustration de la prétention d’amour
et I'impossibilité de jouir de I'objet
aimée. A partir d’'une étude de cas
issue du roman Les souffrances du
jeune Werther l'auteur explore les
possibilités existentielles du héros
romantique qui, lors d’'un amour
non partagé par l'aimée, finit par
se suicider. Une sortie qui a fini
par étre imitée par de nombreux
lecteurs du roman de Goethe en
France.

Mots clés: suicide, haine, passage a
I’acte, romantisme, Goethe.

283


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76725
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76725
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76725

1. SMSL: Sindrome de muerte stbita del
lactante. El 90% de casos del SMSL
ocurre entre los 2 'y 6 meses de edad.

La incidencia aumenta en los meses
invernales. EI SMSL es causante de 1
muerte por cada 2.000 nacimientos
aproximadamente en Estados Unidos;
entre 1,5y 2 muertes por cada 1.000 en
la Unién Europea; y entre 0,15y 0,23
muertes por cada 1.000 nacidos vivos
en Espafia. Aunque es causa de muchas
menos muertes que los desérdenes
congénitos y los relacionados con las
gestaciones cortas, es la primera causa de
muerte entre bebés sanos después de un
mes de vida. Tomado de: “Sindrome de
muerte stbita del lactante”, Wikipedia,
Gltima modificacion en febrero 11, 2018.
Disponible en: https://es.wikipedia.org/
wiki/Sindrome_de_muerte_sdbita_del
lactante (consultado el 01/05/2018).

2. Mal de pierres (2016) es una
pelicula francesa dirigida y
escrita por Nicole Garcia.

284

INTRODUCCION

arto de la hipétesis de que el suicidio serfa la expresién de una pasion del ser,

por ser el paso al acto la expresion del odio a la vida a consecuencia de la

indiferencia del Otro en los tiempos primeros de la constitucion subjetiva. Al

ser ignorado por el Otro primordial —la madre—, queda abierta una brecha
por donde alguien puede quedar tempranamente solicitado a morirse —tal como ocurre
en el sindrome de muerte stbita del lactante (SMSL)'— o a aplazar su suicidio para
tiempos posteriores: en la adolescencia, en la edad adulta o en la vejez. Ello supone
entonces que el suicido estarfa inscrito en el ser del sujeto. De manera ineludible el
desamor, el desencuentro amoroso o la pérdida de un amor, lleva a algunos sujetos a
pasar de la frustracion o el duelo al odio a la vida y, a partir de este odio, al suicidio
producto de la instalacion de una melancolia por la pérdida del objeto amoroso: “iOdio
esta vida, me suicido!”.

En el caso de ciertos hombres y, en largos periodos de la cultura de Occidente,

como ocurrid, por ejemplo, durante el Romanticismo europeo —entre 1800y 1850—,
el paso al acto suicida ocurrié con cierta frecuencia; se hizo evidente entonces que el
imposible encuentro con la Dama empujaba a la muerte a muchos hombres. En los
casos de algunas mujeres, la pérdida del objeto amado terminaba por afectarlas del
“mal de pierres” [“el mal de piedras”]?, tal como se evidencia en el filme homénimo,
donde la protagonista presenta una negacién psicética ante la pérdida de su amante,
alucinando su presencia.

EL ROMANTICISMO, EL AMOR Y EL SUICIDIO

Vamos, en primer lugar, a examinar el término “roma-nticismo”. Advertimos que en esta
palabra se encuentra otra: “amor” al revés. Existe, ademds, una relacién etimolégica
entre roman-tico y roman [novela] del francés. Este término, ‘roman’, tiene su origen en
el afno 1135 d. C. y expresa, en lengua corriente, lo referente a una historia, narracién
o cuento (récit). También, se dice que procede del latin romanice, que significa “a la
manera romana”. En 1627, aparece la palabra romanesque (en francés), para caracterizar
lo que seria propio de una historia narrada; sin embargo, en el siglo XVIII la palabra cobré

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



una connotacién peyorativa. La arqueologia etimolégica encontré que fue Madame
de Staél quien la usé, en 1810, para oponerla a la palabra ‘clasico’, tomédndola del
aleman romantisch de Schlegel, quien la emple6 como un término de estética literaria.

También, desde 1734, existe roman en un uso adjetivado, para nombrar un
“nuevo lenguaje”, y se dice que aparece por primera vez a mediados del siglo XVIII,
utilizado por James Boswell —La vida de Samuel Johnson (1791)—, para luego pasar a
referirse a lo inefable, en 1768 —An Account of Corsica—, como “aquello que no se
puede expresar con palabras”. Asi, en un principio, se entendié como un sentimiento
romantico, “que requiere de una historia (roman) para ser expresado”. El texto de
Boswell se tradujo a varias lenguas y alcanz6 especial fuerza en aleman con la difusion
de romantisch que aparece como adjetivo, esto es, como romantic o romantico, en
oposicion a klassisch.

El Romanticismo®, como movimiento literario, surgié principalmente en
Alemania e Inglaterra. Iniciado al final del siglo XVIIl en Alemania, se difundié y cultivé
por toda Europa hasta fines del siglo XIX, y atn continta ejerciendo cierta influencia.
Este movimiento se opuso al expansivo capitalismo industrial y al racionalismo ilustrado;
asf pues, se trat6 de una reaccién “revolucionaria” contra el realismo de la llustracion, el
Clasicismo y el Neoclasicismo®. La libertad creativa de la literatura del Romanticismo se
encargod de desplazar a la razon ordenadora e impositiva que imperé con la aparicién
del discurso de la ciencia a finales del siglo XVIP°.

El fatum, o el “sino romantico”, cuya herencia fue adjudicada a la cosmovisién
cristiana medieval, desencadend la fatalidad que los autores desplegaron en la literatura
de la época. La caracteristica principal del Romanticismo es el regreso al pensamiento
magico, juglaresco y trovadoresco, lo cual genera una ruptura con la tradicion cldsica
basada en un conjunto de reglas especificas para el acto literario y artistico. En el
Romanticismo, las prioridades expresivas fueron los sentimientos espontaneos y una
bisqueda de nuevas perspectivas para acercarse a la comprensién de la vida, del amor
y de la muerte. En sus textos, se exaltan la expresion subjetiva de los pensamientos,
el arrebato del Yo y la idealizacién de una naturaleza habitada por secretos en la que
se podia proyectar el estado animico. Fue asi como el sujeto roméntico afirmé su Yo
y se opuso a las consignas colectivas. Desde luego, cada cultura destacé los valores
propios que la identificaban y diferenciaban de otras; por tal razén, el Romanticismo
rigi6 su definicion de una manera particular en cada ambito cultural en el que se instal6.

Asi, en Alemania se presenté como sin6nimo de “medieval” por ser el reflejo
continuador de varios siglos de las historias del fin'amors, siendo Goethe su principal
exponente con Los sufrimientos del joven Werther y Fausto. Desde luego, Goethe fue
decisivo en la gestacion del Romanticismo aleman y del Idealismo de pensadores como

ARTURO DE LA PAVA OSSA [IODIO ESTA VIDA, ME suICIDO!]

3.

“Literatura del Romanticismo en
Alemania”, Wikipedia, Gltima modificacion
en julio 25, 2018. Disponible en: https://
es.wikipedia.org/wiki/Literatura_del_
Romanticismo_en_Alemania (consultado
el 01/05/2018). En adelante, la mayoria

de las referencias al “Romanticismo”
estan tomadas de esta fuente.

Al siglo XVIII se le nombré Neoclasico por
el predominio del despotismo ilustrado
sumado a la coaccién de la voluntad que
ejercié el rey al imponer su opinién y

sus intereses a sus stibditos y artistas.
Tiene como texto fundacional la
formulacién de la ley de la gravitacion
universal de Newton en 1687,

donde desaparece la tesis segtin la

cual Dios mueve el universo.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 283-298.

285



6. “Literatura del Romanticismo en
Inglaterra”, Wikipedia, tltima modificacion
en julio 8, 2018. Disponible en: https://
es.wikipedia.org/wiki/Literatura_
del_Romanticismo_en_Inglaterra
(consultado el 01/05/2018).

Kant, Hamann, Herder, Fichte, Hegel y Schelling. Se sabe que Inglaterra fue, junto
con Alemania, la cuna del Romanticismo. Con una fuerte tradicién prerromantica, la
literatura inglesa de la primera mitad del siglo XIX® se caracteriz6 por sus grandiosos
poetas, por el desarrollo de la novela histérica y por el inicio de la novela gética. Alli,
el término “romantico” tuvo el significado de “irreal”, por referirse a la emocién y al
amor; sin embargo, el inicio del romanticismo inglés puede fecharse en 1798, con
la publicacién anénima de Baladas liricas, un libro de poemas escritos por William
Wordsworth y Samuel Taylor Coleridge, en donde se utiliza por primera vez el
lenguaje comin para la expresion poética y se da cuenta de la posibilidad beatifica
de la naturaleza como una evasién del mundo burgués e industrializado. Es por ello
que esta obra es considerada el inicio de la literatura romantica anglosajona, que
seguira creciendo con las obras de Lord Byron, John Keats, Mary Shelley y su esposo,
Percy Bysshe Shelley. En Francia, los postulados de la Revolucién Francesa fueron las
ideas inspiradoras del movimiento, que impulsé una intensa valoracién de la propia
personalidad. Alli, el pensamiento romantico comenzé a formarse hacia 1750 y alcanzé
su término aproximadamente un siglo més tarde. En sus inicios, fue encerrado y hasta
rechazado durante la Revolucion y durante el Primer Imperio, y solo lleg6 a su madurez
bajo la Restauracion, en la primera mitad del siglo XIX.

La influencia de los enciclopedistas, del Romanticismo aleman vy el interés
por la Edad Media son importantes para entender el Romanticismo francés, pero alli
el influjo de Rousseau fue decisivo: la exaltacion, la contemplacion de la naturaleza
y las descripciones paisajistas marcaron esta tendencia. Sus seguidores mas directos
serian Bernardin de Saint-Pierre, René de Chateaubriand, Anne-Louise Germaine
Necker, Baronesa de Staél Holstein, mas conocida como Madame de Staél, Alphonse
de Lamartine y Victor Hugo. Luego vendrian Alfred de Musset y Gérard de Nerval,
quien representé mds que nadie la tortura romdntica con su suicidio, ahorcandose
con el cordén de un delantal. En el prefacio de su obra Cromwell (1827), Victor Hugo
proclama el liberalismo en el arte, es decir, el derecho del escritor a aceptar solo las
reglas dictadas por sus fantasfas. Este manifiesto marca el regreso a la verdad subjetiva y
alavida inconsciente, al reivindicar el derecho del escritor de codearse con lo sublime,
con lo grotesco, y de contemplar el mundo desde su punto de vista personal.

Entre tanto, en Espafa, el Romanticismo de aparicion fue tardia y de duracion
muy breve; se vincula con “lo romanesco” y “lo romantico” (en un uso peyorativo del
término), considerandose complejo y confuso por sus grandes contradicciones basadas
en la rebeldia y en las ideas revolucionarias que terminan con el retorno de la literatura
a la tradicion catélica-mondérquica.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Los poetas romanticos’ componian, en medio de un arrebato de sentimientos,
vertiendo en sus versos todo cuanto sentian o pensaban. En las composiciones habia
un lirismo de gran fuerza que convivia con versos vulgares y prosaicos; varios aspectos
se hicieron evidentes en la lirica roméantica: el Yo se expresa en asociacion libre, la
manera de amar se volvia pasional, con entregas stbitas, totales y rapidos abandonos.
Habia, ademads, exaltaciones a la vida, pero también aparece la sensacién invasora
del hastio de vivir; con frecuencia, estos poetas se inspiraban en temas histéricos y
legendarios, la religién era cuestionada y se presentaban reivindicaciones sociales
que reclamaban justicia social para los marginados y los mendigos. La naturaleza se
mostraba en todas sus modalidades y variaciones, ambientando sus composiciones
en lugares misteriosos —cementerios, tormentas o en el mar embravecido—. Nacia
con el Romanticismo un nuevo estilo que cambié la métrica y renové la monotonia
neocldsica de letrillas y canciones. El romanticismo se adelant6 con estas formas de
expresion a las audacias modernistas del fin del siglo XVIII, demostrando con valor la
firmeza de sus sentimientos. El romanticismo es un caballero en una gesta del corazén
y en su imaginacion sobrevuela el amor.

Sin duda, vida y obra empezaron a parecer inseparables [...] se convertia [la vida del
poeta] en parte intrinseca de su obra; casi un arte en si mismos, iguales y en absoluto
separados. [...] Un rasgo esencial de la revolucién romantica fue hacer de la literatura
no tanto un accesorio de la vida [...] sino una forma de vida en si [...]. De modo que
para el publico de su tiempo Werther ya no era sélo un personaje de novela sino un
modelo de vida, el iniciador de todo un sentir y desesperar. Los racionalistas y las ge-
neraciones previas habian reivindicado el suicidio y contribuido a cambiar las leyes y
modernizar los primitivos tabdes eclesidsticos; pero el que volvi el acto positivamente
deseable a los jovenes romanticos de toda Europa fue Werther. Algo muy parecido
signific Chatterton para los poetas ingleses; su considerable reputacién no dependia
de su escritura sino de su muerte.®

La historia informa que cuando Alfred de Vigny® escribié su drama, Chatterton,
el indice de suicidios entre 1830 y 1840 se duplicé en Francia. Asi, ser romantico se
convirtié en ser potencialmente un suicida... por penas de amor.

EL suICIDIO ROMANTICO

Los trovadores de la Edad Media, ante la frustracién de alcanzar la dama de sus
suefios, sublimaron la imposibilidad creando poemas de finamor, mientras los juglares
cantaban su desgracia de pueblo en pueblo. Por su parte, algunos de los escritores, los
poetas y los lectores del Romanticismo, pasaron al acto la imposibilidad del amor y se

ARTURO DE LA PAVA OSSA [IODIO ESTA VIDA, ME suICIDO!]

. “Literatura espafola del Romanticismo”,

Wikipedia, Gltima modificacién en julio 21,
2018. Disponible en: https://es.wikipedia.

org/wiki/Literatura_espa%C3%B1ola_del_
Romanticismo (consultado el 01/05/2018).

. Al Alvarez, l dios salvaje. Un estudio

del suicidio (Bogota: Editorial
Norma, 1999), 267-268.

. Alfred de Vigny (1797-1863) escribié el

drama Chatterton (1835) basado en la vida
del homénimo Thomas Chatterton. Al dia
de hoy se considera uno de los dramas
romdnticos franceses mds significativos.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 283-298. 287



10. Pathos: afecto vehemente del animo,
pasién, emocion, sufrimiento.

1. Alvarez, El dios salvaje. Un

estudio del suicidio, 260.

suicidaron. He aqui la gran diferencia que tuvo el destino de la pulsién de muerte frente
a la frustracion: poesia y cancién sublimada para trovadores y juglares, pero poesia y
paso al acto suicida para los roméanticos. iTodo por una dama imposible!

Suicidarse es salirse de la escena del mundo: romper el marco del fantasma,
arrojarse por la ventana hacia la dimension real de la muerte. El suicidio implica una
im-pulsion, alli, en donde el Yo esta negado, esa instancia que aloja la razén y la l6gica,
la conciencia y la voluntad se borra. El suicidio es la dnica posibilidad que tiene un
sujeto para inscribirse “simbélicamente en lo Real”, deshumanizdndose, convirtiéndose
en desecho. En el suicidio el sujeto se halla ante la imposibilidad de asumir y de aceptar
la frustracién que acompana una pérdida, es la rebelién apasionada contra la inevitable
divisién entre sujeto y ser o, dicho de otra manera, la divisién entre sus deseos y sus
pasiones. Con el suicidio triunfa la pulsién de muerte, se odia a la vida y se entrega a
la muerte, en un grito que solo escucha la eternidad cuyo eco regresa en el duelo de
aquellos que quedan vivos.

Aunque las circunstancias exactas y las demoledoras razones financieras no se avenfan
del todo al estilo romantico, a grandes rasgos el cuadro se adaptaba a su ideal: anacro-
nismo, derroche, pathos™, falta de reconocimiento, rechazo y condicién prematura.
Para los romanticos, Chatterton era el primer caso de muerte por alienacién. Con la
mezcla tradicional de genio y melancolia, que tanto habia preocupado al Renacimiento,
los romanticos crearon la hermandad simiesca de genio y muerte prematura. Cubrid

su rostro: mis ojos se deslumbran; murié joven."

Thomas Chatterton fue un joven poeta del prerromanticismo inglés que murié a
los dieciocho afos. Orgulloso, de cardcter fuerte, a pesar de ser un adolescente, desde
edad temprana —ocho anos— lo invadieron los deseos de saber y de alcanzar la fama,
por eso se instal6 en sus lecturas de astronomia, medicina y misica. Dicen que por la
pobreza de su familia buscé la fama temprana para ganar dinero, con la idea de sacar
a su madre y a sus hermanas de la miseria. Su astucia lo hizo “estafador” y, a partir de
una lectura de viejos pergaminos del siglo XV, asimil6 el lenguaje medieval y a los once
afos compuso la égloga Eleonure y Juga, sobre la cual alegb que se trataba de un viejo
manuscrito del siglo XV cuyo autor era el monje medieval Thomas Rowley, hombre
que jamas existi6. Este fue uno de los primeros heterénimos de la historia y, segin
una interpretacion psicoanalitica, con este personaje ficticio, Chatterton sublimé la
ausencia del padre que nunca tuvo. En abril de 1770, sus amigos le financiaron un viaje
a Londres creyendo que asi lo salvaban del suicidio, pero él prefirié suicidarse antes que
morirse de hambre; el 24 de agosto del mismo afio rompid sus Ultimos escritos y con
una dosis minima de arsénico —aunque algunas versiones hablan de una sobredosis

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



de opio— puso fin a su vida a los dieciocho afios. Los romanticos lo tomaron después
como simbolo de un genio no reconocido, como el primero de los poetas malditos.
Ahora bien, ¢hubo decepcién amorosa en el acto suicida de Chatterton? Nadie lo ha
confirmado en sus biograffas.

En el Romanticismo inglés, poesia y muerte joven se hicieron sinénimos:
Keats muere tuberculoso a los veinticinco afos en 1821, Shelley muere ahogado a
los veintinueve anos en 1822, y el incestuoso Byron muere “viejo a los treinta y seis”,
en 1824. El poeta se corrompe con su propia vida y solo la eternidad y el vacio de
la muerte son compania para su sensibilidad. A Coleridge el fantasma del suicidio
de Chatterton lo habité durante su sufrida existencia; era adicto al opio y practico la
muerte creativa durante afios hasta su deceso... Otra forma de suicidio en vida ocurre
cuando el sujeto “no puede” sostener conscientemente el dominio de una adiccién
y termina pagando un alto precio por esta pasion del ser. Cuando el adicto, que ha
estado “limpio” por varios meses o afos, suspende su arduo esfuerzo de abstencién,
entra de nuevo en el mortifero laberinto y se enfrenta a la presién imperiosa de la
toxicomania o del alcoholismo. En ese instante, el sujeto se lanza al vacio de su muerte,
drogdndose para permanecer en com-pulsién, una especie de muerte en vida... Son
estos los drogadictos y alcohélicos que terminan habitando la calle, los clochards, los
vagos en los subterraneos de los metros en los paises desarrollados. “Asi acechaba el
recuerdo de Chatterton la imaginacion de los poetas de comienzos del siglo XIX en sus
momentos de crisis; era el patrén por el cual median su desesperacion”'2.

Ahora bien, dado que el asunto que aqui nos interesa rastrear es el de las
“aventuras amorosas” con finales dramaticos que hacen de la literatura Roméantica
europea de finales del siglo XVIIl y del siglo XIX una expresién especifica, es importante
ocuparnos de los efectos que produjo la lectura de Las tribulaciones del joven Werther,
escrita por Goethe cuatro anos después del suicidio de joven Chatterton, pues el
martirio del amor no correspondido y la sensibilidad excesiva dieron origen a un nuevo
estilo “internacional” de sufrimiento:
Se desat6 una epidemia de Werther; hubo una fiebre Werther, una moda Werther
—joévenes de levita azul y chaleco amarillo—, caricaturas Werther y suicidios Werther.
El recuerdo del personaje se conmemoraba solemnemente junto a la tumba del joven
[Karl Wilhelm] Jerusalem —su original—, mientras clérigos disparaban sermones contra
el libro oprobioso. Y todo esto se prolongé no anos sino décadas; y no solo en Alemania
sino también en Inglaterra, Francia, Holanda y Escandinavia. El mismo Goethe observé
con orgullo que hasta los chinos habian pintado a Werther y Carlota en porcelanas;
su mayor triunfo fue que, cuando se encontr6é con Napoleén, él le dijera que habfa
leido el libro siete veces. Cuando la epidemia de Werther estaba en su apogeo, un

ARTURO DE LA PAVA OSSA [IODIO ESTA VIDA, ME suiCcIiDO!]

12. Ibid., 264.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 283-298.

289



13. Ibid., 266. Esta cita de Alvarez es
tomada de Richard Friedenthal,
Goethe: his life and times (Londres:
Transaction Publishers, 1931), 205.

14. Efecto Werther: término acufiado en
1974 por David Phillips. Un estudio
desarrollado entre 1947 y 1968
demostré que el nimero de suicidios se
incrementaba en todo Estados Unidos al
mes siguiente de que el New York Times
publicara en su portada alguna noticia
relacionada con el suicidio.

Efecto Copycat: se produce cuando el
muerto es una persona célebre. Un caso
histérico es la epidemia de suicidios que
sigui6 al suicidio de Marilyn Monroe en
1962, lo mismo ocurrio tras el suicidio del
guitarrista y cantante del grupo Nirvana,
Kurt Cobain. En Japdn se le nombra
Sindrome Yukko, luego de que en 1986 se
suicidaron 28 adolescentes después de
que la cantante japonesa Yukiko Okada
se diera muerte. Allf hay un alto indice
de jovenes que se suicidan en el bosque
de Aokigahara bajo el monte Fuji.

15. Seglin un estudio del 2012, cuando
los hombres jévenes se instalan en

el desamor, en el desamparo y en el
dolor de la frustracién que su dama

les impone, tienden al acto suicida,

lo cual también se cumple para el
desamor de las mujeres jévenes. En el
2012, los suicidios representaron un
50% de todas las muertes violentas
registradas entre hombres y un 71%
entre mujeres en el mundo entero. Todo
amor trae su drama. En el mismo afio se
suicidaron en todo el mundo 804.000
personas, 3.296 de ellas en Espana
(0,4%), seglin datos de la Organizacién
Mundial de la Salud. En algunos

pafses las tasas de suicidio son mas

oficial dijo: “un individuo que se pega un tiro por una muchacha con la que no puede
acostarse es un tonto [...]". “Un nuevo Werther se mat6 con particular brillantez [...]".

En aquel tiempo, el pablico tenfa una actitud muy personal hacia los autores y también
hacia los personajes novelisticos [...]. Se rastreaba casi con celo a los originales de los
héroes de ficcion famosos y, una vez se los encontraba, se sometia su vida intima a las

intrusiones mas desvergonzadas y desenfrenadas."

Asi fue como Carlota, que era Frau Hofrat Kestner, fue victima de acoso; mientras
tanto, su esposo, Albert, se quejé personalmente ante Goethe por no haberle conferido
ni dignidad ni integridad dentro de la novela, y a la tumba de Karl Wilhelm Jerusalem,
asistian peregrinaciones maldiciendo al parroco que lo excluyé de los ritos catdlicos
para su entierro. Aparecieron entonces los primeros casos nombrados como “suicidio
mimico”, que su vez estuvieron asociados con el suicidio de unos cuarenta lectores,
fendmeno que paso a ser conocido en la psicologia como el Efecto Werther'. Atn no
se conocen estadisticas del porcentaje de este género de suicidios para la época en
Europa, pero es probable que este acto hubiera sido ejecutado por hombres jévenes
en su gran mayorfa’.

Ahora bien, para poder caminar dia a dia con el fardo de la muerte a cuestas,
al parecer, es necesario negarla, atin a sabiendas de que morir es la tnica certeza de
la vida: solo muere quien esta vivo. Reprimimos esta realidad de morir por muchas
razones:

La tendencia a excluir la muerte de la cuenta de la vida trae consigo otras muchas
renuncias y exclusiones. [...] Entonces habra de suceder que buscaremos en la ficcién,
en la literatura y en el teatro una sustitucién de tales renuncias. En estos campos en-
contramos adin hombres que saben morir e incluso matar a otros. Sélo en ellos se nos
cumple también la condicién bajo la cual podriamos reconciliarnos con la muerte; esto
es, la de que detras de todas las vicisitudes de la vida conservasemos todavia otra vida
intangible. Es demasiado triste que en la vida pueda pasar como en el ajedrez, en el
cual una mala jugada puede forzarnos a dar por perdida la partida, con la diferencia
de que en la vida no podemos empezar luego una segunda partida de desquite. En el
campo de la ficcion hallamos aquella pluralidad de vidas que nos es precisa. Morimos
en nuestra identificacién con el protagonista, pero le sobrevivimos y estamos dispuestos
a morir otra vez, igualmente indemnes, con otro protagonista.'

elevadas entre jévenes, y a nivel mundial,
el suicidio es la segunda causa principal
de muerte en el grupo de 15 a 29 anos.

16. Sigmund Freud, “De guerra y muerte”
(1915), en Obras completas, vol. XIV
(Buenos Aires: Amorrortu, 1992), 273.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Este recurso planteado por Freud resulta, sin embargo, distinto del que
intentamos aqui rastrear, puesto que mientras él evoca unas muertes en la ficcién
que permiten al lector reconciliarse con la muerte para que la vida prosiga, en los
suicidios romanticos se trataba de un jaque mate, de una salida de la escena de ficcion,
para con ello realizar el final de la partida. Volvamos, entonces, a la novela para ver
qué nos permite dilucidar al respecto.

El joven Werther refugia su amada soledad en una aldea llamada Wahlheim,
incrustada en una bella colina. “La soledad es un bélsamo precioso para mi espiritu
en esta comarca paradisiaca”’”. Son muchos los recursos y las lineas que el escritor
dedica a describir la sutileza bucdlica, el silencio silvestre y la profundidad de las
montanas que alcanzan las nubes... Es en ese ambito, de ensueno, donde va a ocurrir
una muerte por suicidio. El fantasma del amor comienza a rondar cuando la prima de
Lotte le anticipa a Werther que ella va a la fiesta, “pero cuidese [...] de enamorarse .. ]
porque ya estd comprometida con un hombre integro vy rico [...]". Luego, tiene lugar
la vision que lo apasiona: “Cuando subf las escaleras de acceso y pisé el umbral tuve
ante mis ojos el mas encantador espectdculo nunca visto”. Sin embargo, el idilio es
interrumpido por Albert, quien aparece en esta escena del didlogo: “Albert es [...] con
quien estoy comprometida”. Entonces, irrumpe el amor a primera vista en el deseo del
joven Werther: “En una palabra me turbé, me hice un lio, me olvidé, me confundi de
pareja y formé un embrollo [...]"”. Sus actos fallidos anticipan la perturbacion provocada
por el deseo hacia Lotte. Del “amor” a primera vista, Werther pasé al enamoramiento
durante el baile que duré hasta la madrugada. Aquel fue su primer encuentro. “No sé
si es de dia o es de noche y todo el universo ha desaparecido ante mis ojos”. Después
del baile, Werther la lleva a su casa para regresar ese mismo dia en la tarde; de visita
alli se inicia una relacién cotidiana que sostienen por varios dias antes de la llegada de
Albert, el futuro esposo de Lotte.

El enamoramiento es absoluto: “Lotte es sagrada para mi [...] sin amor, ¢qué
serfa el mundo para nuestro corazén?”, le escribe Werther un mes mds tarde a su amigo
Wilhelm con quien sostiene una correspondencia fértil, haciendo del libro una eterna
carta que define la estructura epistolar. Pero, un dia Albert llega finalmente, “y yo me
marcharé [...] iBasta Wilhelm, el novio esta aqui! [...] y me vuelvo loco de la felicidad
cuando la encuentro sola”. El joven Werther inicia la estrategia de acercarse a Albert
y hasta de admirarlo: “En verdad Albert es el mejor de los hombres bajo este cielo”,
pero diez dias después tiene una pesadilla en la que suefia que Lotte y Albert estan
en un campo besandose: “Lloro desconsolado ante el porvenir tan sombrio”, “iTengo
que marcharme!”, “No volveré a verla!”. Entonces, Werther le describe a su amigo una

ARTURO DE LA PAVA OSSA [IODIO ESTA VIDA, ME suICIDO!]

17. Johann Wolfgang Goethe, Las penas
del joven Werther (1771) (Bogota:
Editorial Norma, 1999), 12. En
adelante, todas las citas de la obra
estan tomadas de esta edicion.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 283-298. 291



292

despedida cruel en donde jura amor eterno, mientras que el imperturbable Albert se
distancia, asegurando a su esposa para siempre.

Werther parte a la ciudad e inicia su nuevo trabajo al lado del embajador, pero
no tolera su permanencia en esa ciudad en la que es rechazado a causa de su aspecto
y por sus comentarios mal hablados. Esto lo lleva a renunciar a su cargo. A inicios del
ano 1772, inicia su regreso a Wahlheim, permaneciendo varias semanas en el castillo de
un conde. El 18 de julio decide seguir su camino; escribe entonces: “[...] s6lo pretendo
estar de nuevo cerca de Lotte, eso es todo. Me rio de mi propio corazén [...] y hago su
voluntad [...]. Este amor, esta fidelidad, esta pasién no es, una invencién poética”. El 6
de septiembre manda confeccionar un frac azul y un chaleco amarillo: las prendas con
las que bail6 con Lotte por primera vez; entre tanto, ella insiste en seguir demostrando
a Werther el inmenso amor por su marido: “Querido, mi amadisimo, ven tan pronto
puedas, te aguardo con sumo alborozo”. Es lo que escribe, el 5 de septiembre, en una
esquela que Werther lee. El 30 de octubre empieza a dar muestras de frustracién con
fuertes borracheras que iran instalando una depresién que finalmente lo llevara al
suicidio. “Te suplico que tengas piedad de mi. Mira iya no tengo remedio! no soporto
mads mi situacion”. La imagen de Lotte persigue al joven.

Goethe recrea entonces un homicidio pasional, para evidenciar que en una
relacion donde participan tres —dos hombres que aman a la misma mujer— siempre
hay uno que debe desaparecer: o el hombre no amado mata al otro hombre, o da
muerte a la amada, o alguno se suicida. Se trata de un criado que ama a una viuda, su
patrona, quien asesina al nuevo criado que lo ha reemplazado, mientras grita: pues
“iNadie la tendr4, ni ella tendra a nadie!”. Werther escribe el 18 de diciembre: “iLotte!
iLotte! 1Ya no tengo remediol”. Ese dia, entre actitudes romdnticas a solas, Werther
le lee algunos de los cantos de Ossian que él mismo ha traducido, y ya en la tarde
decide enviar a su criado a pedir a Albert unas pistolas, pero es Lotte quien termina
enviandoselas. Entonces le dice adiés a Lotte para siempre, mientras que a su amigo
Wilhelm le solicita que cuide a su madre; también le pide perdén a Albert por perturbar
la paz de casa, y... “iDan las doce! iSea, pues, lo que ha de ser! iLotte! iLotte! iLotte!
iAdios! iAdids!”. Se oye la detonacién en el vecindario. Hubo alboroto en la cuidad.
Todos sufrieron: Albert, Lotte. Werther, con su frac azul y su chaleco amarillo, yace en
el fondo del cementerio. “No lo acompané sacerdote alguno”.

¢Por qué un sujeto —joven, hombre o mujer—, al enamorarse de lo que podria
figurarse como el “amor de su vida”, o al identificarse con el protagonista de una novela,
o un idolo a quien admira, o su lider politico, termina por suicidarse? ¢Por qué ocurre
lo mismo cuando existe una infinita admiracién por un maestro o guia espiritual y este
muere? El sujeto entra en un duelo insufrible e inevitable que, con alguna frecuencia,

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



termina en la muerte. A ningln suicidio le faltan razones para ser explicado, cada uno
podria tener la suyas. Las decenas de suicidas entre los lectores de Werther —40 en
Francia, no se sabe si todos eran hombres—, desde luego, no se pueden explicar con
motivos generales que expliquen tal paso al acto, pues solo en la particularidad de cada
suicidio se encuentran las razones que estuvieron presentes para que ese acto tuviera
su paso. Quizd la “epidemia” de suicidios da cuenta de una comunidad a efectos de
una identificacién inconsciente con una falta semejante, tal como fue planteado por
Freud en “Psicologia de las masas y andlisis del yo”.

Los motivos reales para que alguien se quite la vida estan en otro lado; pertenecen al
mundo interior, tortuoso, contradictorio, laberintico y en su mayor parte invisible [...].
Por si sola, ninguna teorfa desentraiara un acto tan ambiguo y de motivaciones tan

complejas como el suicidio.'®

Lo que si hay en comin es que antes de suicidarse todo sujeto presenta una
posiciéon que se manifiesta con este grito: iQuiero matarme! o iNo quiero vivir mds!
“[...J una crisis sérdida, confusa y torturadora que se constituye como realidad comin
de todo suicida. [...] puesto que el suicidio significa cosas diferentes para diferentes
personas de distintas épocas”", por lo tanto, no son posibles explicaciones ni soluciones
universales. “El suicidio es una caracteristica humana, como el sexo, que no se eliminara
ni en la sociedad mas perfecta”’. Matarse es una opcion de la condicién humana, paso
al acto para abandonar el sin sentido de la existencia, que se ha vuelto insoportable.
Es una expresion sublime de la libertad. Es una decisién que ubica al sujeto entre la
cobardia ante la vida y la valentia de abandonarla. Es un acto sin tiempo, es un instante
sin aire, es una despedida sin adids.

En la vida psiquica del fanatico, igual que en la vida del enamorado, hay una
relacién alienante con su lider o con su amado. Si ese Amo-lider o amado desaparece,
el fanatico o el enamorado pierde el “sentido de su vida” porque el lider o el amado es el
Otro que sostiene el deseo del sujeto, y cuando tal deseo se colapsa, al desaparecer
ese Otro que lo sostiene, el fanatico o el enamorado pierde el sentido de su existencia.
Entra en un duelo “fundamental”, puesto que este concierne a los fundamentos de su
ser, cayendo en el sin sentido y el vacio, que promueven el odio por la vida y justamente
esa pasion es la que termina en el suicidio. Eso es estar alienado en el Otro —alienado
en el Ideal del Yo—*', porque cuando este desaparece, el sujeto también desaparece,
desaloja la escena, para convertirse en resto, en desecho. Asi se pasa del duelo de la
pérdida a la melancolia y, de aht, al odio de la vida, gritindole a esta que lo entregue
a la muerte, a la nada.

ARTURO DE LA PAVA OSSA [IODIO ESTA VIDA, ME suICIDO!]

18. Alvarez, I dios salvaje. Un
estudio del suicidio, 140.

19. Ibid., 14-16.
20. Ibid., 134.

21. El Ideal del Yo es una categoria freudiana;
se trata de la instancia psiquica que
conforma, con el Yo Ideal, al Superyé.
Esta instancia del Yo —el Ideal del Yo—
es la que regula la estructura imaginaria
del Yo, aquella instancia del Yo que
gobierna las relaciones con los otros, los
semejantes, ya sean las identificaciones o
los conflictos con los que nos cruzamos en
la vida. Es el lugar donde se construyen las

fantasias que nos torturan. Es una instancia

dentro del psiquismo que, frente a las
exigencias éticas y morales que le impone
la cultura al sujeto a través del Superys,
busca adaptarse, alienarse y complacer al

Superyd, para evitar las contradicciones de

la vida en sociedad, concilia las exigencias
libidinales con las sociales. El Ideal del Yo
estd presente en la sublimacién, también
en el fanatismo, la hipnosis y los estados
de enamoramiento, que son los tres casos
donde un objeto exterior representado
por el lider o dictador, el hipnotizador o
el (la) amado(a) viene a ocupar el lugar

de lo que quiero para mi. El Ideal del

Yo es ese lugar que contiene los valores
simbodlicos (morales y éticos) y todas las
identificaciones con el lider o dictador,

el idolo o el amado, convirtiéndose en

lo que el sujeto quiere llegar a tener o
desea ser: aspirar a ser como ese ldeal,
porque se identifica con sus cualidades.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 283-298.

293



294

El mecanismo correlativo que se manifiesta del lado del lider, o del amado,
es que ese sujeto que encarna al Otro usurpa un lugar vacio, que nadie en realidad
puede ocupar, el lugar del muy amado Dios: el de la omnipotencia, la omnipresencia
y la omnisciencia, portador entonces de la verdad absoluta. En el caso del lider, esa
estrategia de invasién cometida por un alguien “de carne y hueso”, que implica la osadia
de ubicarse en el lugar de Dios, tiene el nombre de obscenidad imaginaria, porque es
desmesurado el hecho mismo de imaginarse que alguien de este mundo pueda actuar
considerdndose como el Otro. Este lugar nos recuerda el lugar que ocupé la Dama —en
cuanto amada— en la poesia del amor cortés, el lugar de los dictadores, y de aquellos
que son seguidos por hordas —Hitler, Mussolini, Uribe—.

El Ideal del Yo es esa instancia de la estructura psiquica que regula, desde lo
simbélico, las relaciones imaginarias del yo —todas especulares, sus identificaciones
“positivas” y “negativas”, siempre conflictivas—, que se le presentan al sujeto a lo
largo de su vida. Sucede que mientras el amado puede hacer uso de una obscenidad
imaginaria, hay un encuentro (azaroso) con ese sujeto-amante cuyas experiencias de
Ideal del Yo se le imponen —porque él ha construido sus propias identificaciones ideales
positivas a lo largo de su vida—. Tanto las identificaciones positivas, que implican la
aceptacion del Otro, el amor por los otros, como las negativas, que suponen el rechazo
al Otro o el odio a los otros, estan determinadas, en su mayor parte, por identificaciones
anteriores establecidas en la primera infancia.

Entonces, el acto suicida por desamor deja a la Dama —esa mujer amada que
no ha respondido a las propuestas del amante— presa de un sentimiento de culpa con
frecuencia eterno y doloroso. El paso al acto suicida, en cualquier circunstancia —por
desamor o cualquier otra situacién que lo desencadene— estaria, entonces, inscrito
en el ser del sujeto desde la primera infancia, pues esta serfa la respuesta pasional,
bajo la forma de odio a la vida, a la indiferencia del Otro respecto de su ser. El acto de
suicidarse por amor porta la intencién de culpabilizar a la amada, de dejarla marcada
para siempre con una culpa por esa muerte. Todo suicida traerfa signado en su destino
ese acto de quitarse la vida, en especial, ante un gesto de desamor. “iSi ella no me
ama, épara qué vivo? iPor eso y por ella, me mato! iMe mato porque odio la vida que
me impidié el encuentro con la amada!”.

Pero ¢a qué “Dama” quiere culpabilizar el suicida enamorado? Se trata de
la Dama que ha ocupado el lugar del gran Otro, entre los muchos que nos pone la
vida en el camino. Ahora bien, ¢en qué momento de su vida inscribié este desamor y
aplazé su venganza? Construyamos una hipétesis que nos permita acercamos a una
compresion del acto suicida del enamorado: diria, entonces, que el acto suicida esta
inscrito en el ser, desde los primeros momentos de su vida, esto es, antes de su ingreso

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



en la cultura, ingreso que esta determinado por el deseo del Otro de anudarlo al
lenguaje, de invitarlo a habitar el mundo simbélico. Entonces, el ser queda determinado
por la inscripcién simbdlica de la palabra y anudado a su lengua materna: es este el
movimiento desde el ser que no habla hacia un sujeto que habla. Por insertarse en
el lenguaje, este ser que no habitaba las palabras deviene sujeto de los significantes,
sujeto capturado por esos sonidos que representan las cosas. All4, en esas épocas
oscuras sin tiempo, en lugares de luces enceguecedoras, figuras sin formas vy siluetas
deformes, sonidos sordos, ruidos del viento, murmullos y canciones de cuna, espacio
de nubes donde se flota y de donde se es rescatado por aquellos brazos que arrullan y
por esos senos que alimentan, irrumpe el grito insondable del ser que “decide” vivir o
morir. Permanecer en la vida exige un gesto primario del ser para “decidir vivir”, es decir,
para quedarse en la vida. Este seria el primer gesto de amor de la vida misma, donde
todas las circunstancias participan. iTodas! Cuando el Otro primordial es indiferente,
es el (sin) sentido mismo de la vida el que va a inscribirse para siempre, en el ser del
sujeto. Alli queda una huella indeleble que nos acompanara para siempre, huella de
una ausencia sin alternancia, de caminos desdibujados, sin rutas ni destinos, por la
desaparicion del Otro, que nos enfrenta a una ausencia y soledad totales. Es alli donde
el deseo de vivir o el de matarse podrdn instalarse para siempre, pues en el lugar del
sujeto todavia queda la huella de ese ser marcado con el sello letal de la nada. Alli
queda la Dama identificada con la Vida —con maydtsculas D y V, por la alteridad que
evocan—. Todo sujeto alberga en su mansién un poco de ese ser que lo habité, en los
primeros tiempos de su existencia, y que también, en algunos casos pudo impregnarlo
de su indiferencia. Habrd siempre un poco de ese ser en el sujeto porque es, desde
ese sinlugar-sintiempo-sinpalabra, desde donde queda impulsado el suicidio. Por eso
no hay nada que juzgar, nada que interpretar, precisamente, porque ese acto tiene
la presencia pesada de una ausencia de la palabra. Se actia, se pasa al acto, debido
a que alli no hubo ni hay palabras para bautizar esa pulsién-deseosa: iOdio la vida!
IQuiero matarmel!... iMe maté! Entonces, quedamos mudos, sin palabras.

Después de esta hipétesis sobre un acto que toma piso en una decision
“prehistdrica” de ser, volvamos a los romanticos suicidas.

En el cenit del Romanticismo la vida misma llegé a vivirse como ficcién y el suicidio
se convirtié en un acto literario, histérico ademan de solidaridad con el héroe literario
que fuese la sensacién del momento [...]. Los artistas pregonaron que “el Gnico deseo

de nuestra época es ser un gran poeta y morir”.??

Alfred de Mousset dijo a los veinte anos: “IAh, que hermoso seria matarse aqui!”,
cuando se sorprendié ante un hermoso paisaje, mientras que Gérard de Nerval se

ARTURO DE LA PAVA OSSA [IODIO ESTA VIDA, ME suICIDO!]

22. Alvarez, l dios salvaje. Un
estudio del suicidio, 270.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 283-298.

295



23.1bid., 271.

24.1bid., 271. Esta cita de Alvarez es tomada
de Flaubert, Correpondence (1887-1893),
t. Il (Paris: Gallimard, 1980), 58, 191.

ahorcé con un cordén de un delantal que, en su locura, tomé por el cinturén que usé
Mme. De Maintenon cuando hizo Esther en Saint Cyr®. Se dice que Flaubert sofaba
con el suicidio: “Viviamos en un mundo extrano, te aseguro; nos balanceabamos entre
la locura y el suicidio; algunos acabaron matandose [...], otro se estrangulé con una
corbata, varios murieron de disipacién por evitar el aburrimiento. iQué hermoso era!”*.
Los jévenes romanticos imitaron a sus héroes suicidandose. Sobre todo, en Francia, hubo
una epidemia en la década de 1830 y el suicidio se practicé casi como un deporte de
maxima elegancia; aparecieron los clubes de suicidas a los que pertenecieron jovenes
con ambiciones de poeta, novelistas, dramaturgos, pintores, todos grandes amantes,
todos exploradores del misterio femenino. De modo que es posible conjeturar que el
ideal del suicidio se ancl6 a ese lugar pretérito, sin palabras, al que recién nos referiamos.

A finales del siglo XIX, el Romanticismo llegaba a su fin y el ideal del suicidio se
acabé —digamos que ise suicid6 el suicidiol—. Se hicieron manifiestas, en la vida de
los artistas, las perversiones, la homosexualidad, el incesto y, sin embargo, el estado
psico-afectivo de los adoradores de Apolo, de los artistas, pasé de ser la pasién por el
suicidio a ser una inclinacién por la depresion. Mds adelante, el siglo XX se caracterizé
por ser paranoico, con sus dos guerras mundiales, y miles de guerras regionales de
exterminio que serfan muestras de conflictos fratricidas de intolerancia ante el otro
diferente. Con el despunte del siglo XXI, y sus desarrollos del mundo digital y las
comunicaciones sin fronteras y sin tiempo, el llamado trastorno bipolar parece tomar
la delantera...

CONCLUSION

Los textos escritos son los Gnicos testimonios de lo que pudo haber significado el
amor en épocas pasadas. Aunque no podamos afirmar que lo que alli leemos fue
exactamente lo que sintieron los enamorados, solo estos pueden ser testigos, en usos
del idioma sepultados por las arenas de los siglos. Esas historias pueden haber sido solo
los deseos sin los hechos, deseos de sujetos que aspiraban a poseer a suamada o a su
amado, pasando por las grandes penurias impuestas por las prohibiciones de pasiones
infinitas. Sin embargo, esas ficciones transportan verdades vividas sobre la esquiva
materia amorosa. Los cristianos convirtieron al amor en el sentimiento mas poderoso
y grandioso que Dios manifestaba a los creyentes. Ello implicé la deshumanizacion del
amor y a la vez su transformacioén en el eje de la vida de los cristianos: “amar a Dios
sobre todas las cosas” y “amar al préjimo como a ti mismo”, son dos mandamientos
del Decélogo. Al respecto, hay que recordar, como Longo lo afirma en su texto Dafnis
y Cloé, que “iDios es amor!”. En ese momento, el amor de pareja y la sexualidad

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



quedd bajo las restricciones que la religion catélica impuso para garantizar las duras
préacticas de monogamia, fidelidad y reproduccién como tnico fin del sexo. Pero en
el submundo del amor y del erotismo se siguieron moviendo los amores apasionados,
todos aguijoneados por la infidelidad en la que un hombre busca el deseo de una
mujer casada que buscaria de nuevo ser cazada. Asi transcurrio la edad clasica con los
trovadores y juglares que cantan la famosa leyenda hecha poesia del fin amor’s: Tristan
e Isolda. Esta historia apasionada desembocara en el Romanticismo con la novela de
Goethe, donde el joven Werther no hace poesia sino suicidio: el joven se mata ante
la imposibilidad de poseer a su amada... Esta seria la triste historia del amor de pareja
y de su destino desalmado... Se trata, en estos arrebatos, de la frustracion eterna del
hombre por el imposible amor incestuoso que lo aguijonea: encontrar a la mujer
idealizada que él desea (la madre), porque ella desea a otro (al padre). Los hombres
no saben qué es el amor y por eso nunca lo encontraran. El objeto femenino quedé
perdido para siempre: este es su drama. La mujer a la que se hace referencia viene de
allende ocupando el lugar de lo imposible, pues a madre mitica mujer imposible. Es
ella la que, en dltimo término, conducirfa al suicidio a aquellos hombres desamados,
que por vivir en términos de frustracién lo que es de otro registro, entrarian en la
melancolia por la pérdida de su objeto amoroso, instaldndose en un odio por el destino
de su vida. Algunos de ellos exclamaran, antes de ponerse la soga al cuello: “iOdio
esta vida, me suicido!”.

BIBLIOGRAFIA

Awarez, AL. El dios salvaje. Un estudio del suici- 2018. Disponible en: https://es.wikipedia.
dio. Bogota: Editorial Norma, 1999. org/wiki/Literatura_del_Romanticismo_

FreuD, SicmunD. “De guerra y muerte” (1915). en_Inglaterra
En Obras completas. Vol. XIV. Buenos Aires:  “LITERATURA ESPANOLA DEL RomANTICISMO”. Wikipe-
Amorrortu, 1992. dia. Ultima modificacién en julio 21, 2018.

GOETHE, JOHANN WOLFGANG. Las penas del joven Disponible en: https://es.wikipedia.org/
Werther (1771). Bogotd: Editorial Norma, wiki/Literatura_espa%C3%BTola_del_Ro-
1999. manticismo

“LITERATURA DEL ROMANTICISMO EN ALEMANIA”. Wi-  “SINDROME DE MUERTE SUBITA DEL LACTANTE”. Wiki-
kipedia. Ultima modificacién en julio 25, pedia. Ultima modificacién en febrero 11,
2018. Disponible en: https://es.wikipedia. 2018. Disponible en: https://es.wikipedia.
org/wiki/Literatura_del Romanticismo_ org/wiki/Sindrome_de_muerte_sGbi-
en Alemania ta_del_lactante

“LITERATURA DEL ROMANTICISMO EN INGLATERRA”.
Wikipedia. Ultima modificacion en julio 8,

ARTURO DE LA PAVA OSSA [IODIO ESTA VIDA, ME suICIDO!]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 283-298. 297






poi: 10.15446/djf.n19.76726

Indicios del odioamoramiento en

la vida y obra de E. M. Cioran

(o) B

cOMO CITAR: Mufioz Lépez, Aleyda. “Indicios
del odioamoramiento en la vida y obra de E. M.
Cioran”. Desde el Jardin de Freud 19 (2019):
299-310, doi: 10.15446/djf.n19.76726

* e-mail: aleydam1815@gmail.com

© Obra plastica: Jim Amaral

ALEYDA MuRoOz LorEZ’

Universidad Nacional de Colombia, Bogota, Colombia

Indicios del
odioamoramiento
en la vida y obra de
E. M. Cioran

En términos de Freud, la accién
conjugada, y también contrapues-
ta, de Eros y Tanatos nos permite
entender los fendmenos de la vida.
Por otro lado, Lacan precisa esta
tension afectiva a nivel del sujeto
en su encuentro con el Otroy en la
bisqueda de la verdad que, tal vez,
el Otro posea, porque el que ama
también odia. En Cioran esa para-
doja constituye un hilo conductor
a lo largo de su vida, en particular
de su escritura siempre elaborada
con exquisitez filosofica y literaria.

Palabras clave: amor, odio, concien-
cia, existencia, tedio.

Signs of Love-hate in
the Life and Work of
E. M. Cioran

In terms of Freud, the joint yet also
opposing action of Eros and Tha-
natos allows us to understand the
phenomena of life. On the other
hand, Lacan specifies this affective
tension at the level of the subject,
in its encounter with the Other and
the search for the truth that the
Other might possess, because those
who love also hate. This paradox
is a guiding thread of Cioran’s life,
particularly of his writing, which
was always exquisitely crafted, both
philosophically and literarily.

Keywords: love, hate, consciousness,
existence, ennui.

Indices de
I’hainamoration dans
la vie et l'ceuvre

d’E. M. Cioran

D’apres Freud, l'action combiné,
et opposé aussi, d’Eros et Tanathos
nous permet de comprendre la
vie. D’autre part, Lacan spécifie
cette tension affective au niveau du
sujet dans sa rencontre avec I'Autre
et dans sa quéte de la vérité que,
peut-étre, I'’Autre posséde, parce
que celui qui aime, déteste aussi.
Chez Cioran ce paradoxe constitue
un theme majeur tout au long de
sa vie, en particulier dans ses écrits
toujours élaborés avec une délica-
tesse philosophique et littéraire.

Mots clés: amour, haine, conscience,
existence, désceuvrement.

ARTICULO DE INVESTIGACION | FECHA DE RECEPCION: 30/05/2018. FECHA DE ACEPTACION: 25/06/2018.
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 299-310. 299


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76726
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n18.71456
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76726

1. Sigmund Freud, “El malestar en la cultura”
(1930 [1929]), en Obras completas, vol.
XXI (Buenos Aires: Amorrortu, 1979).

300

n términos de Freud, recibir la impronta de la cultura representa para el

humano un costo subjetivo que pagara con el malestar que despierta el forcejeo

constante entre el acatamiento del orden cultural y la rebelién a sus designios'.

Como ser de lenguaje, tendra el recurso de tramitar la inconformidad, pero no
alcanzard la precision ni el equilibrio homeostatico que ha roto la coercién simbélica.
Siempre en déficit frente al universo y frente a si, imaginard un Otro a quien demandara
el reconocimiento y la proteccion que de todos modos no garantizara la permanencia
y el bienestar que anhela. Agobiado en el des-ser, enlucira el horizonte para avanzar
por diferentes rutas que temporalmente sostendran la ilusion, pero siempre confluirdn
en el borde del abismo del que intenta escapar.

Este salto al vacio sin red, desde la naturaleza hacia la racionalidad y la conscien-
cia, compromete a devenir como sujeto sociable, en un proceso en el cual los dioses
y las hadas tartamudean y el azar desdibuja los esquemas y las premoniciones. En el
intercambio no siempre fluido entre el mundo interno y el mundo externo, se instala la
cultura como un otro ajeno que, convertido en voz acuciante, impele a la restriccion a
favor de otros, con el efecto de un malestar incurable, fuente de hostilidad contenida.

Esta voz del supery6, como elemento de la estructura psiquica, emerge en
varias formulaciones conceptuales y estd relacionada desde el inicio con el padre de
la situacién edipica, pero en Lacan evoluciona a la funcién paterna en su dimensién
simbdlica y a les-noms-du-pere en su deficiencia con lo real. No es un recorrido
conceptual irrelevante, porque se inserta y modifica la trama tedrica y responde a
una reflexion sostenida acerca de los cambios culturales y sus manifestaciones en el
sufrimiento subjetivo.

Sufrimiento que se expresa mas alld del divan y que, situado en los terrenos de
la ontologia, supone la tramitacién del existir, con las vicisitudes que surgen del saber
de si'y del entorno; tener noticias de la finitud y padecer la insistencia de un real que
se impone pese a los ingentes esfuerzos de la razon.

Este pathos tan humano adquiere dimensiones notables en sujetos excepcio-
nales, que en su recorrido vital dan testimonio con sus obras del combate extenuante
entre lo que piensan y lo que sienten, entre lo que aceptan y lo que refutan, entre
sus bisquedas incansables y sus capitulaciones fallidas. La insistencia pese al dolor y

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



la queja revela su férmula para soportar la vida, que en ocasiones se encarna en un
legado cultural propicio para el andlisis desde diferentes disciplinas.

En este articulo se explora el tema del odio, propuesto por la revista Desde el
Jardin de Freud, entendido como rechazo airado, entreverado por una carga libidinal
apasionada en el odioamoramiento? que emerge en filigrana en la obra literaria y
filosofica de E. M. Cioran, como respuesta al deber de existir.

EL INICIO PREMATURO
La imagen es el recurso elemental del sujeto en ciernes, para jalonar su insercién en
el mundo. A partir de la imagen del otro lograra integrar y organizar las experiencias
que tienen incidencia en su cuerpoy que sugieren fragmentacion y desorden. A la par que
construye una imagen corporal acumula efectos de su interaccién con los semejantes
y con el mundo exterior, mediante un Yo aprisionado por ahora en los reflejos especu-
lares que ratifican o ponen en riesgo su acogida en el mundo. Esta prevalencia inicial
del registro imaginario tiene efectos fundantes en la actividad psiquica, que en este
periodo remite a un acaparamiento narcisista del entorno con referentes ligados ante
todo a los avatares de la satisfaccion. La incidencia del lenguaje permite, no sin dolor,
ordenar el bagaje de percepciones, urgencias, movimientos y satisfacciones y constituird
una memoria que entrelaza su condicion de viviente, capaz de interpretar lo que
experimenta y de usar c6digos para expresarlo. El otro materno acoge en lalengua,
que favorece una identificacion inicial, “[...] antes de que el lenguaje le restituya en lo
universal su funcion de sujeto”.

La aceptacion y el rechazo seran las respuestas elementales ante la presencia de
lo otro, pero segln Freud constituyen las variantes del reconocimiento y la exclusién y
las matrices del amor y el odio como arquetipos elementales en el registro imaginario
de la interaccién social. El devenir del sujeto le permitira atemperar en otro nivel esta
tension entre el Yo, lo otro y el otro, mediante los recursos de orden simbélico de su
entorno social y cultural. No obstante, este esquema evaluativo no desaparece, puede
resurgir o fijarse como sesgo excluyente para dar paso a una interpretacién prevenida
del otro y del mundo hasta convertirse en el sustento reversible de cualquier vinculo.

La deriva resultante de afectos opuestos que permanecen en tension, sin una
tramitacién en lo simbdlico, aunque sea parcial, termina por sostener un malestar, que
emerge como indicio de inadecuaciéon con la vida y se expresa en los sintomas
que dieron origen a la clinica psicoanalitica, que en su evoluciéon ha descubierto la
trama compleja de la actividad psiquica. Y es compleja porque opera con asuntos
estructurales, como la capacidad de pensar, los efectos divisorios del lenguaje, la

ALEYDA MUNOZ LOPEZ [INDICIOS DEL ODIOAMORAMIENTO EN LA VIDA Y OBRA DE E. M. CIORAN]

2. Este término propuesto por Lacan sintetiza
la idea del sesgo pulsional que se esconde
en el amor, en la medida en que no escapa
al destello narcisista y también al goce.

3. Jacques Lacan, “El estadio del espejo
como formador de la funcién del
yo [je] tal como se nos revela en la
experiencia psicoanalitica” (1949), en
Escritos 1 (México: Siglo XXI, 2003), 87.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 299-310. 301



302

incidencia de los niveles de consciencia, el doble efecto de la ley, las urgencias afectivas
y vitales, las deficiencias de la sociedad y de la interaccién entre humanos y todo lo
anterior, en un trasfondo que lo conduce a asumir su condicién finita.

LA DOBLE VERTIENTE DE LA LEY

En el origen de la vigencia de la ley, hay que reiterarlo, se encuentra la deficiencia
estructural del humano que lo determina en su infancia a la sujecién absoluta a un
Otro; este, desde el cuidado, favorece complejos procesos que culminan en la insercion
del nuevo sujeto en un orden simbélico que encausara para siempre sus aspiraciones
como ser viviente.

Indefension y dependencia, desventajas iniciales y presencia de Otro en el
que confluyen los beneficios y los compromisos que genera la insercién social. Los
compromisos se actualizan en laley y la cultura que aspiran al bien general sin alcanzar
la eficiencia que gratifique y compense la renuncia impuesta a los sujetos. Tenemos
entonces: el Otro que representa la ley, la advertencia que sefala la doble vertiente
de lo prohibido, esto es: como renuncia a lo deseable para beneplécito del semejante
0 como opcidn trasgresora con efecto de satisfaccién libre de interferencia, pero
merecedora de sancién y exilio afectivo. Dilema que resolver para el sujeto con un
costo seguro de pérdida que, convertida en amenaza subjetiva, por la vigencia de la
ley ya interiorizada, adquiere el sesgo de combate erosivo en el cual puede prevalecer
la hostilidad y el desafio a la ley.

Las tradiciones religiosas dejan testimonio del efecto incitador de la ley y del
recurso ineficaz de la sancion frente a la fuerza insistente de la pulsién. En particular,
las religiones monoteistas, al instaurar un Otro absoluto que exige sometimiento
incondicional, derivan la gratificacién a la promesa de otra vida que demerita la Gnica
vigente y prolongan la espera del bienestar mas alla de lo posible, salvo que se acepte
la autopunicién y el sacrificio.

Si en el inicio, la total indefension es el Gnico equipaje, ello explica que el
Dios-Otro surgido de las entrafas del mismo sujeto tenga la imagen suprema del
creador increado, ejecutor implacable de un poder inconmensurable, amo poseedor
de todos los atributos de los que carece en su insignificancia césmica el creyente o
el insumiso que aspira a destituirlo. Extrafa abstraccién de efectos disonantes que
divide los pueblos en combatientes-exterminadores por la fe, en devotos alienados
o en renegados expulsados del paraiso. Fermento propicio para un escenario social
mortifero, donde se mezclan los ideales encarnados, las deficiencias de la racionalidad,
las urgencias de la culpa y la fuerza de la pulsion destructiva.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



A nivel del sujeto, la version pulsional se traduce en una movilidad circular ente
el amory el odio, en relacién con el Otro y lo que representa, y terminara encauzando
su posicion frente a la vida, que de no encontrar las alternativas simbélicas como en
Cioran, se agotara a merced de lo real.

EL OTrRO QUE NO EXISTE

Si en el mito el proto-padre fue asesinado y luego erigido en simbolo, con un traspaso
regulado del poder que dej6 como saldo la ley que obliga a crear lazos de fraternidad
culposa, en una sociedad premoderna, la vigencia del Otro-Padre ampara, pero somete
a partir de la desvalidez de la ignorancia y delega al sujeto el desgaste de administrar
el miedo y la culpa. Pasada la frontera que prohibe el conocimiento, en la sociedad
moderna el Otro pierde sus ropajes y la consciencia de la finitud y de su soledad frente
al universo, anula para el sujeto la posibilidad de consuelo y lo enfrenta a soportar la
vida. Arrojado a la multitud dispersa y una vez mas sometido por el orden o el desorden
cultural, cobra vigencia el repliegue subjetivo que en algunos sujetos excepcionales
da paso a la creacién, en otros a la inanicion social y en otros mas al combate contra
el deber de existir.

Afrontar las consecuencias de la destitucién del Otro como: referente Gltimo
para la accién, o como principio para entender el origen y el fin o como meta para
dar sentido a la vida o como fuente para acceder a la verdad, planta al sujeto como
ser en falta, protagonista de su destino y en la responsabilidad de administrar su fuerza
vital. Andlogo al final de la situacién edipica, donde el padre muerto puede dar paso
al deseo, el uso del recurso simbélico puede estimular abstracciones, metas précticas
o formas de vivir, que reacomodan la vision del mundo y que cumplen parcialmente
la tarea de atenuar la angustia frente a la cosa. Sin embargo, no siempre es posible.

No obstante, la destitucién racional del Otro, el poder de su imagen sembrada
por el miedo tiene ecos mortiferos en algunos sujetos que hacen de su vida un
sacrificio en el altar de una deuda imposible de saldar o un reclamo airado sin tregua
ni pacificacién. Es el efecto del odioamoramiento sin tramitar que puede anular la
creaciéon como recurso para atenuar el desamparo real. Otros, por el contrario, como
Cioran pueden pasar la frontera y dar curso a su enojo a partir de la escritura, aunque
ella revele la dosis de goce que le significa.

Siguiendo a Miller, cuando afirma que el goce evoca imégenes de intensidad y
transgresion que “parecen ser exclusivas de sujetos de excepcion que se aventuran mas
alla del principio del placer™, se podria pensar que la escritura en Cioran le permite Jacques-Alain Miller, £l partenaire-sintoma
forzar fronteras més alla del placer de la creacién, para procesar el sufrimiento que le (Buenos Aires: Paidos, 2008), 180.

ALEYDA MUNOZ LOPEZ [INDICIOS DEL ODIOAMORAMIENTO EN LA VIDA Y OBRA DE E. M. CIORAN]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 299-310. 303



304

5. Ibid., 181.

6. E. M. Cioran, Cuadernos (1957-1972)
(Barcelona: Tusquets, 2000), 175.

ocasiona el existir; el dolor de la impotencia frente a lo real que intenta discernir; la ira
que le despierta la ingenuidad de los enganados; el costo subjetivo de desestructurar
el valor simbélico de su entorno mas préximo; la pesadez de sus dolencias psiquicas y
de las corporales que evidencian el impacto del significante en su humanidad. Férmula
eficiente que anuda placer, goce y deseo. Lo explica Miller:

[...] porlo tanto, en el fondo, el dolor es el vehiculo que permite al deseo ir méas alla del
placer para alcanzar el goce. Podemos decir, [...] que el fantasma, que es en si mismo
un placer, que da una satisfaccion, permite fabricar placer con el dolor, y de este modo
permite al sujeto avanzar en el campo de das Ding.®

Y en Cioran el dolor le acompana siempre:

Desde que existo mi Gnico y exclusivo problema ha sido el siguiente: ¢Cémo dejar de
sufrir? Sélo he podido resolverlo por escapatorias, es decir que no lo he resuelto en
absoluto.

Seguramente he sufrido mucho por diversas dolencias, pero la razén esencial de mis
tormentos se ha debido al ser, al ser mismo, al puro hecho de existir, y por eso no hay
sosiego para mi. He vivido en la nostalgia del premundo, en la embriaguez anterior a
la creacion, en el éxtasis puro de todo, he sido contemporaneo de Dios, que conversa
consigo mismo sumido en su propio abismo, en la felicidad de antes de la luz, de antes
de la palabra.®

Sin embargo, el interés por la vida y por la condicién humana insiste. Vive
muchos afos, afronta el ocaso en silencio, es atento y compasivo con el sufrimiento de
otros, escucha a potenciales suicidas y les desanima a pasar al acto como él tampoco lo
hace; fiel a sus amigos les recibe con afecto, honesto y soberbio frente a los estimulos
interesados, rechaza premios, vive en austeridad, exonera a los padres de su malestar
y admite el dolor que pudiera causarles con algunos de sus libros y en particular con
su intervencion frente a la vocacién religiosa de su hermano Aurel; deja de escribir
cuando considera que ya ha calumniado bastante el universo y declina su actividad a
la par que pierde su lucidez con el Alzheimer.

CIORAN DEICIDA. EFECTOS SUBJETIVOS

La interseccion entre la caida del Otro y el drama subjetivo constituye en Cioran uno de
los temas que ocuparon su reflexién, con un trasfondo amplio que empieza con Dios
y se amplia a la creacién, a la expulsién del paraiso por el pecado del conocimiento y
a la aparicion de la consciencia.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Hijo de un pope de la iglesia ortodoxa y de una madre no creyente pero
estudiosa de las religiones, y en su juventud un explorador ansioso de la vida de los
misticos, Cioran no puede ser ajeno a la cosmovision cristiana que le representé el
inicio de una confrontacion severa con la experiencia temprana del vacio y de la nada.
Como sobreponerse a la lucidez resultante de este episodio que describe asi:

Tenia cinco anos —es ridiculo, pero en fin—, recuerdo la tarde, eran exactamente las
tres, cuando tuve esa experiencia que formulé antes, senti que el tiempo se desprendia
de la existencia. Porque eso es el tedio. En la vida la existencia y el tiempo marchan
juntos, forman una unidad organica. Avanzamos con el tiempo. En el tedio el tiempo

se separa de la existencia y se nos vuelve exterior [...].7

Una precoz experiencia con un real inmanejable o quizé un recuerdo encubridor
de otro drama que también escinde la subjetividad vy sitda frente al Otro. Y de este
descubrimiento se direcciona una bisqueda insistente e insaciable por comprender,
para intentar destituir a ese Otro, que compromete el sentido y que parece detentar
lo absoluto. Otro tan intrincado en su malestar que tiene la connotacién de éxtimo
a la subjetividad.

Debemos la casi totalidad de nuestros conocimientos a nuestras violencias, a la exa-
cerbacion de nuestro desequilibrio. Incluso Dios, por mucho que nos intrigue, no es
en lo més intimo de nosotros donde le discernimos, sino justo en el [imite exterior de
nuestra fiebre, en el punto preciso en el que, al afrontar nuestro furor al suyo, resulta

un choque, un encuentro tan ruinoso para El como para nosotros.®

Este intento desesperado por comprender para luego destruir o ratificar la
imposibilidad de la afirmacién compromete todos los espacios, la consciencia, las
acciones, la creacion resultante, los afectos y la vida misma. Y cumple un ciclo que en
su repeticion da curso al enojo que aparece convertido en: blasfemia, denostacion,
autodenigracion, denuncia incisiva contra la ilusién, frenesi del pensar y luego alarido
que intenta sacudir al otro. Pese a todo, no escapa a la expectativa momentanea, al
desmedro de la intensidad de su ira y al deseo de alcanzar la serenidad y al debilita-
miento del Yo que propone la filosofia oriental.

Lo que siempre me ha seducido en la negacion es el poder que da para sustituirse por
todo y por todos, de ser una especie de opuesto de demiurgo, de disponer del mundo
como si hubiésemos colaborado en su advenimiento y hubiésemos tenido luego el
derecho, por no decir el deber, de precipitar su ruina. La destruccién, consecuencia

inmediata del espiritu de negacion, corresponde a un instinto profundo, a un tipo de

ALEYDA MUNOZ LOPEZ [INDICIOS DEL ODIOAMORAMIENTO EN LA VIDA Y OBRA DE E. M. CIORAN]

7. E. M. Cioran, Conversaciones
(Barcelona: Tusquets, 1997), 55.

8. E. M. Cioran, La tentacién de existir
(Madrid: Taurus, 1973), 9.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 299-310.

305



9. E. M. Cioran, “Exercices d admiration”, en
CEuvres (Paris: Gallimard, 1995), 1628.

10. Ibid.
11. Cioran, Conversaciones, 188.

12. M. Liliana Herrera, Cioran. Lo voluptuoso
lo insoluble (Pereira: Publiprint, 2003), 38.

306

envidia que seguramente todo el mundo experimenta en el fondo de si mismo por el

primer ser, por su posicion y la idea que representa o simboliza.’

Establece pues una rivalidad vehemente con aquel a quien intenta des-conocer
y no niega el sentimiento que lo moviliza. La apuesta por la sinceridad o el impulso a
la escoriacion culposa le hace confesar en numerosos aforismos el aspecto innoble de
sus emociones, su defensa del mal y del demonio.

A pesar de lo mucho que he frecuentado a los misticos, en mi fuero interno siempre
he estado del lado del Diablo: no pudiendo igualarlo en poder, he intentado igualarlo
al menos en insolencia, acritud, arbitrariedad y capricho."

Lo jalona la biusqueda apasionada, en los terrenos de la filosoffa, la historia,
la psicologia, la escritura de los misticos, la poesia y la politica, pero este acopio de
conocimiento decanta siempre mejores argumentos para la duda, la decepcion vy el
escepticismo. En ocasiones, pasos previos para episodios de tedio, inanidad, somati-
zaciones y desgarramiento subjetivo que en su juventud significaron una severa crisis
y a lo largo de su vida un continuo fluctuar con el deseo por la vida.

Esa experiencia casi roméantica del tedio me ha acompanado toda mi vida. He viajado
mucho, he visto toda Europa. En todos los sitios que he visitado, he sentido un entu-
siasmo inmenso y después al dia siguiente, el tedio [...]."

Esta alternancia entre el entusiasmo y la decepcién podrian encasillarlo en
un concepto psiquidtrico clasico como la psicosis manifaco depresiva, o en la versién
mas actual y desafortunada de la bipolaridad, en detrimento de una vida y una obra
cimentada en una sélida y profunda formacion intelectual que continué por senderos de
reflexion, afines en parte, a una linea de pensamiento, que relaciona a Marco Aurelio,
Petre Tutea, Pascal, Montaigne, Schopenhauer, Kierkegaard, Nietzsche, entre otros.
Ante todo, se desdibujarfa una vida que en palabras de la profesora Herrera: “[...] gir6
en torno a un objetivo fundamental: la libertad individual tanto en el sentido politico
e intelectual como en el sentido existencial y moral, y de la cual su obra es el mejor y
mas espléndido testimonio”.

PENSAR CONTRA Si-MISMO

Lo que empieza como un intento deicida o parricida, se revierte en un combate contra
si mismo, por esos bucles extrafos de la actividad psiquica que, cruzada por el drama
del ser para la muerte, singulariza al sujeto en un nombre y una historia, que refleja las

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



intermitencias del deseo. En Cioran su escritura refleja esta alternancia que se traduce
en el anudamiento de: el amor por la vida con su rechazo airado, para reivindicar
el lado oscuro, lacerante y maldito de la condiciéon humana. El interés, la decepcién
y el desastre parece un discurrir con frecuentes contradicciones. Pero responden a
una elaboracién cruda de otra contradiccién, esta si inmodificable: nacer para morir.

[...] Cuando me arrogo una parte de eternidad y me imagino una permanencia que
me implica, pisoteo la evidencia de mi ser fragil y nulo, miento a los otros como a mi
mismo. Si actuase de otra manera desapareceria inmediatamente. Duramos en tanto
duran nuestras ficciones. Cuando las ponemos en claro, nuestro capital de mentiras,
nuestro fondo religioso se desvanece. Existir equivale a un acto de fe, a una protesta

contra la verdad, a una plegaria interminable [...]."

[...] Sin embargo, debemos aprender a pensar contra nuestras dudas y contra nuestras
certezas, contra nuestros humores omniscientes, debemos, sobre todo, forjandonos otra
muerte, una muerte incompatible con nuestra carrofia, consentir en lo indemostrable,

en la idea que algo existe....

La nada era sin duda més cémoda. iQué molesto es disolverse en el Ser!™

Bien podria entenderse la otra muerte, como el vivir muriendo, a partir de las
vicisitudes de la consciencia. Del efecto siempre desgarrador de explorar, comprendery
constatar el limite que plantea lo inefable. Lo que no puede ser dicho, pero se encarna
en un malestar que de nuevo acicatea la bisqueda infructuosa.

[...] La aventura humana comenzé como una incapacidad para la modestia. Dios le
pedia que fuera humilde, que se mantuviese tranquilo en su rincén, que no se metiera
en nada. Pero el hombre es un metomentodo indiscreto, ese es su principio demonfa-
oy, si no se acepta este principio, no se comprende la historia. [...] De él estd todo
dicho en el Génesis. Como le atrae lo que lo niega, opté por el riesgo, es decir por la
historia. Desde el comienzo eligié maly, sin ese exilio, no habria habido historia. Eligio

su condicién tragica...

No, no admito el Génesis como revelacion, sino como punto de vista sobre la con-
cepcion del hombre.™

Necesito el aciago demiurgo como una indispensable hipétesis de trabajo. Prescindir
de él equivaldria a no entender nada del mundo visible.'

Me gusta el campo... y vivo en una metrépolis; me horroriza el estilo y cuido mis frases;
soy un escéptico empedernido... y leo principalmente a los misticos... y asi podria

seguir indefinidamente.”

ALEYDA MUNOZ LOPEZ [INDICIOS DEL ODIOAMORAMIENTO EN LA VIDA Y OBRA DE E. M. CIORAN]

13. Cioran, La tentacién de existir, 202.
14. Ibid., 203.

15. Cioran, Conversaciones, 124-125.
16. Cioran, Cuadernos, 136.

17. Ibid., 180.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 299-310. 307



18. Ibid., 164.

19. E. M. Cioran, Breviario de podredumbre
(Madrid: Taurus, 1992), 65.

20. Cioran, Cuadernos, 136.

El asalto constante a su pensamiento para luego desmentirlo es una variacion
mas sobre el tema mayor, de interpelar y rebelarse contra el ser y el existir. Si en
algunos momentos de su vida la reflexion se orienta a la negacién-evocacion de Dios
y las religiones; a la proximidad del bien y el mal; a la antinomia entre conocimiento e
ingenuidad; a la posibilidad de cambio en la cultura o a la reivindicacién del desastre, y
asi sucesivamente a muchos temas que le convocaron, lo que prevalece después de todo
es la duday la destitucion de cualquier soporte al ser. Elige el desarraigo y lo concreta en
decisiones tan importantes, como no volver nunca a su patria y mantenerse siempre
en un exilio insatisfecho, en renunciar a su lengua materna y adoptar justo aquella
que mete en cintura su espiritu expansivo e iracundo; en rechazar visceralmente la
vinculacién a un oficio, en no admitir los sefuelos de la fama o de la actividad politica
y en ser esquivo a la vida social. “El drama de la curiosidad (Adan), del deseo (Eva), de
la envidia (Cain): asi comenz6 la Historia, asi contintia y asi acabara”'®.

Esta version de la historia, con la impronta del cristianismo, sintetiza para el
filésofo un buen fundamento para el escepticismo.

EL PODER DE LA PALABRA

En varias ocasiones el autor reconoce que la escritura le salvé de enloquecer, de morir
o de convertirse en asesino. Su pensamiento, fruto de estados severos de sufrimiento
subjetivo, al convertirlo en manifestacién licida, contestataria e incluso beligerante,
le permitié atenuar la carga pulsional y salir del soliloquio a la controversia con otros.
Publicar, al inicio con dificultades y luego en un proceso lento, pero de sorpresiva
acogida, le represent6 el reconocimiento de todos modos esperado, aunque lo
administrara desde sus reticencias con pudor y a menudo resignacion.

Esta actividad terapéutica no estuvo exenta de autorreproche, porque ac-
tualizaba en algtin sentido la inutilidad de los esfuerzos por crear ficciones para vivir
mejor. Un saldo, que tampoco alcanza la transformacién simbélica, queda siempre
pendiente y pulsa a reiniciar la expresién, a padecer-disfrutar la tensién o a intentar
des-conocerla con sabiduria.

No se puede eludir la existencia con explicaciones, no se puede sino soportarla, amarla u

odiarla, adorarla o temerla, en esa alternancia de felicidad y horror que expresa el ritmo

mismo del ser, sus oscilaciones, sus disonancias, sus vehemencias amargas o alegres.”

Mis dos virtudes, mis dos vicios: la indolencia y la violencia, la apatia y el grito, la

lamentacién y el cuchillo.?

El aspecto fragmentario de su escritura, sin pretensién de desarrollo sistematico,
al ritmo de sus estados animicos, reiterativo y con frecuencia en contradiccién con lo

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



ya afirmado, no es otra cosa que la expresién de su percepcién de la vida y el mundo.
En tal sentido, afirma la profesora Herrera:

La funcién terapéutica de la escritura aparece como un resultado del ennui. El aba-
timiento y la pardlisis producidos por la conciencia de la ilusién y la irremediabilidad
de la existencia no permiten una elaboracién escritural continua. La fatiga se impone

a la idea de su exposicién argumentativa. Si la unidad y el todo son una ilusién, si no

hay un fundamento positivo, el sistema en filosofia —como en todo lo demds— sera

todo ilusion.”

Se eximira entonces de explicaciones y a manera de sentencia formulara lo que
ha concluido. Pese al sesgo sintético e impositivo, se insinta una profunda exploracion
del contenido que, decantado con humor acido y en tono irénico, tiene el efecto
final de desnudar lo real y las fisuras de cualquier ilusién. Un recurso inteligente que
logra direccionar la carga pulsional y que requiere la complicidad del lector advertido
ya del desajuste del sentido. Al mostrar la cara oculta de lo que se tiene por cierto
o conveniente, se denuncia y se expone al lector a comprender las contradicciones
y las deficiencias de la realidad que ha construido y el sesgo mas comico y menos
dramaético de la vida misma. Por esta razén su lectura puede tener el efecto tonificante
que convierte la confesion corrosiva en placer liberador.

[...] El vestido se interpone entre nosotros y la nada. Mirad vuestro cuerpo en un espe-
jo: comprenderéis que sois mortales; pasead vuestros dedos sobre vuestras costillas,
como sobre una mandolina, y veréis lo cerca que estas de la tumba. Gracias a que
estamos vestidos alardeamos de inmortalidad: ¢écémo puede uno morir cuando lleva
corbata? El cadaver que se endominga ya no se reconoce, e imaginando la eternidad,
se apropia de la ilusion.?

La insistencia en el tema de la muerte hace contrapeso a los ideales de
perfeccion, de progreso, de bienestar ilimitado o de felicidad. Contrario al lenguaje
contemporaneo que agudiza la agitacién y la competencia celosa con el semejante
para alcanzar la cima del reconocimiento y la admiracion, Cioran mas bien enfatiza
el déficit que nos iguala y sin proponérselo sugiere la mesura, el transitar la vida sin
mucho ruido y en lograr una mirada mds serena con el semejante. Tal vez su lectura
reflexiva atemperara el animo de los redentores de turno en la politica y en particular
de los que. obsesos con el poder, hacen prevalecer el odio en su versién mas abyecta.

Recordando a Freud una vez mas, no se puede olvidar la proximidad del amor
y el odio en las manifestaciones de la subjetividad y, menos, la urgencia de contribuir 100 cioan 16 voluptuoso
para que el desarrollo cultural logre resolver esta tensién continua a favor de la vida. lo insoluble, 106.

A su manera, Cioran lo consigue. 22. Cioran, Breviario de podredumbre, 184.

ALEYDA MUNOZ LOPEZ [INDICIOS DEL ODIOAMORAMIENTO EN LA VIDA Y OBRA DE E. M. CIORAN]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 299-310. 309



310

BIBLIOGRAFIA
CioraN, E. M. Breviario de podredumbre. Ma-  Herrera, M. Liliana. Cioran. Lo voluptuoso lo

drid: Taurus, 1992. insoluble. Pereira: Publiprint, 2003.
CioraN, E. M. “Exercices d’admiration”. En  LacaN, Jacques. “El estadio del espejo como

CEuvres. Paris: Gallimard, 1995. formador de la funcién del yo [je] tal como
CioraN, E. M. Conversaciones. Barcelona: se nos revela en la experiencia psicoana-

Tusquets, 1997. litica” (1949). En Escritos 1. México: Siglo
CioraN, E. M. Cuadernos (1957-1972). Barcelo- XXI, 2003.

na: Tusquets, 2000. MILLER, JacQuEs-ALAIN. El partenaire-sintoma.

CioraN, E. M. La tentacién de existir. Madrid: Buenos Aires: Paidds, 2000.

Taurus, 1973.

FrReub, Sicmunp. “El malestar en la cultura”
(1930 [1929)). En Obras completas. Vol. XXI.
Buenos Aires: Amorrortu, 1979.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



v. LA OBRA

© Jim Amaral | Puerta lunar N2 66 | 1987 | 96x66 cm, 102X73 c¢m con marco
| Acrilico sobre lino | Fotograffa: Diego Amaral Ceballos



© Jim Amaral | Azul horizontal | 1994 | 12090 cm
| Acrilico sobre lino | Fotografia: Diego Amaral Ceballos



poi: 10.15446/djf.n19.76727

Amaral o la travesia de una mirada

(cc)

COMO CITAR: Figueroa Mufoz, Mario Bernardo.
“Amaral o la travesia de una mirada”. Desde
el Jardin de Freud 19 (2019): 313-316, doi:
10.15446/djf.n19.76727

* e-mail: mbfigueroam@unal.edu.co

© Obra plastica: Jim Amaral

MARIO BERNARDO FiIGUEROA MuRNoOZ”

@ A dénde miran los Vigilantes lunares de Amaral? éQué horizontes escrutan que
nos hacen pensar en nuestra propia pequefez? ¢Anuncian el desastre o ven
mas alla de este?

Su sélida y pesada presencia contrasta con la gracia y la serenidad que
los habita. Esta no procede de su movimiento pues son estaticos, eternos. Las alas de
aquellos que las tienen no soportarian su peso, pero aun asi sabemos de sus vuelos,
los presentimos. En ellos el tiempo se detuvo, se condens6 en la hermosa herrumbre
de sus patinas que nos convidan a mirarlos con las manos, a acariciarlos; en el 6xido
de sus extranos herrajes, que nos hablan de épocas pretéritas, ancestrales incluso,
y en la ironfa de su mecdnica, en la inutilidad de sus singulares mecanismos que no
dejan de plantearle una critica a la técnica de la contemporaneidad; en estas figuras
el mecanismo esta desprovisto de cualquier intencion utilitaria o narcisista, sin otro
fin distinto al estético, al lGdico. Parecen maquinas para moler el viento, dispositivos
para licuar el agua de algtn riachuelo, o para dispersar los atomos del polvo estelar,
después del cataclismo.

Estaticos y dignos, trascendentes, perennes, nos confrontan con la insignificancia
humana. Los sabemos solos, pero augustos en su soledad, sin angustia. Transmiten
calma, tranquilidad. Son honestos, como lo es toda la obra de Amaral. En algunos de
ellos encontramos un aire precolombino, rescatado mas explicitamente en otros de
sus trabajos.

No parece ser por verglienza que muchas de las esculturas de Amaral cubren sus
rostros, cuyo Unico rasgo es carecer de él. Superficie facial llana, neutra, tras la cuadricula
de un enrejado, tras los conos puntiagudos que parten de ellos, como picos en saeta, o tras
dispositivos que evocan antenas o aparatos de transmisién para comunicaciones inciertas.
Es claro que miran mas allg, sin embargo, lo que no sabemos es cémo, pues no tienen
ojos. Las de Amaral son figuras que miran, pero sin ojos. La falta de ojos se extiende

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 313-316.

313


http://dx.doi.org/10.15446/djf.n19.76727
http://dx.doi.org/10.15446/djf.n19.76727

314

a lo largo de buena parte de su obra y, a pesar de, o tal vez justamente por eso, ella
estd atravesada por la mirada.

Al comienzo de su obra, en los sesenta y setenta, no encontramos 0jos en los
crucigramas, ni en las cartas de amor. Estas misivas estan escritas en una particular
caligraffa casi real, compuesta por letras-6rganos o letras-fragmentos de 6rgano, por
renglones de pedazos corporales: penes, pezones, bocas, dedos, labios, anos constitu-
yen los elementos bésicos de una sintaxis en la que el cuerpo como unidad brilla por su
ausencia, para sumergirnos, en cambio, en el dominio de los trozos o en el ensamble
heteréclito de ellos, en una especie de autoerotismo de las particulas, todas ellas auto...
se bastan a si mismas: bocas que ven porque tienen parpados y ojos que comen con
miradas labiales. Boca que se torna pene o pezdn, sin solucién de continuidad, con una
complacencia inaudita, casi natural, a pesar de las evidentes torsiones o distorsiones,
que en los dibujos de Amaral parecieran excluir la obvia ruptura, al crear una especie
de paradoja, orden del fragmento, pero aun asi con continuidad: boca—pezén—dedo,
dedo—boca—pezdn, etc. Més adelante, cuando estos érganos se integran en la obra del
artista, lo que los media y une es el soporte vegetal: tallos y hojas unidas a los trozos
corporales constituiran las Flores invisibles, carnosas plantas que a la vez se nos antojan
carnivoras, exhibidas como las graciosas y coloridas ldminas del botanico que quizas
realizara la taxonomia de El jardin de las delicias. Alli podemos encontrar, de repente,
al lado de una boca sostenida en un tallo, un ojo, o0 més bien, un globo ocular, sin iris
y sin pupila, inexpresivo, ciego.

Después, y en particular con la escultura, aparecera poco a poco la figura
humana, pero siempre los cuerpos denunciardn una ruptura y, mas puntualmente,
carecen de ojos. No los hallamos en Narciso a quien, en las versiones de Amaral, se le ha
secado la fuente para reflejarle, en cambio, la triste realidad mas alla del velo especular:
un cimulo de fragmentos, de partes secas, de érganos afosos. ¢Acaso de eso se habia
enamorado tan profundamente y en tan panda fuente? En otra presentacion, el mismo
héroe es mirado desde el interior de su mascara, lo que de nuevo nos confronta con
su oquedad, con su vacio y con sus 0jos que no ven.

Si entonces buscamos los ojos en los espejos, también serd infructuosa la
pesquisa pues los de Amaral son Espejos muertos, o incluso Sombras fuera de un
espejo muerto, de modo que la propiedad de estos, de escamotear la falta mediante
la seduccion de la ilusoria completitud de la imagen, es una maniobra fallida en los
espejos de Amaral.

Siguiendo la senda que en su produccion toman los personajes mitol6gicos, nos
topamos luego con Tiresias, en quien, ciego como era, tampoco podemos encontrar
los ojos. A su lugar ha venido el vacio, rostro sin rostro que en esta escultura se abre

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



en dos, hacia los lados, a modo de compuertas aladas que, al romper esta mascara
de nada, nos deja confrontados con el vacio interior, con su hueca cabeza... Tiresias,
el vidente ciego, con su testa habitada solo por el vacio; tal vez en ello radique su
sabidurfa, en el hecho de reconocer el vacio que lo constituye, gesto copiado por los
poetas, de quienes se ocupara Amaral para revelarnos la materia negativa de la que
estan hechos: el vacio que nos entregan sus obras dedicadas al Poeta muerto.

El vacio constituye una dimensién esencial en la obra de Amaral; al respecto
no se hace ilusiones, lo asume y nos lo entrega. Aparece en las pinturas surgidas del
duelo, con esos colores calmos y profundos, con sus soles negros, sus misterios lunares,
sus Lunas nuevas sin palabras, o en el Cielo blanco de luna, que nos transportan a
la experiencia de quietud, de misterio didfano. Pero también esta presente en sus
esculturas, en las de los yelmos, en las mujeres remendadas y sus costuras a flor de
piel, asi como en esas Metamorfosis. En ellas, desde el tronco hueco del Primer drbol,
de donde brotan secas ramificaciones, surgen otras obras, otras esculturas en las cuales
las piernas y los troncos humanos sostienen la misma marana de ramas, firmes pero
marchitas, envolviendo el vacio. Denuncian que por més que los atraviese ese material
vegetal, en estos cuerpos la vacuidad ya ha hecho su tarea, dandoles ese toque de
volatilidad sufriente.

El vacio hace presencia incluso en las esculturas de sus figuras geométricas en
las que, en un derroche de movimiento, aun si son piezas estéticas, Amaral combina
piramides, cubos y esferas, de manera tan enigmdtica, como si fueran signos de un
jeroglifico, misteriosa cabala divertida que habria que descifrar, escrituras de misterios
ocultos ante nuestra vista.

También esta el vacio en las mltiples formas que a lo largo de su produccion
toman las cajas: aparecen, vuelven y retornan como cajitas grandes y chicas, pesadas
o livianas, para alojar los més extranos objetos. Otra forma de las cajas viene implicita
en sus muebles indtiles o en los caleidoscopios a los que se ha dedicado en los dltimos
anos. El orden del agujero preside incluso esos espacios arquitecténicos, maquinicos,
de escaleras, pasadizos y callejones que van a ninguna parte y a todas, en los que, si
el espectador busca bien, pronto hallard una oquedad que lo confrontard con cierta
soledad. Vacio y soledad hacen acé pareja; soledad serfa acaso otro de los nombres
de la obra de Amaral. Tiempo y espacio estaticos, detenidos en un aqui y un ahora
eternos, que, si bien son trascendentes, no resultan inquietantes pues rdpidamente
vienen en nuestra ayuda los mecanismos de los que estdn provistos, para agregar a
las tres dimensiones el tiempo, la mdsica y el juego. Entonces la seriedad se quiebra,
gratamente, para dar paso al sordo giro de las ruedas, a su rechinar, o al movimiento de
algln dispositivo misterioso que solo esta al servicio del espiritu lidico, o al inesperado

MARIO BERNARDO FIGUEROA MUNOZ [AMARAL O LA TRAVESIA DE UNA MIRADA]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 313-316.



316

tanido de esta o aquella campana escondida. Sonidos cuidados, bizarros, en los que
también se ha detenido el tiempo.

Pero volvamos a la pregunta: ¢a dénde miran los Vigilantes lunares de Amaral?
Ahora podemos anadir otra: ¢éDdnde estan los ojos que nos miran desde su ausencia?
¢quizds en una caja? Ciertamente no en la oquedad del craneo de Tiresias, ni en
la mirada vuelta hacia atras de la que ain no se repone Orfeo, a quien también le
da voz Amaral. Alguien podria increparnos: “épero, para qué ojos si sus flores son
invisibles, si sus cartas de amor pueden leerse con el tacto sin que su erotismo pierda
nada?”. Entonces no tendria sentido seguir buscando esos ojos, podriamos darlos
por bien perdidos, pues, una vez afuera de sus 6rbitas, ya no ven, solo miran. Es lo
que comprobamos cuando descubrimos que Los hombres ciegos lloran cuando ven
sombras, o cuando, en otra de sus obras —Mirada cogida— somos espiados por una
mirada cruelmente cosida a una mejilla, con hilo y aguja reales, para evitar que por ella
ruede, no la lagrima, sino el ojo seco de donde debié haber brotado esta, para evitar,
tardiamente hay que decirlo, el destino del sabio invidente que ya hemos mencionado.

Amaral no se siente conforme con la simple visién que organiza al mundo con
sus lineas de fuerza convencionalmente trazadas. El artista se hace en cambio pariente
de la mirada. Es gracias a la complicidad que mantiene con ella que puede revelarnos La
mdscara detrds del suefio que implica Narciso, obra en la cual nos enseia que el sueio
serfa un velo, un velo-mdscara, tras del cual no hay un rostro, sino... ain otra mascara.
Esos ojos apartados ya de la visién, producto de la enucleacién, pérdida que hace de
paradigma de todas las otras, las de ese desfile de fragmentos de 6rganos, de trozos, esos
ojos bien pueden aguardarnos depositados en alguna cajita. Reposan delicadamente
en un relicario, a la manera de Mirada guardada. Pero, decimos “reposan”, por decir,
pues la verdad es que unos ojos sueltos no tienen reposo, son ominosos, incluso mas
si los topamos al abrir el lujoso estuche: nos saltan a la vista encegueciéndonos, nos
miran. ¢Quién ha podido apresurarse a hacer de ellos una reliquia? ¢A quién habran
pertenecido? La respuesta, aunque todos la sabemos a la manera de lo inconsciente,
acude pronto al revisar la obra de Amaral y encontrarnos con el Relicario para Jocasta.
Allf se nos revela entonces uno de los misterios que guarda su obra.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



vi. RESENAS

© Jim Amaral | Vigilante lunar 13: guerrera | 1998 | 198x64x81 cm | Bronce | Fotografia: archivo del artista



s £ . 3 :—Al B - T ) - 5 X
© Jim Amaral | Caleidoscopio, manuscrito imaginario: pensando en circulos concéntricos | 2016
| 30%21 cm, 49x42 cm con marco | Ldpiz y acuarela sobre papel | Fotografia: Diego Amaral Ceballos



poi: 10.15446/djf.n19.76728

La edad de la ira

IVAN HERNANDEZ"

Universidad Nacional de Colombia, Bogota, Colombia

Mishra, Pankaj. La edad de la ira. Una historia del presente. Barcelona:
Galaxia Gutenberg, 2012. 325 péginas.

| 26 de mayo del 2014, el sexagenario Narendra Modli

celebraba su ascenso como primer ministro de India tras
la victoria de su partido, el Bharatiya Janata Party. Con él, el
nacionalismo hindd se habia hecho con el poder ejecutivo
luego de haber logrado la mayoria absoluta en el parlamento;
tras él, una estela de persecucién a las minorias, represion y
muerte se desatd bajo la proclama de un “hinduismo puro”.
Sin embargo, lo que ocupa las portadas de los diarios de los
principales medios es el significativo repunte econémico de
India, con un crecimiento y una expansién superiores incluso
a los de China. La demagogia del nacionalismo hindi supo
seducir a su electorado, ya desde los tiempos en que Modi
fuera Ministro Jefe del Estado de Guyarat, con un peligroso
coctel que mezclaba altos niveles de crecimiento econémico
con una actitud permisiva ante los brotes de violencia que
atestaban radicales seguidores del partido a minorias que eran
vistas como enemigos del progreso y del “verdadero” pueblo
indio.

* e-mail: mr.buma@gmail.com

cOMo cITAr: Herndndez, Ivan. “La edad de la ira (resena)”. Desde el Jardin de
Freud 19 (2019): 319-321, doi: 10.15446/djf.n19.76728

© Obra plastica: Jim Amaral

Es en el contexto de este ascenso al poder del nacio-
nalismo hindud que el ensayista y novelista indio Pankaj Mishra
(Uttar Pradesh, 1969) empieza a concebir La edad de la ira, un
extenso ensayo en el que el autor intenta descifrar las légicas
que subyacen a la emergencia de movimientos populistas que,
incluso abiertamente, enarbolan discursos de odio y legitiman
la violencia sobre grupos sociales —por lo general minorita-
rios— en la época actual. En el prefacio a su obra, Mishra
declara que terminé de escribirla la semana en que los ingleses
salieron a votar por el Brexit, y que fue a la imprenta la semana
en que Donald Trump fue elegido presidente. En la base de
estos Ultimos acontecimientos, a juicio del autor, se encuentra
cierta disposicion animica y emocional que permite entender
no solo fendmenos antecedentes, como puede ser el ascenso
de los totalitarismos en la Europa de la primera mitad del siglo
XX, sino también aquellos que son aparentemente distantes e
incluso antitéticos, como el Estado Islamico (DAESH) o Boko
Haram en Nigeria y sus paises aledafos.

Resulta claro que a partir de los atentados del 11 de
septiembre del 2001 en Estados Unidos se puso en marcha
una reconfiguracion del juego geopolitico liderada por la
lucha contra el terrorismo. Después de los atentados, tom6
fuerza —hasta hacerse hegemoénica— la teorfa del choque
de civilizaciones, para dar cuenta de la exacerbacién de la
violencia de la que habia sido testigo el mundo entero gracias
a las imagenes en directo de la CNN. Desde la comodidad de

RESENA BIBLIOGRAFICA | FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018. FECHA DE ACEPTACION: 20/07/2018.
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 319-321.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76728
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76728

320

sus think tanks y sus escritorios académicos, proliferaron las ex-
plicaciones de “especialistas” en temas y problemas de Oriente
medio que reducian esta violencia y el odio que expresaba al
lugar comin del conflicto Oriente vs. Occidente, fanatismo
vs. racionalidad. Pero no solo los pseudointelectuales —como
los llama Mishra— sino en especial los lideres de las potencias
occidentales, seguros como contintian estando de los enormes
logros de su modernidad, basaron su contraofensiva en una
defensa de la libertad y de la democracia como pilares de la
civilizacién que los extremistas islamicos anhelaban derrumbar;
porque, en dltimas, pareciera que el odio a Occidente fuera,
sin més, un odio a la civilizacion.

La obra de Mishra se presenta en abierta contradiccion
con la teoria del choque de las civilizaciones, proponiendo
una tesis inquietante, aunque no del todo original: la crisis
global a la que asistimos en nuestro presente no encuentra su
explicacién en el extremismo religioso del mundo musulman,
sino en las mismas lineas de fuerza que acompanaron el
surgimiento de la economia capitalista industrial en la Europa
del siglo XIX, y que trajeron consigo graves dislocaciones
sociales, desajustes econémicos y convulsiones politicas,
que desembocaron en dos guerras mundiales, regimenes
totalitarios y genocidios. En sintesis, el ensayo de Mishra se
propone sustentar que una vasta extension de territorios en
Asia y Africa, que entraron en contacto con los procesos de
modernizacién via el imperialismo europeo, estan en la ac-
tualidad “hundiéndose cada vez mds en la fatidica experiencia
occidental de dicha modernidad”.

Si bien aquello que llamamos “modernidad” soporta
el plural —haciendo posible hablar de distintos procesos de
modernizacién y, en ese sentido, de diversas modernidades—,
resulta evidente que el gran relato de la modernidad fue
construido en el seno de la Europa central bajo la pluma de
los filésofos de la llustracion. Es la idea de una historia que
siempre avanza hacia lo mejor, del progreso prometido por la
realizacién de la libertad individual en los asuntos econémicos
bajo la sola gufa de la razén, de la industrializacion y el avance

cientifico y tecnolégico; el ideal de una sociedad enteramente
emancipada de los antiguos modelos politicos y sociales,
herederos de una larga tradicion que hundia sus raices en la
religion; aquella idea de inevitabilidad, de necesidad histérica
que trafa aparejado el modelo econémico capitalista desde
su germen en el siglo XVIIl. Todo lo anterior, con relativa
independencia de las formas concretas en que se realiz6 en
cada espacio geogréfico, constituye el ndcleo duro de aquella
diversidad de experiencias que hasta nuestros dias subsumi-
mos bajo el nombre de modernidad. Y es precisamente ahi
donde Mishra dirige toda su agudeza para desvelar, no solo
las contradicciones intrinsecas del proyecto moderno, sino,
sobre todo, los seismos y las fracturas que atraviesan a los
sujetos y las sociedades que son alcanzadas por la experiencia
de dicha modernidad; en particular aquellos que hemos
llegado a esta experiencia de manera rezagada y periférica,
como los territorios de Africa, buena parte de Asia e incluso
América Latina.

Mishra vuelve al siglo XIX en una sagaz apuesta por
tratar de descifrar, en el caos y los conflictos que generaron
los procesos de modernizacién en Europa central, aquello que
puede dar cuenta de nuestra propia edad de la ira. Para ello
el autor considera imprescindible tomar distancia del relato
moderno ilustrado, responsable de construir una historia
aséptica de lo que significo para Europa misma su entrada en la
modernidad, y en su lugar entrar a considerar la proletarizacién
a la que fueron sometidos amplios segmentos de la sociedad
para favorecer la acumulacion de riqueza de unos cuantos; el
fracaso de una sociedad fundamentada en los principios de
una libertad individual concebida, ante todo, como libertad
econémica, la cual resquebrajé toda idea de solidaridad social
y sembr6 en los individuos la competencia como tnica forma
de relacion; la violencia validada por movimientos tales como
el anarquismo, que se imponia como horizonte la destruccién
de la sociedad apenas naciente; el racismo cientifico, el
nacionalismo jingoista y el imperialismo, por nombrar solo
algunas de las ideologias que fluyeron durante el siglo Xxix y

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



que vinieron a cristalizarse en los totalitarismos del siglo xx.
El fracaso del proyecto moderno no debe verse entonces en
las supuestas modernidades imperfectas de los territorios que
constituyen la periferia de la Europa atlantica; la exclusion, la
violencia y el odio han emanado desde el corazén mismo de
la modernidad vy, a juicio de Mishra, lo que vemos en nuestra
edad de la ira es la aln incipiente realizacion mimética de
este proyecto con una peligrosidad atin mas difusa y menos
previsible que la ya vivida por las sociedades europeas en los
dos siglos anteriores.

La idea de que el proyecto moderno occidental
conlleva una violencia esencial no es del todo novedosa. Ya
Enrique Dussel, por nombrar a uno entre muchos autores,
habia denunciado que el ego cogito (Yo pienso) moderno
fue anticipado en mas de un siglo por el ego conquiro (Yo
conquisto) del hispano-lusitano, que impuso su voluntad de
manera sangrienta sobre los nativos americanos. La moderni-
dad, en calidad de experiencia occidental que se ofrece como
paradigma de la civilizacién, contiene en su seno una voluntad
de poder y dominacion que instaura al otro solo como objeto
a ser negado, excluido y, eventualmente, eliminado. Y esto
es asi en la medida en que, obsesionada como esta nuestra
época en la defensa de las libertades individuales, no da cabida
a ninguna experiencia del ser con otros, de una auténtica
solidaridad, de un lazo que humanice nuestra relacién con el
otro. En este sentido, Mishra recupera la nocién arendtiana
de “solidaridad negativa” para dar cuenta del tenor animico de
nuestra época. En Los origenes del totalitarismo, Hannah
Arendt senala que los regimenes totalitarios solo son posibles
teniendo como base una “sociedad de masas”, y que esta, a su
vez, es aquella constituida solo por la fuerza del nimero; una
aglomeracion de individuos que experimentan en si mismos
una ausencia total de sentido y una incapacidad radical de

IVAN HERNANDEZ [LA EDAD DE LA IRA]

construir una organizacién basada en el bien comun. Las
masas estan compuestas de individuos que han vivido en
carne propia el fracaso y la decepcion, excluidos de los frutos
gloriosos y realizadores del progreso moderno. Desde el
profundo aislamiento y resentimiento en el que los somete
su sentimiento de fracaso, estos individuos encuentran en
los lideres demagogicos ese uno que promete la restauracion
de una identidad que ha devenido demasiado fragil para
sostenerse en si misma. Por eso la sociedad de masas es, al
mismo tiempo, la sociedad de Uno —como lo sefiala Freud en
“Psicologia de las masas” (1921)—, y en una sociedad de este
tipo no puede hablarse més que de una “solidaridad negativa”,
en la que la reflexién ha sido sustituida por el resentimiento
y cada ser humano ha devenido solo un lugar de realizacion
de la gran maquinaria que entreteje el uno.

Podriamos afirmar, para dar conclusion a esta resefa,
que el ensayo de Mishra apunta a discernir el estado de animo
que subyace a nuestra época actual. Mas que el debate de las
ideologias, la obra del ensayista indio nos permite atisbar que
el ndcleo de lo que él llama la “guerra civil global”
forma en que, sistematicamente, la experiencia de la moder-
nidad ha conducido a una gran parte de la poblacién mundial
—significativamente a los mds jovenes— a una situacion de
exclusién que ha generado un profundo resentimiento y deseo
de venganza frente a aquellos que han sido beneficiados por
la economia capitalista global. Sin embargo, las demagogias
populistas que han surgido en las Gltimas décadas han logrado
capitalizar este malestar para orientar la violencia y el odio
hacia los mas vulnerables en cada una de sus sociedades. Los
excluidos entre los excluidos contindan siendo el objeto de
odio predilecto en una modernidad global de la que atin somos
incapaces de anticipar cudl serd su porvenir.

reside en la

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 319-321.



poi: 10.15446/djf.n19.76729

Contra el odio

Luisa FERNANDA GOMEZ LozAaNO"

Universidad Nacional de Colombia, Bogota, Colombia

Emcke, Carolin. Contra el odio. Bogota: Penguin Random House
Grupo Editorial, 2017. 237 péginas.

¢4 :Qué es lo que ven? ¢Qué ven distinto de lo que veo yo?”,
se pregunta Caroline Emcke antes de introducirnos en las
escenas de odio en las que se detiene buscando advertir la
estructura, el funcionamiento, los protagonistas y los efectos
del odio. ¢Qué ve A en B, qué ve el uno en el otro, que le
permite odiarlo, abolir su humanidad, hacer de él o ella, de
ellos y ellas, un puro objeto a exterminar? Emcke se detiene
en el que odia, anota la seguridad de la que debe proveerse,
la certeza en la que se cobija que impide cualquier duda o
pregunta que ponga en riesgo su odio; toda rendija por la que
pueda colarse un detalle de ese otro que le haga semejante,
humano, debe ser taponada rapidamente o el odio podria
debilitarse. En ese mismo sentido, la precisién, el detalle, no
pueden ser tenidos en cuenta; se trata de la generalizacion, ya
no hay unos y unas, hay los y las... los negros, los judios, los
musulmanes, los campesinos, los terroristas... los peligrosos
sobre los que es necesario descargar la ira ciega.
Y asi como en el parrafo anterior ya se escucha, Emcke
pone en primera linea la mirada como elemento organizador

* e-mail: luisagomezl@gmail.com

cOMo cITAR: Gomez Lozano, Luisa Fernanda. “Contra el odio (resefia)”. Desde
el Jardin de Freud 19 (2019): 322-324, doi: 10.15446/djf.n19.76729

© Obra plastica: Jim Amaral

del odio: ¢Qué se hace visible y qué invisible en la escena del
odio? Se invisibiliza un humano, se visibiliza un monstruo. Se
enmascara el odio tras la esperanza cuando alguien enceguece
ante aquello que contradice sus anhelos y exige del mundo un
espejo que lo salve de la diferencia; se disfraza de preocupa-
cién cuando insiste en montar sobre la escena del mundo un
enemigo o una fatalidad que debe ser exterminada como si no
hubiera otra salida posible, un motivo de preocupacién que
disfraza las verdaderas razones de su inquietud. Emcke recurre
a Shakespeare para recordarnos que en Suefo de una noche
de verano es por arte de magia que unos resultan convertidos
en feos y otros, por esta misma via, aman a quien no parece
tener los atributos para ser amado; de la misma manera, nos
dice la autora, el objeto y la causa del odio no son lo mismo, “el

"

odio se fabrica su propio objeto

|//

, alguien tendrd que verter la
pocima en el “odiador” para que, a la vista de un objeto, este
odio tome curso, luego se encargara de justificar y argumentar
los motivos de su emocién aunque —como el amante— nunca
logre desplegar la verdadera causa de su odio.

Asi, Emcke se detiene en un video que registra la
llegada de refugiados a Clausnitz y a partir de este material
da cuenta de los lugares en que se sostiene la escena: los

odiados, a quienes se grita, se amenaza, se rodea; los que

1. Carolin Emcke, Contra el odio (Bogota: Penguin
Random House Grupo Editorial, 2017), 14.

RESENA BIBLIOGRAFICA | FECHA DE RECEPCION: 25/04/2018. FECHA DE ACEPTACION: 09/05/2018.
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 322-324.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76729
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76729

odian gritando improperios, clamando por un afuera en que
deben permanecer los odiados; los mirones que, con su
placer obsceno al contemplar la exclusion, amplifican el odio
y hacen de la escena un espectaculo que deja a los odiados
como objeto de divertimento; el lugar del orden —Ila policia
o sus sucedaneos— que parecen proteger al odiador del
odiado y se muestran ambiguos ante la distancia que deberian
sostener entre unos y otros; también estan los que la autora
llama proveedores del odio, que terminan proporcionando
el fundamento retdrico a estas acciones; y estan también los
mercaderes del odio, quienes esperan sacar beneficio de todo
esto en forma econémica, de votos o audiencia, entre otros.

El nosotros y los otros son constantes en la organizacion
del odio; sin embargo, a partir de la lectura del libro se hace
claro que esta estructura ha estado siempre en la humanidad
y no por esto es una de odio, “jamas todas las personas
fueron consideradas personas”?, dice Emcke, por esto resulta
necesario detenernos a estudiar la particularidad del odio,
aquello que en nuestra época llama y sostiene al odio. De la
misma manera, hace una distincién entre indiferencia y odio,
en la que el segundo “es incapaz de esquivar su propio objeto o
alejarse de él"3, el odio elimina o exagera, anula la singularidad
proponiendo la universalizacion de un nosotros que impide a
muchos hacer parte del Nosotros humanos.

En Contra el odio, Carolin Emcke advierte, a partir del
asesinato de Eric Garner en Staten Island, la manera en que el
mirén puede volverse testigo cuando no aparta la mirada de la
escena poniendo su ojo en situacion de denuncia: “saben que
podria pasarles lo mismo™, dice, y con esto subraya la similitud
que puede guiar a una toma de posicion que cuestione el odio.
Asi mismo, hace hincapié en el silenciamiento y la paralisis a
la que puede llevar la humillacion constante y que, en este
caso, se detiene con el asesinato de Garner quien antes de

2. lbid., 117.
3. Ibid., 57.
4. Ibid., 86.

LUISA FERNANDEZ GOMEZ LOZANO [CONTRA EL ODIO]

morir proclama —it stops today—, frase que retoma Emcke
como lugar de dignidad y resistencia:

Y es precisamente esa dignidad lo que todos deberfan
defender: “Se acabd” este odio, esta violencia, en Staten
Island o en Clausnitz. “Se acab6” la elevacién populista de
determinados afectos a la categoria de argumentos politicos,
la retérica del “miedo” y la “preocupacion” tras la que se
camufla el puro racismo. “Se acabd” también ese discurso
publico segtn el cual cualquier tipo de confusién subjetiva,
cualquier miseria interna y cualquier falsa creencia basada
en una teorfa de la conspiracién se consideran intocables,
auténticas y valiosas y, como tales, escapan a toda reflexion
critica y a cualquier forma de empatia. “Se acab6” esa dispo-
sicién interna que lleva a que algunos “pasen inadvertidos” y
terminen por los suelos sin que nadie los ayude a levantarse
ni les pida disculpas.’

En la segunda parte del libro, Emcke se detiene en el
uso que se hace del lenguaje en la segregacion. Para esto echa
mano de la historia del Libro de los Jueces, en la que los hom-
bres de Galaad, para detectar a los efraimitas que pretendian
pasar, les pedian que dijeran la palabra Shibbdlet; los efraimitas
no podian pronunciarla de esa manera sino como Sibbdlet,
entonces eran atrapados y posteriormente asesinados. Es la
“vieja historia, todavia actual, de la exclusién del otro”: una
sola palabra define la pertenencia y, por lo tanto, la exclusion;
una palabra que es marca, rasgo distintivo que anuncia que
hay uno diferente, rasgo al que se le dard un sentido —que
bien puede ser el de monstruo—. En relacién con esta palabra
se organiza el fanatismo, fenémeno al que la autora dedicara
mds de un comentario en el libro, y que relaciona con la
funcién igualadora que tiene el odio, igualadora entonces
por el exterminio que hace de la diferencia y la singularidad.

5. Ibid., 104.
6. Ibid., 107.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 322-324.

323



324

Lo que pretende el discurso odioso es una sociedad
homogénea, original o natural y pura, dice la autora, aden-
trandose en el examen de cada una de estas caracteristicas al
tiempo que las va contemplando en su relacién con fenémenos
de odio actuales: el yihadismo salafista, la segregacion de las
diversidades sexuales, entre otros. De esta forma, se detiene
en el estudio de los efectos de la biopolitica en la organizacion
y consolidacién del odio al propender por un “sistema inmu-
nitario cultural”’, organizado por el miedo al contagio, a lo
insalubre y a lo antihigiénico. Huyendo de lo otro que enferma
y debilita, se construye una historia sostenida en la naturalidad
de un orden en relaciéon con ciertos atributos (Shibbdlet),
una especie de mito que ordenarfa lo auténtico, lo original
y lo pondria en una cierta relacién con el reconocimiento
social y juridico. Bajo esta perspectiva, la ultraderecha es esa
posicion que defiende a ultranza un orden social determinado
por diferencias esenciales. Esta pureza relne la asepsia y la
originalidad dando como efecto la oposicién inmaculados vs.
mancillados, que organizaria lo que Emcke llama el “fetichismo
de la pureza”, con el que se alimenta la polarizacién, para la
que la segregacién es ganancia.

Para terminar, en un tercer apartado que nombré
como “Elogio de lo impuro”, la autora comienza por subrayar
la univocidad de la que depende el odio, mostrando entonces

coémo es con la voz de cada cual que algo del odio puede ceder
para advertir la existencia de otro singular. Propone entonces
dar existencia a la pluralidad, entendida esta como conjuncién
de singularidades, no de individualidades “egoistas”; esto por
via de la parrhesia (el decir veraz) —concepto tomado del
trabajo de Foucault—. Se trata entonces de dar lugar a un relato
polifénico en el que cada voz pueda sostener la critica, hablar
francamente no solo ante otro tirano sino, y especialmente,
ante si mismo; se trata asf de sostener un decir en el que la vida
se arriesga para dar lugar a una verdad; un acto de enunciacion
en el que importa el cémo se dice, que viene de un pacto con
la verdad que tiene efecto duradero en cada cual.

Este llamado de Emcke a hacer resistencia al odio, nos
permite advertir los intringulis que lo sostienen y alimentan,
al tiempo que nos llama a salir de la comodidad de ciertos
lugares para arriesgarnos en la enunciacién, en la “imaginacién
de la diferencia del otro”, como dice la autora. De la misma
manera, este libro, por la forma en que esta escrito, deja
también el espacio para otras voces, como la del psicoandlisis,
por ejemplo, que con la singularidad de una época o de un
sujeto puede re-correr los caminos que ya Freud habia trazado
y aportar con su particularidad misma otro tono que rompa
la univocidad.

7. Ibid., 119.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



poi: 10.15446/djf.n19.76730

El odio a la democracia

JAIME SANTAMARIA®

Universidad de los Andes, Bogota, Colombia

Ranciere, Jacques. El odio a la democracia. Buenos Aires: Amorrortu,
2006. 144 paginas.

ivimos en sociedades que [lamamos cominmente demo-
VCréticas. En efecto, en el presente, la palabra ‘democracia’
es moneda corriente para referirse a diversos fenémenos
politicos y sociales que atafien a nuestros paises y estilos de
vida. ¢Qué quiere decir esta palabra? Un modo habitual
de definir la democracia es por una oposicién simple: ella se
diferencia de las formas de gobierno totalitarias o absolutistas.
Es curioso que esta definicion no contemple los estados de
excepcion y las guerras civiles prolongadas, asuntos que en
América son palmarios. En Europa, luego de la caida del muro
de Berlin y la disoluciéon de la URSS, se anunci6 la victoria
de la democracia. Parecia que el ideal de sociedades libres e
igualitarias se realizaria pronto, pero el fantasma amenazé de
nuevo desde Oriente Medio. La reaccién occidental, con la
bandera de la “libertad”, no se hizo esperar y sus excesos han
puesto en peligro el equilibrio del orden mundial, sin mencio-
nar en detalle las penurias que ha tenido que afrontar el mundo
arabe y lo que le retorna a Europa en la figura del inmigrante
y el terrorista. En este contexto, surge en Francia a inicios de

* e-mail: ja.santamariaa@uniandes.edu.co

COMO CITAR: Santamaria, Jaime. “El odio a la democracia (resefia)”. Desde el
Jardin de Freud 19 (2019): 325-327, doi: 10.15446/djf.n19.76730

© Obra plastica: Jim Amaral

este siglo, un grupo de intelectuales que identifican un Gnico
mal para todas las desgracias actuales: ila democracia! El odio
es el signo caracteristico de esta emergencia antidemocratica.
En el andlisis detallado de este ataque virulento y sus multiples
aristas es donde se enmarca el libro El odio a la democracia
de Jacques Ranciere.

El libro se publica en lengua francesa por primera vez
en el afio 2000, en espafiol aparece en la Editorial Amorrortu
en el 2006. Ya en la introduccién, el francés dice que el odio a
la democracia es tan viejo como ella misma, la propia palabra
constituye —dice— “una expresion de odio”. En la Crecia
antigua fue usado para referirse al gobierno ciego de la multitud
que amenazaba el orden establecido y legitimo. Causé rechazo
atodo aquel que crefa que el poder era un derecho concedido
por linaje de sangre o para quienes eran designados por
beneplacito de algtin poderoso. Hoy produce el mismo efecto
fébico en todos aquellos que creen que las formas de reparto
o las fronteras que configuran lo sensible no son susceptibles
de ser disputadas o en todos los que, por diversos motivos,
no quieren soltar el monopolio del poder. Esta relacion
dificil de aborrecimiento y denegacién se entiende por lo que
implica la democracia; ella sefala, en la esfera de la politica,
el desorden y desacuerdo. En ella esta la imposibilidad y la
contradiccién politica, pero en ella también palpita el vigor y
la potencia. Hoy, este odio aparece renovado, écudles son
sus caracteristicas?, ¢qué es lo nuevo?, ¢acaso lo tiene?,

RESENA BIBLIOGRAFICA | FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018. FECHA DE ACEPTACION: 25/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 325-327.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76730
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76730

326

son algunas de las preguntas que abordara Ranciere. De entra-
da, el autor advierte algo: el odio contemporaneo no es contra
las instituciones democraticas y su funcionamiento, sino que
estd dirigido al pueblo que encarna este caracter ingobernable.
En otras palabras, no se trata de las desviaciones que tienen
las instituciones oligarquicas, sino “los deseos ilimitados de los
individuos en la sociedad de masas moderna”.

El libro consta de cuatro capitulos. Del primero,
que se llama “De la democracia victoriosa a la democracia
criminal”, nos interesa subrayar lo que aparece bajo el signo
de la paradoja. Ranciere muestra que, mientras las potencias
occidentales han llevado la democracia a Oriente Medio,
también han introducido el caos. Al lado del discurso de la
libertad y la igualdad llega “el desorden de pasiones avidas
de satisfacciéon”. La contradiccion se hace evidente en el
siguiente proceso: para combatir a las tiranfas es necesario
abrir los diques de la libertad popular reprimida, los efectos
de las fuerzas desatadas pueden ser desastrosos, por lo cual el
“buen” gobierno democratico deberd mitigar la intensidad de
la vida democratica. Es decir, el buen gobierno democrético es
uno que se niega a si mismo. Dice el autor: “la democracia
es el reino del exceso. Este exceso significa la ruina del gobierno
democritico y, por tanto, debe ser reprimido por este”'. Mds
alla del contexto de Medio Oriente, esta paradoja es la tragedia
de toda democracia. La politica —para usar términos de la
filosofia del autor— esta condenada a devenir policfa.

El capitulo dos, “La politica o el pastor perdido”, inicia
con estas palabras escandalosas:

el crimen democratico contra el orden de la filiacién humana
es, ante todo, un crimen politico, es decir, simplemente la
organizacién de una comunidad humana sin vinculos con
el Dios Padre. Lo que se implica y denuncia bajo el nombre

de democracia es la politica misma.?

1. Jacques Ranciere, El odio a la democracia
(Buenos Aires: Amorrortu, 2006), 12.

2. Ibid., 53.

Ranciere aclara que esta vocacién parricida no nacié
en la modernidad, los griegos fueron los primeros que cortaron
los lazos con los dioses para confiar en el ejercicio de la
reflexién filosofica. La politica, para él, supone la distancia de
la figura de un pastor que cuida al rebafio. No es extrafio que
hoy aparezca el anhelo del pastor perdido o que resurja un
llamado al Padre. El autor se pregunta por lo que es reprimido
de la politica en la mirada que ve en la figura del Padre
la Ginica salvacion para la desmesura; la figura del pastor es la
imposibilidad de la democracia. Hay que aclarar que, para el
autor, la democracia no es una forma de gobierno, ella es
el principio que instaura el ejercicio politico y, por eso mismo,
implica la ausencia de fundamento. Se trata de un principio
que encierra una contradiccién: “la politica es el fundamento
de poder gobernar en ausencia de fundamento”. En otras
palabras, la democracia es un principio acéfalo.

En el capitulo tres, “Democracia, republica, representa-
cion”, Ranciere denuncia que los gobiernos estan organizados,
tanto ayer como hoy, por el juego de las oligarquias; de hecho,
dado que dijimos que la democracia no es una forma de
gobierno, sino el principio de la politica, no hay, en sentido
estricto, gobiernos democréticos. En realidad, asistimos a
formas de administracion en las que los gobiernos son ejercidos
por una minorfa sobre la mayorfa. Y la representacion no es
mas una herramienta al servicio de esas oligarquias. Se trata
del “medio del que dispone la élite para ejercer de hecho, en
nombre del pueblo, el poder que esta obligada a reconocer
pero que él no podria ejercer sin destruir el principio mismo
del gobierno”. En este mismo capitulo, y tomando distancia de
una vertiente republicana que apela al universalismo politico,
el autor nos asegura que la democracia es el nombre, precisa-
mente, que nos recuerda que “las formas juridico-politicas de
las constituciones y las leyes estatales jamds descansan sobre
una y misma légica”.

En Gltimo capitulo, “Las razones de un odio”, Ranciere
retoma varias de las ideas desarrollas en los capitulos ante-
riores. Dice que la mayoria de los ataques antidemocraticos

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



parten del supuesto de que la democracia o es una forma de
gobierno o es un tipo de sociedad. Si decimos que es una forma
de gobierno, lo que podemos constatar, de facto, es que lo que
[lamamos democracias no son mds que Estados oligarquicos
movidos por la bisqueda irrestricta del monopolio del poder
por parte una minoria que defiende sus intereses. La estrategia
mds eficaz para alcanzar este objetivo es despolitizar la esfera
publica y esto se alcanza desviando las pasiones populares
democréticas del espacio publico al espacio privado; en lo
privado, el consumo y el hedonismo ahogan cualquier preo-
cupacién politica. De otro lado, si decimos que la democracia
es una sociedad, en los términos de la sociologia, constatamos
que las democracias son, en realidad, sociedades de consumo;
tenemos la otra cara del logro consumado de las oligarquias.
Esta forma rebajada de la democracia, tanto en su variante
politica como sociolégica, se resume bien en el rétulo indi-
vidualismo democraético. El individualismo sirve para designar
la libertad irrestricta del individuo a quien no le importa ya
ningln ideal comin republicano; su correlato econémico,
por supuesto, es la libre concurrencia de las mercancias y los
capitales. Este exceso de libertad o esta desmesura libertaria
es, al parecer, el punto mas insoportable para los criticos de

JAIME SANTAMARIA [EL ODIO A LA DEMOCRACIA]

la democracia. Lo llamativo es que el odio recae, en el caso
de los intelectuales franceses, sobre este individuo consumista
y no se detiene en las oligarquias estatales y econémicas;
el ataque asf es, entonces, conservador con respecto a la
verdadera enfermedad.

Finalmente, Ranciére concluye el libro recordando
que la democracia es el nombre para la condicién paradéjica
de la politica: el fundamento que no tiene fundamentos, el
punto en que “toda legitimidad se confronta con la ausencia
de legitimidad dltima, con la contingencia igualitaria que
sostiene a la contingencia desigualitaria misma”, por esto, dice
el autor, “la democracia no cesa de levantar odio”. Ella sefala
un registro insoportable, de exceso imposible y que demanda,
apenas surge, gobierno; pero sin ella no seria posible correr
las lineas del reparto de lo sensible. El libro cierra con un
mensaje lleno de optimismo: si la democracia —mas allé de
concebirse como una forma de gobierno o una sociedad
de consumo individualista— es el nombre del principio de la
politica, un principio sin fundamento, hay motivos de sobra
para sentir miedo y odio, pero, al mismo tiempo, para quienes
tienen el magisterio del pensamiento, suscita coraje y alegria.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 325-327.

327



328

poi: 10.15446/djf.n19.76731

El discurso del odio

MANUEL RODRIGO AGUILAR PIRACHICANT

Universidad Nacional de Colombia, Bogota, Colombia

Glucksmann, André. El discurso del odio. Madrid: Taurus, 2005.
272 péginas.

| odio existe. Contra las versiones de la sociologia y la

filosofia que ubican el mal en causas exteriores al sujeto,
André Glucksmann defiende como tesis principal de su texto
la existencia del odio tanto en la forma “microscépica de los
individuos como en el corazén de las colectividades gigantes-
cas”. Ante el suefo del mundo como un lugar sin conflictos,
donde el nuevo milenio seria sinénimo de paz y expulsion
definitiva de la crueldad, el autor hace frente a las “legiones
de optimistas y bienpensantes” encabezados por la ONU y
su “sacrosanta ley internacional”': el odio no desaparece por
decreto, nada impide su retorno en las relaciones humanas,
antes bien, nos hace falta aprender sobre él, ir a los textos que
en Occidente se dedicaron al odio y la crueldad.

De Hesiodo a Freud, de Séfocles a Clausewitz, de
Homero a San Agustin, de Lucrecio a Montaigne, de Séneca a
Lacan, una inabarcable pléyade de autores que —aqui mencio-
nados o no— en la cultura occidental han ido alimentando el

1. André Glucksmann, El discurso del odio (Madrid: Taurus, 2005), 9.
* e-mail: mraguilarp@unal.edu.co

COMO CITAR: Aguilar Pirachican, Manuel Rodrigo. “El discurso del odio (resefa)”.
Desde el Jardin de Freud 19 (2019): 328-333, doi: 10.15446/djf.n19.76731

© Obra plastica: Jim Amaral

legado literario sobre lo que significa el odio. Legado dificil de
abarcar que al mismo tiempo revela la simpleza y mediocridad
de las explicaciones actuales al declarar victima de los hechos
y las circunstancias, loco e irracional a todo aquel que enarbola
las banderas del odio. Quien desee reconstruir un estado del
arte sobre la crueldad tiene en El discurso del odio un referente
imperdible. Alli el lector repasard las distintas conjugaciones
segln las cuales el humano —unico ser destinado a la muerte
a diferencia de los animales sin lenguaje y los dioses inmor-
tales— se hace cuerpo del odio: matar, matarse o hacerse
matar por aniquilar a otro. Si se investiga el odio, su concepto
y expresiones, hay que tomarse en serio el significado de
tales acciones en su tiempo, el sentido descifrable en la trama
simbdlica en que se desarrollan, las inquietantes historias sobre
lo que puede hacer un cuerpo entregado a la pasién de odiar.
El autor ofrece un recordatorio que devuelve al discurso
lo que de él se pretendia olvidado, o bien, lo que de él se queria
excluido: el odio, la pasién por agredir y aniquilar que no se
tramita por “la magia de las palabras”. Desconocer su existencia
es negar una pasion humana que siempre nos ha acompanado;
a su vez, esta negacién deja al sujeto como pluma al viento
ante las tormentas de la historia. En la época en que todo se
hace explicable, en la medida en que la comprensién media
toda relacion, entonces todo se hace excusable. El discurso
de la “comprension” hace desaparecer al sujeto resaltando su
determinacion por causas o factores objetivables:

RESENA BIBLIOGRAFICA | FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018. FECHA DE ACEPTACION: 07/06/2018.
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 328-333.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76731
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76731

El peddfilo es victima de una infancia desgraciada, el asesino
de ancianas arguye una perentoria necesidad de dinero,
los violadores de barriada son hijos de la tasa de paro y
las violaciones colectivas en los s6tanos donde las chicas
de quince afos son vejadas repetidas veces, se deben a la
escasez de equipamientos sociales. En conjunto, se maquilla
a Bin Laden y se le convierte en un noble o en un pesado
que representa a los humillados y ofendidos planetarios.?

Contrario a la idea de una progresiva consolidacion
de la bondad y la paz en el corazén de los seres humanos, el
escritor francés investiga, a través de su definicién por autores
occidentales, las manifestaciones del odio y la guerra como
constantes histéricas. Encuentra que desde la Antigliedad hasta
el mundo contemporaneo la crueldad ha sabido anidarse en
las relaciones humanas bajo distintos rostros. La voluntad de
aniquilar al otro y hacerle dafo intencionalmente es potencial
en cada sujeto, pero solo encuentra detonantes para pasar al
acto del asesinato o la agresién gracias al discurso del odio.
Discurso que en cada época moviliza miedos y pasiones
desbordadas en lugar de limites a la accién humana sobre
los demads seres del mundo. Asi, cada momento de la historia
en distintas regiones del planeta ha visto operar el discurso
del odio. Su mecanismo se alimenta de los sentimientos de
ira y dolor que cualquiera experimenta en vida. Ante este
mecanismo desencadenado, las leyes humanas se disuelven;
frente a la divinidad de una ira desatada las normas solo crean
un referente a ser transgredido: el lazo social es tragicamente
amenazado gracias a un dispositivo cultural que funciona
mediante el lenguaje. La palabra se vuelve contra la palabra
para convertirse en acto de violencia. ¢Cémo es posible
convertir el dolor en odio, devolver al discurso lo que rechaza
de plano, e incitar a la guerra a través de la cultura? El odio a
si mismo tiene la clave tanto de una posible respuesta como

2. Ibid., 10.

MANUEL RODRIGO AGUILAR PIRACHICAN [EL DISCURSO DEL ODIO]

de miltiples interrogantes respecto a la constitucién subjetiva
y el vinculo social.

En su argumentacion, Glucksmann recorre las distintas
figuras literarias y personajes histéricos que prueban la existen-
cia del odio en, pory contra Occidente: el angel exterminador
que se hace bomba humana para atentar contra la vida de
civiles indefensos en nombre de una religién; la creacién de la
“bomba H” como parte del proceso de perfeccionamiento
de los dispositivos de aniquilacién mutua a nivel planetario; la
persecucién en Europa contra el pueblo judio; el exterminio en
masa de poblaciones enteras; los genocidas de ayer y hoy; la
promocién poética del terrorista suicida; la perversién de Jean
Genet cuya escritura presenta a los palestinos como inmolados,
una encarnacion del rebelde y divino exterminador que des-
ciende al mundo a impartir “justicia”. Del antiamericanismo de
Heidegger que en 1942 declaraba la participacion de EE. UU.
en la guerra como “el Gltimo acto de la ahistoricidad y de la
autodevastacion”, al antiamericanismo de nuestros dias que
promueve en el escenario internacional las acciones terroristas
contra Estados Unidos o sus aliados; en su contra, Glucksmann
llega a nombrar al aliado americano bajo el complejo califica-
tivo de “los liberadores™.

Todas estas formas del odio, en figuras, acontecimien-
tos, exageradas versiones y obsesivos procedimientos para
causar mas dano al otro, son abordadas como fenémenos
culturales que para el autor evidencian su existencia y la
promocion de la crueldad. Pero no se trata de un sentimiento
natural, asi como tampoco hay una esencia judia, musulmana
o protestante, ni femenina, “gringa” o extranjera que sea objeto
de odio: el odio existe por el odio a si mismo, es la cobardia

3. “4Qué resorte escondido empuja a los grandes poetas, grandes artistas
escritores y sabios nada tontos en sus especialidades, a jurar que los
estadounidenses usan sistemdticamente armas bacteriolégicas en Corea,
a demostrarlo ‘cientificamente’ con maquetas de cartén piedra? ¢Por
qué chillan ‘Ridgway es la peste’, convencidos por sus propios embustes,
y abuchean al general de un ejército que acaba de salvarles? ¢Por qué
romper tan rapida y radicalmente contra los liberadores?”. Ibid., 175.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 328-333.



330

de no asumir los fantasmas propios, se odia la imagen que uno
mismo refleja en los ojos de los demas. Por tanto, legitimar
el odio a través del discurso es buscar pretextos, motivos
o fantasias en el otro para conducir la agresividad hacia el
exterior, para tramitarla por fuera de la palabra y alejar su
efecto agresivo sobre las representaciones del yo.

El odio a la mujer se cuenta entre los mds antiguos.
Los milenarios prejuicios contra las mujeres a través de las
figuras miticas de “la mujer” que pretenden justificar el odio
a lo femenino son recogidas por Glucksmann, curiosamente
considerado un escritor “neoconservador”: Cherchez la femme!
iBusca a la mujer! Expresion literaria del siglo XIX que pone
el acento de la sospecha en la mujer al indagar cualquier
conducta extrana o irregular del hombre en el curso de una
investigacion criminal. Expresion de Dumas que se cristaliza
en el prejuicio que viene a constituir el discurso del odio a la
muijer, no el Gnico pero si de los més representativos en la histo-
ria de la literatura, al punto que Freud retoma esta expresion en
“La interpretacién de los suefos” al descifrar su propio suefio
“respecto a la preocupacion de la posibilidad de malograr una
vida a causa de una mujer o de las mujeres™. En la incognita
Gltima, en lo real inasible, en el ombligo del suefo: Cherchez
la femme ! De nuevo, las distintas configuraciones miticas del
odio a la mujer en la discursividad de Occidente: Helena, be-
lleza que trae incertidumbres y guerras entre hombres; Lolita,
cuyo rostro es cubierto con el velo o el burka estigmatizando la
feminidad; Pandora, estatua de arcilla transformada en ser vivo
por conspiracién de Zeus contra Prometeo, mujer inventada
que retine en si las penas y los placeres, un “bello mal” para
los griegos. Pero también Antigona, o la fuerza de la mujer que
“no lucha por conquistar el poder” sino por “imponer limites
infranqueables a una voluntad de omnipotencia”. O bien,
Diétima mujer teéloga que sostiene la tesis de que “el amor

4. Sigmund Freud, La interpretacion de los suefios (1900) (Bogotd: Circulo
de lectores, 1966), 309.

5. Glucksmann, El discurso del odio, 219.

no es Dios, sino que es un intermediario, una via, un camino
privilegiado hacia la divinidad”. Lo que perpetta el odio a la
mujer es su debilidad, es decir, la de todos, vulnerabilidad a
la que no escapan los varones, su finitud expuesta al desnudo
en cuanto alter ego de todos los egos; el odio a la mujer camufla
la angustia y la decepcién por el odio a si mismo: “Para no
aceptar el reflejo en el espejo, éste se rompe””.

El desfile de inusitadas crueldades de las que el siglo
XX es testimonio llevan a la pregunta: ¢Por qué parece forzado
nuestro asombro, en cuanto pasajeros del siglo XXI, ante el
odio que toca a la puerta? Hace falta repasar los hechos y
recordar las fechas que las Ciencias Humanas pueden rescatar
del olvido; en palabras de Imré Kertész —que el autor retoma
como tarea pendiente— “hacer una historia intelectual del
odio del intelecto”. Cuando “el odio nos habla cada dia [...] a
golpe de atentado y de chantajes a los rehenes”, cuando pone
a prueba cualquier idea de humanismo y derechos del hombre,
Glucksmann propone introducirnos en “una ciencia humana del
odio del ser humano”. La denuncia contra las disciplinas
del saber que omiten la existencia del odio, que delimitan su
campo fuera de la subjetividad y el discurso, reenviando toda
reflexién al terreno de las condiciones sociales en calidad de
determinantes objetivos de las acciones del sujeto, es en este
libro una denuncia que busca restituir la capacidad de asombro
ante la racionalidad del mal, su autonomia frente a todo lazo
con el otro, resaltando a su vez la asimilacién cotidiana del
discurso del odio.

Si el odio nos habla cada dia vale inquietarse por la voz
con que nos hablay el oido que escucha su llamado. Después
de Auschwitz y las camaras de gas no es posible pensar la
imagen del ser humano sobre un fondo de paz universal; desde
entonces la idea de la paz como estado natural habria quedado
definitivamente abolida. El autor resalta que Merleau-Ponty y

6. Ibid., 227.
7. Ibid., 229.
8. Ibid., 15.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Jean Paul Sartre pasan, después de 1945, de cierta esperanza
por el destierro definitivo de la guerra en las relaciones huma-
nas, a un irremediable escepticismo sobre la realizacion de la
paz, fundado en ambos casos en la experiencia del horror y
la crueldad. El mismo Georges Bataille, seguidor de Sade
cuando era un autor prohibido, “apéstol de las transgresiones”
y para nada facilmente impresionable, retrocede ante las
evidencias de la “muerte del hombre” y antecede su “consta-
tacion angustiada”: si la Universidad como sede del saber en
occidente en la llustracién tardia llegé a la pregunta sobre qué
es el hombre, entonces las experiencias histéricas de la guerra,
de 1914 a 1918, y las posteriores, de 1940 a 1945, imponen
la pregunta por lo inhumano del hombre.

De la mano de Sartre, reitera que no hay final de
la guerra sino Gnicamente de esta o aquella guerra; peor
adn, las antiguas categorias y el sentido mismo de la guerra
son inadecuadas para aproximarnos a las dimensiones de
la crueldad actual. André Glucksmann utiliza la figura del
terrorista y analiza el propdsito del terrorismo; rememora los
atentados del 11 de septiembre del 2001 en Manhattan y del
11 de marzo del 2004 en la estacién de tren de Atocha en
Madrid. Lo define en términos militares:

El déspota o el invasor dicen: son terroristas todas las ope-
raciones de una guerra irregular llevada a cabo por comba-
tientes sin uniforme contra otros de uniforme. Es la definicion
de Napoleoén enfrentado a las guerrillas espafiolas y rusas, de
los nazis frente a los movimientos de resistencia. [...] Por el
contrario, yo llamo terrorista al ataque deliberado llevado a
cabo por hombres armados contra poblaciones desarmadas.
[...] Es terrorismo la agresién urdida contra civiles en tanto
que civiles, inevitablemente sorprendidos y sin defensa.’

Factor al parecer inédito en la l6gica de las conflagra-
ciones anteriores, por el cual la idea de seguridad interior y
geopolitica global cambian segtin el alcance de los conflictos

9. Ibid., 24-25.

MANUEL RODRIGO AGUILAR PIRACHICAN [EL DISCURSO DEL ODIO]

y riesgos por venir: ya no se trata de enfrentar ejércitos internos
o externos a una frontera nacional, sino de identificar y aislar
agresores que con pocos recursos producen un gran dano,
que con un bisturf logran hacer estrellar un avién comercial en
lugares urbanos. El propésito de los agentes del terror triunfa
cuando logra imponer la agenda del miedo, el mecanismo
del odio opera alterando los procedimientos regulares y las
decisiones colectivas. Se trata también de recordar que una
de sus expresiones mas desbordantes es el terrorismo de
Estado, cuerpo colectivo cuya organizacion politica amplifica
la capacidad de violencia sobre el cuerpo de sus “asociados”.

¢Quieres estudiar la crueldad? iVe a los libros e ilGstrate
sobre el odio! No te pierdas la historia escrita por Séneca sobre
el abandono de Medea, quien una vez traicionada envenena la
esposa que Jason ha preferido, hace arder el palacio real y le
quita la vida a sus propios hijos, no sin antes saborear el cruel
placer de ejecutarlos ante las vanas stplicas del padre. Ya no
sera privada de sus hijos, se inflige violencia contra si misma
como férmula de justicia, es el odio hecho mujer. Desata el
infierno haciéndose ella misma totalidad a partir del dolor:
“el dolor se vuelve metédico cuando se elige radical, ni fortuito
ni relativo”. Tampoco puedes pasar por alto la célera de Ayax
descrita por Homero, la apasionada defensa de su orgullo
herido con la gloria militar de Aquiles, quien incluso después
de su muerte es celebrado por el ejército griego. Ayax encegue-
cido despedaza a sus amigos y ataca su propio campamento,
no advierte que lo que rebana y destroza es en realidad un
rebafio de bueyes. No olvides la historia de Horacio, héroe
romano, sobreviviente entre sus hermanos en la lucha contra
los invasores Curiacios: regresa victorioso pero la ebriedad de
la batalla le impide escuchar la alegria a su alrededor por el fin
de las hostilidades, con su espada da muerte a su hermana a
causa del llanto y el reclamo que le hace por haber asesinado
a su prometido, siendo este un Curiacio enemigo de Roma.
“El furor que desborda en el calor del combate hace olvidar al

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 328-333.



332

combatiente todas las leyes humanas y divinas. Nada puede
detenerle. Se ha emborrachado de inhumanidad™.

Para el autor, Freud no hace mas que redescubrir,
junto a Eros-deseo, la pulsion de muerte: la cultura Occidental
tiene una singular intuicién sobre el poder de destruccién
que alberga. El sacrificio de Medea anuncia la creacién de la
bomba humana. Para que estalle solo hace falta transitar los
tres tiempos del odio en su cadena de produccién, es decir,
conducir el odio hasta convertirlo una forma de crueldad
absoluta, una forma de goce: la bomba humana se sumerge
en el dolor para generar vacio a su alrededor y en su interior
—tal como Medea “calienta al rojo vivo su sufrimiento” para
alimentarse del dolor—, asi se horada la herida, se la rellena
de sal, no se la deja cerrar.

Luego viene el tiempo del furor, cuando el vacio se
proyecta sobre los demds a modo de desgracia, se vierten
sobre ellos las infamias y el odio triunfa sobre el amor pues
no requiere de vinculo alguno, es auténomo, se ha despren-
dido de todo lazo con el otro para radicalizar el dolor. Ayax
despedaza animales sin sacrificarlos a los dioses, pervierte y
transgrede las leyes en la ceguera de su furia. Finalmente, la
devastacion, el nefas de los antiguos juristas latinos, el crimen
cuya maldad insuperable dificilmente pueda ser juzgada por
tribunales humanos, la version antigua del moderno “crimen
de lesa humanidad”. Maximizar el dafo por el dafo: Horacio
hiende la espada en su hermana, Medea separa la piel de la
carne de sus hijos. Odiarse a si mismo, odiar a los demas, odiar
al mundo entero: hacerse uno con la nada a través del odio.

El guerrero clasico, Aquiles, cuenta hasta dos, el campo de
los vencedores y el de los vencidos, el suyo, el de los otros. El
furioso transforma dos en uno, se instala en la ultraguerra. La
masacre deja de ser un medio de combate, se ha convertido

en un fin en si mismo."

10. Ibid., 46.
11. Ibid., 68.

No obstante, Glucksmann combate toda consideracién
o analogia del rebelde con el protagonista de la tragedia
antigua. Para él los miserables y humillados, marginados y
explotados, siempre han existido y su sufrimiento se extiende
cada vez mas sobre la tierra, mas no por ello toman el odio
como bandera para crear devastacién y muerte sin férmula
de juicio. Si pudiéramos, valdria la pena preguntarle al autor:
¢En qué queda el derecho a la rebelién contra las situaciones
de injusticia perpetuadas a la fuerza? ¢Qué habria sido de la
derrota del nazismo en Europa sin el derecho a resistir contra
el tirano invasor? ¢Hay muertes legitimas?

Es una perspectiva apocaliptica, aunque bien fundada,
para la cual la historia humana es el espectaculo de la huma-
nidad caminando hacia el abismo, debacle placentera a los
ojos del espectador pero dificil de creer, pues los espectadores
somos todos asumiendo la responsabilidad de actuar u omitir.
Glucksmann rastrea los sintomas en la epidermis cultural de
la civilizacion, recuerda una gaceta en la que el compositor
aleman Karl Heinz Stockhausen escribia su admiracién por
una obra de arte de majestuosidad incomparable: las torres
gemelas derrumbandose sobre las calles de Manhattan, “mas-
todontes de la modernidad hundiéndose sobre si mismas, con
sus grandes racimos de siluetas humanas entre las volutas de
humo negro y rojas”. ¢Por qué rechazar tales delirios en lugar
de incluirlos en los programas de “Ciencias Politicas”?, ¢para
qué criticarlos en lugar de interrogarse sobre la “impudicia
absoluta”? Glucksmann no le teme al odio, por el contrario, hay
que ensenar sobre el odio, recorrer la historia de su destructiva
imaginacion, confrontar a los “bienpensantes” que predican
su extincion.

No solo se trata de un “estado del arte” filoséfico
sobre el odio, a la manera de requisito académico de una
investigacion; es antes bien una preocupacion por un discurso
que hace vinculo social solo para amplificar la destruccién
de cualquier vinculo con el cuerpo, con los otros y con el
mundo. Una preocupacién que se hace libro. El discurso del
odio es el resultado de pensar el problema de la capacidad de

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



destruccion a partir de causalidades psiquicas determinadas
por el propésito de romper todo lazo social. Como “El malestar
en la cultura” investigado por Freud, como el Capital de
Marx —que, junto a Hegel, el autor parece detestar a causa
de los marxistas mas que del propio Marx—, se trata de una
angustia por la pasion de gozar, violentar y deshacerse del otro
que la escritura viene a redimir, reenviando un cuadro de la
época que se reconoce como texto en cuanto toca asuntos
estructurales de la organizacién politica de la sociedad y de la
emergencia subjetiva posible en cada tiempo, tomando como

referente de definicion a la literatura. Cada lector decidira
a su juicio si se trata de un texto donde habla un autor o
de una sucesién de enunciados cuya repeticion esconde al
escritor; libro o panfleto, investigacion o diatriba subjetiva,
locura o razén, literatura o historia... dualismos que quiza
no se opongan sino aportan diversos rasgos a un mismo
texto. Caminar entre sus amargas péaginas es una brusca
invitacion a pensar también el amor, la paz y la vida, pero
sin ingenuidades ignoradas: interesante llamado al sujeto del
que suponemos saber.

MANUEL RODRIGO AGUILAR PIRACHICAN [EL DISCURSO DEL ODIO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 328-333.

333



poi: 10.15446/djf.n19.76732

El oscuro objeto del odio

BetéN DEL Rocio MoreENO CARDOZO”

Universidad Nacional de Colombia, Bogota, Colombia

Hassoun, Jacques. El oscuro objeto del odio. Buenos Aires: Catédlogos,
1999. 141 paginas. Traduccién: Jacques Algisi.

[ libro de Jacques Hassoun, publicado originalmente en

francés en noviembre de 1998, y cuyo titulo evoca el del
clasico filme de Bunuel El oscuro objeto del deseo, se ocupa
justamente del punto ciego que constituye el odio para un
sujeto en el lazo social. En su recorrido el psicoanalista traza
tres campos de interés, de donde extrae no solo ilustraciones
sino indicaciones tedricas para articular sus elaboraciones
sobre el odio: las referencias miticas, las clinicas y aquellas
otras vinculadas con el funcionamiento de las instituciones
psicoanaliticas, asunto este dltimo de su mayor interés, pues
sobre él vuelve una y otra vez a lo largo de su indagacion.
Comienza por plantear que la presencia del odio vuelve
“cancerigeno” el vinculo consigo mismo y con el otro, pues
quien es presa del odio empena sus esfuerzos en destruir, en
cercenar, en erradicar esa supuesta causa de su indignidad,
al tiempo que con ello termina por destruirse. Asf, su espacio
quedard infestado por este sentimiento, pues el odio que dirige
al significante de la diferencia lo conducira a querer solamente

e-mail: bdmorenoc@unal.edu.co

cOMO cITAR: Moreno Cardozo, Belén del Rocio. “El oscuro objeto del odio
(resefa)”. Desde el Jardin de Freud 19 (2019): 334-338, doi: 10.15446/djf.
n19.76732

© Obra plastica: Jim Amaral

a sus semejantes, pasando poco a poco a detestar a sus primos,
a sus hermanos, a sus hijos, para terminar por fagocitarse a sf
mismo... Ese afan de destruccién toma la delantera para quien
odia, pues no conoce limite ni borde en sus acciones; de all
que la separacion entre lo justo y lo injusto, entre el bien y el
mal, quede para él borrada ante el rechazo absoluto que le
genera el otro. Aquel que esta gobernado por el odio, alentado
por una suerte de maniqueismo, se formula, sin saberlo, este
interrogante: “¢Como se atreve a mirarme este ser odiado?”.
Para situar esta pregunta, Hassoun hace un interesante
rodeo sobre la diferencia entre el cristianismo y el judaismo
respecto a los asuntos del odio y el amor; en esta elaboracion
se sirve de algunas formulaciones de Lacan en el seminario 20,
Adn. Encuentra que los cristianos transformaron la ausencia de
odio en Dios, en una marca de su amor, pues encarnandose
en el unigénito habria tomado para si el odio de los otros, por
lo cual merece ser glorificado en la medida en que le permite
al creyente negar la existencia del odio, lo cual ademas queda
reforzado por via de una identificacion posible con Cristo,
mismo punto de partida de un amor inhumano. Sin embargo,
para perdurar, el pueblo cristiano tuvo que dar testimonio del
odio matando a herejes y no creyentes en su Dios del amor.
Entre tanto, los judios, segtn el relato biblico, tienen una larga
historia de traiciones a Dios, de modo que alli no hay comtn
denominador entre el Dios perfecto y trascendente y el judio
siempre imperfecto. Esa distancia hace que la Gnica manera

RESENA BIBLIOGRAFICA | FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018. FECHA DE ACEPTACION: 25/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 334-338.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76732
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76732
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76732

de alcanzar tal perfeccion sea poner en juego el odio-al-ser:
asi que las manifestaciones coléricas de Dios, ante la traicién y
el odio de los creyentes, prueban su existencia, al tiempo que
constituyen un alivio en momentos cruciales de la existencia
del pueblo elegido.

A esta primera articulacion entre amor y odio, desple-
gada en el campo de la religion, Hassoun va a agregar otro
elemento a considerar, que deriva de una breve indicacién
de Lacan, y constituye uno de los elementos centrales en su
andlisis del odio: el saber. En efecto, el amor de transferencia
estd ligado a una suposicién de saber, mientras que el odio
siempre implica una destitucion de saber, tal como lo planteé
Lacan en el mismo seminario Adn:

A aquel a quien supongo un saber, lo amo. Hace un rato me
vieron flotar, retroceder, vacilar, en inclinarme en un sentido
u otro, hacia el amor o hacia lo que llaman el odio, cuando
los invitaba de manera apremiante a tomar parte de una lec-
tura cuyo filo esté dirigido expresamente a desconsiderarme
[...]l. Y es que los autores piensan que este filo se sostiene
justamente alli donde hay una de-suposicion de mi saber.
Si digo que me odian es porque me de-suponen el saber.’

De alli que el autor se pregunte si el afecto del odio
implicaria al tiempo la pasioén de la ignorancia, esto es, la
negativa a interrogar al Otro. Asi, odiar al otro conlleva un
desalojo del lugar mismo donde este serfa destinatario del
discurso, que a su vez es el punto de partida de una palabra
enunciable y audible.

Estos dos discernimientos iniciales sobre el oscuro
objeto del odio (la destruccion del otro y la destitucion del
saber) le permiten explorar sus manifestaciones tanto a nivel
de la transferencia como en el terreno de la agitada vida de
las instituciones psicoanaliticas. En el primer caso, la irrupcion
del odio es una sustitucion que el analizante pone en marcha

1. Jacques Lacan, El seminario. Libro 20. Adn (1972-1973) (Buenos Aires:
Paidés, 1989), 83.

BELEN DEL ROCIO MORENO CARDOZO [EL OSCURO OBJETO DEL ODIO]

cuando ya no encuentra en el analista el destinatario de su
palabra. En el segundo, aparece la tentacion de constituir
“una asamblea de dioses o un grupo de santos devorados
por un odio inextinguible hacia todos los otros, destituidos
definitivamente de cualquier saber”?. En este sentido, recuerda
cémo las frecuentes escisiones y disoluciones en los grupos
analiticos suelen partir de acusaciones de falta de ortodoxia, lo
cual conduce de manera inevitable a la destitucién del saber
y correlativamente impide el minimo asomo de inventiva. Por
ello el anticipo del odio feroz, que deshace la fraternidad entre
los analistas en la vida institucional, puede quedar condensado
en la siguiente frase: “si inventa es que no sabe”; sentencia
opuesta a aquel llamado que Lacan dirigia a los analistas en la
clausura del IX Congreso de la Escuela Freudiana de Parfs en
1978, para que cada uno reinventara el psicoanalisis.

En este punto el autor retoma la cuestion del
maniqueismo propio de quien odia, para avanzar algunos
discernimientos adicionales: aquel que esta sometido al
odio suele presentarse como portaestandarte del bien, de lo
bueno, de lo limpio; entonces, se convierte en el adversario
del mal. De tal manera, ostentando su perfeccion, denegando
por ello mismo su divisién, el otro odiado tendria que ser,
en el mejor de los casos, ignorado, cuando no erradicado,
eliminado, desechado, para que con su presencia no degrade
el paisaje. De alli que el odio sea siempre odio a la diferencia;
afecto que extrae la apariencia de justificacion del sentido
comin y arraiga su permanencia en viejos demonios. A nivel
subjetivo, el odio emerge cuando la diferencia deviene objeto
de perplejidad. Quien padece de odio se encuentra dominado
por la necesidad de atribuir al otro una omnipotencia y
omnisciencia de tal magnitud que la Gnica salida que se le
impone es destituirlo de todo saber; asi advertimos que tal
desalojo es segundo respecto de la consistencia forjada con

2. Jacques Hassoun, El oscuro objeto del odio (Buenos Aires: Catalogos,
1999), 23.

3. Ibid., 67.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 334-338.



336

tales atribuciones. Entonces, deshaciéndose de la diferencia,
propia de lo simbdlico, quien odia aspira construir un Uno,
suprimiendo al Otro.

Enseguida Hassoun avanza sobre una via clinica
para articular nuevos elementos; se refiere entonces al odio
experimentado por algunos homosexuales, para con ello situar
la particularidad del objeto al que el odio se dirige. Evoca
entonces el estatuto del objeto a, denominado por Lacan “el
objeto de los objetos”, que nada tiene que ver con la objetivi-
dad y si con la objetalidad, residuo de un corte cuya funcién
es causar el deseo. Recuerda cémo, en los discernimientos de
Lacan, este objeto causa del deseo estd anclado en la lengua
y en el cuerpo, razén también para que lo haya denominado
“tripa causal”. Pues bien, la tesis de Hassoun al respecto es
que en algunos hombres homosexuales falta una parte de me-
taforizacion propia de la lengua, pues ponen “entre paréntesis
el lugar donde surge la causa™ —en tanto esta comporta la
pérdida del objeto—, para proceder a atiborrase de tripas y
ofrecerse a otros como desecho. Asi pues, se trataria de un
odio al falo como significante de la falta, en favor de la tripa
“sexual” que le aseguraria “una loca y falaz completitud”. A
lo cual agrega que las imagenes perfectas del otro y la propia
quedan constituidas como objeto del deseo, no como causa
del deseo, para asi desentenderse de la separacion y de lo
que esta habria de producir como resto. De modo que el
secreto de la soledad del homosexual es el de Narciso ante
el espejo, cuyo gran temor serfa el de un dia verse viejo, gordo,
decrépito®. Se advierte bien que la primacia de lo imaginario
implica la proclividad a renegar la diferencia.

Tomando apoyo en estos planteamientos, el autor enla-
za nuevamente sus elaboraciones con los problemas propios de
las instituciones, trayendo para ello las tesis de Freud respecto
del rol del vinculo homosexual en el establecimiento del lazo

4. 1bid., 37.
5. |bid., 44.
6. Ibid., 38.

social. Desde “Psicologia de las masas y anlisis del yo” Freud
plante6 que la homosexualidad seria el pegamento para la
configuracién de la banda, en el funcionamiento colectivo.
Asi que habria que considerar esa dimensién homosexual
que atraviesa la vida de las instituciones analiticas, evidente
en diversas manifestaciones: el odio a la diferencia para erigir
un Uno siempre fallido; la alabanza a un jefe provisional
que es al tiempo odiado vy, por tanto, destinado al sacrificio;
la inclinacién a la escision y la reagrupacion periddicas; en
fin, la fragmentacion y la autodestruccién repetitivas. El
hecho mismo de que se considere que “disolucion” es un
significante propio del psicoandlisis da cuenta de cémo, en
muchos casos, el odio se encuentra al mando. Asi pues,
en lugar de negar las tensiones propias de la vida institucional,
silenciando y embalsamando los conflictos, habria que poder
trabajarlos tedricamente con los elementos mismos que brinda
el psicoandlisis, dado que estos conflictos se hallan en la propia
fundacion de cada institucion.

En cualquier terreno, negar el odio es ya el anuncio de
su retorno; en cambio, reconocerlo implica hacerlo entrar en
la linea de la cuenta de los enfrentamientos que estan en el
origen de nuestra civilizacién. Habria entonces que partir de
localizar una violencia primera que quedé formulada en el mito
freudiano del asesinato del padre de la horda y, también, de
manera en apariencia mas banal en los mitos fundacionales
de las culturas judia y cristiana, con los fratricidios cometidos
por Cain y Romulo, de donde es posible situar aquella
certidumbre freudiana planteada en “De guerra y muerte”:
“somos del linaje de una serie interminable de generaciones
de asesinos que llevaban en la sangre el gusto de matar””.
Respecto de Cain, es preciso recordar que no fue tratado
como pecador por Dios, ni su nombre fue borrado del linaje
de Adan, pues reconocié su culpa; por otra parte, es después
de dejar una larga estela de violencia que Rémulo proporcioné

7. Sigmund Freud, “De guerra y muerte. Temas de actualidad”, en Obras
completas, vol. XIV (Buenos Aires: Amorrortu, 2006), 297.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



a Roma sus instituciones civiles y religiosas. Asi pues, a nivel
del vinculo social y de la ciudadania misma, es necesario
advertir que cualquier ideal social tiene como pivote un campo
de tensiones constituido por el asesinato, la transgresién y la
culpa... Punto en el cual la referencia a Marx, en El capital,
resulta ineludible:

[...] el delincuente no produce solamente delitos; produce,
ademads, el derecho penal [;] asimismo, toda la policia y la
administracién de justicia penal [...]. El delincuente produce
una impresién, unas veces moral, otras veces tragica, pres-
tando con ello un servicio al movimiento de los sentimientos
morales y estéticos del piblico. No solo produce manuales
de derecho penal [...], produce también arte, literatura,
novelas e incluso tragedias, como lo demuestran, no solo La
culpa de Miillner y Los bandidos de Schiller sino incluso el
Edipo [de Séfocles] y Ricardo 11l [de Shakespeare].?

Enseguida, Hassoun establece un nexo entre los mitos
del asesinato del padre de la horda por sus hijos y el de Cain
por Abel; el eslabon que le permite esta asociacién es una
frase de Godelier, en Meurtre du pére, sacrifice de la sexualité,
que reza simplemente “algo ha ocurrido”. En efecto, algo ha
ocurrido, entre el asesinato del padre y el pacto entre los
hermanos, pues imaginar que después del crimen los hermanos
hubieran cedido en sus pretensiones de apropiarse de su goce,
serfa idear una solucién demasiado facil. Cabe suponer, méas
bien, que el pacto fraterno habria tenido lugar después de
innumerables enfrentamientos y destrucciones, tiempo logico
que bien podia quedar representado por el mito de Cain. El
asesinato cometido por Cafn y su posterior reconocimiento
constituirian entonces la bisagra que permite situar el paso del
asesinato del padre a la fundacién de la cultura. Dicho de otra
manera, el crimen y su posterior reconocimiento son los actos
fundacionales de la cultura, pues con ellos se institucionaliza

8. Carlos Marx, £l capital. Teorias sobre la plusvalia, t. IV (México: Fondo de
Cultura Econémica, 1980), 360.

BELEN DEL ROCIO MORENO CARDOZO [EL OSCURO OBJETO DEL ODIO]

la prohibicién. Es aqui donde la maxima de Empédocles “La
génesis empieza cuando el odio se cumple” cobra resonancia
para el autor, mas alld de la perplejidad primera expresada en
la introduccién del libro.

Ahora bien, la actualidad de la referencia mitica al
Génesis con respecto al malestar actual en la civilizacién
puede vincularse con los efectos de la ideologia nacional
socialista, en sus versiones germanas, niponas, latinas... Y
también en las manifestaciones incesantes de un odio asesino
entre pueblos hermanos, por el terrible “defecto que consiste
en ser diferentes”. Los negacionismos, que subsecuentes a la
destruccién estén a la orden del dia, no solo implican esquivar
la responsabilidad sino también negar la subjetividad del otro,
su humanidad, su existencia misma. Si la culpa puede propiciar
el advenimiento de un discurso simbdlico para la sociedad,
este necesariamente ha de pasar por el reconocimiento de las
denegaciones en juego tanto como por el reconocimiento de
la perversion de que el colectivo ha sido objeto. En contravia
de ello, estan todas aquellas escenificaciones donde se espera
que las victimas perdonen, sin que medie un pedido que les
sea dirigido, o donde muchos se dan por satisfechos rasgdndose
las vestiduras sin reconocimiento alguno de la real implicacién
de sus denegaciones.

Después de este recorrido, el autor formula una tesis
con la cual se deslinda de las afirmaciones mas conocidas de
Freud y Lacan respecto a los vinculos entre el amor y el odio,
donde este Gltimo ya no seria el revés inevitable del amor sino
“la ausencia radical de todo sentimiento de amor, sin el cual
ningun lazo social podria mantenerse”'. Entonces, la ausencia
de los significantes del amor es lo que causa el odio; de modo
que “el odio no es el revés del amor sino su suspensién”". El
odio, que comenzé con la destitucion del saber y prosiguio
con el desalojo de la alteridad para encontrar su culmen

9. Hassoun, El oscuro objeto del odio, 57.
10. Ibid., 61.
11. Ibid., 66.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 334-338.



338

en la negacion de la humanidad del otro, se halla entonces
comandado por el retiro de los significantes del amor.

Por otra parte, respecto de la localizacién que Lacan
habia propuesto para el odio desde el seminario Los escritos
técnicos de Freud, entre lo imaginario y lo real, Hassoun se
pregunta si este sentimiento es efecto de una invasion de lo
imaginario en una medida tal que la realidad se ve infestada
“por el cancer de imégenes perseguidoras innombrables”?, de
modo que serfan las instancias yoicas las que terminan siendo
afectadas por este sentimiento, en particular el ideal del yo.
Entonces, el odio podria cumplir una funcién defensiva, pues
al encontrar un objeto, otorga forma a un yo imaginario des-
mantelado. Poco mas adelante volvera a su primera indicacion
diciendo que el odio brinda al ideal del yo una apariencia de
contorno. Entonces, el odio implica la suspensién del amor
y, a la vez, es el complemento dialéctico de la pasién, su
contrario. Notamos que Hassoun plantea una diferencia, y al
tiempo una articulacién entre el odio y la pasion, alli donde
en Lacan lefamos que el odio es una pasion del ser. En esta
Gltima se reviste al otro de la pasién con los fragmentos de
la causa del deseo, operacion bajo la égida del yo ideal. En
cambio, en el odio el ideal del yo queda expuesto a un gran
peligro, mientras el objeto de odio permite imaginarizar las

causas del odio, para con ello derribar los ideales en favor de
un ideal de odio racial, por ejemplo. En tal sentido, llega a
plantear que “el odio seria una enfermedad del ideal del yo
que no puede seguir asegurando la existencia del sujeto, la
posibilidad de una fraternidad [...]""*. Por ello, el odio puede ser
una de las respuestas posibles a la melancolizacién; entonces
el yo ya no quedara sometido a la crueldad, sino que esta se
dirigird a un otro imaginario destinado a la destitucién, a la
exclusion, a la destruccion. Es por ello que “la imagen del otro,
causa del odio, condensa todos los afectos de aquel que se
encuentra presa de ese sentimiento: se sumerge y se pierde
en ese otro desprovisto de toda alteridad”. A nivel clinico, el
odio serfa secundario, pues aquel que estd gobernado por este
afecto no cesa de imaginar, a posteriori, que, en el tiempo de
la asuncién de su imagen en el espejo, la madre vefa allia un
hermano, por quien él habria sido reemplazado de manera
definitiva. El sujeto, entretanto, queda eclipsado por este
sentimiento que lo extravia de su divisién constitutiva. Asf el
odio es un afecto individual y, como tal entonces, propio del
indiviso, no del sujeto, aunque en ocasiones logra movilizar
a un grupo de individuos que se pretenden Uno, obedientes a
la vociferacion de un jefe.

12. Ibid., 101.

13. Ibid., 108.
14. Ibid., 105.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



poi: 10.15446/djf.n19.76733

¢Por qué tanto odio?

MyYRiAM EsTHER CoTRrRINO NIETO"

Analitica. Asociacién de Psicoandlisis de Bogotd, Bogotd, Colombia

Roudinesco, Elisabeth. iPor qué tanto odio? Buenos Aires: Libros del
Zorzal, 2011. 125 paginas.

[::Iisabeth Roudinesco, historiadora, psicoanalista e investi-
gadora, consagra este libro a un hecho que no es nuevo:
el odio al psicoandlisis y, mas ain, el odio a Freud. ¢Siendo
la autora alguien que conoce de manera amplia y rigurosa el
tema, ¢por qué dedica tiempo y trabajo a un libro como el de
Michel Onfray', quien, sin fundamentos, como bien ella lo
demuestra, difama el nombre de Freud? ¢Por qué responder
a alguien que mas que criticar una teorfa no hace sino dirigir
su odio hacia el padre del psicoandlisis? El titulo en francés,
Mais pourquoi tant de haine ¢, que traduce literalmente ¢Pero
por qué tanto odio?, puede responder en parte a la pregunta,
en el sentido en que es necesario anteponer “peros” al odio,
interpelar al odio y a sus emisarios, de manera especial
cuando este odio se dirige al inventor del psicoandlisis,
dado que sus descubrimientos cambiaron de modo radical
la concepcién del hombre. La escucha de sus pacientes fue
determinante para dar un lugar a asuntos como la sexualidad
infantil, los secretos de familia, lo femenino, las mujeres, los
homosexuales y los locos; cuestiones estas que tuvieron que

1. Onfray Michel, Le Crépuscule d’une idole. Laffabulation freudienne [El
creptsculo de un idolo. La fabulacion freudiana] (Parfs: Grasset, 2010).

* e-mail: mcotrino@hotmail.com

como crtAr: Cotrino Nieto, Myriam Esther. “¢Por qué tanto odio? (resena)”.
Desde el Jardin de Freud 19 (2019): 339-341, doi: 10.15446/djf.n19.76733

© Obra plastica: Jim Amaral

ser interrogadas y revaluadas a partir de la investigacion y de
la praxis freudiana, lo cual genera, en algunos, resentimientos
imposibles de resarcir hasta nuestros dias. En otros, en cambio,
suscité admiracion y reconocimiento por un legado tedrico y
préctico que ha favorecido a investigadores de diversas areas
del conocimiento, a psicoanalistas y, desde luego, a cada uno
de los analizantes, para quienes ha constituido un alivio a su
propia miseria humana.

Hay que mencionar que el mismo Freud ya habifa
revelado en su articulo “Las resistencias contra el psicoanalisis”
de 1925% una especie de horror a lo nuevo como reaccién a
sus doctrinas; consideraba, por el contrario, que la ciencia
requiere de lo nuevo en cuanto es incompleta e insuficiente,
de ahi que este escepticismo lo funda en la rigidez que tiene
por “sacrosanto a lo ya consabido y creido”, y desestima lo
diferente en lugar de someterlo a indagacion, actitud a la que
se refiere como “reaccién primitiva frente a lo nuevo”. Asi es
como el psicoandlisis en su inicio fue ignorado durante varios
anos, sin embargo, luego logra ser objeto de interés general,
no sin antes desencadenar una “tormenta de indigna repulsa”,
que lleva a Freud a preguntarse de manera particular: équé
motiva la resistencia de médicos y filésofos? Pregunta a la que
responde diciendo que no se trata simplemente de objeciones
intelectuales, sino de fuertes poderes afectivos, pasiones de los
seres humanos, es decir, resistencias a la gran significatividad
que el psicoandlisis otorga a las pulsiones sexuales en la vida

2. Sigmund Freud, “Las resistencias contra el psicoandlisis” (1953), en Obras
completas, vol. XIX (Buenos Aires: Amorrortu, 1996), 225.

RESENA BIBLIOGRAFICA | FECHA DE RECEPCION: 30/05/2018. FECHA DE ACEPTACION: 10/06/2018.
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 339-341.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76733
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76733

340

de los hombres. Las acusaciones al psicoanalisis de “enemigo
de la cultura”, “peligro social” o “atentado contra la dignidad
del género humano”, que adin se profieren, son manifestaciones
que, como ya senalaba Freud, van més alld de la argumentacién
l6gica e incluso llegan a estar asociadas a su ascendencia
judia, que él no quiso ocultar. Al parecer no era suficiente con
deshonrar el psicoandlisis, también era preciso deshonrar a su
gestor. Cien anos después, no han cambiado mucho las cosas,
muestra de ello es el libro de Onfray; asi pues, el psicoandlisis
continda generando resistencia, tanto antes como ahora.

Este libro de Roudinesco estd orientado a detener el
exceso de pasion que manifiesta Onfray y que lo extravia de un
verdadero debate critico; en tal sentido, muestra que se trata
de un libro que carece de fuentes y notas bibliograficas, de un
autor que proyecta sobre el objeto odiado, Sigmund Freud,
sus propias obsesiones para designarse como quien liberara al
pueblo francés de las fabulaciones freudianas, proclaméndose
como el encargado de atacar las verdades oficiales. Por esta
via, denuncia a los judios, y a los monoteismos, a los que
opone un mundo ateoldgico orientado por la pulsién de vida
y de la cual él serfa su representante: iun dios solar y volcanico
fuente de vida! Al leer estos supuestos y otros que acompanan
esta seguidilla, algo del orden del delirio resuena, a la vez que
da razén a Roudinesco cuando califica este escrito como un
“libelo delirante”. EIl mismo Onfray confiesa el fundamento de
su fabulacion: de nifio fue abusado por sacerdotes y maltratado
por su madre, luego buscé rehabilitar la figura de los padres,
a condicion de que no fueran padres; con ello se advierte
bien cémo es que termina por dirigirse contra el padre del
psicoandlisis.

Después de presentar el retrato de Onfray, la autora
demuestra que sus “tesis” no tienen ningtn fundamento y
que se sostienen en una serie de extravagancias; es asi como
sigue y examina, uno a uno los pasos erraticos del fil6sofo, su
inexistente formacion historiogréfica, su falaz conocimiento de
la vida y obra del psicoanalista y de la historia del movimiento
psicoanalitico. También demuestra que este autor sigue El libro

negro del psicoanalisis (2005) para atacar no solo a Freud,
sino también a Lacan y al conjunto de las asociaciones de
psicoandlisis, pretendiendo una revisién maniquea del tema, al
punto de que se atreve a acusar a Freud de ser un perverso y al
psicoandlisis de ciencia fascista. Acusaciones opuestas a lo que
realmente fue, como lo demuestran su trayectoria y su obra,
no solo por su extensién y complejidad, sino por su bondad y
generosidad; Freud no fue ni avaro ni egoista con sus lectores,
al contrario, brindé gran cantidad de avances teéricos que él
mismo no vacil6 en cuestionar y debatir antes de concluir, no
sin dejar abiertas las preguntas que consideraba pertinentes.
Solo el amor y la generosidad puede producir una obra de tal
magnitud; sus avances clinicos y tedricos no compaginan para
nada con las fabulaciones del fil6sofo.

Conviene subrayar que la autora del libro respeta y
reconoce las criticas que, de manera notable, se han hecho al
psicoandlisis, como las de Theodor Adorno, Herbert Marcuse,
las de varias feministas y culturalistas norteamericanas, incluso
las de Gilles Deleuze o Michel Foucault, que son muy distintas
a las de la escuela revisionista norteamericana y a las del
antifreudismo radical de la extrema derecha francesa. Tenia
razén Freud cuando, ya en 1925, sefalaba como una causa
adicional de rechazo al psicoandlisis el hecho de ser él un
judio, puesto que Onfray dice que es el “odio de su ser judio”
el que supuestamente lo motivo a teorizar sobre la pulsién de
muerte, y por esta via itermina por ubicarlo como admirador
del nazismo! Es Onfray, nos sefiala Roudinesco, quien, sin
saberlo, se ubica como simpatizante de la extrema derecha,
en el campo del “antisemitismo enmascarado”, aunque se
proclame defensor del pueblo explotado por el capitalismo.

Hay que mencionar, sin embargo, que algo ha cambia-
do de la época de Freud a la actual: Michel Onfray cuenta con
el favor mediatico, un publico facil se ha dejado atrapar por la
publicidad, ademads se puede suponer que para muchos seria
mas cémodo leer a Onfray que al mismo Freud; se trata de un
escritor que debe gran parte de sus ventas a la polémica que
desatan sus escritos en el medio intelectual francés. Asi sus

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



libros estén llenos de confusiones y de errores histéricos, se ha
convertido en uno de los fil6sofos més populares en Francia:
es por ello que la autora cierra el primer capitulo planteando
una pregunta:

Al leer esta obra, cuya apuesta supera ampliamente el de-
bate critico entre partidarios y opositores del psicoandlisis,
tenemos el derecho de preguntarnos si las consideraciones
comerciales que acompanaron esta publicacién no tienen
actualmente un peso tal que serian capaces de abolir cual-
quier juicio critico y cualquier sentido de la responsabilidad.’

Asi las cosas, como no pronunciarse sobre lo que
escribe y dice este fil6sofo acerca de Freud y el psicoandlisis,
si, ademas de la buena venta que logran sus libros y de las
entrevistas que otorga a los diferentes medios, a sus clases en
la Universidad Popular de Caen —de la que es fundador—
asisten de manera gratuita cada semana gran cantidad de
oyentes que lo ubican en el lugar de un amo del saber; estos
son motivos suficientes para que la autora se pronuncie por
medios similares confrontandolo y refutandolo.

En este orden de ideas, también encontramos en el
libro una entrevista hecha a Roudinesco y publicada en
el semanario francés Le Nouvel Observateur; los interrogantes
giran en torno al rechazo que han generado las teorfas de
Freud, al reproche que se dirige al psicoanalisis por no ser una
ciencia, a la especificidad de la critica de Freud en Francia,
a la eficacia del andlisis respecto a las terapias cognitivas
conductuales y, por Gltimo, la pregunta se dirige al tema del
movimiento psicoanalitico, dividido en mdltiples capillas
enfrentadas, a lo cual ella responde que hoy lamentablemente
la mayoria de los analistas parecen dejar de lado el compromiso
ciudadano. Estan despolitizados e ignoran su historia, por
lo que no pueden responder a la lucha ideoldgica de los
antifreudianos radicales. De manera tal que, gracias al estudio

3. Roudinesco Elizabeth, éPor qué tanto odio? (Buenos Aires: Libros del
Zorzal, 2011), 57.

MYRIAM ESTHER COTRINO NIETO [¢POR QUE TANTO ODIO?]

riguroso de los desarrollos y avatares de la praxis psicoanalitica,
a la toma de una posicién politica, y a su amor por Freud, del
cual da testimonio en su amplia obra escrita, Roudinesco esta
autorizada para oponerse publicamente al odio de Onfray
por el psicoandlisis y por los psicoanalistas. Es asi como mas
adelante dedica unas paginas a desvirtuar la supuesta relacién
entre Freud y su cunada Minna Bernays, en la que los enemigos
se apoyan para invalidar, a partir de supuestos refutables,
todo el descubrimiento psicoanalitico. La autora hace un
andlisis detallado de cada testimonio que pretende revelar
a un Freud perverso, hasta demostrar que la historiografia
norteamericana cae en el delirio interpretativo cuando los
antifreudianos radicales leen las teorfas freudianas de manera
salvaje. Por dltimo, en el libro se encuentran otras voces: un
historiador, dos filésofos, un psicoanalista y un psiquiatra, que
se pronuncian sobre este y otros libros de Onfray; ademas de
unirse y apoyar la posicién de Roudinesco, advierten al pablico
sobre la clase de autor de que se trata: historiador mediocre,
incendiario desacreditado, populista, vil, pero también sefialan
que a pesar de esto ha recibido la bendicién de una critica
influyente; sin embargo, la amonestacién es rotunda: “es un
verdadero peligro desde el punto de vista de la transmision
de los valores del saber™.

Para concluir, retomo unas palabras de Jacques Lacan
en su escrito “La instancia de la letra en el inconsciente, o la
razén desde Freud”; en estas lineas se puede leer una res-
puesta a la pregunta ya formulada por Freud acerca de lo que
motiva las resistencias al psicoanalisis y que, con Roudinesco,
decantaria en la pregunta ¢por qué tanto odio?: “Fue ese
abismo abierto al pensamiento de que un pensamiento se dé
a entender en el abismo, el que provocé desde el principio la
resistencia al andlisis. Y no como se dice la promocion de la
sexualidad en el hombre™.

4. Ibid., 102.

5. Jaques Lacan, “La instancia de la letra en el inconsciente, o la razén desde
Freud” (1957), en Escritos 1 (Buenos Aires: Siglo XXI, 2001), 488.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 339-341.



poi: 10.15446/djf.n19.76734

(Per)versiones de amor y de odio

ALvArRo DANIEL REvEs GOMEZ”

Universidad Nacional de Colombia, Bogota, Colombia

Salecl, Renata. (Per)versiones de amor y de odio. México, D. F. Siglo
XXI, 2002. 206 paginas.

os trabajos lacanianos centrados respecto al Nombre del

Padre abren, posteriormente, las condiciones de posibilidad
a su pluralizacion: a los nombres o versiones paternas. En
esa via La Mujer, por ejemplo, es un nombre o (per)versién
paterna, como lo muestra el texto que comentamos en
esta resefia. Con el amor y el odio pasa algo similar en las
elaboraciones psicoanaliticas: hay instantes donde prima el
énfasis imaginario y la neta division entre ambos afectos; en
otros tiempos, en cambio, evidenciamos modificaciones en la
transcripcion dando cuenta de la diferencia y de la continuidad
entre pasiones, escribimos entonces: amor-odio casados con
la ignorancia del ser.

Algo analogo acontece con la perversién, no hay solo
una versién. En efecto, en un lapso se la diferencia como una
de las maneras de afrontar el deseo y la falta respecto al Otro
y, en otra temporada de la ensefanza de Lacan, recibe los
ecos de las producciones nodales y de la nominacién ligada al
padre y a sus nombres que, como toda fantasia, seran siempre
perversos.

* e-mail: adreyesg@unal.edu.co

COMO CITAR: Reyes Gomez, Alvaro Daniel. “(Per)versiones de amor y de odio
(resena)”. Desde el Jardin de Freud 19 (2019): 342-345, doi: 10.15446/djf.
n19.76734.

© Obra plastica: Jim Amaral

En el texto de Renata Salecl hallamos resonancias
derivadas de lo mencionado en las lineas precedentes. Se
aclara entonces cémo sus 7 capitulos surgieron de “versiones
preliminares” o ensayos publicados previamente que, al tomar
la forma de libro, se orientan de otro modo. La temética
desarrollada es una variacién de la idea de Lacan de que
cuando amamos mutilamos, pues adoramos del otro algo mas
del mismo: el objeto a. Los textos van ilustrando con acierto las
inflexiones de esta tesis, acudiendo a ciertos filmes “clésicos”,
a hechos politicos de finales del siglo XX y a producciones
artfsticas contemporaneas.

Al recorrer el zurcido de sus letras vamos constatando
coémo este odioso apasionamiento destructivo no pasa solo
en las peliculas, ni en cada quien, pasa en la vida cotidiana,
en las amorosas vinculaciones a una causa (objeto) artistica o
politica. Mostrar situaciones de expresidentes, como Nicolae
Ceausescu, es un logro del libro, a partir del cual no dejamos
de notar versiones politicas en naciones como las nuestras,
donde palpamos con real horror cémo entre més se ame al
pafs, mas se lo saquea.

El proceder democratico y el amoroso guardan
afinidades electivas, ambos se articulan con la renuncia. Es
menester abdicar, o mejor, es una politica como la del deseo
la que pone cierto coto a las codicias pasionales, en la medida
en que posibilita el cese del intento de apoderamiento que
comanda las pretensiones del “odioamoramiento”. El primer

RESENA BIBLIOGRAFICA | FECHA DE RECEPCION: 31/05/2018. FECHA DE ACEPTACION: 15/06/2018.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] issN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 342-345.


http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76734
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76734
http://dx.doi.org/10.15446/dfj.n19.76734

capitulo de Salecl se ocupa de asuntos como estos, trabajando
a partir de dos peliculas, Lo que queda del dia'y La edad de la
inocencia. Es menester comentar cémo previamente la fildsofa
eslovena —afin a las maneras de proceder y de pensar de su
compatriota Zizek— ilustra, respecto de uno de los cambios
claves en la subjetividad de la época, el considerar la existencia
de una identidad propia desconociendo el sujeto y, por tanto,
dejando de lado la referencia al deseo. Para esto hace una
lectura de los cambios en los nombres de las fragancias del
mercado; es el paso entre el perfume “Eternity” de Calvin Klein,
a “Contradiction”, transito entre lo sublime iser - no ser! y el
mandato superyoico de identidad cuyas resonancias aturden
por doquier: isé! De alli el nombre del primer capitulo: “Sélo
renunciando a ti puedo amarte”.

Proponer una mediacién imposible es la idea medular
del siguiente capitulo, cuyo titulo da idea del trozo real en
juego: “El amor entre el deseo y la pulsién”. Alli nos topamos
con por lo menos tres versiones del esquivo dios cuyas letras
no dejan de ser escritas. Rapsodia y El séptimo velo son las
peliculas con las cuales se aprehende respecto al talante
narcisista del eros, a la version del superyé enamorado y a
la faz real vinculada con la pulsién. A su vez, encontramos
una manera de vincular la perversién con la pulsién, una y
otra son formas transgresivas por antonomasia, con lo cual el
deseo perverso halla una manera de expresién cuya maxima
serfa: estd prohibido hacer esto, pero de todos modos lo haré.

El encuentro esta tejido con las letras de lo imposible,
aln mas, ellas lo comandan. Por eso retornamos a los lugares
no visitados, a lo indecible, a los mares de la sordera y a las
figuras de lo inolvidable. Con las sirenas y Ulises pasa lo mismo,
no cesan las versiones. Ellas no cantaron, escriben unos. Nada
oy6 él, dicen otras. En fin... La propuesta del texto ubica
un Ulises perturbado por el goce del Otro (las sirenas), en un
encuentro fallido con la mujer fatal. La estrategia masculina
encarnada por el personaje mitico es leida en términos propios
del obsesivo, cuya mira es controlar el goce Otro y su deseo,
es la consabida estratagema de la evitacién tan cara a la

ALVARO DANIEL REYES GOMEZ [(PER)VERSIONES DE AMOR Y DE ODIO]

obsesion. Y aqui la versién de Kafka se junta con la de Homero
proponiendo un sugerente cruce, segln el cual, el autor de
“Un artista del hambre” escribe la verdad del mito masculino;
o sea, el ensimismamiento enamorado del hombre es su pasion
ignorante respecto al goce femenino, impidiendo el encuentro,
cuyo nombre es: cada mujer.

Este desarrollo del texto de la eslovena da indicios
para pensar, también, la proclividad masculina a la perversion,
entendida como aquello frente a lo cual buscamos no hacer
aguas navegando —cual Ulises— nuestros bergantines. Para
evitar “El silencio del goce femenino”, tal como lo da a entender
el nombre del capitulo. Y la evitacion es, a diferencia de las
neurosis, no con preguntas respecto a la vida o a la muerte,
sino con estrategias que usan otros vientos e infulas de saber,
buscando reducir ese “silencio” en las escenificaciones falicas
y en los goces pegados del sentido: ahogar con respuestas.

Por estelas cercanas navegan otros de los capitulos.
Uno esta dedicado a los cortes en el cuerpo y en el arte.
Particularmente a la clitoridectomia y a las puestas en
escena de cirugias y operaciones corporales en estos tiempos.
Examinar desde la éptica de los derechos humanos, con su
pretension de universalidad, y discutir el valor fantasmatico en
cuanto rito inicidtico de una integridad a un cierto grupo, es
una de las apuestas en que se empena la discusion propuesta
por Renata Salecl. En uno y en otro caso va perfilando la
idea de que el nicleo de la no relacién sexual es el hecho
de la inadecuacion entre el sujeto y el Otro que implica un
encuentro guiado por las trazas del objeto a; o sea, mediante
una encarnacion del alglin goce excesivo. En tal manera de
vinculacién estarfan a la orden del dia los rasgos perversos. Al
respecto aporta el libro una ampliacién fenoménica de los muy
diversos procederes y practicas asociadas con operar los
genitales femeninos, incluyendo valiosas referencias geografi-
cas, historicas, religiosas y politicas que, para el caso de estos
tiempos de predominio neoliberal, posibilitan ser analizadas
a la luz de artistas como Orlan.

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 342-345.



344

Incluyamos en ese comentario al capitulo dedicado
a los animales cuyo nombre es “Amame, ama a mi perro: el
psicoandlisis y la distincion entre animal y humano”, donde
hallamos otra version de Pavlov articulada con su compatriota
Kulik, artista del performance de un perro bravo mordiendo
alos espectadores. ¢Cual es el impedimento medular para que
los perros no accedan a lo humano? La respuesta guia todo el
capitulo, para ello se toman elementos freudianos y de Lacan
quien, precisamente, bautiz6 a su perra con el nombre de una
heroina del célebre literato de la perversion, el marqués de
Sade. Este capitulo permite vincular la inversién de la ley con la
perversion de la misma, desde la forma como hoy se defiende
a los animales. Posibilita desarrollos entre la propuesta de la
filsofa eslovena y la tesis de Elisabeth Roudinesco respecto
a que lo perverso de nuestra sociedad actual esta en la
manera como nos relacionamos con los animales. Pensando,
tal como lo sefala Salecl, al animal ubicado en el lugar del
“objeto —natural— perdido” y en que serfa més facil para los
perros aprender el lenguaje que para los humanos conseguir
la autosuficiencia.

“Por amor a la patria: la Disneylandia de Ceausescu”
es el titulo del capitulo dedicado a examinar las consecuencias
de organizar un pais arrasandolo en funcién de la fantasfa,
al modo Disney. Se establece lo estatal buscando eludir lo
problemético de cualquier identidad, entendida —en términos
lacanianos— como la manera, de cada uno, de hacer con
lo inevitable de su falta en ser. Los parques tematicos, los
centros comerciales y los malls se arman sobre la misma base:
socavar el tejido social arrasando con pequefos negocios
y levantando espacios aparentemente publicos pero cuya
legalidad privada se hace notoria cuando no es posible hacer
reuniones, protestas o firmar peticiones en dichos lugares;
evidencia del bozal a la circulacién de la palabra. Los proyectos
socialistas, como los de Ceausescu, y los capitalistas, creen
en la existencia del Otro, trabajan instrumentalmente para
su voluntad de goce, produciendo mutilaciones, rasgaduras,
violaciones... de manera semejante al médico enamorado de

una mujer imposible a quien cercena brazos y piernas para
luego colocarla, literalmente, como objeto ideal: inmévil sobre
un pedestal. Eso pasa en la pelicula Boxing Helena (1993), pasa
en lo Real que es la vida y pasa porque “la paradoja del gran
Otro reside en que, a pesar de no existir, funciona”.
Particular interés tiene el capitulo “Ni mal veas, ni
mal hables: el discurso del odio y de los derechos humanos”,
cuyas lineas se adentran en los vericuetos de los insultos, del
denigrar de una nacién, de unaraza, de la diferencia sexual, de
las creencias o del préjimo. “¢Cudl es la intenciéon del discurso
del odio si, en realidad, no aspira a cambiar nada? ¢Cémo
podriamos controlar sus efectos?”2. Estos son los interrogantes
basicos que cernir, ubicando que el blanco de toda violencia
es la destruccién de la organizacién fantasmatica en la cual se
sostiene la identidad de quienes son injuriados o torturados.
Se apunta entonces a romper la integridad, la sensacion de
completitud ordenada en funcién del objeto a, de la causa del
deseo, de lo no simbolizable. Una de las virtudes del texto es
mostrar cémo el Otro es no solo una entidad preexistente, sino
que su existencia “depende en forma radical del sujeto”, y
eso pasa con cada acto de habla, en cada formacién discursiva
con su demanda de reconocimiento. Empero, e
da un paso més alld y se vuelve instrumento del Otro, por
ejemplo, de los “valores de la civilizacién occidental™. Para

[1/

racisexista”

ello requiere producir una reaccién calculada en la victima
que, ademas, permita reafirmar la creencia en la existencia
del Otro. Sobre tal base fantasmatica se sostiene no solo un
determinado sujeto sino comunidades enteras.

Es necesario comentar c6mo, sin que se lo mencione
explicitamente, notamos la cercania con la postura del
perverso en cuanto feroz servidor de cualquier cruzada, tal

1. Renata Salecl, (Per)versiones de amor y de odio (México: Siglo XXI, 2002),
119.

2. Ibid., 135.
3. Ibid., 139.
4. Ibid.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



como lo desarrolla Lacan en su seminario De un Otro al otro.
Al mismo tiempo resuenan con espantosa claridad acciones de
tinte politico segtn las cuales “la invencién del Otro peligroso
(negros, judios, izquierdistas, etc.) actda como el nicleo del
significante amo capaz de conjuntar los elementos dispares
y los problemas de una sociedad compleja y de darles un
significado claro y coherente”.

Es entonces la creencia de los demds, su rechazo y su
odio violento a lo distinto, a lo extranjero y a lo diferente lo
que “justifica”, anima y enciende lo odioso de cada quien.
En paises como el nuestro esto pasa cada dia, orquestado

por expresidentes, industriales, religiosos, militares y otros
apasionados amantes ignorantes del pais que, por eso, lo
mutilan. Aun asi, vecinos a los centros comerciales y otros
lejanos a nuestras ciudades levantan mordazas para que la
palabra circule y se destapen las orejas de los Ulises ante los
canticos reales del encuentro, no fortuito sino sistematizado
con légica guerrera y de cruzados, para mandar, alevosamente,
al encuentro anticipado con la Ginica femme fatale democratica
para todos: la muerte. A pesar de tan odioso como persistente
anticipo, mas y mas se suman y resisten... y resisten.

5. Ibid., 140.

ALVARO DANIEL REYES GOMEZ [(PER)VERSIONES DE AMOR Y DE ODIO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 342-345.

345



2o C)
22, Jg{ﬂﬁ.




vii. ANTOLOGIA MINIMA

© Jim Amaral | Mujer con mascara cuadrada | 1995 | 37x15,5X15,5 cm
| Bronce | Fotografia: archivo del artista



© Jim Amaral | Caleidoscopio, manuscrito imaginario: estrella cuadrada | 2014
| 30%21 cm | Lépiz y acuarela sobre papel | Fotografia: Diego Amaral Ceballos



TRATADO DE LAS PASIONES’

RENE DESCARTES

ARTICULO LVI
El amor y el odio
hora bien, todas las pasiones precedentes pueden sernos provocadas sin que nos
percatemos en absoluto de si el objeto que las causa es bueno o malo. Pero cuando
una cosa nos parece buena con respecto a nosotros, es decir, conveniente para
nosotros, eso nos hace tener amor por ella; y, cuando nos parece mala o perjudicial, eso
nos excita al odio.

ARTICULO XCVIII
En el odio
Por el contrario, observo que en el odio el pulso es irregular, mas pequefio y a menudo
mds rapido; que se sienten escalofrios mezclados con un singular calor aspero y picante
en el pecho; que el estbmago deja de hacer su trabajo y tiende a vomitar y arrojar los
alimentos ingeridos, o al menos a corromperlos y convertirlos en malos humores.

ARTICULO CHII

En el odio

Por el contrario, en el odio, el primer pensamiento del objeto que causa la aversién conduce
a los espiritus que hay en el cerebro hacia los mdsculos del estémago y de los intestinos de
tal modo que impiden que el jugo de los alimentos se mezcle con la sangre, estrechando
todas las aberturas por donde acostumbra a fluir, y los conduce también 485 hacia los
pequefios nervios del bazo y de la parte inferior del higado, donde esta el receptaculo
de la bilis, de tal modo que las partes de la sangre que usualmente son remitidas a esos

* René Descartes, Las pasiones del alma (Madrid: Tecnos, 1997), 93, 113, 114, 115, 129, 130, 131, 132.
© Obra plastica: Jim Amaral

RENE DESCARTES [TRATADO DE LAS PASIONES]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

349



350

lugares salen de ellos y fluyen, con la que esta en las ramificaciones de la vena cava, hacia
el corazon. Lo cual causa mucha desigualdad en su calor, ya que la sangre que viene del
bazo apenas se calienta y rarifica, mientras que la que viene de la parte inferior del higado,
donde estd siempre la hiel, se inflama y dilata muy rapidamente. A consecuencia de lo
cual los espiritus que van al cerebro tienen también partes muy desiguales y movimientos
extraordinarios. De ahi que fortalezcan las ideas de odio, que ya estan impresas alli, y
predisponen al alma a pensamientos llenos de acritud y amargura.

ARTICULO cviII

En el odio

Algunas veces, por el contrario, llegaba hacia el corazén algin jugo extrafo que no era
apropiado para mantener el calor, o incluso que podia apagarlo; por lo que los espiritus,
que subian del corazén al cerebro, suscitaban en el alma la pasién del odio. Y al mismo
tiempo también estos espiritus iban del cerebro a los nervios que podian empujar la sangre
desde el bazo y las pequefias venas del higado hacia el corazén, para impedir que entrase
en él ese jugo perjudicial; y, ademas, a los que podian empujar ese mismo jugo hacia
los intestinos y el estbmago, o también a veces obligar al estémago a vomitarlo. De ahi
que estos mismos movimientos acompanen habitualmente a la pasion del odio. Y puede
verse a simple vista que hay en el higado muchas venas o conductos bastante anchos, por
donde el jugo de los alimentos puede pasar de la vena porta a la vena cava, y de allf al
corazon, sin detenerse para nada en el higado; pero que hay también en él muchos otros
mds pequefios, donde puede detenerse, y que contienen siempre sangre de reserva, como
sucede en el bazo; sangre que, al ser més grosera que la de las otras partes del cuerpo,
puede servir de mejor alimento al fuego que hay en el corazén, cuando el estémago y los
intestinos dejan de suministrarselo.

ARTICULO CXL

Del odio

El odio, al contrario, no podria ser tan pequeio que no perjudicase, y nunca existe sin
tristeza. Digo que no podria ser demasiado pequefio, porque el odio al mal no puede
incitamos a ninguna accién mejor de lo que nos incita el amor al bien, al que es contrario;
al menos cuando conocemos lo bastante ese bien y ese mal. Pues confieso que el odio al
mal que sélo se manifiesta por el dolor es necesario respecto del cuerpo; pero aqui
solamente hablo del que proviene de un conocimiento més claro, y solamente lo relaciono
con el alma. Digo también que nunca existe sin tristeza, porque, al no ser el mal mas que

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



una privacion, no puede concebirse sin algln sujeto real en el que existe, y no hay nada
real que no tenga en si alguna bondad, de manera que el odio que nos aleja de un mal nos
aleja por el mismo medio del bien al que esta unido, y la privacién de este bien, estando
representado a nuestra alma como un defecto que le pertenece, excita en ella la tristeza.
Por ejemplo, el odio que nos aleja de las malas costumbres de alguno nos aleja por el
mismo medio de su conversacion, en la cual podriamos encontrar algtin bien del que nos
disgusta privarnos. Y asi en los demds odios se puede advertir alglin motivo de tristeza.

RENE DESCARTES [TRATADO DE LAS PASIONES]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

351



352

TRATADO BREVE’

BARUCH SPINOZA

CAPITULO VI. DEL ODIO

[ odio es una inclinacién a desechar de nosotros algo que nos ha causado algtn mal.

Por eso, es el momento de senalar que nosotros solemos realizar nuestras acciones

de dos modos, a saber, o con pasiones o sin ellas. Con pasiones, como se ve de
ordinario en los sefiores contra sus criados que han hecho algo mal, lo cual no sucede por
lo general sin cdlera. Sin pasiones, como se dice de Sécrates, que, cuando se veia forzado
a castigar a su siervo para corregirlo, nunca lo hizo cuando sentia que su animo estaba
excitado contra ese siervo suyo.

2.

Puesto que ahora vemos que nuestras obras son ejecutadas por nosotros con o sin pasiones,
pensamos que estd claro que aquellas cosas, que nos estorban o nos han estorbado, pueden
ser eliminadas, si es necesario, sin turbacion por nuestra parte. Porque, ¢qué es mejor,
que huyamos de las cosas con aversién y odio o que las soportemos con la fuerza de las
razones y sin perturbacion del animo, ya que estimamos que esto es posible?

En primer lugar, es seguro que, si hacemos sin pasiones lo que nos corresponde
hacer, no puede resultar de ahi ningtin mal. Y, como entre bien y mal no hay término
medio, vemos que, asi como es malo obrar con pasiones, debe ser bueno obrar sin ellas.

* Baruch Spinoza, Tratado breve (Madrid: Alianza Editorial, 1998), 113-116.
© Obra plastica: Jim Amaral

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



3.
Examinemos, en cambio, un poco mas si implica algin mal el huir de las cosas con odio
y aversion.

Por lo que toca al odio que procede de las opiniones, es seguro que no debe tener
lugar en nosotros, puesto que sabemos que una misma cosa puede ser, en un momento,
buena para nosotros y, en otro, mala, como sucede siempre con las hierbas medicinales.

Lo cual se reduce, finalmente, a esto: si el odio nace Gnicamente de la opinion
y no también del razonamiento verdadero. Ahora bien, para examinarlo correctamente,
nos parece oportuno explicar claramente qué es el odio y distinguirlo bien de la aversion.

4.

Digo, pues, que el odio es una turbacién del alma contra alguien que nos ha hecho mal
voluntaria y conscientemente. La aversion, en cambio, es la perturbacién que surge en
nosotros contra una cosa a causa de la molestia o el dolor que pensamos u opinamos
pertenecerle por naturaleza. Digo por naturaleza, porque, si no suponemos esto, no
sentimos aversion hacia ella, aunque hayamos recibido de ella alguna molestia o dolor,
ya que, por el contrario, tenemos que esperar de ella alguna utilidad. Y asi, si alguien se
ha herido con una piedra o un cuchillo, no por eso siente aversién alguna hacia ellos.

5.

Hechas estas observaciones, veamos ya brevemente los efectos de ambos. Del odio
proviene la tristeza; v, si el odio es grande, produce la ira, la cual no sélo trata, como el
odio, de huir de la cosa odiada, sino también de destruirla, en cuanto le es factible. De
este gran odio procede también la envidia.

De la aversién, en cambio, proviene alguna tristeza, porque intentamos privarnos
de algo que, por ser real, debe tener siempre también su esencia y perfeccion.

6.

Por lo ahora dicho se puede entender facilmente que, si usamos correctamente nuestra
razén, no podemos tener ningtn odio ni aversién hacia cosa alguna, ya que, de hacerlo
asf, nos privamos de la perfeccién que existe en toda cosa. Y asi vemos también, mediante
la raz6n, que no podemos jamas tener absolutamente ningtin odio contra alguien, puesto
que, si queremos algo de cuanto existe en la naturaleza, siempre lo debemos cambiar en
mejor, 0 para nosotros o para la cosa misma.

BARUCH SPINOZA [TRATADO BREVE]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

353



354

7.
Y, dado que un hombre perfecto es lo mejor que conocemos de cuanto tenemos presente
o ante los ojos, también es con mucho lo mejor, para nosotros y para cada hombre en
particular, que tratemos en todo tiempo de educarlos para que alcancen el estado méas
perfecto. Pues sélo asi podemos nosotros recibir de ellos el mayor fruto y ellos de nosotros.
El medio para ello es tomar incesantemente a los hombres tal como nuestra buena
conciencia no deja de ensefiarnos y amonestarnos, ya que ella jamds nos incita a nuestra
perdicion, sino siempre a nuestra salvacion.

8.

A modo de conclusién, decimos que el odio y la aversién contienen en si tantas imper-
fecciones como, por contra, contiene el amor perfecciones. Este, en efecto, produce
siempre mejora, fortalecimiento y crecimiento, que es la perfecciéon; mientras que el
odio, al revés, siempre tiende a la destruccion, al debilitamiento y la aniquilacién, que es
la imperfeccién misma.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



EL TONEL DEL ODIO"

3.
©

CHARLES BAUDELAIRE'

El Odio es el tonel de las Danaides? palidas:
La Venganza demente de fuertes brazos rojos
en vano en sus vacias tinieblas precipita
cubos llenos de sangre y lagrimas de muertos.

El Demonio en secreto taladra estos abismos,

y escaparan de alli mil afios de sudores y esfuerzos,
aun cuando el Odio sabe reanimar a sus victimas,
resucitar los cuerpos para luego estrujarlos.

el Odio es un borracho que al fondo de un figon
siente como la sed del licor se reaviva
cual la hidra de Lerna®>.—Pero los bebedores

dichosos, ya conocen quién es su vencedor,
y el Odio se consagra a la penosa suerte
de no poder dormirse nunca bajo la mesa.

Charles Baudelaire, “El tonel del odio”, en Las flores del mal (Madrid: Catedra, 2000), 294-295.

Jacques Crépet cita un texto de Vigny que, segtin él, da cuenta del origen del poema de Baudelaire. Se lee
en Stello (1832): “El asesino experimenta emociones que participan de la ira, del miedo y del spleen a la
vez. El asesino cree deshacerse de quien vengara su primer asesinato cometiendo un segundo, del que se
vengara con un tercero, y asi sucesivamente... En su melancélico pesar y en su rabia, se agota intentando
llenar un tonel de sangre, aunque esté agujereado en el fondo, y esto es su infierno”.

Por haber asesinado a sus esposos, las cincuenta Danaides fueron condenadas a llenar un tonel sin fondo.
Hidra de Lerna: monstruo de la mitologia, dotado de cabezas que volvian a brotar cuando las cortaban.

Obra plastica: Jim Amaral

CHARLES BAUDELAIRE [EL TONEL DEL ODIO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

355



356

ANTIGONA O LA ELECCION®

MARGUERITE YOURCENAR

@ Qué dice el mediodia profundo? El odio se cierne sobre Tebas como un espantoso
sol. Desde que murié la Esfinge, la innoble ciudad no tiene secretos: todo acaece
de dia. La sombra baja a ras de las casas, al pie de los arboles, como el agua insipida

al fondo de las cisternas: las habitaciones ya no son pozos de oscuridad, almacenes de
frescor. Los transelintes parecen sondmbulos de una interminable noche blanca. Yocas-
ta se ha estrangulado para no ver el sol. La gente duerme de dfa, ama de dia. Los dur-
mientes acostados al aire libre parecen suicidas; los amantes son como perros que
copulan al sol. Los corazones estan tan secos como los campos; el corazén del nuevo
rey esta tan seco como la roca. Tanta sequedad llama a la sangre. El odio infecta las
almas; las radiografias del sol roen las conciencias sin reducir su cancer. Edipo se ha
quedado ciego de tanto manipular esos rayos oscuros. S6lo Antigona soporta las flechas
que dispara la ldmpara de arco de Apolo, como si el dolor le sirviera de gafas oscuras.
Abandona aquella ciudad de arcilla cocida al fuego, donde los rostros endurecidos se
hallan modelados con la tierra de las tumbas. Acompana a Edipo fuera de la ciudad
cuyas puertas, abiertas de par en par, parecen vomitarlo. Guia por los caminos del
exilio al padre que es, al mismo tiempo, su tragico hermano mayor: bendice la ventu-
rosa culpa que lo arrojé sobre Yocasta, como si el incesto con la madre no hubiera sido
para él sino una manera de engendrar una hermana. No descansara hasta verlo reposar
en una noche mas definitiva que la ceguera humana, acostado en el lecho de las Furias
que se transforman inmediatamente en diosas protectoras, pues todo dolor al que uno
se abandona acaba por convertirse en serenidad. Rechaza la limosna de Teseo, que le
ofrece vestidos, ropa blanca y unsitio en el coche publico, para volver a Tebas; regresa
a pie a la ciudad, que convierte en crimen lo que sélo es un desastre, en exilio lo que
no es sino una partida, en castigo lo que no es més que una fatalidad. Despeinada,
sudorosa, objeto de irrisién para los locos y de escandalo para los cuerdos, sigue a

* Marguerite Yourcenar, “Antigona o la eleccion”, Cuentos completos (Madrid: Alfaguara, 2010), 9-12.
© Obra plastica: Jim Amaral

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



campo traviesa la pista de los ejércitos sembrada de botellas vacias, de zapatos usados,
de enfermos abandonados que los pajaros de presa toman ya por caddveres. Se dirige
hacia Tebas, como San Pedro a Roma, para dejarse crucificar. Atraviesa los siete circu-
los de los ejércitos que acampan en torno a Tebas, deslizandose invisible como una
lampara en el rojo Infierno. Entra por una puerta disimulada en las murallas, coronadas
de cabezas cortadas, como en las ciudades chinas. Se desliza por las calles vacias a
causa de la peste del odio, sacudidas en sus cimientos por el paso de los carros de
asalto; trepa hasta las plataformas en donde mujeres y nifas gritan de alegria cada vez
que un disparo respeta a uno de los suyos; su cara exangiie entre las largas trenzas
negras ocupa un lugar en las almenas, en la fila de cabezas cortadas. No elige a sus
hermanos enemigos, ni tampoco la garganta abierta ni las manos repugnantes del
hombre que se suicida: los gemelos son para ella un sobresalto de dolor, como antes lo
fueron de gozo en el vientre de Yocasta. Espera la derrota para dedicarse al vencido,
como si la desgracia fuera un juicio de Dios. Vuelve a bajar, arrastrada por el peso de
su corazén, hacia los bajos fondos del campo de batalla; anda sobre los muertos como
Jests sobre el mar. Entre aquellos hombres, nivelados por la descomposicién que co-
mienza, reconoce a Polinice por su desnudez expuesta como una siniestra ausencia de
fraude, por la soledad que le rodea como una guardia de honor. Vuelve la espalda a la
baja inocencia que consiste en castigar. Aun estando vivo, el cadaver oficial de Eteocles,
ya frio por sus actos, se halla momificado en la mentira de la gloria. Aun estando
muerto, Polinice existe igual que el dolor. Ya no acabaré ciego como Edipo, ni vencera
como Eteocles, ni reinara como Creonte; no puede inmovilizarse; sélo puede pudrirse.
Vencido, despojado, muerto, ha alcanzado el fondo de la miseria humana; nada se
interpone entre ellos, ni siquiera una virtud, ni siquiera un minGsculo honor. Inocentes
de las leyes, escandalosos ya en la cuna, envueltos en el crimen como en una misma
membrana, tienen en comin su espantosa virginidad que consiste en no ser ya de este
mundo: sus dos soledades se encuentran exactamente igual que dos bocas en un beso.
Ella se inclina sobre él como el cielo sobre la tierra, volviendo a formar asi en su inte-
gridad el universo de Antigona: un oscuro instinto de posesion la inclina hacia ese
culpable que nadie va a disputarle. Aquel muerto es la urna vacia donde echar, de una
sola vez, todo el vino de un gran amor. Sus delgados brazos levantan trabajosamente el
cuerpo que le disputan los buitres: lleva a su crucificado como quien lleva una cruz.
Desde lo alto de las murallas, Creonte ve llegar a aquel muerto sostenido por su alma
inmortal. Se abalanzan unos pretorianos, que arrastran fuera del cementerio a esta
gargola de la Resurreccién: sus manos acaso desgarren en el hombro de Antigona una
tlnica sin costuras, se apoderan del cadaver que empieza a disolverse, que se derrama
como un recuerdo. Cuando se ve libre de su muerto, aquella muchacha que baja la

MARGUERITE YOURCENAR [ANTIGONA O LA ELECCION]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

357



358

frente parece soportar el peso de Dios. Creonte se enfurece al verla, como si sus hara-
pos cubiertos de sangre fueran una bandera. La ciudad sin compasién ignora los cre-
pusculos: el dia oscurece de golpe, como una bombilla fundida que deja de dar luz.
Si el rey levantara la cabeza, los faroles de Tebas le ocultarian ahora las leyes inscritas
en el cielo. Los hombres no tienen destino, puesto que el mundo no tiene astros. Sélo
Antigona, victima por derecho divino, ha recibido como patrimonio la obligaciéon de
perecer y ese privilegio puede explicar el odio que se le tiene. Avanza en la noche fu-
silada por los faros: sus cabellos de loca, sus harapos de mendiga, sus uias de ladrona
muestran hasta donde puede llegar la caridad de una hermana. A pleno sol, ella era el
agua pura sobre las manos sucias, la sombra en el hueco del casco, el pafuelo en la
boca de los difuntos. Su devocién a los ojos muertos de Edipo resplandece sobre
millones de ciegos; su pasion por el hermano putrefacto calienta fuera del tiempo
a miriadas de muertos. Nadie puede matar a la luz; sélo pueden sofocarla. Corren un
velo sobre la agonia de Antigona. Creonte la expulsa a las alcantarillas, a las catacumbas.
Ella regresa al pais de las fuentes, de los tesoros, de las semillas. Rechaza a Ismena, que
no es mas que una hermana en la carne; al apartar a Hemoén evita la horrible posibilidad
de parir vencedores. Parte a la bisqueda de su estrella situada en las antipodas de la
razén humana, y no la puede alcanzar a no ser pasando por la tumba. Hemoén, conver-
tido a la desgracia, se precipita tras sus pasos por los negros pasillos: este hijo de un
hombre ciego es el tercer aspecto de su tragico amor. Llega a tiempo para ver cémo
ella prepara el complicado sistema de chales y poleas que le permitiran evadirse hacia
Dios. El mediodia profundo hablaba de furor; la medianoche profunda habla de deses-
peracion. El tiempo ya no existe en aquella Tebas sin astros; los durmientes tendidos en
el negro absoluto ya no ven su conciencia. Creonte, acostado en el lecho de Edipo,
descansa sobre la dura almohada de la razén de Estado. Algunos descontentos, disper-
sos por las calles, borrachos de justicia, tropiezan con la noche y se revuelcan al pie de
los hitos. Bruscamente, en el silencio estGpido de la ciudad que duerme su crimen
como una borrachera, se precisa un latido que proviene de debajo de la tierra, crece,
se impone al insomnio de Creonte, se convierte en su pesadilla. Creonte se levanta, y
palpando a ciegas encuentra la puerta de los subterrdneos, cuya existencia sélo él co-
noce; descubre las huellas de su hijo mayor en el barro del subsuelo. Una vaga fosfo-
rescencia que emana de Antigona le permite reconocer a Hemén, colgado del cuello
de la inmensa suicida, impulsado por la oscilacién de aquel péndulo que parece medir
la amplitud de la muerte. Atados uno a otro como para pesar mas, su lento vaivén los
va hundiendo cada vez mas en la tumba y ese peso palpitante vuelve a poner en mo-
vimiento toda la maquinaria de los astros. El ruido revelador traspasa los adoquines, las
losas de marmol, las paredes de barro endurecido, llena el aire reseco de una pulsacion

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



de arterias. Los adivinos se tienden en el suelo, pegan a él el oido, auscultan como
médicos el pecho de la tierra sumida en su letargo. El tiempo reanuda su curso al
compas del reloj de Dios. El péndulo del mundo es el corazén de Antigona.

Amar con los ojos cerrados es amar como un ciego. Amar con los ojos abiertos tal vez
sea amar como un loco: es aceptarlo todo apasionadamente. Yo te amo como una loca.

I

Aln me queda una sucia esperanza. Cuento, a pesar mio, con una solucién de continuidad
del instinto: lo equivalente, en la vida del corazén, al acto del distraido que se equivoca
de nombres y de puertas. Te deseo con horror una traicién de Camilo, un fracaso junto a
Claudio y un escédndalo que te aleje de Hipélito. No me importa cual sea el paso en falso
que te haga caer sobre mi cuerpo.

Se llega virgen a todos los acontecimientos de la vida. Tengo miedo de no saber cémo
arreglarmelas con mi dolor.

Un dios que quiere que yo viva te ha ordenado que dejes de amarme. No soporto bien
la felicidad. Falta de costumbre. En tus brazos, lo Gnico que yo podia hacer era morir.

I

Utilidad del amor. Los voluptuosos se las componen para realizar sin él la exploracion
del placer. No se sabe qué hacer con el deleite durante una serie de experiencias sobre
la mezcla y combinacién de los cuerpos. Después, se da uno cuenta de que aln quedan
descubrimientos por hacer en tan oscuro hemisferio. Necesitdbamos el amor para que
nos ensefara el Dolor.

MARGUERITE YOURCENAR [ANTIGONA O LA ELECCION]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

359



MIS ODIOS

EMILE ZOLA

[ odio es santo. Es la indignacién de los corazones fuertes y poderosos, el desdén de
las personas a quienes la medianfa y la necedad enojan. Odiar es amar, es tener el
alma fuerte y generosa, vivir holgadamente despreciando lo necio y lo vergonzoso.

El odio consuela, el odio hace justicia, el odio engrandece.

Cada vez que me he rebelado contra las sociedades de mi tiempo, me he sentido
rejuvenecer y he cobrado mas alientos. He hecho mis companeros al odio y a la arrogancia;
me he complacido en aislarme, y en mi aislamiento he querido odiar cuanto atacaba a lo
justo y a lo verdadero. Si hoy valgo algo, es porque estoy solo y porque odio.

Odio a los hombres incapaces e impotentes; me molestan. Me han quemado la
sangre y han estropeado mis nervios. Nada hay mas irritante que esos brutos que al andar
se balancean como los patos y os miran con asombrados ojos y con la boca abierta. No
he podido jamas dar dos pasos sin encontrar tres imbéciles y esto me causa pena. Por
todas partes los hay. El vulgo se compone de necios que os salen al paso para salpicaros
el rostro con la baba de su mediania. Estos necios se mueven y hablan, y su aspecto, gesto
y voz, me incomodan tanto que, como Stendhal, antes quiero un picaro que un tonto.
¢Qué podemos hacer de tales gentes, pregunto, en los dificiles tiempos de lucha por
qué atravesamos? Al salir del viejo mundo nos precipitamos hacia un mundo nuevo. Los
imbéciles se cuelgan de nuestro brazo, entorpecen nuestro paso en medio de estipidas
carcajadas y de sentencias absurdas, y hacen resbaladizo y penoso el sendero que hemos
de recorrer. En vano queremos desprendernos de ellos; nos oprimen, nos ahogan y se
pegan cada vez méds a nosotros. Estamos en la época en que los ferrocarriles y el telégrafo
eléctrico nos transportan en cuerpo y alma a lo infinito y a lo absoluto, en la época grave

* Emile Zola, Mis odios (Madrid: La Espafia Moderna, 1892), 5-16.
© Obra plastica: Jim Amaral

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



é inquieta, periodo de gestacion de una nueva verdad de la inteligencia humana, y hay,
sin embargo, hombres necios y nulos que niegan lo presente y se pudren en el pequefio y
nauseabundo charco de su trivialidad. Los horizontes se ensanchan, la intensidad de la luz
aumenta hasta iluminar el espacio, y ellos entretanto se revuelcan en el tibio fango, donde
su vientre digiere con voluptuosa lentitud; cierran sus ojos de biho que la claridad ofende,
y dicen que se les perturba y que no pueden reposar tranquilos rumiando a sus anchas la
paja que a boca llena han comido en el pesebre de la necedad comtin. Podremos conseguir
algo de los locos; los locos piensan y tienen todos alguna idea, cuya exagerada tension ha
roto el resorte de su inteligencia. Los dementes son enfermos del espiritu y del corazén;
almas desdichadas, pero llenas de vida y de fuerza. Quiero escucharles, porque siempre
espero ver brillar, en medio del caos de sus pensamientos, alguna verdad suprema. Mas,
por amor de Dios, que maten a los necios y a los tontos, a los incapaces y a los cretinos;
establézcanse leyes que nos libren de estas gentes que abusan de su ceguedad para decir
que es de noche. Ya es tiempo de que los hombres de valor y de energia tengan su 93. El
insolente reinado de los tontos ha cansado ya al mundo; los tontos, en masa, deben ser
conducidos a la plaza de Greve.
Los odio.

Odio a los hombres que se amartillan en una idea personal y que van como un
rebano, empujandose unos a otros é inclinando la cabeza para no ver el esplendor del
cielo. Cada rebafo tiene su dios, su fetiche, en aras del cual inmola la gran verdad humana.
Asi hay centenares en Paris, veinte o treinta en cada rincén, y tienen una tribuna desde
la cual dirigen la palabra al pueblo arengdndolo solemnemente. Prosiguen con seriedad
su camino, y van andando con grave continente, en medio de la necedad, lanzando
exclamaciones de desesperacién cada vez que algo turba su fanatismo pueril. Vosotros,
todos los que les conocéis, amigos mios, poetas y novelistas, sabios o simples curiosos,
vosotros los que habéis ido a llamar a la puerta de esas gentes serias, que se encierran para
cortarse las ufas, atreveos a decir conmigo, en alta voz, para que todo el mundo lo oiga,
que ellos, a fuer de pertigueros pusilanimes e intolerantes, os han arrojado de su templo
diminuto. Decid que se han burlado de vuestra inexperiencia, porque la experiencia,
para ellos, consiste en negar toda verdad que se aparta de sus errores. Narrad la historia
de vuestro primer articulo, cuando llegasteis a chocar contra esta respuesta. “Elogiais a
un hombre de talento, el cual, no pudiendo tenerlo para nosotros, no puede tenerlo para
nadie”. iQué espectdculo ofrece este Parfs inteligente y justo! En un lugar cualquiera, pero
seguramente en una esfera lejana, hay una verdad, dnica y absoluta que rige los mundos y
nos empuja hacia lo porvenir. Aqui, hay cien verdades que se estrellan al chocar unas contra

EMILE ZOLA [MIS ODIOS]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

361



362

otras; cien escuelas que se injurian y cien rebanos que balan negandose a avanzar. Unos
lamentan un pasado que no puede volver, otros suefian un porvenir que jamds llegara, y
los que piensan en lo presente, hablan de él como de cosa eterna. Cada religion tiene sus
sacerdotes, y cada sacerdote sus ciegos y sus eunucos. Nadie cuida de la realidad; esto es
una simple guerra civil, una batalla de chicuelos que se tiran bolas de nieve, una enorme
farsa, en la cual, el pasado y el porvenir, Dios y el hombre, y la mentira y la verdad, son
los titeres complacientes y grotescos. ¢{Dénde estan, pregunto, los hombres libres, los que
viven desembozadamente, los que no encierran el pensamiento en el estrecho circulo
de un dogma y avanzan francamente hacia la luz, sin miedo a desmentirse mafana y sin
cuidarse mas que de lo justo y lo verdadero? ¢Dénde estan los hombres que no forman
parte de la claque juramentada y que no aplauden, a una indicacion del jefe, a Dios o
al principe, al pueblo o a la aristocracia? ¢{Dénde estan los hombres que viven aislados,
lejos de los rebanos humanos, los que acogen bien todo lo grande, los que desprecian
las camarillas y son partidarios de la libertad de ideas? Cuando estos hombres hablan, las
gentes graves y estlpidas se enfadan y los abruman con el peso de su nlimero; después,
con aire solemne, vuelven a ocuparse de su digestion, y cuando estan en familia, prueban,
de manera indudable que todos son unos imbéciles.
Los odio.

Odio a los que de todo se burlan, a los caballeretes que no pudiendo imitar la
pesada gravedad de sus papas al examinar las cosas, lo hacen riéndose de ellas. Hay
carcajadas mas vacias de sentido que el silencio diplomatico. La época de ansiedad en
que vivimos trae consigo una alegria nerviosa e impregnada de angustia, que me produce
el propio desagradable efecto que me causaria el oir limar los dientes de una sierra. Callad
todos los que os habéis impuesto la tarea de divertir al pablico; no sabéis reir, vuestra risa es
un chirrido que pone los dientes largos. Vuestras bromas son del peor gusto; queréis tener
continente ligero y elegante, y vuestros movimientos parodian a los de los descoyuntados;
queréis dar saltos mortales, y s6lo conseguis dar grotescas volteretas, evidenciandolos
lastimosamente. ¢éNo veis que no tenemos gana de broma? Mirad, seos saltan las lagrimas.
¢A qué esforzaros para encontrar chistoso lo que es siniestro? Otras veces, cuando aln se
podia reir, no se hacia de esta manera. Hoy la risa es sarddnica y la alegria sacudimientos
de locura. Los zumbones, los que estan reputados como gentes de buen humor, son
personajes flinebres que cogen con la mano un hecho é un hombre y aprietan, aprietan
hasta que lo deshacen, como los nifios traviesos, que nunca se divierten tanto con sus
juguetes como cuando los rompen. Nuestra hilaridad es cual la de las personas que rien a
mas no poder cuando ven que un transelnte cae y se rompe algo. Reimos de todo, aunque

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



no haya de qué. Por eso nuestro pueblo goza fama de alegre; nos reimos de los grandes
hombres y de los malvados, de Dios y del diablo, de los demas y de nosotros mismos. En
Paris hay un verdadero ejército que mantiene la hilaridad publica; la farsa consiste en ser
necios alegremente, asi como otros lo son por lo solemne. Por lo que a mi toca, lamento
que tengamos tantos hombres de chispa y tan pocos de verdad, de imparcialidad y de
justicia. Cada vez que veo a un muchacho soltar la carcajada para divertir al pablico, le
compadezco, y siento que no sea bastante rico para vivir en la holganza, en vez de reir
de manera tan poco digna. Mas para los que sélo lanzan carcajadas, sin derramar nunca
una lagrima, no tengo compasion.
Los odio.

Odio a los necios que todo lo miran con desdén, a los impotentes que dicen que
el arte y la literatura mueren de muerte natural. Ellos son los cerebros mds vacios y los
corazones mas secos, las personas que se entierran en lo pasado y que hojean con desprecio
las calenturientas obras de nuestra época y las califican de nulas y de pequenas. Yo miro las
cosas de otra manera. Me cuido poco de la belleza y de la perfeccién, pues sélo me interesa
la vida, la lucha, la fiebre. Entre nuestra generacién me hallo muy a mi gusto. Me parece
que el artista no puede desear época mejor, ni ambiente mds a propésito. No hay maestros
ni escuelas. Vivimos en plena anarquia y cada uno de nosotros es un rebelde que piensa,
crea y se bate por si y para si mismo. El momento es decisivo: esperamos a los que hieran
mejor y mds fuerte, a aquellos cuyos pufos tengan los suficientes brios para cerrar todas
las bocas y cada nuevo luchador abriga en el fondo la vaga esperanza de ser el dictador, el
tirano de mafana. iQué amplios horizontes! iC6mo sentimos latir en nosotros las verdades
del porvenir! Si balbuceamos es porque tenemos muchas cosas que decir. Estamos en el
dintel de un siglo de realidad y de ciencia y a cada instante, como hombres ebrios, vacilamos
en vista del esplendor que ante nosotros surge. Pero trabajamos y preparamos la tarea de
nuestros hijos. Estamos en el momento de la demolicién, cuando todo se halla envuelto
en las nubes de polvo que los escombros levantan al caer con estruendo. El edificio estara
manana construido y habremos experimentado las vivas alegrias y las angustias dulces y
amargas de la gestacion; habremos visto las obras apasionadas y habremos oido las libres
exclamaciones de la verdad; habremos pasado por todos los vicios y todas las virtudes
que tienen los grandes siglos en la cima. Nieguen los ciegos nuestros esfuerzos; vean en
la lucha que sostenemos las convulsiones de la agonia, a pesar de que estas luchas son los
primeros quejidos que anuncian el nacimiento. Al fin y a la postre son ciegos.

Los odio.

EMILE ZOLA [MIS ODIOS]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

363



Odio a los pedagogos que nos guian, a los pedantes y a los hombres enfadosos
que rehdsan la vida. Soy partidario de las libres manifestaciones del genio humano. Creo
en una serie no interrumpida de expresiones humanas, en una galeria interminable de
cuadros vivos, y lamento el no poder vivir siempre para asistir a la eterna comedia que
consta de mil actos diversos. Soy un simple curioso. Los necios que no se atreven a mirar
hacia adelante, miran atras. Quieren constituir el presente con las reglas del pasado, y
quieren que el porvenir, las obras y los hombres, tomen por modelo el de los tiempos que
fueron. Los dias amanecerdn como quieran y cada uno traera consigo una nueva idea, un
nuevo arte, una nueva literatura. Las obras serdn tantas y tan variadas como las sociedades
mismas y éstas se transformaran eternamente. Pero los impotentes no quieren ensanchar
el marco; han hecho la lista de las obras existentes y por tal medio han obtenido una
verdad relativa que pretenden hacer pasar por absoluta. No creen; imitan. Y he aqui por
qué odio a las gentes neciamente graves, a las neciamente alegres, y a los artistas y a los
criticos que quieren hacer estipidamente la verdad de hoy con la de ayer. No comprenden
que avanzamos y que los paisajes varfan.

Los odio.

Y ahora ya sabéis cuales son mis amores, los bellos amores de mi juventud.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



EL ODIO”

RAFAEL BARRETT

ay odios que no son mas que amor. Cuando Zola, en el primer arranque de

su talento titanico, escribié el famoso articulo Mes haines, que es una fulminea

imprecacion a los imbéciles y a los hipdcritas, demostré heroico amor a la
ciencia y a la sinceridad. Benvenuto Cellini discutia escultura a puialadas en las calles
de Florencia. Su puial estaba tan enamorado al defender la belleza, como su cincel al
retratarla. Delante de Napoleén no habia enemigos que aniquilar, ni aborrecimientos
que estrangular, sino problemas que resolver. “Para un espiritu superior, decia el sublime
combinador de batallas, no existen mas que hechos”. Napoleén amaba la guerra sin odiar
a nadie. Los grandes ambiciosos, nacidos del pueblo para apoderarse del pueblo, fueron
grandes amantes de si mismos.

Su vitalidad desbocada engendr6 el suefio insolente de la gloria, y con fanatismo
profético transfiguraron su destino en leyendas deslumbradoras. éQuién cuenta las victimas
ané6nimas del tirano que funda naciones? Su mano ensangrentada es venerable. Su espada
y su latigo son reliquias. Sélo el amor arraiga y procrea.

Los fuertes no pueden odiar. Se odia de abajo a arriba. La salud no odia, y el
odio absoluto, la obsesién del mal por el mal, el designio de la destruccién indtil es
cosa de enfermos. La lucha por la vida, con todas sus ferocidades, no es més que el
santo amor a la vida. De las decepciones que exager6 sin soportarlas nuestro cerebro
anémico, de las humillaciones merecidas que nuestra cobardia y nuestra debilidad hizo
faciles y no dejo castigadas, se amasa nuestro odio. Los que apenas tienen fuerzas para
no ser aplastados las emplean Gnicamente en odiar, y destilan la Gltima defensa de los
organismos inferiores: veneno.

El odio y la corrupcién juntos. “Compadezco al demonio, exclamaba Santa
Teresa, porque le esta prohibido amar”. El amor se queda a la puerta donde Dante ley6
la inscripcién terrible. El Infierno es el lugar del odio eterno. Si en los instantes de dolor y
de angustia, cuando nos rodean las tinieblas y la maldad humana, somos adn capaces de

* Rafael Barrett, “El odio”, La solidaridad de los esfuerzos (Bogota: Animal Extinto Editorial, 2018), 209-212.
© Obra plastica: Jim Amaral

RAFAEL BARRETT [EL ODIO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

365



amar, de combatir sin odio, estamos salvados. Si odiamos, estamos perdidos. Cuando los
romanos empezaron a odiarse y a delatarse bajamente, comenzé la agonia de Roma. No
eran los emperadores crueles, sino viles los ciudadanos. Lleg6 un dia en que los cristianos
odiaron también, y se hicieron catélicos. Los instrumentos de tortura que el odio inquisidor
imagind en Espana asesinaron por segunda vez a Cristo, y Cristo no resucité. La religion
espafola, deshonrada desde entonces, se ha convertido en un materialismo grosero. Asi
mueren los cultos, alma de las razas, y asi mueren las almas de los hombres. Odiar es
obedecer a la muerte.

No es al amor a quien hay que pintar ciego. Es el odio el que no ve ni comprende.
Las ideas se aman, y sélo se odian las personas. El odio es mezquino como su objeto.
Toda la ilusién del que odia consiste en herir la miserable envoltura ya condenada por
leyes fatales a desvanecerse. ¢Cudl sera tu triunfo, odio que caminas con los ojos bajos,
buscando un arma que se clave, un alfiler que pinche, un pedazo de lodo que manche?
Desgarrar unas entraias: ahi concluye tu obra. El amor las fecunda, y su obra no tiene fin.

Odiamos demasiado. Al despojarse del prestigio que le daban los tradicionales
factores histéricos, semi anulados hoy por la democracia, el odio social se ha desnudado
de cuanto lo volvia interesante y casi poético. Ha sido, como tantas otras cosas, reducido
a su verdadero tamano por el positivismo del siglo XIX. Se ha revelado individual, vulgary
mondétono. Ha descubierto netamente su repugnante raiz, la envidia, y su procedimiento
habitual, la calumnia.

De gigante que dislocaba fronteras se mudé en microbio que infecciona el hogar
y hace irrespirable la politica.

Pero la tragica cuestion econdmica tornard a organizarlo vastamente. La humanidad
se ha dividido en Cain y Abel; el rico y el pobre. Los desniveles de dinero, en vez de
producir energia matriz, como todos los desniveles mecénicos, producen odio mortal. La
estipida y salvaje dinamita habia de ser el verbo de ese odio. El trabajo es un tormento,
el afan de libertad, sed de venganza, y el progreso, crimen. Emponzonada en sus fuentes
vivas, la civilizacion se siente més en peligro que cuando el Asia volc sobre Europa el
mar furioso de sus hordas innumerables.

Hasta a la Naturaleza odiamos. Nuestras horrendas construcciones profanan los
suaves y profundos paisajes que hubiéramos cantado en otro tiempo. Esclavos del oro,
cotizamos los encantos del planeta, explotandolo sin compasién. Nuestra admiracion
es industrial. Hemos olvidado el virgiliano amor a la tierra madre. No es ya el secular
arado quien abre con ternura su vientre para preparar la venida de la simiente misteriosa.
Encontramos mayor placer en hendirlo a golpes de explosivo para saquearlo. Y también
nos odiaré la tierra. Vagaremos hambrientos sobre su seno destrozado y estéril. Temblara
de ira formidable, y hara desplomarse nuestras f(tiles torres de Babel.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



EL ODIO”

WISEtAWA SZYMBORSKA

“Después de cada guerra
alguien tiene que limpiar.
No se van a ordenar solas las cosas...”

Miren qué buena condicién sigue teniendo
qué bien se conserva

en nuestro siglo el odio.

Con qué ligereza vence los grandes obstéaculos.
Qué facil para él saltar, atrapar.

No es como otros sentimientos.

Es al mismo tiempo mas viejo y mas joven.
El mismo crea las causas

que lo despiertan a la vida.

Si duerme, no es nunca un suefo eterno.
El insomnio no le quita la fuerza, se la da.

Con religion o sin ella,

lo importante es arrodillarse en la linea de salida.
Con patria o sin ella,

lo importante es arrancarse a correr.

Lo bueno y lo justo al principio.

Después ya agarra vuelo.

El odio. El odio.

Su rostro lo deforma un gesto
de éxtasis amoroso.

*  Wistawa Szymborska, “El odio”, Saltaré sobre el fuego (Madrid: Nérdica Libros, 2015), 33-46.
© Obra plastica: Jim Amaral

WISLAWA SZYMBORSKA [EL ODIO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

367



Ay, esos otros sentimientos,

debiluchos y torpes.

¢Desde cuando la hermandad

puede contar con multitudes?

¢Alguna vez la compasién

lleg6 primero a la meta?

¢Cuantos seguidores arrastra tras de si la incertidumbre?
Arrastra solo el odio, que sabe lo suyo.

Talentoso, inteligente, muy trabajador.

¢Hace falta decir cuantas canciones ha compuesto?
¢Cudntas paginas de la historia ha numerado?
¢Cuantas alfombras de gente ha extendido,

en cudntas plazas, en cudntos estadios?

No nos engafiemos,

sabe crear belleza:

espléndidos resplandores en la negrura de la noche.
Estupendas humaredas en el amanecer rosado.
Dificil negarle patetismo a las ruinas

y cierto humor vulgar

a las columnas vigorosamente erectas entre ellas.

Es un maestro del contraste

entre el estruendo vy el silencio,

entre la sangre roja y la blancura de la nieve.
Y ante todo, jamas le aburre

el motivo del torturador impecable

y su victima deshonrada.

En todo momento, listo para nuevas tareas.
Si tiene que esperar, espera.

Dicen que es ciego. ¢Ciego?

Tiene el ojo certero del francotirador.

Y solamente él mira hacia el futuro

con confianza.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Revista de Psicoanalisis



LA FLOR Y LA NAUSEA’

CARLOS DRUMMOND DE ANDRADE

Pertenezco a mi clase y a algunas ropas,
voy de blanco por las calles sucias.
Melancolias, mercaderias me acechan.
¢Debo seguir hasta la nausea?

¢Puedo rebelarme sin armas?

Ojos turbios en el reloj de la tarde:
no, no ha llegado el tiempo de completa justicia.
El tiempo aln es de heces, malos poemas, alucinaciones y espera.

El tiempo pobre y el poeta pobre

se funden en un mismo impasse.

En vano intento explicarme. Los muros son sordos.
Bajo la piel de las palabras hay cifras y cédigos.

El sol consuela a los enfermos y no los restablece.
Las cosas. iIQué tristes son las cosas, consideradas sin
énfasis!

Vomitar este tedio sobre la ciudad.
Cuarenta afios y ningtin problema
resuelto, ni siquiera ubicado.
Ninguna carta escrita ni recibida.

Todos los hombres vuelven a casa.

Son menos libres pero llevan periédicos

y deletrean el mundo, sabiendo que lo pierden.
Crimenes de la tierra, ¢écémo perdonarlos?
Tomé parte en muchos y otros oculté.

*  Carlos Drummond de Andrade, “La flor y la ndusea”, Material de lectura 45 (México: UNAM, 2009), 20-22.
© Obra plastica: Jim Amaral

CARLOS DRUMMOND DE ANDRADE [LA FLOR Y LA NAUSEA]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

369



Algunos vi bellos, fueron publicados.
Crimenes suaves que ayudan a vivir.

Racién diaria de engano distribuida en casa.
Los feroces panaderos del mal.

Los feroces lecheros del mal.

Prender fuego a todo, incluso a mi.

Al joven de 1918 lo llamaban anarquista.
Sin embargo mi odio es lo mejor de mi.

Con él me salvo:

a casi nadie doy una esperanza minima.

iUna flor ha nacido en la calle!
Pasan de largo, camiones, omnibuses, rios de acero del transito.

Una flor todavia descolorida

elude a la policfa: rompe el asfalto.

iGuarden completo silencio, paralicen los negocios,
aseguro que ha nacido una flor!

Su color no se percibe.

Sus pétalos no se abren.

Su nombre no estd en los libros.

Es fea. Pero es realmente una flor.

Me siento en el suelo de la capital del pais a las cinco de la tarde

y lentamente acaricio esta forma insegura.

Del lado de las montanas, nubes espesas van agrandandose.

Una lluvia menuda agita el mar como gallina espantada.

Es fea. Pero es una flor. Ha roto el asfalto, el tedio, la ndusea y el odio.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



DESTINO®

ROSARIO CASTELLANOS

Matamos lo que amamos. Lo demas

no ha estado vivo nunca.

Ninguno estd tan cerca. A ningln otro hiere
un olvido, una ausencia, a veces menos.
Matamos lo que amamos. iQue cese ya ésta asfixia
de respirar con un pulmén ajeno!

El aire no es bastante

para los dos. Y no basta la tierra

para los cuerpos juntos

y la racién de la esperanza es poca

y el dolor no se puede compartir.

El hombre es animal de soledades,
ciervo con una flecha en el ijar
que huye y se desangra.

iAh! pero el odio, su fijeza insomne
de pupilas de vidrio; su actitud
que es a la vez reposo y amenaza.

El ciervo va a beber y en el agua aparece

el reflejo de un tigre.

El ciervo bebe el agua y la imagen. Se vuelve
—antes que lo devoren— (complice, fascinado)
igual a su enemigo.

Damos la vida sélo a lo que odiamos.

*  Rosario Castellanos, “Destino”, en Livida Luz, Material de lectura 53 (México: UNAM, 2011), 24.
© Obra plastica: Jim Amaral

ROSARIO CASTELLANOS [DESTINO]

Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

371



372

EJERCICIOS MATERIALES’

BLANCA VARELA

yo soy aquella

que vestida de humana

oculta el rabo

entre la seda fria

y riza sobre negros pensamientos
una guedeja

todavia oscura

o no lo soy aquf

sino en el aire nublado del espejo
mirada ajena mil veces ensayada
hasta ser la ceguera

la indiferencia el odio

y el olvido

en la fronda de sombras y de voces
me acosan y rechazan

la que fui

la que soy

la que jamas seré
la de entonces

* Blanca Varela, “Ejercicios materiales”, Claroscuro (Barcelona: Galaxia Gutenberg, 2001), 208-209.

© Obra plastica: Jim Amaral

entronizada entre el sol y la luna
entronizada

me contempla la muerte

en ese espejo

y me visto frente a ella

con tan severo lujo
que me duele la carne
que sustento

la carne que sustento y alimenta
al gusano postrero

que buscara en las aguas mas profundas
dénde sembrar

la yema de su hielo

como en los viejos cuadros
el mundo se detiene

y termina

donde el marco se pudre

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,

Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



EL BUFALO®

CLARICE LISPECTOR

ero era primavera. Hasta el le6n lami6 la frente lisa de la leona. Los dos animales

rubios. La mujer desvié los ojos de la jaula, donde sélo el olor caliente recordaba

la matanza que ella viniera a buscar en el Jardin Zoolégico. Después el ledn pased
despacio y tranquilo, y la leona lentamente reconstituyé sobre las patas extendidas la
cabeza de una esfinge. “Pero eso es amor, es nuevamente amor”, se rebel6 la mujer
intentando encontrarse con el propio odio, pero era primavera y ya los leones se habian
amado. Con los puios en los bolsillos del abrigo, miré a su alrededor, rodeada por las jaulas,
enjaulada por las jaulas cerradas. Continué caminando. Los ojos estaban tan concentrados
en la bdsqueda que su vista a veces se oscurecia en un ensueio, y entonces ella se rehacia
como en la frescura de una tumba.

Pero la jirafa era una virgen de trenzas recién cortadas. Con la tonta inocencia de
lo que es grande y leve y sin culpa. La mujer del abrigo marrén desvié los ojos enferma,
enferma. Sin conseguir —delante de la aérea jirafa posada, delante de ese silencioso péjaro
sin alas—, sin conseguir encontrar dentro de si el punto peor de su enfermedad, el punto
mds enfermo, el punto de odio, ella que habia ido al Jardin Zooldgico para enfermar. Pero
no delante de la jirafa, que era mas un paisaje que un ente. No delante de aquella carne
que se habia distraido en altura y distancia, la jirafa casi verde. Buscé otros animales,
intentaba aprender con ellos a odiar. El hipopétamo himedo. El fardo rollizo de carne,
carne redonda y muda esperando otra carne rolliza y muda. No. Pues habfa tal amor
humilde en mantenerse apenas carne, tan dulce martirio en no saber pensar.

Pero era primavera y, apretando el pufio en el bolsillo del abrigo, ella mataria
aquellos monos en levitacion por la jaula, monos felices como yerbas, monos saltando
suaves, la mona con resignada mirada de amor, y la otra mona dando de mamar. Ella los
matarfa con quince balas secas: los dientes de la mujer se apretaron hasta hacerle doler
el maxilar. La desnudez de los monos. El mundo no vefa ningtin peligro en estar desnudo.
Ella mataria la desnudez de los monos. Un mono también la miré asido a las rejas, los
brazos descarnados abriéndose en crucifijo, el pecho pelado expuesto sin orgullo. Pero

* Clarice Lispector, “El bifalo”, Cuentos reunidos (Madrid: Siruela, 2011), 137-145.
© Obra plastica: Jim Amaral

CLARICE LISPECTOR [EL BUFALO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

373



374

no era en el pecho donde ella mataria, era entre los ojos del mono donde ella mataria,
era entre aquellos ojos que la miraban sin pestafear. De pronto la mujer desvi6 el rostro:
porque los ojos del mono tenian un velo blanco gelatinoso cubriendo la pupila, en los
0jos la dulzura de la enfermedad, era un mono viejo: la mujer desvi6 el rostro, encerrando
entre los dientes un sentimiento que ella no habia ido a buscar, apresuré los pasos, aun
volvi6 la cabeza asustada hacia el mono de brazos abiertos: él continuaba mirando al
frente: “Oh, no, eso no”, pensé. Y mientras hufa dijo: “Dios, enséhame solamente a odiar”.

“Yo te odio”, le dijo a un hombre cuyo solo crimen era el de no amarla. “Yo te odio”,
dijo muy apresurada. Pero no sabfa ni siquiera cémo se hacia. ¢Cémo cavar en la tierra
hasta encontrar agua negra, cémo abrir paso en la tierra dura y jamas llegar a si misma?
Caminé por el Jardin Zoolégico entre madres y nifos. Pero el elefante soportaba el propio
peso. Aquel elefante entero a quien le fuera dado aplastar con apenas una sola pata. Pero
que no aplastaba. Aquella potencia, sin embargo, se dejaria conducir décilmente a un
circo, elefante de nifos. Y los ojos, con una bondad de anciano, presos dentro de la gran
carne heredada. El elefante oriental. También la primavera oriental, y todo haciendo, todo
escurriéndose por el riacho. Entonces la mujer probé con el camello. El camello en trapos,
jorobado, masticandose a st mismo, entregado al proceso de conocer la comida. Ella se
sintié débil y cansada, hacia dos dias que apenas comfa. Las grandes pestafias empolvadas
del camello sobre los ojos que se habian dedicado a la paciencia de una artesania interna.
La paciencia, la paciencia, la paciencia, solamente eso encontraba ella en la primavera al
viento, las lagrimas llenaron los ojos de la mujer, lagrimas que no corrieron, presas dentro
de la impaciencia de su carne heredada. Solamente el olor a tierra del camello venia al
encuentro de lo que ella habia venido: al odio seco, no a las lagrimas. Se aproximé a
la entrada del cerco, aspir6 el polvo de aquella alfombra vieja donde circulaba sangre
cenicienta, procuré la tibieza impura, el placer recorrié sus espaldas hasta el malestar,
pero no aln el malestar que ella viniera a buscar. En el estémago se le contrajo en célico
de hambre el deseo de matar. Pero no al camello de estopa: “Oh, Dios, é¢quién serda mi
pareja en este mundo?”.

Entonces fue sola a buscar su violencia. En el pequefo parque de diversiones del
Jardin Zooldgico esperé meditabunda en la fila de enamorados su turno para sentarse en
el carro de la montana rusa.

Y alli estaba ahora sentada, quieta dentro de su abrigo marrén. El asiento todavia
detenido, la maquinaria de la montana rusa todavia parada. Separada de todos en su
asiento parecia estar sentada en una iglesia. Los ojos bajos vefan el suelo entre rieles. El
suelo donde simplemente por amor —iamor, amor, no el amor!—, donde por puro amor
nacian entre las vias hierbas de un verde suave tan atontado que la hizo desviar los ojos
bajo el suplicio de la tentacion. La brisa le eriz6 los cabellos de la nuca, ella se estremecié
rechazando, rechazando en tentacién, siendo siempre tanto mas facil amar.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



Pero de pronto fue aquel vuelo de visceras, aquella parada de un corazén que se
sorprende en el aire, aquel espanto, la furia victoriosa con que el banco la precipitaba en
la nada e irremediablemente la erguia como a una muiieca de falda levantada, el profundo
resentimiento con que ella se torné mecanica, el cuerpo automaticamente alegre —iel
grito de las enamoradas!—, su mirada herida por la gran sorpresa, la ofensa, “hacfan de
ellalo que querian”, la gran ofensa —iel grito de las enamoradas!—, la enorme perplejidad
de estar espasmoédicamente jugando hacian de ella lo que querian, de pronto su candor
expuesto. ¢Cuantos minutos?, los minutos de un grito prolongado del tren en la curva, y
la alegria de un nuevo sumergirse en el aire insultdandola con un puntapié, ella bailando
desacompasada al viento, bailando apresurada, quisiera o no quisiera el cuerpo, se sacudia
como el de quien rie, aquella sensacion de muerte entre carcajadas, muerte sin aviso de
quien no rasgd antes los papeles del cajon, no la muerte de los otros, la suya, siempre
la suya. Ella que podria haber aprovechado el grito de los otros para dar su alarido de
lamento, ella se olvidé, ella sélo tuvo miedo.

Y ahora este silencio también subito. Estaban de regreso en la tierra, la maquinaria
de nuevo enteramente detenida.

Palida, arrojada fuera de una iglesia, miré la tierra inmévil de donde habia partido
y adonde nuevamente fue entregada. Se arreglé las faldas con recato. No miraba a nadie.
Contrita como el dia en que en medio de todo el mundo cuanto tenia en la bolsa cayera en
el suelo y todo lo que tenia valor siendo secreto en su bolsa, al ser expuesto en el polvo de
la calle, revelara la mezquindad de una vida intima de precauciones: polvo de arroz, recibo,
pluma fuente, ella recogiendo del suelo los andamios de su vida. Se levanté mareada del
asiento, como si estuviera sacudiéndose de un atropello. Aunque nadie prestara atencion,
nuevamente se alisé la falda, hacia lo posible para que no se dieran cuenta de que estaba
débil y difamada, protegia con altivez los huesos doloridos. Pero el cielo le rodaba en el
estébmago vacio; la tierra, que subia y bajaba a sus ojos, por momentos quedaba distante;
la tierra que siempre es tan dificil. Por un momento la mujer quiso, en un cansancio de
[lanto mudo, extender la mano hacia la tierra dificil: su mano se extendié como la de un
lisiado pidiendo limosna. Pero como si hubiese tragado el vacio, el corazén sorprendido.

¢S6lo eso? Solamente eso. De la violencia, s6lo eso.

Recomenzé a caminar en direccién a los animales. El desfallecimiento de la montafa
rusa la habia dejado suave. No consiguié avanzar mucho: tuvo que apoyar la frente en
las rejas de una jaula, exhausta, la respiracion corta y leve. Desde dentro de la jaula el
cuatf’ la miré. Ella lo miré. Ninguna palabra intercambiable. Nunca podria odiar al cuati
que en el silencio de un cuerpo interrogante la miraba. Perturbada, desvio los ojos de la

1. Mamifero carnivoro, pequeio, originario de Brasil. (N. de la T.).

CLARICE LISPECTOR [EL BUFALO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

375



376

ingenuidad del cuati. El cuati curioso haciéndole una pregunta, asi como preguntan los
ninos. Y ella desviando los ojos, escondiéndole su misién mortal. La frente estaba tan
apoyada en las rejas que por un instante le parecié que ella estaba enjaulada y que un
cuatf libre la examinaba.

La jaula estaba siempre del lado en el que ella se encontraba: dio un gemido que
pareci6 venir de la suela de sus pies. Después, otro gemido.

Entonces, nacida del vientre, de nuevo subi6, implorante, en ola lenta, el deseo
de matar (sus ojos se mojaron agradecidos y negros en una casi felicidad —todavia no
era el odio, por el momento apenas el deseo atormentado de odio—, con la promesa del
florecimiento cruel, un tormento como de amor, el deseo de odio prometiéndose sagrada
sangre y triunfo, la hembra rechazada se habia espiritualizado en una gran esperanza).
Pero ¢édénde, donde encontrar el animal que le ensefiase a tener su propio odio: el odio
que le pertenecia por derecho, pero que en su dolor ella no alcanzaba? ¢Dénde aprender
a odiar para no morir de amor? ¢Y con quién? El mundo de la primavera, el mundo de
los animales que en primavera se cristianizan y sus garras arafan pero sin dolor... ioh, no
mas ese mundo!, no mas ese perfume, no ese balanceo cansado, no mas ese perdén en
todo lo que un dia va a morir como si fuera para darse: nunca el perdén, si aquella mujer
perdonara una vez mas, aunque sélo fuese una vez mas, su vida estarfa perdida —dejé
escapar un gemido aspero y corto, y el cuati se sobresalté—, enjaulada miré en torno a
sf'y, como no era persona a quien prestasen atencion, se encogié como una vieja asesina
solitaria, un nifio paso corriendo sin verla. Volvié a caminar, ahora empequefiecida, dura, los
punos nuevamente fortificados en los bolsillos, la asesina incégnita, todo estaba prisionero
en su pecho. En el pecho que sélo sabia resignarse, que sélo sabia soportar, s6lo sabia
pedir perdén, sélo sabia perdonar, y sélo habia aprendido a amar, amar, amar. Imaginar
que tal vez nunca experimentase el odio del que siempre habia sido hecho su perdén hizo
que su corazén gimiera sin pudor, y ella comenzé a caminar tan rapidamente que parecia
haber encontrado un stibito destino. Casi corria, los zapatos la desequilibraban, y le daban
una fragilidad de cuerpo que de nuevo la reducia a hembra de presa, los pasos tomaron
mecanicamente la desesperacién implorante de los delicados, ella que no pasaba de ser
una delicada. Pero ¢podria quitarse los zapatos, podria evitar la alegria de andar descalza?
¢Coémo no amar el suelo que se pisa? Gimi6é de nuevo, se detuvo frente a las barras de un
cerco, apoyo el rostro caliente en el oxidado frio del hierro. Con los ojos profundamente
cerrados buscaba enterrar la cara entre la dureza de las rejas, la cara intentaba el paso
imposible entre las barras estrechas, como anteriormente viera al mono recién nacido
que buscaba en la ceguera del hambre el pecho de la mona. Una comodidad pasajera
le llegd del mismo modo en que las rejas parecfan odiarla, oponiéndole la resistencia de
un hierro helado.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



Abrié los ojos lentamente. Los ojos venidos de su propia oscuridad nada vieron en
la desmayada luz de la tarde. Se qued6 respirando fuerte. Poco a poco comenz6 a ver,
las formas se fueron solidificando, ella cansada, oprimida por la dulzura del cansancio. Su
cabeza se elevé como una interrogacion a los arboles de brotes que iban naciendo, los
ojos vieron las pequenas nubes blancas. Sin esperanza, escuch6 la suavidad del riachuelo.
Bajé de nuevo la cabeza y se quedé mirando al bifalo, a lo lejos. Dentro de un abrigo
marron, respirando sin interés, nadie interesado en ella, ella no interesada en nadie.

Cierta paz, en fin. La brisa jugueteando con los cabellos de la frente como en
los de una persona recién muerta, con la frente todavia banada en sudor. Mirando con
desinterés aquel gran terreno seco rodeado de altas rejas, el terreno del bifalo. El bifalo
negro estaba inmévil en el fondo del terreno. Después paseé a lo lejos con las caderas
estrechas, las caderas concentradas. El pescuezo mas grueso que los flancos contraidos.
Visto de frente, la gran cabeza mas ancha que el cuerpo impedia la vision del resto de ese
cuerpo, como una cabeza decapitada. Y en la cabeza los cuernos. De lejos él paseaba
lentamente con su tronco. Era un bdfalo negro. Tan negro que en la distancia la cara no
tenfa rasgos. Sobre la negrura, el blanco erguido de los cuernos.

La mujer quizas se hubiese ido, pero era tan bueno el silencio en el caer de la tarde.

Y en el silencio del cerco, los pasos lentos, el polvo seco bajo los cascos secos. De
lejos, en su calmo paseo, el bifalo negro la miré un instante. En el instante siguiente, la
mujer nuevamente vio apenas el duro musculo del cuerpo. Tal vez no la hubiese mirado.
No podia saberlo, porque de las sombras de la cabeza ella s6lo distinguia los contornos. La
mujer enderezé un poco la cabeza, retrocedi6 ligeramente con desconfianza. Manteniendo
el cuerpo inmovil, la cabeza en retroceso, ella esperé.

Y una vez mas el bidfalo parecié notarla.

Comossi ella no hubiese soportado sentir lo que habia sentido, desvié sibitamente
el rostro y miré un arbol. Su corazén no latié en el pecho, el corazén latia hueco entre el
estébmago v los intestinos.

El bafalo dio otra vuelta lenta. El polvo. La mujer apret6 los dientes, todo el rostro
le dolié un poco.

El bdfalo con el lomo negro. En el atardecer luminoso era un cuerpo ennegrecido de
tranquila rabia, la mujer suspir6 lentamente. Una cosa blanca se habia esparcido dentro
de ella, blanca como un papel, débil como un papel, intensa como la blancura. La muerte
zumbaba en sus oidos. Nuevos pasos del bufalo la devolvieron a si misma, y con un nuevo
y largo suspiro, ella regresé a la superficie. No sabia donde habia estado. Estaba de pie,
muy débil, emergiendo de aquella cosa blanca y remota en donde habia estado.

Y nuevamente mir6 al bifalo.

El bifalo ahora mas grande. El bifalo negro. Ah, dijo de repente, con dolor. El bifalo
de espaldas a ella, inmovil. El rostro blanquecino de la mujer no sabia como llamar. iAh!,

CLARICE LISPECTOR [EL BUFALO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

377



378

dijo provocéndolo. 1Ah!, dijo ella. Su rostro estaba cubierto de mortal blancura, el rostro
stbitamente enflaquecido era de pureza y veneracién. iAh!, lo instigd con los dientes
apretados. Pero de espaldas a ella, el bifalo permanecia enteramente inmévil. Cogié una
piedra del suelo y la arroj6 dentro del cerco. La inmovilidad del torso, mas negro ain, se
aquieto: la piedra rodé, indtil.

iAh!, dijo sacudiendo las rejas. Aquella cosa blanca se esparcia dentro de ella,
viscosa como la saliva. El bifalo, siempre, de espaldas.

Ah, dijo. Pero esa vez porque dentro de ella se escurria finalmente un primer hilo
de sangre negra.

El primer instante fue de dolor. Como si para que corriese esa sangre se hubiese
contraido el mundo. Se quedé de pie, escuchando gotear como una gruta aquel primer
aceite amargo, la hembra despreciada. Su fuerza todavia estaba presa entre rejas, pero
una cosa incomprensible y caliente, incomprensible, sucedia, una cosa como una alegria
sentida en la boca. Entonces el bifalo se volvié hacia ella.

El bafalo se volvio, se inmovilizé, y a distancia la encaré.

Yo te amo, dijo ella entonces con odio hacia el hombre cuyo gran crimen impunible
era el de no quererla. Yo te odio, dijo implorando amor al bifalo. Finalmente provocado,
el gran bufalo se acercé sin prisa.

El se aproximaba, el polvo se levantaba. La mujer esperé con los brazos caidos a
lo largo del abrigo. Despacio éste se aproximaba. Ella no retrocedié ni un solo paso. Hasta
que él llegé a las rejas y alli se detuvo. Alla estaban, el bifalo y la mujer frente a frente.
Ella no mir6 la cara, ni la boca, ni los cuernos. Miré sus ojos.

Y los ojos del bifalo, los ojos miraron sus ojos. Y fue intercambiada una palidez
tan honda que la mujer se entorpecié adormecida. De pie, en un suefo profundo. Ojos
pequenos y rojos la miraban. Los ojos del bifalo. La mujer cabeceé sorprendida, lenta-
mente meneaba la cabeza. El bifalo estaba tranquilo. Lentamente la mujer negaba con la
cabeza, espantada por el odio con que el bifalo, calmo de odio, la miraba. Casi absuelta,
meneando una cabeza incrédula, la boca entreabierta. Inocente, curiosa, entrando cada
vez mas hondo dentro de aquellos ojos que sin prisa la miraban, ingenua, con un suspiro
de ensueno, sin querer ni poder huir, presa del mutuo asesinato. Presa como si su mano
se hubiese pegado para siempre al puial que ella misma habia clavado. Presa, mientras
resbalaba hechizada a lo largo de las rejas. En tan lento vértigo que antes de que el cuerpo
golpeara suavemente, la mujer vio el cielo entero y un bufalo.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



ENSAYO SOBRE EL ODIO®

AUREL KOLNAI

a tonalidad fundamental del odio es la hostilidad, la confrontacién, el rechazo y la

actitud afectiva de indole negativa. En esto, el odio estd emparentado con la antipatia,

laira, el asco, el desprecio y la lucha. Como sucede por lo general con los conceptos
vitales importantes, también hacemos un mal uso consciente de las palabras “odio” y
“odiar” para designar actitudes y sensaciones que, en realidad, son de una naturaleza
mucho mas superficial y genérica.

El odio es, ante todo, un sentimiento al cual le es necesariamente peculiar una
entrada en accion de la propia persona —que hace referencia a su ser “entero”—. En
lenguaje fenomenolégico decimos que el odio posee simultaneamente profundidad y
centralidad.

[...]

En contraposicién al asco, el odio —sin ser, por ello, menos intencional— es
siempre un elemento esencial, codecisivo de la configuracién de la vida misma. El odio
es un aspecto histérico en el vivir humano, como las circunstancias de nacimiento, el
caracter, la conversion, la pasion, el amor, la obra y la enfermedad.

[...]

Se podria optar también por el giro de que el odio s6lo es posible ante un objeto al
que se puede atribuir responsabilidad y conciencia ética. Mas adelante volveremos a insistir
en la estrecha relacion entre el odio y el tener-por-malo. En este punto, es importante hacer
una doble demarcacion: por un lado, que la responsabilidad y la capacidad de decision
ética sean pensadas como graduales (por ejemplo, el sefor feudal es en su entramado
social més libre y mas responsable que el siervo, el de alto nivel espiritual lo es mas que
el ignorante hombre impulsivo), y, por otro lado, que junto con la responsabilidad moral
se requiere potencia activa (cuanto mds débil sea el malvado “oponente”, mas superfluo
serd el odio). Sin embargo, de la mano de este motivo deben diferenciarse con rigor el

* Aurel Kolnai, “Ensayo sobre el odio”, en Asco, soberbia, odio (Madrid: Ediciones Encuentro, 2013), 143-190.
© Obra plastica: Jim Amaral

AUREL KOLNAI [ENSAYO SOBRE EL ODIO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

379



odio y el miedo. El modo de ser en si del objeto temido me resulta hasta cierto punto del
todo indiferente; pues, lo que importa es solo el posible efecto que pueda tener sobre mi.
El miedo ante el acosador es, como miedo, exactamente del mismo orden que el miedo
ante la tormenta. Bien es verdad que en algunos casos en los que entran en juego objetos
pertinentes para ello ocurre que el miedo puede convertirse en ocasién de odio. También
es facil que me resulte odioso el superior furioso que amenaza con despedirme. Aun asi,
no puede llegar a pensarse el odio como un “derivado” del miedo. De un modo especial
odiaré al jefe injusto; por el contrario, al que es mucho mas estricto pero que no considero
injusto, mas bien lo voy a temer que a odiar. Lo puedo temer y amar al mismo tiempo; y
puedo odiar a un colega malicioso y malévolo, aun cuando éste no pueda “hacerme nada”.
El odio se dirige, por lo tanto, hacia la “esencia” del objeto, pero nunca hacia su esencia
sin mas, como ocurre, por lo menos de un modo relativo, con una valoracién conceptual
0 un sentimiento estético; sino remarcando fuertemente tanto el efecto que esta esencia
pueda tener sobre el sujeto (el “que odia”) como también la relacion vital condicionada
espiritualmente que une a ambos, al sujeto y al objeto del odio. El odio no se dirige ni a
la esencia en si, ni a un enlace causal, sino mas bien a la “funcién histérica”.

[..]

Un aspecto sumamente importante del problema del odio se refleja en la cuestion
de qué debiera suceder propiamente con su objeto segtn la intenciéon inmanente a esta
emocion. ¢éHasta qué punto en el odio se aspira a la destruccién de su objeto? La supresion,
la proscripcién, la destruccién, el homicidio, la profanacién metafisica del contrincante
—por ejemplo, impidiendo que su sepelio tenga lugar tal y como es debido— son propias
de una voluntad colmada por el odio. Sin embargo, el que odia no tiene necesariamente
que desear nada de lo dicho: igual que no todo aquel que tiene miedo huye realmente,
ni intenta huir o ni siquiera la idea de huir le es familiar.

[..]

¢Quién puede decir de un modo inequivoco, qué es lo que el odiador podria
acometer gustoso con su enemigo si se identificara totalmente con su odio y no tuviera en
cuenta ni reflexiones morales ni consideraciones externas? ¢Se contentaria el odio con que
el contrincante fuera “puesto a distancia” y fuera abatido en un campo determinado? ¢O
tiene éste que ser danado, martirizado, humillado? ¢Es su muerte el auténtico objetivo?
¢O tal vez ni siquiera la muerte sea suficiente? Pues, el odio puede incluso sobrevivir a
la muerte del enemigo y perseguirle mas alla de la tumba. El que odia también puede
calumniar o intentar borrar el recuerdo de su contrincante; puede desear para su alma la
perdicién eterna. Por tanto, el odio, a diferencia de un determinado miedo, un determinado
asco y un determinado apetito, no tiene un objetivo claramente univoco. No puede
afirmarse sin mas que sea precisamente la muerte el objetivo paradigmatico del odio y que
todo lo demds sean debilitaciones, anticipaciones o retoques de ella. Aun asi, es propia

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



del odio una inconfundible intencién destructiva'; y la muerte fisica es precisamente el
acto de destruccion mas evidente y mas completo.

[..]

Por consiguiente, el odio es més y es menos que voluntad homicida: habitualmente
es, en su configuracién activa y concretamente vivida, menos que voluntad homicida, pero
a menudo apunta a una exigencia de aniquilacion todavia mas amplia —se abre aqui la
pregunta de si no existe ya siempre, al menos de una forma vaga, un apuntar semejante—.
Dijimos que el odio se dirige a la ejecutoria histérica de un ser, a la existencia de una
constitucion espiritual dada. Sin embargo, una vez que el ser en cuestién ha aparecido
en el acontecer del mundo, su existencia jaméas puede ser aniquilada por completo. Se
puede odiar, todavia hoy, a Napoleén o a Bismark, pero de igual modo uno puede odiar
a su ya difunta suegra desconocida para el piblico y cuyas penosas cualidades aparecen
de nuevo reproducidas en su hija. Que el odio no esta ligado simplemente a la idea del
homicidio, lo muestran dos consideraciones mas. En primer término, el hecho evidente
de que el odio es posible no sélo hacia personas concretas, sino también hacia poderes
espirituales impersonales.

[..]

1.

Me centro ahora en los motivos del odio, o dicho mas exactamente: en los elementos
del objeto hacia los que se dirige el odio. Estos elementos parecen ser muy dispares;
[...] Por el contrario, el odio no se dirige ni a una cualidad de lo “odioso”, ya que ésta
en si no existe; ni en modo alguno tampoco a fuerzas que simplemente hagan frente al
sujeto frenandolo o perturbéndolo. Incluso todavia los sentimientos de la “simpatia” y la
“antipatfa” muestran en este punto una estructura mas simple, precisamente porque son
del todo “injustificables”.

[..]

Asi, por un lado, es propio del odio cierta basqueda selectiva del objeto, el cual no
se presenta de un modo natural y automatico, sino que —como el amor en un sentido mas
sublime y estricto— tiene algo de acontecimiento, de curso que marca la personalidad.
Por otro lado, no es propio del modo de ser del odio que sea un capricho juguetén o
una bisqueda aventurada, pues el odio es, en pleno sentido, “sugerido” a la persona. La
tipologia del odio no se limita Gnicamente al caso de la defensa propia (venganza) y al caso
de la indignacién moral en si. Por ejemplo, la “situacion de enemistad objetiva” difiere de
esos dos. Otro tipo significativo lo constituye el odio religioso o el odio cultural, que esta

1. Alexander Pfander (op. cit., p.41) habla de la “condicion corrosiva, abrasadoray destructora”, de la “virulencia
inhibitoria, abrasadora y aniquiladora” del movimiento afectivo que él designa como odio.

AUREL KOLNAI [ENSAYO SOBRE EL ODIO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

381



382

configurado de un modo similar, es decir, el odio entre dos cosmovisiones o formas de
vida enconadas. Ciertas manifestaciones fronterizas del odio aparecen en casos en los que
el amor por una persona es “reprimido” y “sobrecompensado”, ya sea porque la persona
en cuestion rechaza este amor, devolviendo un comportamiento descortés, ya sea por
otras razones. Para estos casos que acabamos de citar deberia ser cierto que el odio
originariamente no se dirige a la naturaleza o a alguna propiedad del objeto, sino que se
manifiesta de un modo como abstracto, que esta primero vacio de contenido, como una
fuerza antagonica a un amor que se ha vuelto incontestable, para sélo posteriormente
seleccionar para si, a modo de nutriente, las caracteristicas del objeto que son malas y se
oponen al valor. El odio hacia uno mismo podria verse como un caso fronterizo de este
tipo que sigue, por ejemplo, el siguiente esquema: yo, con estas caracteristicas que ahora
tengo, soy incapaz de perseguir mis ideales y de alcanzar los éxitos que reclama mi yo mas
intimo; pero yo, que me soy tan cercano, deberfa poder, y por esta razén, merezco ser
odiado por mi mismo. Con todo, estos tipos de odio algo cuestionables tienen en comdn
con el odio auténtico y original un momento decisivo: la relacién dinamica, la vinculacién
existencial del que lo siente (el que odia) para con su objeto.

[..]

II.
Ha llegado el turno de tratar el tema “odio y amor”. Esta es una asociacién bastante banal,
pero que, a pesar de todo, no se puede evitar. La conciencia colectiva de la humanidad no
se engana cuando afirma que el odio y el amor, comprendidos de un modo muy general
y tosco, son fuerzas fundamentales simétricamente antagénicas del alma humana; no se
puede investigar la una sin hacer referencia a su relacién con la otra.

[..]

Aquella diferencia entre el amory el odio, que debe llamarnos primero la atencién,
es que el alcance del odio es incomparablemente més reducido que el del amor. En un
sentido efectivo, sin duda pueden odiarse tantos objetos como amar se pueden, estando
en desavenencia consigo mismo y con el mundo puede igual de bien odiarse todo como
no amar nada. [...] Por decirlo de un modo conciso: cuando objetos que no son ni personas
ni poderes de tipo espiritual tienen una valoracién objetiva se los puede “amar” mucho
mas facilmente que “odiarlos” cuando son valorados negativamente.

Del agrado y la afirmacién al amor hay un camino mas llano y mas continuo que
del desagrado y la negacién al odio.

Esta divergencia que acabamos de mencionar se hace mas visible cuando avis-
tamos la multiplicidad mucho mas amplia de formas del amor. Se ha hablado de amor
benevolentiae, amor concupiscentiae, amor intellectualis; pero, jamas, se ha acometido
una clasificacién correspondiente para el odio. Se apunté mas arriba que a todo odio le

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



es inherente una intencién de “aniquilacién”, la cual puede en verdad estar presente en
diferentes grados de concrecién y amplitud.

[..]

La voluntad de aniquilacién tiene mdltiples formas, grados e instrumentos, pero se
trata en el fondo y en alto grado de algo bastante univoco, pues el no ser de un objeto es,
en sentido estricto, univoco y uniforme. Por el contrario, el ser es diverso y multiforme.
Dado que el amor implica una afirmacién del ser, y él mismo (es decir, el sujeto) se
dispone en una relacion positiva hacia el ser (ajeno), él mismo tiene que desarrollarse en
una multiplicidad de intenciones concretas.

[..]

En el odio puede estar a pesar de todo presente una ficcién de “aniquilacién
absoluta” —nunca plenamente realizable—. Sin embargo, el amor no puede tener una meta
maxima abstracta, ni que sea puramente ideal. El amor del enamorado por su amado, el
amor del creyente por Dios, el amor de un viejo maestro por sus estudiantes adolescentes
no se pueden reducir al mismo denominador comdn de una aspiracién concreta, aunque
cada uno de estos amores es también en si portador de varias tendencias, sin faltar por
ello un motivo central.

[..]

De ello se sigue: el odio es un fenémeno mds circunscrito y mds especifico que el
amor.

[..]

El odio es, por principio, una relacion mds bilateral que el amor. Empiricamente
suele ocurrir muy a menudo que el odio no es correspondido; pero es absurdo alli donde
en un sentido pleno no pudiera ser nunca correspondido.

Estas Ultimas reflexiones explican por qué la intenciéon del odio realza mds
agudamente su objeto que el amor. Para que el odio tenga lugar, es menester un giro mas
radical, una orientacion caracterizada de algiin modo como Gnica, como histérica. El amor
es mas inmanente a la estructura de la vida y al “despliegue” espiritual de la persona; el
odio, en cambio, la atraviesa, crea puntos especiales de relacién que no son explicables
funcionalmente desde el sujeto, sino que tienen como integrante esencial la interferencia
de olas contrarias. Los “amores” o relaciones de amor de una persona, aunque en puntos
concretos sean superficiales, accidentales, estén causados incidentalmente, proporcionan
por lo general una imagen intuitiva de su vida y sus aspiraciones, de su sistema de valores
y de las perspectivas de sus fines. Sus relaciones de odio representan, mas bien, bloques
que sobresalen: pueden ser absolutamente significativos por su caracter e iluminarlo
profundamente, pero, en modo alguno, ofrecen una ilustracion de él, y son mas bien sélo
puntos de orientacion histéricamente dados, que existen mas bien por si y no reflejan la
actitud general del sujeto hacia el mundo. Por esta razén, y tan insélito como esto pueda

AUREL KOLNAI [ENSAYO SOBRE EL ODIO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

383



sonar, la significacion individual y la dignidad del objeto del odio son en cierto sentido
mayores que las del objeto del amor. Todo amor trae consigo el trasfondo de la totalidad de
cosas amadas mucho mas que el odio trae consigo un trasfondo de otras cosas respecto
de las cuales uno de algiin modo toma posicién. Se podria excluir de esta comparacién
la gran pasién amorosa, pues para quien la siente el mundo entero, excepto la persona
amada, se ha convertido en un esqueleto palido y vacio de significado. Y, sin embargo, se
menciona suficientemente a menudo que el gran amor sexual también nos abre y nos hace
receptivos a valores de un tipo completamente diferente, si bien todo, por asi decir, se
rebaja a una estela del amado. De todos modos, esta excepcion desaparece, si excluimos
la fuerte pasiébn amorosa que aparece como un “estado” especial, y si nos limitamos a
las relaciones de amor duraderas constitutivas de la vida. En comparacién con ellas, el
odio sin duda contiene en si una intencién hacia sus objetos mas aislada y como mas
penetrante. Si el amor revela al hombre (al sujeto) en toda su vivacidad, el odio lo hace mas
en las apariciones decisivas desde si mismo, en las grandes lineas de su “tragicidad”. En la
intencién aniquiladora del odio, que se diferencia claramente de la intencién de evitacion
y defensa ante un objeto (en el miedo, asco, evasién por comodidad), se experimenta la
unidad dinamica de la existencia, por asi decir, la presion inevitable del universo entero
en un punto del espacio vital de un modo mas singular que en la plenitud de intencién
del amor, en que la vida de valor configurada y jerarquizada de quien lo siente permanece
mas encerrada en si misma. En consecuencia, puede también ser el amor y no el odio
el dltimo motivo de nuestra unién espiritual con los objetos: la diseccion refinada de su
cardcter objetivo presupone, en sentido secular e histérico-cultural tal como supongo, el
odio. El andlisis surge del modo més evidente del desenmascaramiento condicionado por
el odio. ¢Serfa posible, por ejemplo, el pensar formalista y metodolégico sin presuponer la
relacién de odio hacia ciertos tipos de contenidos vitales, aunque bien sélo de un modo
muy general, a grandes trazos y no en sentido actual? Con todo, sélo queremos aqui
mencionar esta implicacién posible del tema?.
[..]
Iv.

La coexistencia de amor y odio puede entenderse en dos sentidos: a saber, en el sentido
de una correspondencia complementaria de objetos contrarios, y en el sentido de una
actitud ambivalente, “paradéjica” hacia uno y el mismo objeto.

2. La relacién entre el odio a la vida y al mundo, la voluntad de dominacién técnica de la naturaleza y el
pensamiento analitico “desmembrador”, “aislante” ha sido recalcada entre otros por algunos pensadores
inspirados por Nietzsche, como Scheler, y de modo mds unilateral y romdntico por Th. Lessing y Klages. En
realidad partiendo de aqui no se puede comprender el conocimiento conceptual en su esencia, sino sélo

una exageracién del mismo desvinculada de los otros dmbitos animicos y culturales.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



Centrémonos en el segundo de estos sentidos, cuya amplitud algunas veces ha sido
sobreestimada. En el fondo de “todo” amor debe esconderse odio, y “todo” odio debe
retrotraerse a un amor de algtin modo “desgraciado”, truncado, decepcionado, amargado
e inconfeso. Si se comprende esto con la generalidad suficiente, puede ser demostrado,
en efecto, de manera estricta. Todo amor lleva consigo la posibilidad del odio en contra
del objeto en cuestion, pues en el amor se establece un vinculo muy intimo con este
mismo objeto, y todo lo desfavorable y contrariante de su parte resulta apropiado, por lo
tanto, para desencadenar auténtico “odio” a causa de la (relativa) irrevocabilidad de este
vinculo. He aquf algunos ejemplos: odio contra el hijo discolo, contra el amante infiel,
contra el “admirado” que se ha comportado para con nosotros de un modo arrogante
y repelente. Por otro lado, el odio siempre se basa en amor: la “dignificacion” espiritual
del objeto mismo, que es condicién del odio, la orientacion hacia el objeto presente en
el odio serfa impensables sin que se hubiera abortado un movimiento inicial de “amor”.
Ningln odio puede ser mas abrasador y mas “personalmente” corrosivo que el que se
siente en contra de un objeto que ha decepcionado a quien primero fue su “amante”, que
lo castiga por el amor reconocido “como falso” y que se ha transformado en “odiador”.
Raramente por el mero rechazo u ofensa del amor, por el repudio a corresponder: en la
mayoria de los casos, juega en mayor o menor medida un papel el que el objeto, en el
curso del desarrollo de la relacién, se “desvele” y ponga de manifiesto su ser contrario a
los valores y, todavia més, el caracter meramente aparente de algunos de aquellos valores
suyos que en un principio fueron admirados.

[..]

El odio siempre estd mucho mas lastrado con el interrogante del amor que no
a la inversa: las cumbres del amor pueden alzarse sobre un nivel de la pequena vida
“cotidiana”, desapasionada; los volcanes del odio, por el contrario, se alimentan de un
fuego en cuya llama debemos presuponer una y otra vez el amor. El poeta Chesterton
evoca a los profetas de la accion colectiva “fria” y mecanizada:

“Likelier the barricades shall blare,

Slaughter below and smoke above:

And death and hate and hell declare

That men have found a thing to love™.

..]

3. “Es mas probable que se levanten barricadas
Con la muerte por debajo y el humo por encima,
Y la muerte, el odio y el infierno declaren
Que los hombres han encontrado algo para amar” (ndt).

AUREL KOLNAI [ENSAYO SOBRE EL ODIO]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

385



V.

Si nos planteamos ahora la pregunta por la “imagen del mundo del odio” nos basamos
en el hecho de que en todo odio resuena —si bien no més fuerte que en el amor o en la
angustia, tal vez si mas reflexionado, formulable y refinado— una vivencia metafisica. Quien
siente angustia quiere salvarse y se contentaria con ello; quien ama acepta, toca, abraza
un objeto y con ello se colorea también de un modo secundario la relacién con el mundo
en la cual esta involucrado. Pero cuando el odio més alla de sélo desterrar a su objeto de
la zona de contacto, le sigue sus pasos y lo persigue, cuando aspira a su “destruccion” y
lo etiqueta en la categoria de lo “malo”, apunta a una conciencia metafisica mucho méas
radical. Una actitud hacia el mundo que sea pura y l6gicamente hedonistica-positivista,
ametafisica, podria acabar con el odio de un modo mas terminante que con el amor o
la angustia.

Lo que el odio requiere y promete es —por lo menos por un lado— una especie de
decision sobre el destino del mundo. No obstante, con ello no se puede entender la palabra
“mundo” en un sentido literal; aunque, después de todo, es vivenciado el fragmento del
mundo que alli esta en cuestién no como un ambito especial perfectamente delimitado,
sino como una curvatura del mundo perspectivisticamente antepuesta. El contrincante
odiado no es en si sélo contrincante del sujeto que odia, sino que aparece como un factor
que por si mismo merece ser combatido, como “malo”, como uno que no sélo “deberia” ser
desbancado, sino que ademds “deberfa” ser “aniquilado”; por otro lado, no sé6lo como un
“malo” que tiene que ser reconocido y sentenciado o incluso también castigado como
tal, sino como 2esta fuerza malvada antagonista aqui”, como la cara opuesta mala dada
de modo concreto, en contra de la cual se combate por la posesiéon de un fragmento
representativo del mundo que, por tanto, se extiende mas alla de uno mismo y representa
el mundo en general como objeto de combate.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



UN ODIO QUE SIEMPRE
NOS ACOMPANARA..

CARLOS THIEBAUT

POLITICAS DEL ODIO Y SUJETOS ODIADORES

uizas esta paradoja del odio —que resulta més visible cuando lo vemos como

forma de ser del sujeto que como un sistema de objetos que merecen ser, en si

mismos, odiados— pueda entenderse con mayor claridad y ahondarse, mas que en
los odios personales, cara a cara, en los odios publicos, los llamados odios politicos. Estos
odios son de una forma diferente a los odios personales y a los odios abstractos —cuya
diferencia, no obstante, he querido minimizar en lo que he venido indicando— pero, a la
vez, estan hechos de ellos. Se parecen a los segundos, a los abstractos, porque lo que parece
vehicularse en ellos son rechazos de tipos de personas (como sucede en la homofobia o
en la misoginia) que algunas personas ejemplifican: se odia la homosexualidad de esta
persona y la femineidad de esta otra. Podriamos afadir, también, el antisemitismo, el
anticomunismo, pero igualmente el antiamericanismo y las miiltiples caras de los racismos'.
Pareceria que en todos estos tipos de odio el caracter general o abstracto de lo que se
odia esta claro (aunque, en cada caso, cabe establecer matices recorriendo aquella gama

* Carlos Thiebaut, “Un odio que siempre nos acompanara...”, en Manuel Cruz (Comp.) Odio, violencia y
emancipacién (México: Gedisa, 1999), 41-50.

1. Anotemos, aunque sea rapidamente, y en nota a pie de pagina, que estos odios no son iguales, ni en sus causas
ni en sus modos. Incluso podemos pensar que algunos de ellos —como el antiamericanismo que se menciona
aqui y que es uno de los ejes del reciente andlisis del odio hecho por André Glucksmann en El discurso del
odio (Madrid: Taurus, 2005), quien quiere hallar en el odio un centro de la vida ptblica contemporanea. Su
argumento es que es necesario acudir a la idea de odio —el antisemitismo y el antiamericanismo— para
poder comprender las posiciones politicas contemporaneas. Como se verd, me distanciaré de ese diagndstico
indicando que acudir al odio como explicacion perpetia su vinculo de negatividad, si no es que lo crea.

© Obra plastica: Jim Amaral

CARLOS THIEBAUT [UN ODIO QUE SIEMPRE NOS ACOMPANARA...]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

387



cromdtica de las emociones a las que antes me referi; caben formas de esos rechazos que
no definamos, que no podamos definir como odios, sino como desprecios o menosprecios).

Pero al mismo tiempo estos odios politicos se parecen a los odios personales,
aquellos que cara a cara, a la vez atan y separan, en un vinculo de condena, al odiado y
a su odiador. Si somos cabalmente homéfobos, antisemitas, misoginos, racistas, antico-
munistas o antiamericanos, no parece que podamos, a la vez, apreciar personalmente a
un homosexual, a un judio, a una mujer, a alguien de una raza que despreciamos, a un
comunista o a un norteamericano (a éste, en tanto odiado, le llamamos gringo por ejemplo).
Parece que, si odiamos asi, estos odios definen tipos de relaciones con los tipos de personas
cuyas identidades tienen esos rasgos; es mds nos hacen ver a las personas sélo en tanto
definidas por esos rasgos. No requiere mucho esfuerzo darnos cuenta de en qué medida
los odios politicos definen las fronteras de mdltiples conflictos contemporéneos. Acuian
y hacen densas las identidades de los odiados y de los odiadores, perfilan las zonas de
quiebra, definen las fronteras y las fallas que, a la vez, consolidan los grupos de pertenencia.
También, l6gicamente, estos odios politicos estan siendo centrales en muchas discusiones
contemporaneas que, asimismo, han querido indagar sus causas y condenar sus efectos
(aqui, de nuevo, la mala fama del odio se muestra patente). Y lo hacen, ademas, con un
giro especial que merece atencion: en la cartografia del odio, el pensarnos odiados por
alguien o por algln grupo, a la vez define nuestra inocencia (“¢qué hemos hecho para ser
odiados?”) y nos redime de nuestras acciones de respuesta (“tuvimos que combatir el mal”),
incluso de nuestro odio retributivo, el que paga con moneda pequefa odio con odio. En
efecto, no hay nada mas claro cartograficamente para definir dénde y cémo nos ubicamos
con respecto a otros que indicar que somos odiados en alguna forma de odio politico. No
hay acusacién mayor de condena a quien nos odia que declararle, precisamente, odiador.
Al hacerlo asi no sélo le acusamos de ser victima de una mala emocién: le retratamos
con rasgos de perfidia y, asi, exculpamos nuestro odio, si asf lo expresamos, o damos por
justificadas aquellas respuestas, con frecuencia no menos radicales y absolutas, que,
por la mala fama del odio mismo, llamamos de otras maneras. Al igual que acontecia
respecto a la diferencia escolastica entre el odio de abominacién y el odio de enemistad,
incluso podemos decir que nuestro combate contra el mal que encarna el odio politico
que nos tienen quienes nos lo tengan (los homosexuales o los judios, las mujeres, etcétera)
se dirige a redimir al odiador de su error de concebirnos a nosotros como el mal, cuando
somos el bien, y a hacerle descubrir que ellos, y no nosotros, son el mal. Que en ese
magnifico ejercicio de justificacién (todo un complejo sistema de inversiones especulares)
se perpette el odio, quizas sin su conciencia, lo hace alin mas aterrador. Pues el riesgo
que ahf se contiene es que nuestro odio se haya hecho invisible, se haya hecho banal,
de tan obvia y justificada que se ha hecho su razén. Frente a esta banal invisibilidad de

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



lo patente puede afirmarse la certeza de que es un ejercicio originario, ejemplar, de odio
aquel que acude a exterminar a quien se dice que odia y mas aun si ese su odio es la
razén que aducimos para exterminarle y el motivo, incluso, para no concebir, entonces,
que el nuestro también lo es. Aduciendo ser odiados no tenemos ni que comprobar la
realidad de ese odio: no tenemos que comprobar, persona a persona, la conjura de los
homosexuales o los judios, o la callada venganza de lo femenino sobre lo masculino.
Si nos decimos odiados, porque asi nos sentimos y asi lo proyecta la especularidad del
odio, incluso podemos odiar sin acudir a tal término (y exculparnos, por lo tanto del
odio), banalmente perpetuando en el tejido social las diferencias (judio/ario, homosexual/
heterosexual) en forma de heridas.

Este perverso mecanismo de explicacion y de justificacion, de exculpacion y de
desplazamiento de la culpa al otro parece nacer de un —justificado, de nuevo— senti-
miento de defensa. Los odios politicos pueden nacer de un desprecio (a las mujeres, a los
homosexuales), pero se consolidan porque lo odiado se entiende como amenaza, como
un peligro que, a su vez, nos odia. Es, pensamos, activo contra nosotros y nos exige una
respuesta, defensiva y agresiva, no menos activa: hay una conjura, latente o patente, de
quien es homosexual y que, al reclamar el derecho al matrimonio, destruye la familia; de los
judios que, con una conjura internacional, amenazan a las decentes sociedades cristianas;
de los fanaticos islémicos que cometen actos terroristas y quieren destruir Occidente; de
las mujeres que, queriendo subvertir los roles tradicionales, cuestionan la imagen de los
varones. Como en todo, cabe establecer matices y precisiones, perfilar los diagndsticos
y las causas en toda esta gama de actitudes. Pero cabe sostener también que los odios
politicos tienen ese rasgo comun: cuando se odia es porque lo odiado se percibe como
algo que nos amenaza en formas activas, con formas de odio.

Pero en lo que se acaba de indicar ha parecido darse por valido que el vinculo
del odio es bidireccional y recursivo: he dicho que sentirnos odiados es una magnifica
coartada de nuestro odio al odiador y, ademas, una forma en la que nuestro propio odio
puede disfrazarse o hacerse invisible. Decirnos odiados puede, asi, ser excusa y causa
de nuestra propia reaccién. Pero ¢ha de ser asi? Podriamos —por ejemplo, si somos
homosexuales, judios, mujeres, norteamericanos o comunistas— ver que somos odiados
y no responder, por nuestra parte con odio, sino con argumentos de justicia, con intentos
de disolver razonablemente tensiones o, incluso, con represion justificada. No toda
reaccion defensiva ha de ser odio. Podemos resistirnos a caer en la seduccion negativa y
vertiginosa del odio. Cabe responder sin odio al odio politico, igual que cabe responder
sin odio al odio personal (aunque sea, en estos casos, en forma de fuga, de abandono, de
perdida). Pero notemos entonces que eso apunta, desde otro lado, al mismo lugar al que
nos estadbamos acercando: que el odio es una emocién que ata al odiador a lo odiado,

CARLOS THIEBAUT [UN ODIO QUE SIEMPRE NOS ACOMPANARA...]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

389



390

que le hace asumir, en la tonalidad de su reaccién, el rasgo negativo que dice apreciar en
lo odiado, lo cual nos permite entender que no todo odiado, no todos los odiados, han
de asumir —haciendo propia la negatividad que quien le odia dice ver en él, en ellos— el
vinculo del odio. El odio, como todas las emociones, tiene un color distinto en actitud
de primera persona que en actitud de segunda persona (no es lo mismo amar que ser
amado, temer que ser temido). El vinculo del odio, el que transfiere al sujeto la negatividad
de lo odiado y que, en cierto sentido, le hace reiterarlo, opera en esa actitud de primera
persona cuando odiamos, aunque nuestro odio no nos sea visible como tal, sino en sus
disfraces. (Si bien existen también, y esto se ha analizado en multitud de casos, como en
la cultura judia y la cultura femenina, emociones y actitudes de autoodio en las que se
interioriza el vinculo del odio como marca de la propia identidad, esta forma de odio si
que es recursiva y reflexiva. Pero el autoodio, como el autodesprecio, no son consecuencia
directa de su condicién necesaria, esto es, la de ser odiados o despreciados; es menester
buscar en otros mecanismos de sumisién su motor o su condicién suficiente). Por pasiva,
cuando somos odiados y no queremos perpetuar —consciente o inconscientemente,
explicita o banalmente— el vinculo del odio, hemos de disolverlo si podemos, algo que,
como veiamos hace un momento, parece el mecanismo primero, casi estructural, de los
odios politicos. Disolver los lenguajes del odio —negarnos a aceptarlos como lenguajes
vélidos en la esfera ptblica— parece ser una de las formas de intentar romper ese vinculo.

Pero resistirse a él nos lleva, de nuevo, a preguntarnos por la causa del odio
mismo. Y hay aqui, de nuevo, algo paradéjico. Por una parte, si el vinculo del odio se ve,
como decia, en actitud de primera persona, el resistirnos a él (en actitud de segunda o
de tercera persona) ¢no lo hace opaco e incomprensible? Sabemos, ciertamente, que hay
antisemitismos, homofobias, etcétera, pero, en cierto sentido, si nos resistimos a caer en
los vinculos que quieren establecer, no los comprendemos como odios, sino como errores,
patologias, falsificaciones ideoldgicas; asi los explicamos. Desde fuera del odio, el odio
es incomprensible; es incomprensible la fuerza de su vinculo, su seductora atadura, su
aterradora reiteracién de negatividad. Desde dentro del odio, como sujetos que en primera
persona los vivimos y los activamos, no necesitamos —parece— otra explicacion que la
necesidad de responder a lo que, decimos, nos ha dafnado (y, asi, es venganza) o nos puede
danar (y, asi, es miedo). Desde dentro, el odio se explica totalmente a si mismo; desde fuera,
no se comprende. Pero, entonces, (cémo sostener lo que antes sugeria, que declararse a
uno mismo objeto de odio puede ser la justificaciéon de nuestra misma respuesta de odio,
algo que —como dije— es patente en los odios politicos si esta respuesta no es necesaria?
¢Cémo explicar el odio antisemita, anti-islamico, anticomunista, homéfobo, miségino, si
no ha de ser, necesariamente, respuesta al odio que, decimos, nos tienen los judios, los
islamicos, los comunistas, los homosexuales, las mujeres? ¢éCémo explicar nuestro odio si

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



no podemos atestiguar, comprobar, el suyo, si no necesitamos hacerlo? Quizas, y contra
lo que he venido diciendo, habria que sospechar que el odio no es tanto una reaccién,
una emocion reactiva, ante algo perverso, amenazador, daiino, cuanto una emocién ella
misma originaria, activa, que —ahi, de nuevo, su paradoja— para hacérsenos aceptable
debe encontrar, o crear, sus propias causas, aunque sea imaginariamente. Hay una forma
de odio que imagina los dafos a los que responde vy, sobre todo, que proyecta sobre
aquello a lo que dice responder la misma negatividad que lo constituye.

Parece, en efecto, que los odios politicos tienen un fuerte caracter imaginario.
Hemos de imaginarnos odiados, despreciados, amenazados, heridos, para dar cuenta de
nuestro odio; hemos de ver como resultados del odio que se nos tiene incluso todo dano
que se nos inflija. No importa que no sea asi—que los judios no participen en una conjura
internacional, que los homosexuales no tengan una oculta agenda de destruccion de la
familia—, lo que importa es que podamos pensarles de esa manera y que dispongamos del
imaginario social negativo en el que, como una pantalla, se despliegan las amenazas y los
dafios, los miedos y las agresiones. Como en el cine, las representaciones y las identidades
ocupan, en sus conflictos, la totalidad del espacio. A diferencia de él, en la vida —en la
vida publica— el dafio que produce el odio es real; dafa a las personas, destruye vidas,
deshace esperanzas, quiebra felicidades. En este caso, de nuevo, la ficcién —el imaginario
del odio— inunda la vida. Los odios politicos —el que los terroristas dicen sentir, el que les
responde en idénticos términos o el que les atribuimos como coartada de nuestro propio
odio, un odio que era anterior a su objeto— tienen la inmensa fuerza de polarizar y de
inundar la totalidad del espacio de la representacion. Y, de nuevo, aparece la cualidad
pegadiza y aglutinadora del odio que se muestra en que cuando él esta arrastra consigo
otras emociones —Ia ira, el miedo, la sospecha—, pues las condensa a todas en una
enérgica constelacion de negatividad. Cuando el odio esta no podemos despegarnos de
su fuerza, nos cuesta tomar distancia.

Quizas podriamos pensar que esa dificultad para tomar distancia del odio que
inunda la vida pdblica cuando consigue hacerlo —y tiene, por lo que vemos, éxito en
su tarea— es un indice de su fuerza originaria, cabe decir hasta pulsional por emplear
la jerga psicoanalitica. Si el odio tiene, a la vez, esa capacidad de inundar el imaginario
social y de crearlo, podriamos sospechar que es anterior a sus objetos; es un odio
que crea sus objetos. Los objetos de odio, incluso en la proyeccién especular de un odio que
responde al odio que se dice sentir, son aqui pretextos del odio mismo. Los objetos de odio
(homosexuales, judios, mujeres) serian esas sombras proyectadas en la gran pantalla del
espectdculo pablico y del imaginario social en el que se juegan nuestras senas de identidad.
Ahf la vemos amenazada, ahi proyectamos las causas de su quiebra, ahi proyectamos,
reactivamente, nuestras justificaciones. Pero el odio, cabe pensar, era anterior. Por eso,

CARLOS THIEBAUT [UN ODIO QUE SIEMPRE NOS ACOMPANARA...]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

391



392

cuando existe, no admite exenciones, excusas, negaciones; por eso, cuando existe, ocupa
la totalidad del espacio. No sélo no requiere ser falsado; no puede serlo. Regresamos a
donde antes llegabamos, pero quizas hayamos dado un paso mas. Antes deciamos: el
odio es, antes del acto del odio, una cualidad del sujeto y no tanto una respuesta a un
objeto negativo ni, como deciamos, una transferencia de esa su negatividad al sujeto
que la rechaza y que, en el acto de odio, la reitera. Ahora anadimos: no hay tanto odios
cuanto odiadores, formas de ser de los sujetos que odian que encuentran objetos para
explicarse, y justificarse, su odio; el odiador crea lo odiado como odiado para reiterar su
odio. Entonces, y dandole otra vuelta de tuerca a lo que veniamos diciendo, quien odia
politicamente, y quizas quien odia a secas, desplaza hacia lo/el/la odiado la justificacion
de su odio. Transfiere la negatividad de la fuerza de sus sentimientos a la caracterfstica
que halla negativa en lo que odia (o, quizas, esa fuerza negativa le hace buscar qué odiar:
un odiador encontrara siempre un objeto de odio, como un despreciador hallara siempre un
objeto de desprecio).

Pero esta conclusién, que parece trasladar a la clinica el problema que nos presentan
los odios politicos —y todos los odios—, nos puede, razonablemente, dejar insatisfechos.
Pues un andlisis que, por acabar centrandose tanto en las cualidades del sujeto —y por
desveladores que sean estos mecanismos de la psicologia social del odio—, deje en manos
de intervenciones clinicas particularizadas el problema estructural que presentan los odios
politicos, pareceria dejar de lado el problema estructural —normativo, si se quiere— de
una vida publica que se articule, que se deje estructurar, a lo largo de las quiebras y de las
fallas de los odios politicos. Si éstos nos parecen especialmente odiosos es porque ellos
mismos son muestra de una forma de vida publica que no quisiéramos suscribir. Parecen
situarse en las antipodas de aquel “odio cruelmente la crueldad” o aquel “odio la tirania,
de palabray de obra” de Montaigne con los que podiamos paradéjicamente identificarnos.
Pero, por lo que llevamos dicho, no es facil, eludiendo la clinica, personal y social, llegar a
indicar qué es perverso en aquellos odios y qué es positivo en estos. Para concluir intentaré,
insatisfactoriamente, sugerir una esquematizada interpretacion —primariamente de los
odios politicos, pero quizas de todo odio— que intenta dar salida a la insatisfaccion a
la que me acabo de referir y que tiene un cierto caracter de esbozo, aunque tal vez el
suficiente como para que pueda hacerse comprensible una conclusién pesimista.

UNA INEVITABLE, Y ATERRADORA, EMOCION

La energia que parecen desplegar, en actitud de primera persona, los vinculos del odio
parecen nacer de algunos de sus rasgos que hemos apuntado. Odiando se simplifican
y focalizan negatividades. Se reducen las complejas causas de los descontentos, de los

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



miedos, de los dafios, a un Gnico objeto cuya negacién o eliminacién —se cree— reducira
a polvo esos descontentos. No sélo eso: al hacerlo, se unifican, por asi decirlo, los sentidos
de las acciones y de las identidades que se encaminan al objetivo tnico de la negacién de
lo que se odia. Los odios simplifican el mundo y los odios simplifican a los sujetos que
odian o, mas precisamente, simplificando a los sujetos, simplifican su mundo. No es dificil
ver como estos mecanismos del odio tienden, precisamente, a oponerse a lo que podemos
razonablemente comprender como rasgos estructurales de la vida publica de las sociedades
complejas. Estas son estructuralmente pluralistas, crecientemente complejas en sus meca-
nismos de interaccion, fragiles en sus protecciones y falibles en sus efectos. Estan, tienen
que estar, atravesadas de desacuerdos, de intereses contrapuestos. Habitar un mundo
social de estas caracteristicas pareceria demandar, y demandar normativamente, formas
de subjetividad —en las formas de argumentacion y en las formas de la sensibilidad— que
se tendrian que caracterizar por la reflexividad, la flexibilidad, la complejidad, el poder ver
ese mismo mundo social no sélo desde las perspectivas de los agentes en primera persona,
sino desde las perspectivas de esos agentes en segunda persona, no sélo por activa sino
por pasiva. Los sujetos deberfan poder tomar distancias de sus identidades (aunque se
constituyan en estas, por éstas) o no definirse cabalmente en ellas, en cada una de ellas o
en una constelacién de ellas. Estas formas de subjetividad, que no se agotan ni encasillan
en una identidad, parecen ser, precisamente, aquellas cuyos rasgos parecen negar punto
por punto los vinculos del odio. Estan constituidas en un sistema de distancias, en un
sistema de justas distancias, que la pegadiza cercania del odio niega pues ese posible
sujeto reflexivo, flexible, no atado a una identidad, no puede pensar sus acciones, pero
tampoco los dafos que sufre, con la inmediatez resolutiva que el odio dice prometerle.
Y sin embargo, si ese sujeto, por flexible y reflexivo que sea, ha de actuar (y actuar
exigentemente, como la moralidad le demanda con frecuencia), algo de esa inmediatez
resolutiva serd necesario. Debera oponerse, radical, casi espontdneamente, al dafo, a la
injusticia, al desvalimiento y la desposesion, a la mendacidad, a la sumisién, a la cadena
que lo quiere convertir en una identidad que se le adscribe por el azar geogréfico o por la
fortuna social. Sera necesaria, a pesar de las justas distancias, una accién que reclamarg,
por complejo que sea el mundo, la misma decisién o la misma voluntad que, en negativo,
el odio realiza. Quizas no podamos diferenciar con precisién la voluntad moral, aquella
del “odio cruelmente la crueldad”, de la voluntad de odi¢, lo positivo de la primera de
lo negativo de la segunda. Intentamos hacerlo todo el rato, pero que podamos hacerlo
facilmente no estd claro y es algo que intenté argumentar al principio de este escrito.
Entonces —y ésta es la conclusién pesimista— el odio siempre nos acompanara. No sélo
como reduccion, patolégica, de nuestras complejidades, sino como la otra cara, siempre
elusiva, pero siempre amenazante, de nuestras convicciones y de nuestras decisiones.

CARLOS THIEBAUT [UN ODIO QUE SIEMPRE NOS ACOMPANARA...]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

393



394

Pero, dando un Gltimo paso, cabe preguntarse no ya si odiamos, y si no podemos
quizas no hacerlo, sino si, a pesar de ello, hemos de hacerlo, si podemos —y debemos—
resistirnos a sus seducciones, que acabamos de diagnosticar casi como inevitables. Cabe
preguntarse —y es una pregunta ya finalmente normativa— si es bueno odiar. El mismo
Montaigne, a quien he acudido para desentrafar alguna de las paradojas del odio, parecia
también percibir esa ambigiiedad ante un odio que siempre nos acompanard y que, no
obstante, es mala emocién. Su argumento —no sé si un argumento irénico ante si mismo
a la vista de lo que de él hemos recordado— es que tanto la compasion, aquella que
llevaba a Heraclito a llorar por los males de los humanos, como el odio, el de Timén,
que es emblema de la misantropia, son malas emociones ante una condicién, como la
humana, que suscita, ciertamente, repudio por su miserable estupidez?. Compadecerse
y odiar, argumentaba, nos pegan en exceso a lo odiado e, incluso, parecen enaltecerlo al
concederle una importancia —“un aprecio”, dice él— excesivo. Odiar lo que hallamos
despreciable —aunque sea algo tan aparentemente inmenso como la condicién huma-
na— nos reduce al tamano del acto de odio hacia lo odiado. Nos empequefiece. Por eso,
confiesa Montaigne, le es mds cercano el talante de Demécrito, que se refa de la estupidez
de aquella condicion. Lo negativo de ésta no es —y aqui hay un vislumbre de la justa
distancia a la que me referia mas arriba— motivo de odio, sino de risa. La risa, la distancia,
disuelve la cefiida topografia del odio... pero ¢acaso podemos reir ante todo lo negativo?
Ver la condicion humana como estipida, y no como miserable, le permitia a Montaigne
hacerlo, pero ¢podemos simplemente declarar que Eichmann era esttipido y reirnos de él
o de esa su banal estupidez? éNo serfa mayor estupidez la nuestra si eso hiciéramos? éNo
hay cosas, como la crueldad y la tirania, que no permiten bromas? (es distinto emplear la
ironfa contra el tirano; eso puede ser una forma de accién en el que la risa forma parte
de un rechazo, quizas de un odio). Quizés haya cosas, cosas especialmente relevantes,
las cosas mas relevantes, que no nos permiten una distancia y una ironfa desvinculadas
de acciones, que no estén insertas en acciones de repudio. Serfan, cuando nos oponemos
a ellas, las avenidas de nuestros odios, las que recorremos en el rechazo y la oposicion a
lo que dana, un rechazo que, al fijarse en ello, no puede dejar de darle importancia, no
permite reirse de ello. Y si no parece que podamos permitirnos la inaccién quizas sélo haya
una explicacion, insatisfactoria, a esta Gltima paradoja que nos presenta un odio insoluble
en la distancia y la risa, en la ironfa, y que sélo dejo enunciada: lo negativo, el mal, lo que
dana, existe. A pesar de que sospechemos de nosotros, de nuestras proyecciones y de

2. He analizado este argumento de Montaigne en C. Thiebaut, “Montaigne: ¢Reir o llorar ante la condicién
humana?”, en Guido M. Capella (comp.), La dignitd e la miseria dell’'vomo nel pensiero europeo. Salerno
Editrice, Roma, 2006, pp. 253-279.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoanélisis



nuestras justificaciones, tampoco parece que podamos descartar —contra lo que antes dije,
que no hay cosas que son odiables sino odiadores— que haya una ontologia del dafio que
sea equivalente a una ontologfa de lo odiable. Pero también porque sospechamos que no
es infrecuente que los odiadores generen ellos mismos, imaginariamente, los objetos que
odian, quizas deberiamos decir también, a renglon seguido o en el mismo renglén, que no
toda respuesta al dafio habria de convertirnos en aquellos odiadores que son los especulares
proyeccionistas de odio y que se convierten en sus victimas al perpetuarlo. Lo que se nos
exigiria, por no perpetuarlo banalmente, serfa un rechazo que no nos atase a él: un odio
que no lo fuera. Cémo se haga eso es cuestion a la que no tengo clara respuesta, aunque
sospecho que no es la risa, y su distanciado desapego, sino la justicia, que es a la vez
accion y distancia, comprometida distancia que actta, lo que tenemos que buscar para
no quedarnos atados a la paradoja o mudos ante ella.

CARLOS THIEBAUT [UN ODIO QUE SIEMPRE NOS ACOMPANARA...]
Desde el Jardin de Freud [n.° 19, Enero - Diciembre 2019, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477.

395






RoODRIGO ABINZANO

Licenciado en Psicologia de la Universidad de Buenos
Aires, Argentina. Estudiante de la Maestrfa en Psicoa-
nalisis de la misma universidad. Psic6logo clinico in-
tegrante del equipo de Anorexia y Bulimia del C.S.M.
n.° 3 Arturo Ameghino (CABA). Docente de la Univer-
sidad de Buenos Aires. Autor de varios articulos en
revistas especializadas en psicologia y psicoandlisis.
e-mail: abinzanopsi@gmail.com

MANUEL RODRIGO AGUILAR PIRACHICAN

Mdsico amateur. Abogado. Candidato a magister en
Psicoandlisis, Subjetividad y Cultura de la Universi-
dad Nacional de Colombia, Bogota. Trabajador in-
dependiente, asesor espiritual, artesano del sonido,
escritor del sin-sentido y critico cultural.

e-mail: mraguilarp@unal.edu.co

JiM AMARAL

Norteamericano radicado en Colombia desde 1957,
es un pionero anénimo en la representacion visual
de la sensualidad y sexualidad, en sus versiones mds
matizadas y menos celebradas. Artista proteico, ca-
paz de manipular, transformar y deslizarse de un
medio a otro: dibujo, fundicién de bronce, collage,
pintura, ensamblaje, grabado, con el fin de trazar
incansablemente mapas de este delicado terreno.
El impresionante repertorio de Amaral, que abar-
ca muchas décadas y materiales y que estd presen-
te en varias colecciones privadas y museos publicos
de Norteamérica, Suramérica y Europa, constituye
un monumento dedicado a la fragilidad y mutabili-
dad del deseo. El forma parte de esa generacion de
artistas profundamente influidos por las Gltimas ma-
nifestaciones del surrealismo, que hicieron a su vez
nuevas incursiones pictéricas y psicolégicas en terri-
torios inexplorados. Sus décadas de incesantes au-
toexdmenes psicolégicos, experimentacion artistica
y trabajo duro y disciplinado han dado lugar a una
vision multivalente, que se entenderd, cada vez con
mayor reconocimiento, en el futuro. (Adaptado de:
Diego Amaral, Jim Amaral: mundos conocidos (Bo-
gota: Amaral Editores, 2016).)

web: www.amaraldiseno.co
e-mail: contacto@amaraldiseno.co

PiEDAD BONNETT

Licenciada en Filosofia y Letras de la Universidad de
los Andes. Magister en Teoria del Arte y la Arquitec-
tura de la Universidad Nacional de Colombia. Ha
publicado ocho libros de poemas y varias antolo-
gias. Dramaturga y autora de cuatro novelas y de un
libro testimonial sobre el suicidio de su hijo, Lo que
no tiene nombre, incluido en el 2016 por Babelia, Es-
pafia, entre los 100 mejores libros de los dltimos 25
anos. Con El hilo de los dias gané el Premio Nacional
de Poesia otorgado por el Instituto Colombiano de
Cultura, Colcultura, en 1994; en el 2011, con Expli-
caciones no pedidas, gané el premio Casa de Amé-
rica de poesia americana de Madrid; en el 2012, en
Aguascalientes, México, gané el Premio Victor San-
doval, dentro del Encuentro de Poetas del Mundo
Latino, por el aporte de su poesia a la lengua caste-
llana; en el 2014 el José Lezama Lima de Casa de las
Américas, y en el 2016 el Premio Generacién del 27
en Malaga, Espafa.

e-mail: piedadbonnet@gmail.com

Myriam EsTHER COTRINO NIETO

Psicéloga, psicoanalista. Especializacion en la Fun-
dacién de Psicoanadlisis y Psicoterapias. Prictica
clinica institucional y privada. Miembro funda-
dor de ANALITICA, Asociacién de psicoanalisis de
Bogotd, y coordinadora del espacio Cine con Pa-
labras. Autora del articulo “Del sintoma a la estruc-
tura” (2012) y de varias resefas en la revista Desde
el Jardin de Freud.

e-mail: mcotrino@hotmail.com

Svivia De Castro Korai

Psicoanalista. Magister en Filosoffa de la Universidad
Javeriana, Bogotd, Colombia. Magster en Clinica del
Cuerpo y Antropologia Psicoanalitica, Universidad de
Paris VII, Francia. Profesora asociada de la Escuela de
Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Universidad Na-
cional de Colombia, Bogota. Investigadora del grupo
“Psicoandlisis y Cultura”. Ha sido editora de la Revis-
ta Desde el Jardin de Freud y autora de varios articu-
los publicados en revistas especializadas.

e-mail: msdecastrok@unal.edu.co

COLABORADORES

ARTURO DE LA PAavA OssA

Psicoanalista. Psiquiatra. Autor de Todos los hom-
bres son infieles (2004), Bogotd, (segunda edicion:
Taller de Edicion Rocca, 2016). Miembro del equipo
de traduccion de Para introducir el psicoandlisis hoy
en dia. Seminario 2001-2002. Seminario de Charles
Melman. Buenos Aires, Letra Viva, 2009. Tiene publi-
caciones en libros, periédicos y revistas nacionales e
internacionales. Analista Miembro de la Association
Lacanienne Internationale, A.L.l. Paris, Francia. Con-
ferencista. Experiencia clinica psicoanalitica y psi-
quiatrica, publica y privada desde 1976.

e-mail: arturodelapava@hotmail.com

THAIsA DE SouzA

Abogada. Magister en Filosofia, Sociologia y Teoria
del Derecho de la Universidad Federal de Santa Ca-
tarina (Brasil). Investigadora académica y asesora en
proyectos de creacién politico-comunitaria en Brasil
y Colombia. Docente de las Facultades de Derecho
y Filosoffa en la Universidad del Rosario, Universi-
dad Santo Tomas y Universidad de los Andes (Bo-
gotd), entre otras. Dedicé largos anos al estudio de
los fundamentos epistémicos de una configuracién
comunitaria de la justicia; actualmente trabaja en la
exploracion de los campos discursivos presentes en
las tensiones que constituyen lo politico y su hori-
zonte de sentidos, sobre todo en lo que respecta los
contornos éticos de la diferencia.

e-mail: thaisasouza@hotmail.com

LEANDRO DRIVET

Doctor en Ciencias Sociales de la Universidad de
Buenos Aires, Argentina. Investigador del Concejo
Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
(Conicet). Profesor en la Facultad de Ciencias de la
Educacion de la Universidad Nacional de Entre Rios
(FCEdu-UNER), Argentina. Investiga temas comunes
a la Filosoffa, el Psicoandlisis y las Ciencias Sociales.
Es autor de los articulos: “Genesis and Profanation
of the Other World. The Interpretation of Dreams”,
en The International Journal of Psychoanalysis, 2017;
“Nietzsche, éel primer psicoanalista?”, en Anacronis-
mo e irrupcion. Revista de Teoria y Filosofia Politica

397



398

Clasica Moderna, 2016-2017; y “Freud como lector de
Nietzsche. La influencia de Nietzsche en la obra
de Freud”, en Revista Civilizar. Ciencias Sociales y Hu-
manas, 2015; entre otros articulos publicados en re-
vistas especializadas.

e-mail: leandrodrivet@gmail.com

LORENA PATRICIA FERNANDEZ

Licenciada en Psicologia y Especialista en Psico-
logia Clinica con Orientacién Psicoanalitica de la
Universidad de Buenos Aires, Argentina. Estudian-
te de la Maestria en Psicoanalisis de la misma uni-
versidad. Beca UBACyT de Maestria “Tratamientos
subjetivos ante la incidencia del superyé en el cuer-
po” (2016-2018). Integrante del Equipo de Investi-
gacién UBACyt: “Variaciones de la afectacién del
cuerpo en el ser hablante” (2016-2017). Colabora-
dora del libro Cuerpos afectados. Del trauma de la-
lengua a las respuestas subjetivas, (2018), y autora
de varios articulos.

e-mail: lorenapatriciafernandez@yahoo.com.ar

MARrIO BErNARDO FIGUEROA MUNOZ

Psicoanalista. Psicélogo de la Universidad Nacional
de Colombia, Bogota. Realiz6 estudios en la Funda-
cién de Psicoandlisis y Psicoterapias, Bogota. Profesor
asociado de la Escuela de Estudios en Psicoanalisis
y Cultura de la Universidad Nacional de Colombia.
Director y editor de la revista Desde el Jardin de
Freud. Investigador del grupo Psicoandlisis y Cultu-
ra. Autor de varios articulos publicados en revistas
especializadas.

e-mail: mbfigueroam@unal.edu.co

MARTA GEREZ AMBERTIN

Psicoanalista. Doctora en Psicologia. Posdoctora
en Psicologia Clinica Mencién Psicoandlisis. Direc-
tora del Doctorado en Psicologia de la Universidad
Nacional de Tucuman, Argentina. Autora de los li-
bros: Las voces del superyé en la clinica psicoanaliti-
cay en el malestar de la cultura (2011); Entre deudas
y culpas: sacrificios (2011); autora y compiladora de
la serie Culpa, responsabilidad y castigo en el discur-
so juridico y psicoanalitico (2014), que lleva cuatro
voltimenes publicados.

e-mail: martagerezambertin@gmail.com

Luisa FERNANDA GOMEZ LozaNO

Psicoanalista. Psic6loga, Universidad Nacional de
Colombia, Bogota. Magister en Psicoandlisis, subje-
tividad y cultura, Universidad Nacional de Colom-
bia. Docente ocasional en la Escuela de Estudios en
Psicoanadlisis y Cultura de la Universidad Nacional de
Colombia. Autora del libro (No) todo ser humano es
libre. De la desmentida del sujeto en la contempora-
neidad (2018).

e-mail: luisagomezl@gmail.com

IVAN HERNANDEZ

Fil6sofo de la Pontificia Universidad Javeriana, Bo-
gotd, Colombia. Magister en Psicoanalisis, subjetivi-
dad y cultura, Escuela de Estudios en Psicoandlisis y
Cultura, Universidad Nacional de Colombia, Bogota.
Miembro del grupo de investigacién en Psicoandlisis y
cultura, Universidad Nacional de Colombia. Jefe del
area de Ciencias sociales y profesor de Filosofia en
el programa de Diploma del Bachillerato Internacio-
nal, Colegio Gimnasio Femenino, Bogotd, Colombia.
e-mail: mr.buma@gmail.com

Luis IzcovicH

Médico, Universidad de Buenos Aires, Argentina.
Especialista en Psiquiatria. Asistente en psiquiatria
Hospital Psiquiatrico de Ville-Evrard, Parfs, Francia.
Exdocente del Departamento de Psicoandlisis de la
Universidad de Paris VIIl. Docente del Colegio de
Clinica Psicoanalitica, Paris, Francia. Miembro de la
Escuela de los Foros del Campo Lacaniano. Autor
de articulos publicados en revistas especializadas y
de varios libros, entre ellos: La depresion en la mo-
dernidad, 2005; El cuerpo y sus enigmas, 2007; Los
paranoicos y el psicoandlisis, 2011 (traducido del
francés); Los afectos en la experiencia psicoanalitica,
2011. Las marcas de un psicoandlisis, 2014 (traducido
al inglés, francés y portugués); La perversion y el psi-
coandlisis, 2016.

e-mail: alizco@wanadoo.fr

MIGUEL JORGE LARES

Licenciado en Psicologfa de la Universidad de Buenos
Aires. Se dedica a la practica y transmisién del psi-
coandlisis. Ha sido supervisor y docente en servicios
hospitalarios, asi como coordinador de dispositivos

de crisis y externacién infanto-juvenil. Autor de Jue-
go e infancia (2014), coautor de Conversaciones con
Jorge Fukelman (2011) y de Ponerse en juego. Semi-
nario de Jorge Fukelman en el Circulo psicoanalitico
del Caribe (2015). Compilador y coautor de Psicoa-
ndlisis, infancia y pubertad. Sobre la transmisién de la
clinica y de Sociedad y violencia. Sujetos, practicas y
discursos, obra editada por la Universidad de Cien-
cias y Artes de Chiapas.

e-mail: laresmigueljorge@gmail.com

LuCIANO LUTEREAU

Psicoanalista. Magister en Psicoandlisis. Especialista en
Psicologia Clinica. Doctor en Psicologia y Doctor
en Filosofia de la Universidad de Buenos Aires (UBA).
Docente universitario e investigador de la Universi-
dad de Buenos Aires y de la Universidad de Ciencias
Empresariales y Sociales. Miembro del Foro Analitico
del Rio de La Plata (FARP). Autor de: Lacan y el Barro-
co. Hacia una estética de la mirada (2009); La forma
especular. Fundamentos fenomenoldgicos de lo ima-
ginario en Lacan (2012); Histeria y obsesion. Introduc-
cion a la clinica de las neurosis (2013).

e-mail: llutereau@gmail.com

SOPHIE MENDELSOHN

Psicoanalista. Doctora en Investigacién en Psicopa-
tologfa y Psicoandlisis de la Universidad de Paris VII,
Francia. Sus campos de trabajo son las cuestiones de
género y el racismo. Particip6 en abril del 2018 en el
Coloquio Internacional de la Sociedad Internacional
de Psicoanalisis y Filosoffa con dos ponencias titula-
das “Pulsion de mort ici et ailleurs” y “Refuser la pul-
sién de mort... ou pas”. Ha publicado en la revista
Desde el Jardin de Freud, “El animal como figura de
exclusion y el ladrido del sujeto” (2013); en Vacar-
me n.° 74, “Que, jamais, on ne me préserve de faire
la vagabonde” (2016); y recientemente en la revista
Psychanayse N° 39, “La différence dans le sexe ou le
‘sans alibi’”” (2017); entre otras publicaciones.
e-mail: somendelsohn@gmail.com

JUAN MANUEL MORANA

Psicoanalista. Licenciado en Psicologia y candidato a
magister en Psicoandlisis en la Universidad de Bue-
nos Aires, Argentina. Docente de la materia “Clinica



de Adultos 1” de la misma universidad. Miembro del
Foro Analitico del Rio de la Plata, formando parte de
la Comisién Directiva en Prensa y Difusién. Coordi-
nador de Red Palestra (Red de Psicélogos y Acompa-
fantes Terapéuticos). Investigador UBACYT.

e-mail: juan.morania@gmail.com

BeLEN DEL Rocio Moreno CARDOZO

Psicoanalista. Psicéloga, Universidad Nacional de
Colombia, Bogota. Especialista en Psicologia Clini-
ca, Universidad de los Andes. Magister en Literatura
Hispanoamericana, Instituto Caro y Cuervo, Bogota.
Profesora titular de la Escuela de Estudios en Psicoa-
nélisis y Cultura, Universidad Nacional de Colom-
bia, Bogota. Investigadora del grupo Psicoandlisis y
Cultura, en la linea de investigacion Estética, Crea-
cién y Sublimacién. Autora de los libros Las cifras del
azar: una lectura psicoanalitica de la obra de Alvaro
Mutis (1998); Goces al pie de la letra (2008), y Adivi-
nar en la carne la verdad. Goce y escritura en la obra
de Clarice Lispector (2010).

e-mail: bdmorenoc@unal.edu.co

Davib MoscovicH

Licenciado en Psicologfa. Docente. Director de la
Escuela Discordia de Psicoanalisis, Buenos Aires, Ar-
gentina. Exresidente en el Hospital Neuropsiquiatri-
co Braulio Moyano de Buenos Aires. Ha publicado
en la revista Psicoandlisis y el hospital varios articulos
tedricos y clinicos, entre otros escritos.

e-mail: dalupsi@yahoo.com.ar

ALEypA MuRoz Lopez

Psicoanalista. Psicéloga de la Universidad Nacional
de Colombia, Bogotd. Docente de posgrado de la
Universidad ICESI hasta el 2013. Autora de diversos
articulos publicados en revistas especializadas. Con-
sultora independiente.

e-mail: aleydaml815@gmail.com

Ceciua MuRoz Vita

Psic6loga de la Universidad Nacional de Colombia.
Realiz6 estudios de Sociologia en la Facultad Latinoa-
mericana de Ciencias Sociales en Santiago de Chile,
en la Universidad Catdlica de Lovaina, en la Univer-
sidad de Minster en Alemania y en la Universidad

de Cornell en Estados Unidos (Candidata a PhD en
Organizacion social) y de psicoandlisis en la Socie-
dad Colombiana de Psicoanalisis. Actualmente ense-
fa en el programa de Maestria de Psicologia clinica
de la Facultad de Psicologia de la Pontificia Univer-
sidad Javeriana, Bogotd, Colombia, y lleva a cabo
investigaciones sobre analisis criticos de medios, his-
toria de nifiez, procesos de duelo en nifos, maltrato,
abandono y abuso infantil. Entre los libros publica-
dos recientemente por la editorial de la Universidad
Javeriana estan: Reflexiones psicoanaliticas (2011) y
Clinica psicoanalitica, doce estudios de caso y algu-
nas notas de técnica (2014). Publicé, en colaboracion
con Nubia Esperanza Torres, Avatares del desarrollo
psiquico de la mujer maltratada (2018).

e-mail: ceciliamunozvila@gmail.com

RoBerTO P. NEUBURGER

Psicoanalista. Médico especialista en Psiquiatria de la
Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argenti-
na. Trabaja en el Centro de Salud Mental n.° 1 “Dr.
Hugo Rosarios” y en el Hospital de Agudos “Dr. Ig-
nacio Pirovano”, de Buenos Aires, Argentina. Fue re-
sidente en Psicopatologia en el Hospital “Evita”; fue
miembro de la Escuela Freudiana de Buenos Aires;
exmiembro de la Asociacién de Psiquiatras Argenti-
nos (APSA). Ha dictado seminarios sobre interconsul-
ta psicoanalitica en la Asociacion Argentina de Salud
Mental. Fue docente en el Instituto de Estudios Cri-
ticos, Ciudad de México, México. Ha publicado di-
versos articulos sobre interconsulta psicoanalitica en
varias revistas internacionales como: Psicoandlisis y el
Hospital (Buenos Aires), Revista del Instituto de Inves-
tigaciones de la Facultad de Psicologia (Universidad
de Buenos Aires), Cuadernos Sigmund Freud (EFBA,
Buenos Aires), entre otros.

e-mail: meuburger@intramed.net

CRISTIAN JEsUs PAaLMA FLORIAN

Psicélogo de la Universidad Nacional de Colom-
bia, Sede Bogota. Magister en Ciencias Sociales con
orientacion en Educacién, Facultad Latinoamericana
de Ciencias Sociales (Flacso), Buenos Aires, Argenti-
na. Ha publicado varios articulos en la revista Desde
el Jardin de Freud y en otras revistas especializadas.
e-mail: altazor3@gmail.com

Awvaro DaniEL Reves GOMEZ

Psicoanalista. Psicélogo, Universidad Nacional de
Colombia, Bogotd. Magister en Literatura, Pontifi-
cia Universidad Javeriana, Bogota. Profesor Asocia-
do Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura,
Universidad Nacional de Colombia, Bogotd. Autor
del libro Andlisis documental en torno a la pedagogia
hospitalaria y de varios articulos y resefias en revis-
tas especializadas.

e-mail: adreyesg@unal.edu.co

CarLOS ALBERTO RINCON ORNATE

Psicélogo. Magister en Psicoanalisis, Subjetividad y
Cultura, Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cul-
tura, Universidad Nacional de Colombia, Bogota.
Candidato a magjster en Investigacién Social Inter-
disciplinaria, con una especialidad en Actuaciones
Psicosociales en violencia politica. Experiencia en
procesos de atencién y acompanamiento a comuni-
dades victimas del conflicto armado, a nifios y nifas
en dicha situacion, violencia politica y en procesos
de fortalecimiento y gestién comunitaria.

e-mail: solrak19@gmail.com

MARIANO SALOMONE

Sociélogo de la Universidad Nacional de Cuyo, Men-
doza, Argentina. Doctor en Ciencias Sociales, Uni-
versidad de Buenos Aires, Argentina. Estudiante de la
Maestria en Psicoandlisis de la Universidad de Acon-
cagua, Argentina. Investigador Asistente del Conse-
jo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas,
Conicet, Argentina. Miembro del Grupo de traba-
jo “Estudios de género y Teorfa Critica” INCIHUSA,
CCT, Mendoza. Autor de varios articulos en revistas
nacionales e internacionales especializadas.

e-mail: msalomone@mendoza-conicet.gob.ar

JAIME SANTAMARIA

Fil6sofo, Universidad Nacional de Colombia, Bogo-
ta. Magjister en Psicoandlisis, subjetividad y cultura,
Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura, Uni-
versidad Nacional de Colombia, Bogota. Estudiante
del doctorado en filosofia, Universidad de los Andes,
Bogota. Investigador REC-Latinoamérica.

e-mail: ja.santamariaa@uniandes.edu.co

399



400

MARIE-JEAN SAURET

Psicoanalista. Miembro de la asociacion Le Pari de
Lacan, Francia. Director de investigacién del equi-
po de Clinica psicoanalitica del sujeto y del lazo so-
cial. Profesor emérito de la Universidad de Toulouse
I, Jean-Jaures, Francia. Autor de varios libros, entre
ellos, Leffet révolutionnaire du symptéme (2008); Ma-
laise dans le capitalisme (2009); La bataille politique
de I'enfant (2017), y coautor con Pierre Bruno de Du
divin au divan (2014).

e-mail: sauret@univ-tlse2.fr

MaRia peL SOcORRO TUIRAN ROUGEON

Psic6loga de la Universidad del Norte, Barranquilla,
Colombia. Psicéloga Clinica de la Universidad de
Grenoble, Francia. Doctora de la misma universi-
dad. Psicoanalista miembro de la A.L.I. y del Circulo
de Psicoandlisis del Caribe. Ejerce como analista en
consulta privada. Interviene en el servicio de adic-
tologia del hospital de Voiron y como psicéloga en
el Servicio de Prevencion del Codase en Grenoble,
Francia. Autora de varios articulos publicados en re-
vistas en francés y en espanol.

e-mail: m.rougeon@free.fr

DAviD ANDREs VARGAS CASTRO

Psicoanalista. Doctorando en Psicologia de la Uni-
versidad de Buenos Aires, Argentina. Docente de la
Catedra Clinica de Adultos I'y psicoanalista del Ser-
vicio de Extensién de la misma universidad. Docente
en la materia “Técnicas de abordaje e intervencion
en situaciones de crisis” en la Universidad de la Ma-
rina Mercante. Miembro del Foro Analitico del Rio
de la Plata. Editor de la revista electronica Nadie
Duerma y de su editorial Escabel. Autor del libro
Transferencia y posicion del analista en Freud, Klein
y Lacan, y de numerosos articulos publicados en re-
vistas especializadas.

e-mail: vargascastrod@yahoo.com.ar

SANDRA TURRADO VEGA

Psicoanalista. Psicéloga y magister en Psicoandlisis
Clinico de la Universidad de Salamanca, Argenti-
na. Candidata a magjister en Psicoandlisis de la Uni-
versidad de Buenos Aires, Argentina. Miembro de
Red Palestra (Red de Psicélogos y Acompanantes
Terapéuticos).

e-mail: sandraturrado@gmail.com




INDICE DE LA OBRA PLASTICA

PAG. TITULO DE LA OBRA FICHA TECNICA CREDITO FOTOGRAFIA
P1olr:t),e’13a Mujer con pectoral sobre pivote (Woman with Breast Plate on a Pivot), 1995 Ref. JA-130 - 38x58%22 c¢m - Bronce Archivo del artista
ersnosil)?:azia Tiresias N2 2 - Un suspiro blanco (Tiresias N2 2 - A white Sigh), 1983 Ref. JA-TC-002 - 32x40%24 cm - Ceramica Archivo del artista
Solapa 2 . .
Rueda freno (Wheel Brake), 1998 Ref. JA-171 :39%22x33 cm - Bronce Archivo del artista
en portada
3,17 Yelmo N@ 4 (Shield N¢ 4), 1993 Ref. JA-086 - 51x51%x35 cm - Bronce Archivo del artista
4,107 Poeta muerto 9 (Dead Poet 9), 1995 Ref. JA-125 - 58,5%51x30 cm - Bronce Archivo del artista
5,175 Cuadriculado 5%5 (Gridded 5x5), 2010 Ref. JA-313 - 47X41X9 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
7,271 Hombre enjaulado (Enclosed Man), 1995 Ref. JA-126 - 37X22x22 cm - Bronce Archivo del artista
7,311 Puerta lunar N2 66 (Moon Door N2 66), 1987 Ref. JA-P-87-008 - 9,6.X66 cm, 1.02><73 Diego Amaral Ceballos
cm con marco - Acrilico sobre lino
Ref. JA-192 - 198x64%x81 cm - Bronce
8,317  Vigilante lunar 13: guerrera (Moonwatcher 13: Warrior), 1998 - Zona - Epson Expression 1640XL - Archivo del artista
Sharpen,cambio de fondo, spoteado
8, 347 Mujer con mascara cuadrada (Woman with Square Mask), 1995 Ref. JA-120 - 37%15,5%15,5 cm - Bronce Archivo del artista
Sombra 1-7 (Shadow 1-7), - Bronce
- Ref. JA-293 - Ref. JA-303 - Ref. .
8, 400 Sombra 1-7 (Shadow 1-7), 2009-2012 JA295 - Ref. JA302 - Ref. JA- Diego Amaral Ceballos
328 - Ref. JA-321 - Ref. JA-294
10 (;ub(? esférico tocando: movimiento en reversa (Cubical Sphere Pealing: Mo- Ref. JA-413 - 55%50%55 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
tion in Reverse), 2016
11 Flor invisible, plancha 46 (Invisible Flower, Plate 46), 1979 Ref. JA-D-FI-046 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
15 Acertijo: 3 alas dos veces (Riddle: 3 Wings X 2), 2015 Ref. JA-382 - 67x27%37 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
16 Una caja y adentro algo (A Box and in the Inside Something), 1965 Ref. JA-D-65-019 - 3037 cm - Diego Amaral Ceballos
Acuarela y tinta sobre papel
Caleidoscopio, manuscrito imaginario: hombre oscuro de la luna azul (Kalei-  Ref. JA-D-14-004 - 30%21 cm, 48X38 cm .
18 . . L Diego Amaral Ceballos
doscope, Imaginary Manuscript: Dark Blue Moon Man), 2014 con marco - Lapiz y acuarela sobre papel
19 Alas redondas (Round Wings), 2003 Ref. JA-S5-001 - 8,5%5,5%X2,8 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
. JA-D-Fl- . X .
20 Flor invisible, plancha 31 (Invisible Flower, Plate 31), 1979 Ref. JA-D-FI-031 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
25 Mujer con brazos arriba (Woman with Arms Overhead), 1959 Ref. JA-000-01 - 28x15x14 cm - Bronce Archivo del artista

401



402

PAG.

TITULO DE LA OBRA

FICHA TECNICA

CREDITO FOTOGRAFIA

Fragmento de un concepto para un tétem (Fragment of a Concept for a To-

Ref. JA-D-74-023 - 66x48,5 cm -

” . .
? tem), 1974 Gesso, lapiz y acuarela sobre papel Archivo del artista
32 Domo: doble triangular (Dome: Double Triangle), 2014 Ref. JA-378 - 42x72X67 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
33 Alas triangulares (Triangular Wings), 2003 Ref. JA-SS-002 - 9,5%4,5%3,3 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
34 Flor invisible, plancha 32 (Invisible Flower, Plate 32), 1979 Ref. JA-D-FI-032 - 57x38 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
37 Hombre con tres dedos (Three Fingered Man), 1960 Ref. JA-000-03 - 67x40x13 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
Forro para una caja de Narciso (Lining for a Box for Narcissus / Habillage in-  Ref. JA-D-77-030 - 41,5X28 cm - . .
41 , N . . Archivo del artista
terne d’une boite pour Narcisse), 1977 Lapiz y acuarela sobre papeles
45 Acertijo: circulo con esferas (Riddle: Circle with spheres), 2014 Ref. JA-361 - 42X62x57 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
46 Conjunto de tres: Dialogos Ill (Set of 3: Dialogues Ill), 1972 R(/ef..JA—D—72—031—C 5062 cm- Diego Amaral Ceballos
Lapiz y acuarela sobre papel
47 Méscara espiral (Spiral Mask), 2003 Ref. JA-SS-003 - 8,8,%4,2x3,5 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
48 Flor invisible, plancha 33 (Invisible Flower, Plate 33), 1979 Ref. JA-D-FI-033 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
51 Vigilante lunar 6: mujer con alas (Moonwatcher 6: Woman with Wings), 1990  Ref. JA-006 - 173X66X51 cm - Bronce Archivo del artista
56 Esfera en mitades (Sphere in Halves), 2015 Ref. JA-389 - 58%x53%30 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
57 Pies enrollados (Coiled Feet), 2003 Ref. JA-§5-004 - 8,7x5,5%2,3 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
59 Flor invisible, plancha 34 (Invisible Flower, Plate 34), 1979 Ref. JA-D-FI-034 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
63 Mujer con espirales (Woman with Spirals), 1990 Ref. JA-021 - 79x32%20 cm - Bronce Archivo del artista
66 Cubo balance (Rocking Cube), 2015 Ref. JA-385 - 51x35%35 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
67 Escudo 3 pomos (Shield 3 Knobs), 2003 Ref. JA-SS-005 - 9%x4,5%3,5 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
68 Flor invisible, plancha 35 (Invisible Flower, Plate 35), 1979 Ref. JA-D-FI-035 - 57x38 em Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
77 Mujer remendada (Mended Woman), 1996 Ref. JA-138 - 102x40,5%40,5 cm - Bronce  Diego Amaral Ceballos
H 1. ANt o 1 . - - - . .
83 Epitafio: tres lapidas para un hombre N2 3 (Epitaph: Three Tombstones for  Ref. JA D ?3 011 - 77x56 cm Diego Amaral Ceballos
One Man N2 3), 1973 Gesso, lapiz y acuarela sobre papel
86 Luna de seis caras (Moon with Six Faces), 2014 Ref. JA-360 - 42Xx72%55 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
87 Arbol 7 (Tree 7), 2016 Ref. JA-401 - 54X19%X19 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
88 Flor invisible, plancha 42 (Invisible Flower, Plate 42), 1979 Ref. JA-D-FI-042 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
93 Poeta muerto 5 (Dead Poet 5), 1992 Ref. JA-049 - 64Xx56%38 cm - Bronce Archivo del artista
926 Vehiculo con vaivén (Vehicle: To and Fro), 2014 Ref. JA-379 - 36X52%45 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
97 Aros colgantes (Dangling Loops), 2003 Ref. JA-SS-006 - 10,3%2,7x2,3 cm - Plata ~ Diego Amaral Ceballos




PAG.

TITULO DE LA OBRA

FICHA TECNICA

CREDITO FOTOGRAFIA

Ref. JA-D-FI-037 - 57%X38 cm

98 Flor invisible, plancha 37 (Invisible Flower, Plate 37), 1979 Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
103 Poeta muerto 6 (Dead Poet 6), 1992 Ref. JA-059 - 69x43%x38 cm - Bronce Archivo del artista
106 Cubiculo: nueve dentro (Cubicle: Nine Within), 2014 Ref. JA-374 - 40x35%30 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
Caleidoscopio, manuscrito imaginario: ¢hombre con signos de interrogacién?  Ref. JA-D-15-010 - 3021 cm, 48X38 cm .
108 . . . . P Diego Amaral Ceballos
(Kaleidoscope, Imaginary Manuscript: Question Marks Man?), 2015 con marco - Lapiz y acuarela sobre papel
109 Alas diamantinas (Diamond Wings), 2003 Ref. JA-SS-007 - 10,3%6,3%1,7 cm - Plata ~ Diego Amaral Ceballos
110 Flor invisible, plancha 38 (Invisible Flower, Plate 38), 1979 Ref. JA-D-FI-038 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
115 29 puntos (29 Points), 1998 Ref. JA-176 - 77,5%x30%30 cm - Bronce Archivo del artista
Narciso visto desde el interior de su mascara Il (Narcissus from Behind his Ref. JA-D-77-046 - 45X42 cm - .
116 ) o L Diego Amaral Ceballos
Mask I1l / Narcisse, vu de l'intérieur du masque 1l1), 1977 Lapiz y acuarela sobre papel
117 Bola en cabeza (Ball on Head), 2003 Ref. JA-SS-008 - 7,77%2,5%3 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
118 Flor invisible, plancha 39 (Invisible Flower, Plate 39), 1979 Ref. JA-D-FI-039 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
123 Atada: mujer sentada, secuestro (Tied: Woman Seated, Kidnap), 1996 Ref. JA-143 - 72Xx22%x44 cm - Bronce Archivo del artista
130 Armadura de cubo (Cube Armour), 2015 Ref. JA-386 - 40x50%43 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
131 Méscara cuadrada (Square Mask), 2003 Ref. JA-55-009 - 8,3x2x%2 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
132 Flor invisible, plancha 40 (Invisible Flower, Plate 40), 1979 Ref. JA-D-FI-040 - 57x38 cm, 68X49 Diego Amaral Ceballos
cm con marco - Acuarela sobre papel
136 Cubiculo: con punta (Cubicle: With Point on Top), 2015 Ref. JA-393 - 32x31x17 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
137 Pies 3 bolas (Feet 3 Balls), 2003 Ref. JA-S5-010 - 8,7x4,5%3 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
. JA-D-FI-041 - 57x :
138 Flor invisible, plancha 41 (Invisible Flower, Plate 41), 1979 Ref. JA-D-FI-041 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
141 Vigilante lunar 10 (Moonwatcher 10), 1997 Ref. JA-149A - 176X77x59 cm - Bronce Archivo del artista
Narciso, una mascara detrds de su sueno Il (Narcissus, A Mask Behind his Ref. JA-D-77-011 - 21,5%31 cm - . .
144 . N . . Archivo del artista
Sleep Il / Narcisse, un masque au-dela de son sommeil I1), 1977 Lapiz y acuarela sobre papeles
145 Alas y muslos (Wings and Thighs), 2003 Ref. JA-SS-011 - 8,2%3,8%3,2 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
146 Flor invisible, plancha 36 (Invisible Flower, Plate 36), 1979 Ref. JA-D-FI-036 - 57%38 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
149 Modelo C, cisne - Alas enrolladas (Model C, Swan - Wingroll), 1999 Ref. JA-208 - 39%x20%20 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
153 E;gt;d norte 4°, longitud oeste 74° (Latitude North 4°, Longitude West 74°), Ref. JA-199 - 89x25x41 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
157 Cisne dos (Swan Two), 2000 Ref. JA-230 - 190x153%71 cm - Bronce Archivo del artista

403



PAG.

TITULO DE LA OBRA

FICHA TECNICA

CREDITO FOTOGRAFIA

Ref. JA-D-90-002 - 57x77

1 Hgi .
58 Andrégino (Androgyne), 1990 cm - Lapiz sobre papel Diego Amaral Ceballos
159 Espirales paradas (Standing Coils), 2003 Ref. JA-SS-012 - 8x4,5%2,3 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
160 Flor invisible, plancha 43 (Invisible Flower, Plate 43), 1979 Ref. JA-D-FI-043 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
164 Perfil N2 1 (Profile N° 1), 1971 Ref. JA-D-71-022 - 40x29 cm - Lapiz Diego Amaral Ceballos
y acuarela sobre papel preparado
169 Tacto, boca (Mouth, Touch), 1969 Ref. JA,-D._69_028 56x41 Diego Amaral Ceballos
cm - Lapiz sobre papel
Ref. JA-D-90- -7 7 .
173 Nympho, 1990 ef. JA-D-90 006, .6X5 cm, 80,5x60 Diego Amaral Ceballos
cm con marco - Lapiz sobre papel
incubos y sticubos N2 042 - Azulojo (Incubus and Succubus N2 042 - Blue  Ref. JA-D-1S-042 - 20x29 cm - . .
174 L Archivo del artista
Eyed), 1990 Lapiz y acuarela sobre papel
Caleidoscopio, manuscrito imaginario: suefio reflejado en zig zag (Kaleidos-  Ref. JA-D-16-006 - 30x21 c¢cm, 49x42 cm .
176 : . : - . . Diego Amaral Ceballos
cope, Imaginary Manuscript: Zig Zaging Dream Reflection), 2016 con marco - Lapiz y acuarela sobre papel
177 Mascara con huecos (Mask with Holes), 2003 Ref. JA-S5-013 - 10x1,9%x4,5 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
178 Flor invisible, plancha 45 (Invisible Flower, Plate 45), 1979 Ref. JA-D-FI-045 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
Isabella d’Este proyectando su muerte (Isabella d’Este Projecting her Death ~ Ref. JA-D-77-032 - 69x54 cm - . .
183 ) . . Archivo del artista
/ Isabella d’Este se projetant sa mort), 1977 Lapiz y acuarela sobre papeles
. . . Ref. JA-D-90-001 - 57x77 .
186 Sireno N2 9, Hermafrodita (Mermale N2 9, Hermaphrodite), 1990 ef. ] D 90-001 - 57x Diego Amaral Ceballos
cm - Lapiz sobre papel
187 Bolas antenas (Antennaed Balls), 2003 Ref. JA-SS-014 - 9,6%2,4X 2,4 cm - Plata Diego Amaral Ceballos
188 Flor invisible, plancha 49 (Invisible Flower, Plate 49), 1979 Ref. JA-D-FI-049 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
Ref. JA-149A - Ref. JA-D-92-
193 Boceto Vigilante lunar 10 (Sketch Moonwatcher 10), 1996 001 - 29,8%x18,4 cm - Boceto Archivo del artista
en lapiz sobre papel
Narciso, mdscara péstuma por error (Narcissus, a Mistaken Death Mask /  Ref. JA-D-77-034 - 69X54 cm - . .
197 . P Archivo del artista
Narcisse: masque posthume sous erreur ), 1977 Lépiz y acuarela sobre papeles
201 Esfera encerrada (Caged Sphere), 2015 Ref. JA-390 - 51x48x48 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
202 Arbol de camino (Tree Walk), 2002 Ref. JA-258 - 127X61%x91 cm - Bronce Archivo del artista
203 Arbol 5 (Tree 5), 2016 Ref. JA-399 - 46X19X19 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
204 Flor invisible, plancha 50 (Invisible Flower, Plate 50), 1979 Ref. JA-D-FI-050 - 57x38 cm Diego Amaral Ceballos

- Acuarela sobre papel




PAG.

TITULO DE LA OBRA

FICHA TECNICA

CREDITO FOTOGRAFIA

Zig-Zag, Siena, Volumen 2 N2 4: Entre comillas N2 057 (Zig-Zag, Siena, Vo-

Ref. JA-L-ZEC2-04 - Ref. JA-D-EC-057 -

9 . .
09 lumen 2 N2 4: Quote Unquote N2 057), 1976 30%21 cm - Acuarela y tinta sobre papel Archivo del artista
. Ref. JA-D-EC- . 21 . . .

211 Entre comillas N2 059 (Quote Unquote N2 059), 2003 el.) C 059 - 30>21 cm Archivo del artista
Acuarela y tinta sobre papel

213 Entre comillas N2 061 (Quote Unquote N2 061), 2003 Ref. JA_D_EQOM - 3021 cm - Archivo del artista
Acuarela y tinta sobre papel

215 Entre comillas N© 063 (Quote Unquote Ne 063), 2003 Ref. JA-D-EC-063 - 30x21 cm - Archivo del artista
Acuarela y tinta sobre papel

218 Cubiculo: 4 triangulos descansando (Cubicle: 4 Triangles Resting ), 2015 Ref. JA-392 - 28x34%17 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos

219 Arbol 1(Tree 1), 2016 Ref. JA-395 - 49%19%19 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos

220 Flor invisible, plancha 51 (Invisible Flower, Plate 51), 1979 Ref. JA-D-FI-051 - 57%36 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel

225 Siete hombres juntos (Seven Men Together), 2003 Ref. JA-265 - 14x15X11,5 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos

229 Encerrados nueve (Nine Fenced), 2003 Ref. JA-266 - 14X 14x11,5 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos

233 Carrusel de seis (Six Go-Round), 2003 Ref. JA-267 - 14X14Xx12 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
Ref. JA-D-71-032 - 18%x24 cm,

238 Dedos cruzados (Fingers Crossed), 1971 38x43 cm con marco - Lapiz Diego Amaral Ceballos
y acuarela sobre papeles

239 Arbol 2 (Tree 2), 2016 Ref. JA-396 - 39%x22x22 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos

241 Flor invisible, plancha 53 (Invisible Flower, Plate 53), 1979 Ref. JA-D-FI-053 - 57x38 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel

245 Tiresias N2 9 - Meditando (Tiresias N2 9 - Meditating), 1983 Ref. JA_T?_O.OG) $33x48x48 Archivo del artista
cm - Ceramica

248 Arbol 9 (Tree 9), 2016 Ref. JA-403 - 42x21%20 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos

249 Arbol 4 (Tree 4), 2016 Ref. JA-398 - 46Xx27x27 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos

250 Flor invisible, plancha 54 (Invisible Flower, Plate 54), 1979 Ref. JA-D-FI-054 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel

255 Yelmo N@ 7 (Shield N2 7), 1994 Ref. JA-090 - 25,5%20%15 cm - Bronce Archivo del artista

259 Poeta muerto 1 (Dead Poet 1), 1990 Ref. JA-007 - 51x41x28 cm - Bronce Archivo del artista

262 Descendiendo al noveno circulo (Descending into the 9th Circle), 2016 Ref. JA-408 - 65X65X60 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos

263 Arbol 6 (Tree 6), 2016 Ref. JA-400 - 40X19%X19 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos

265 Flor invisible, plancha 60 (Invisible Flower, Plate 60), 1979 Ref. JA-D-FI-060 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel

269 Una escalera invertida ascendiente (A reverse stairwell ascending), 2016 Ref. JA-407 - 75X70%70 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos

405



406

PAG.

TITULO DE LA OBRA

FICHA TECNICA

CREDITO FOTOGRAFIA

Ref. JA-D-77-026 - 28%39,5 cm -

270 Una mdscara de la muerte (A Death Mask / Un masque mortuaire), 1977 Lépiz y acuarela sobre papeles Archivo del artista
EPSON 1640XL (20150527)
Caleidoscopio, manuscrito imaginario: luna retonando antes del pasado Ref. JA-D-15-012 - 30X21 cm, 48X38 cm .
272 . . . . - Diego Amaral Ceballos
(Kaleidoscope, Imaginary Manuscript: Treeing Moon Before the Past), 2015 con marco - Lapiz y acuarela sobre papel
273 Arbol 11 (Tree 11), 2016 Ref. JA-405 - 47X19%19 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
274 Flor invisible, plancha 55 (Invisible Flower, Plate 55), 1979 Ref. JA-D-FI-055 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
279 Muijer rota (Broken Woman), 1993 Ref. JA-084 - 100x38%30 cm - Bronce Archivo del artista
282 Esfera: circulos, doble espiral (Sphere: Circles, Double Spirals), 2015 Ref. JA-387 - 55x53x80 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
283 Arbol 12 (Tree 12), 2016 Ref. JA-406 - 502719 ¢cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
. JA-D-FI-057 - 57x )
285 Flor invisible, plancha 57 (Invisible Flower, Plate 57), 1979 Ref. JA-D-FI-057 - 57%38 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
289 Mujer con escudo y ruedas (Woman with Shield and Wheels), 1995 Ref. JA-119 - 100x36%36 cm - Bronce Archivo del artista
292 Mujer con doce cinchas (Woman with Twelve Cinches), 1995 Ref. JA-121 - 100%x39%37 cm - Bronce Archivo del artista
298 Fragmentos. incompletos de una mascara (A Mask’s Incomplete Fragments/ Ref. JA:Q-77-050 - 30,2x40,1 Archivo del artista
Fragments incomplets du masque), 1977 cm - Lapiz sobre papel
299 Arbol 10 (Tree 10), 2016 Ref. JA-404 - 37x19X19 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
. JA-D-FI-058 - 57x )
300 Flor invisible, plancha 58 (Invisible Flower, Plate 58), 1979 Ref. JA-D-FI-058 - 5738 cm Diego Amaral Ceballos
- Acuarela sobre papel
305 Mujer con ruedas (Woman with Wheels), 1992 Ref. JA-065 - 99x38%38 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
309 Centauro 3 (Centauro 3), 1992 Ref. JA-061 - 99%x20x41 cm - Bronce Archivo del artista
310 Espiral: doble cubo (Spiral: Double Cube), 2014 Ref. JA-372 - 55X70%55 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
312 Azul horizontal (Horizontal Blue), 1994 Ref. JA_P,_.94_002 . 1.20><90 Diego Amaral Ceballos
cm - Acrilico sobre lino
313 Autorretrato (Self Portrait), 1954 Ref/. J.A_D_.54_001 4430 em Diego Amaral Ceballos
- Lapiz y tinta sobre papel
- . Ref. JA-D-64-012 - 100x7! : .
316 Sin titulo (Untitled), 1964 et JA-D 6. 0 0070 cm Diego Amaral Ceballos
Acuarela y tinta sobre papel
Caleidoscopio, manuscrito imaginario: pensando en circulos concéntricos Ref. JA-D-16-009 - 30X21 cm, 49X42 cm .
318 . . . S . . Diego Amaral Ceballos
(Kaleidoscope, Imaginary Manuscript: Thinking Concentrically), 2016 con marco - Lapiz y acuarela sobre papel
. . Ref. JA-D-72-029-A - 80X .
324 3 perfiles: grupo A cabeza 1 (3 Profiles: Set A Head 1), 1972 ef.J L 029-A - 80x58 Diego Amaral Ceballos
cm - Lapiz sobre papel
327 3 perfiles: grupo A cabeza 2 (3 Profiles: Set A Head 2), 1972 Ref. JA-D-72-029-B - 80x58 Diego Amaral Ceballos

cm - Lapiz sobre papel




PAG.

TITULO DE LA OBRA

FICHA TECNICA

CREDITO FOTOGRAFIA

Ref. JA-D-72-029-C - 80x58

333 3 perfiles: grupo A cabeza 3 (3 Profiles: Set A Head 3), 1972 P Diego Amaral Ceballos
cm - Lapiz sobre papel
. . Ref. JA-D-72-029-F - .
338 3 perfiles: grupo B cabeza 3 (3 Profiles: Set B Head 3), 1972 el.J Iy 029-F - 80x58 Diego Amaral Ceballos
cm - Lapiz sobre papel
345 Caja de mano, mano de caja (Box Hand, Handy Box), 1991 Ref. J(—}-O-91-001. $30%25 Diego Amaral Ceballos
cm didmetro - Mixta
346 Dos pies izquierdos (Two Left Feet), 1977 Ref. JA-G-77-001 - 30x45 c¢m - Collage Diego Amaral Ceballos
348 Qale|doscop|o, rnanuscnto imaginario: estrella cuadrada (Kaleidoscope, Ima- R?f..J/-\-D-14-010 -30%x21T cm - Diego Amaral Ceballos
ginary Manuscript: Squared Star), 2014 Lapiz y acuarela sobre papel
351 Metamorfosis 2 (Metamorphosis 2), 1992 Ref. JA-070 - 99%x84x58 cm - Bronce Archivo del artista
354 Perro guardidn 8 (Watch Dog 8), 1995 Ref. JA-116 - 80x19x47 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
364 Perro guardidn 4 (Watch Dog 4), 1994 Ref. JA-104 - 81x24X44 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
368 Centaura N2 5 (Centaura N2 5), 1995 Ref. JA-108 - 47X 1423 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
370 Perro guardidn 9 (Watch Dog 9), 1995 Ref. JA-117 - 83%20%47 c¢m - Bronce Diego Amaral Ceballos
372 Minotauro (Minotaur), 1992 Ref. JA-054 - 84x31x41 cm - Bronce Archivo del artista
386 Perro guardian 5 (Watch Dog 5), 1994 Ref. JA-105 - 84x27X63 cm - Bronce Diego Amaral Ceballos
395 Envuelto en ramas (Branch Surround), 2002 Ref. JA-262 - 117x40,5%40,5 cm - Bronce  Diego Amaral Ceballos
Narciso, una mdscara sobre un pedestal (Narcissus, A Mask on a Pedes- Ref. JA-D-77-039 - 30x40 cm - . .
396 L Archivo del artista
tal), 1977 Lapiz y acuarela sobre papeles
408 Revolviendo (Mixing), 1965 Ref. JA-D-65-004 - 49366 cm Diego Amaral Ceballos

- Lapiz y tinta sobre papel

407



P — \
Y b -
Vil R =) vy
AR — 2
Ui = "
> e 3 —— o)
: W/ |
|
";&
<)

4%’{ @{J )J‘W

Z

a

/7
%



DESDE & JARDIN e FREUD

PROPOSITO Y ALCANCE

Desde el Jardin de Freud, Revista de Psicoandlisis, es una publicacion anual
de la Escuela de Estudios en Psicoandlisis y Cultura de la Universidad Na-
cional de Colombia, sede Bogotd, cuyo objeto es la publicacion de articulos
inéditos debidamente arbitrados, en los cuales los autores proponen los re-
sultados de sus investigaciones académicas, de su ejercicio clinico y de su re-
flexién, como una contribucion del psicoandlisis al debate y a la explicacién
de los fenémenos situados en la interseccién sujeto-inconsciente-cultura.
Los articulos que presenta enlazan los tres aspectos fundamentales de la
elaboracién tedrica, la indagacion clinica y las reflexiones concernientes a
los vinculos sociales. Su caracter es monografico y los temas escogidos lo son
en razén de su pertinencia y actualidad. La revista cuenta también con tex-
tos de especialistas de otras disciplinas con las que el psicoandlisis sostiene
interesantes intercambios, e incluye una minima antologfa literaria sobre el
tema monografico cuya importancia radica en el valor que el psicoanalisis le
concede a tales producciones; en la misma via, sus paginas se ilustran con
obras de importantes artistas colombianos.

Desde el Jardin de Freud esta dirigida a psicoanalistas, a académicos
de disciplinas diversas que se interesen en los fenémenos ubicados en la
interseccién “psicoanalisis, subjetividad y cultura” y, desde luego, también al
lector desprevenido, interesado en los temas propuestos.

EVALUACION DE ARTICULOS

Todos los articulos que respondan a la convocatoria de Desde el Jardin de
Freud deben ser inéditos y no deben estar postulados para publicacion si-
multaneamente en otras revistas u 6rganos editoriales. Los articulos recibidos
serdn estudiados por el Comité Editorial de la revista y sometidos a una pri-
mera valoracion que determine la viabilidad de su publicacién dada su per-
tinencia en funcién del tema monogréfico, luego de lo cual seran remitidos
a evaluacién académica de un arbitro, adscrito a la Universidad Nacional de
Colombia y/o externo, quien emitird el respectivo concepto. Los conceptos
de los arbitros pueden enmarcarse en una de las siguientes opciones: a)
aprobado, b) pendiente, seglin modificaciones o, c) rechazado. En caso de
que un articulo no sea conceptuado en primera instancia como aprobado,
se requerird una segunda evaluacion. En este proceso se conservara el ano-
nimato tanto de los arbitros como de los autores evaluados.

El Comité Editorial les comunicard a los autores la decisién final sobre
la publicacién de sus articulos y, de ser aprobados, les dard a conocer la
licencia para la difusién de publicaciones.

NORMAS PARA LA PRESENTAQION DE TEXTOS
A LA REVISTA DESDE EL JARDIN DE FREUD

Caracteristicas formales

La extension maxima de los articulos es de veinte cuartillas tamafio carta,
en fuente Times New Roman de doce puntos para el cuerpo del texto, con
interlineado 1,5 o0 2.

Las margenes del formato del articulo son: 4 cm, para superior e infe-
rior, y 3 cm, para izquierda y derecha.

Otros tamanos de fuente son: 16 puntos para titulos, 14 para subtitulos
y 10 para notas a pie de pagina.

Datos requeridos
En la primera pagina del documento se deben incluir:

*  Nombresy apellidos completos del autor o de los autores.
*  Nombre de la institucion a la cual esta adscrito el autor, ciudad y pafs.

e Titulo, resumen (entre 100 y 150 palabras) y de 5 a 10 palabras clave
en espanol y en inglés, y en francés de ser posible.

*  Nombre y nimero de la investigacién o proyecto, solo si el articulo es
el resultado de algin proyecto o investigacion, y nombre de la entidad
que lo financié (indicar con *).

e Correo electronico o direccién postal del autor (indicar con *).

En hoja aparte se debe incluir la informacién concerniente al nivel de
formacion, la institucién a la cual esta adscrito, los temas de investigacién y
las publicaciones del autor (maximo cinco lineas).

Sistema de referencia bibliografica
Las referencias bibliograficas deben seguir las normas de citacién a pie de
pagina propuestas por The Chicago Manual of Style, 16.% ed. (Chicago: Uni-
versity of Chicago Press, 2003), disponible en http://www.chicagomanua-
lofstyle.org. Las referencias deben ir en notas a pie de pagina numeradas
consecutivamente. Ademds, debe agregarse una lista bibliogréfica al final del
texto, en orden alfabético, segtn el apellido del autor, que dé cuenta de las
obras citadas en el articulo.

En general, toda referencia bibliografica debe contener los datos en el
siguiente orden:

1. Nombre completo del autor(es), editor(es) o compilador(es) como se
encuentre en la portada del libro. Si no aparece el autor, el nombre de
la institucion.

2. Titulo del capitulo, parte del libro (para las compilaciones) o titulo del
articulo entre comillas (para las revistas).

Titulo completo del libro o de la revista en cursivas.
4. Nombre de la serie sin cursivas (si es pertinente).

Nombre del editor, compilador o traductor (si es pertinente) y diferen-
ciarlos con sus respectivas abreviaturas.

Edicion, si no es la primera. De ser inédita, hacerlo explicito.
Ndmero del volumen en numeracién romana (si cita la obra completa).

Ciudad de publicacion.

© ® N o

Editorial y afo de publicacién.



10. Namero de las paginas (si es una seccion especifica del libro).

Nota: cuando se trata de obras inéditas o documentos personales se debe
agregar la mayor informacién posible.

Ejemplos para referencia de libro

Nota al pie (N): 'Jacques Lacan, El seminario. Libro 3. Las psicosis
(1955-1956) (Barcelona: Paidds, 1985), 178.

Entrada en la bibliograffa final (B): Lacan, Jacques. El seminario. Libro 3.
Las psicosis (1955-1956). Barcelona: Paidés, 1985.

Ejemplos para referencia de capitulo de libro

Cuando se trata de un capitulo de un libro se escribira el nombre del capitu-
lo entre comillas, luego la palabra ‘en” y la bibliografia completa, siguiendo
las normas para libros.

N: 2Sigmund Freud, “Pegan a un nifo” (1919), en Obras completas,
vol. XVII, (Buenos Aires: Amorrortu, 2006), 84.

B: FReuD, SIGMUND. “Pegan a un nifo” (1919). En Obras completas, vol.
XVII. Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

Ejemplos para referencia de articulo de revista
Cuando se trata de un articulo de revista se seguiran las siguientes pautas:

N: *Bernard Duez, “De I'obscénalité a I'autochtonie subjectale”,
Psychologie Clinique 16 (2003): 62.

B: Duez, BernARD. “De I'obscénalité a I'autochtonie subjectale”.
Psychologie Clinique 16 (2003): 55-71.

Ejemplos para referencia de material en linea

Para referencias en linea, debe quedar explicito el autor del contenido, titulo
de la pagina, titulo del propietario de la pagina, urL y fecha de consulta. Si el
sitio web no tiene niimero de péginas, se debe indicar el subtitulo del aparte
en el que se encuentra la referencia.

N: *Carina Basualdo, “El sacrificio freudiano”, Desde el Jardin
de Freud 10, http//www.revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/article/
viewFile/19892/21023 (consultado noviembre 1, 2011).

B: BasuaLbo, CArINA. “El sacrificio freudiano”. Desde el Jardin de
Freud 10, http//www.revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/article/
viewFile/19892/21023

Citacién de la obra de Freud y Lacan

Desde el Jardin de Freud prefiere que, tanto para la citacion y referenciacién
bibliografica de las distintas traducciones de la obra de Freud y de Lacan,
como para el empleo de citas textuales en otros idiomas, los autores de
articulos consulten y sigan las indicaciones que aparecen en Normas para los
autores en http://www.revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/about.

Normas ortotipograficas basicas
*  Las mayusculas deben tildarse.
*  Los afos van en ndmeros arabigos y sin punto, asi: 1980, 2006, etc.

*  Paralos titulos y citas en idiomas extranjeros se sigue el sistema
ortogréfico adoptado en el respectivo idioma y deben ser transcritos
fielmente.

e Los titulos de libros, revistas y periédicos, las palabras en idioma
extranjero, asi como palabras o conjuntos de palabras a destacar han
de ir en cursiva.

*  Las comillas dobles se reservan exclusivamente para las citas textua-
les breves y para los titulos de articulos y capitulos y, sobre todo: i)
cuando se quiere llamar la atencién sobre un tecnicismo o un vocablo,
cuya definicién requiere ser aclarada; ii) cuando una palabra esta
usada en sentido peculiar (irénico, impropio, especial). Ejemplos:

Por “actante” entiendo exclusivamente la categorfa conceptual...
El héroe no es una “realizacion del sujeto”; al contrario...

e Las comillas simples se usan para hacer referencia al signo lingtistico
en cuanto tal (por ejemplo: el término ‘sapo’ ha tenido el destino de
servir...) y para indicar los significados de palabras estudiadas (tomado
del francés machurer ‘tiznar’).

*  La puntuacién se coloca siempre después de las comillas. Cuando hay
una llamada a continuacién de una cita, el orden debe ser el siguien-
te: “el gesto es voz y no solo auxiliar de la voz"'.

e Las citas textuales de mas de cuatro renglones van sin comillas, separa-
das del texto, indentadas y en letra redonda.

*  Esindispensable conservar el estilo, puntuacion y contenido original
de toda cita textual. Si al hacer una transcripcién de esta se omiten
palabras u oraciones de un mismo pérrafo, tal omisién debe indicarse
con puntos suspensivos entre corchetes, asi: “un hueco, un vacio,
que [...] cualquier objeto puede ocupar”. Estos corchetes también se
deben emplear cuando se introduce cualquier elemento extrafo al
mismo texto, o se desea aclarar el sentido de este.

Desde el Jardin de Freud se reserva los derechos de reproduccién y
publicacion de la obra en cualquier medio impreso y/o digital que permita
acceso publico.

Excepto que se establezca de otra forma, el contenido de esta revista
cuenta con una licencia Creative Commons “reconocimiento, no comercial
y sin obras derivadas” Colombia 4.0, que puede consultarse en http://creati-
vecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/co/


http://revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/article/viewFile/19892/21023
http://revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/article/viewFile/19892/21023
http://revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/article/viewFile/19892/21023
http://revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/article/viewFile/19892/21023

DESDE & JARDIN e FREUD

DE SON INTENTION ET DE SA PORTEE

Desde el Jardin de Freud, Revista de Psicoandlisis est une publication mono-
graphique de périodicité annuelle, proposée par I'Escuela de Estudios en Psi-
coandlisis y Cultura de I'Universidad Nacional de Colombia a Bogota, qui ne
publie que des contributions inédites; les auteurs sont invités & proposer des
résultats de recherche, de pratique clinique et de réflexion sur cette prati-
que, comme une contribution de la psychanalyse au débat et a I'explication
des phénomenes placés dans l'intersection entre psychanalyse, inconscient
et culture, et chaque texte sera confié a des lecteurs a fin d’expertises. Le
sujet de chaque numéro est choisi en raison de son actualité et pertinence.
Les articles portent sur trois domaines fondamentaux étroitement articulés:
I’élaboration théorique, la recherche clinique et les réflexions qui touchent
aux liens sociales. La revue publie aussi des articles de spécialistes provenant
d’autres disciplines avec lesquelles elle soutient des échanges intéressants.
Elle comprend également une bréve anthologie littéraire toujours en rap-
port avec le theme de chaque édition, afin de remarquer ce que tels écrits
signifient pour la psychanalyse. De méme, ses pages sont illustrées avec des
ceuvres d’artistes colombiens reconnus.

Desde el Jardin de Freud s’adresse aux psychanalystes, aux universi-
taires de plusieurs disciplines que s’intéressent aux phénomenes situés a
Iintersection “psychanalyse, subjectivité et culture” et bien sdr aussi aux
lecteurs au dépourvu, intéressés par les sujets qui sy proposent.

DE I'EVALUATION DES ARTICLES

Desde el Jardin de Freud ne regoit des articles qu’a I'occasion d’une con-
vocation au sujet monographique, et tout article qui s’y soumette doit étre
inédit et ne devra pas étre proposé en méme temps a d’autres revues ou
organes éditoriaux. Tout article sera examiné par le Comité Editorial de la re-
vue et soumis & une premiere appréciation qui décidera de sa pertinence en
fonction du sujet monographique en cours; ensuite, |'expertise des arbitres
appartenant ou pas a I'Universidad Nacional, en arrétera dans une des op-
tions suivantes: a) «article approuvéy, b) «validation pas définitive qu’apres
I'insertion des corrections et des compléments demandés», ou c) «article
rejeté». Une deuxieme expertise sera nécessaire le cas ot un article ne soit
approuvé en premiére lecture. L'anonymat des arbitres et des auteurs se
préservera.

Le Comité Editorial informera chaque auteur des suites données & son
envoi et de la décision finale concernant la demande de publication de son
article. Si celui-ci est approuvé, lui apprendra les autorisations requises pour
la diffusion des publications.

DIRECTIVES AUX AUTEURS POUR LA PRESENTATION
DE TEXTES A LA REVUE DESDE EL JARDIN DE FREUD

Caractéristiques de présentation
La longueur maximale pour les articles est de 20 pages, feuille Lettre ou A4,
en police Times New Roman de 12 points pour le corps du texte, interligne
a 1,5 ou double. Marges de 4 cm en haut et en bas et 3 cm pour la gauche
et la droite.

Autres tailles de police sont: 16 points pour les titres, 14 pour les sous-
titres et 10 pour les notes en bas de page.

Elements d’identification

La premiere page du document doit comprendre:

e Nomf(s) et prénom(s) de |'auteur ou des auteurs.

*  Nom de l'institution a laquelle appartient I'auteur, ville et pays de
résidence.

e Titre, résumé (entre 100 et 150 mots) et 5 a 10 mots clés en espagnol,
en anglais et en francais, si possible.

* Identification de la recherche ou projet (le nom et/ou le numéro), si
I'article est un résultat d’un projet ou recherche, et le nom de I'institu-
tion qui I'a financée (veuillez I'indiquer para un astérisque).

e E-mail ou adresse postale de I'auteur (veuillez I'indiquer par un asté-
risque).

Une page appart devrait inclure des informations concernant le niveau
de formation, la ou les institutions auxquelles I’auteur est inscrit, ses sujets de
recherche et les publications de I'auteur (cinq lignes au plus).

Le systéme de référence

Les références bibliographiques doivent suivre les regles de la citation en bas

de page proposées par The Chicago Manual of Style, 16éme éd. (Chicago:

University of Chicago Press, 2003), disponible sur le site http://www.chicago]

. Les références doivent étre numérotées consécutivement

en notes. Outre cela, une liste bibliographique qui donne information des

ouvres citées doit étre ajoutée a la fin du texte, par ordre alphabétique sui-
vant le nom d’auteur.

En général, toute référence bibliographique doit contenir I'information
dans l'ordre suivant:

1. Nom et prénom de I'auteur ou des auteurs, des éditeur(s) ou du
directeur(s) d'un recueil, tel qu’ils figurent sur la couverture du livre. Si
ce nest pas le cas, ce sera donc le nom de I'institution.

2. Titre du chapitre ou section du livre entre guillemets (pour le cas des
recueils) ou titre de I'article entre guillemets (pour les revues).



http://www.chicagomanualofstyle.org
http://www.chicagomanualofstyle.org

3. Titre en entier du livre ou d’une revue en italique.

4. Numéro de la série, pas en italique (s'il y a lieu).

5. Nom de I'éditeur, de celui qui fait le recueil ou du traducteur, s'il y a lieu.

6. Numéro de I'édition, si ce nest pas la premiere. Si c’est inédit, veuillez
I'expliciter.

7. Numéro du volume en chiffres romains (si la citation porte sur I'ceuvre
en entier).

8. Ville de publication.
9. Maison d’édition et année de publication.

10. Nombre de pages (si il s’agit d’une section spécifique du livre).

Remarque: Lorsque il s’agit d’ceuvres inédites et de documents personnels,
il faut ajouter le plus d’information possible.

Exemples pour la référence d’un livre

N: "Jacques Lacan, El seminario de Jacques Lacan. Libro 3, Las psicosis
(1955-1956) (Barcelona: Paidds, 1985), 178.

B: LAcaN, Jacques. El seminario de Jacques Lacan. Libro 3, Las psicosis
(1955-1956). Barcelona: Paidds, 1985.

Exemples pour la référence d’un chapitre de livre
Lorsque il s’agit du chapitre d’un livre, le nom du chapitre ira entre guille-
mets, ensuite le mot ‘en’, et aprés la bibliographie en entier, suivant les regles
pour les livres.

N: 2Sigmund Freud, “Pegan a un nifo” (1919), en Obras completas,
vol. XVII, (Buenos Aires: Amorrortu, 2006), 84 .

B: FrReup, SicMuND.“Pegan a un nino” (1919). En Obras completas,
vol. XVII, 80-95. Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

Exemples pour la référence d’un article de revue
S'il sagit d’un article de revue, la référence devrait suivre les directives sui-
vantes:

N: *Bernard Duez, “De I'obscénalité a I'autochtonie subjectale”,
Psychologie Clinique 16 (2003): 62.

B: Dutz, BernarD. “De I'obscénalité a I"autochtonie subjectale”.
Psychologie Clinique 16 (2003): 55-71.

Exemples pour la référence de matériel sur la Web

Pour les références en ligne, le nom d’auteur, le titre de la page, le proprié-
taire de la page, I'URL et la date de consultation doivent étre explicites. Si
le site web n’a pas de numéro de page, veuillez indiquer les sous-titres de la
section ou se trouve la référence.

N: “Carina Basualdo, “El sacrificio freudiano”, Desde el Jardin de
Freud 10, http//www.revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/article/viewFi-
1€/19892/21023 (consulté novembre 1, 2011).

B: BasuaLbo, CArINA. “El sacrificio freudiano”. Desde el Jardin de
Freud 10, http//www.revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/article/viewFi-
le/19892/21023

Remarque: Desde el Jardin de Freud encourage que les auteurs des articles
s’adressent de préférence au matériel imprimé (livre, revue, etc.) et qu'ils
évitent I'emploi des références électroniques.

Normes ortho-typographiques de base
*  Veuillez accentuer les majuscules.

* Les dates en chiffres arabes et ne mettez pas de points pour séparer
les milliers, donc: 1980, 2006, etc.

*  Pour les titres et les citations en langues étrangeres adoptez le systeme
orthographique de la langue correspondante; une transcription fidele
est requise.

e Lestitres des livres, des revues et des journaux, de méme que les mots
en langue étrangere, les mots ou I'ensemble de mots, en italique.

*  Les guillemets doubles sont réservés exclusivement pour de bréves
citations et pour les titres des articles et des chapitres et, en particulier,
i) lorsque I'on veut attirer |'attention sur un détail technique ou un mot
dont la définition doit étre clarifiée; ii) si un mot est utilisé en un sens
trés particulier (ironiquement, improprement ou distinct). Exemples:
Pour “actant”, je comprends exclusivement la catégorie concep-
tuelle...
Le héros n'est pas une “réalisation du sujet”; au contraire...

*  Les guillemets simples s’'emploient pour faire allusion a un signe
linguistique en tant que tel (par exemple: le terme ‘crapaud’ a fini par
évoquer...) et pour indiquer les sens de mots étudiés (par exemple:
emprunté du mot francais machurer:‘tiznar’).

*  Lessignes de ponctuation se placent toujours apres le guillemet fer-
mant. Lorsque il existe une appelle juste aprés une citation, I'ordre est

”

le suivant: “el gesto es voz y no solo auxiliar de la voz"'.

*  Les citations textuelles de plus de quatre lignes vont sans guillemets,
alinéa appart, renfoncés et en lettre ronde.

* Il est essentiel de garder le style, la ponctuation et le contenu origi-
naire de toute citation textuel. Si en faisant la transcription du texte il
y a une omission de mots ou un passage coupé, ceci doit étre indiqué
avec des points de suspension entre crochets: “un hueco, un vacio,
que [...] cualquier objeto puede ocupar”. Ces crochets doivent égale-
ment étre employés lors de I'introduction de tout élément étranger au
texte méme, ou quand on souhaite éclaircir le sens de celui-ci.

Desde el Jardin de Freud se confére les droits de reproduction et de
publication du manuscrit par n'importe quel moyen, imprimé ou digital, afin
d’en permettre un acces public.

Sauf indication contrarie, le contenu de cette revue a une license Crea-
tive Commons “reconnaissance, non commercial et pas de travaux dérivés”,
Colombia 4.0, disponible sur le site: http://creativecommons.org/licenses/
by-nc-nd/4.0/co/



DESDE & JARDIN e FREUD

PURPOSE AND SCOPE

Desde el Jardin de Freud, Revista de Psicoandlisis is an annual publication of
the School of Psychoanalysis and Culture Studies at the National University
in Bogotd, Colombia, whose purpose is to publish previously unpublished,
peer-reviewed articles, in which authors set forth the results of academic
research, clinical practice, and reflexion, as a contribution from psychoa-
nalysis to the debate and explanation of phenomena found at the juction
of the subject, the unconscious, and culture. The journal’s articles relate
the three fundamental aspects of theoretical elaboration, clinical inquiry,
and reflexions regarding social links. The journal is monographic in nature,
and subject matters are chosen on the basis of relevance and currency.
The journal also counts on texts by specialists in disciplines, with which
psychoanalysis maintains interesting exchanges, and it includes a literary
anthology on the monographic theme, whose importance lies on the value
that psychoanalysis recognizes in those products; in the same vein, the
journal’s pages are illustrated with works by important Colombian artists.

Desde el Jardin de Freud is targeted to psychoanalists, academicians of
diverse disciplines interested in the phenomena that lie at the psychoanaly-
sis-subjectivity-culture junction, and of course also to the casual reader who
is interested in the subject matters offered.

APPRAISAL OF ARTICLES

All articles submitted to Desde el Jardin de Freud must be unpublished, and
must not be under review with other publications or editors at the same
time. Submitted articles will be examined by the Editorial Committee of
the journal, and undergo a preliminary valuation, to determine the viabi-
lity of their publication, on the basis of its relevance to the monographic
theme. They will be then sent to a reviewer, associated with the Universi-
dad Nacional de Colombia and/or external, who will issue a recommenda-
tion. Reviewer’s recommendations can follow in one of the next options: a)
approved; b) pending contingent upon modifications; c) rejected. Articles
that are not recommended as approved in the first review, a second review
will be required. The anonymity of both authors and reviewers is preserved
throughout the full process.

The Editorial Committee will inform authors of the final decisions on the
publication of their articles, and to those that are approved it will disclose the
license for the spreading of the publications.

RULES FOR THE PRESENTATION OF TEXTS TO THE
JOURNAL DESDE EL JARDIN DE FREUD

Formal characteristics
The maximum length of articles is 20 letter-size pages, in Times New Ro-
man 12 pt for the body of the text, with 1.5 or 2 spaces between lines.

The margins of the article format are 4 cm at top and bottom, and 3 cm
left and right
Other sizes are: 16pt for titles, 14pt for subtitles, and 10pt for footnotes.

Data required
The first page of the document must include the following:

¢ Full names of the author(s).

*  Name of the institution to which the author is attached, city and
country.

e Title, summary (100-150 words), and 5-10 keywords in Spanish - and
in English and French if possible.

*  Name and number of the research project, and if the article is the
result of a research project, the name of the entity which financed it
(to indicate with an asterisk™*).

e Electronic mail or postal address of the author (to indicate with an
asterisk™*).

On a separate sheet, include information regarding the level of forma-
tion, the institution to which the author is attached, research topics, and
publications by the author (maximum five lines).

Bibliographic reference system
Bibliographic references should follow the rules for footnotes proposed in
the Chicago Manual of Style, 162. Ed. (Chicago: University of Chicago Press,
2003), available in http://ed.chicagomanualofstyle.org. References will be
consecutively numbered. Further, the bibliographic list will be added at the
end of the text, in alphabetical order by author’s surnames, stating the works
cited in the article.

In general, all bibliographic references should contain data in the fol-
lowing order:

1. Full name of the author(s), publisher(s) or compiler (s), as they appear
on the cover of the book. If the author does not appear, the name of
the institution.

2. Title of the chapter, part of the book (for compilations), or title of the
article between inverted commas (for journals).

3. Full title of the book or journal, in italic.
Name of the series, not in italic (if relevant).

5. Name of the publisher, compiler or translator (if relevant), differentiated
by their respective abbreviations.

6. Edition, if not the first. If the work is unpublished, this must be explicitly
stated.

7. Volume number in Roman numbering (if the complete work is cited)
8. City of publication.


http://ed.chicagomanualofstyle.org

9. Publisher and year of publication.
10. Number of pages (if this if it is a specific section of the book).

Note: The most in the greatest possible amount of information should be
included in the case of unpublished works or personal documents.

Examples for a book reference

Footnote (N): ' Jacques Lacan. El seminario. Libro 3. Las psicosis
(1955-1956) (Barcelona: Paidds, 1985), 178.

Entry in final bibliography (B): LacaN, Jacques. El Seminario. Libro 3.
Las psicosis (1955-1956). Barcelona: Paidés, 1985.

Examples for reference of the chapter of the book
When citing the chapter of a book, write the name of the chapter between
inverted commas, then the word “in” and the full bibliography, following the
rules for books

N: 2Sigmund Freud, “Pegan a un nifo” (1919), in Obras Completas,
vol. XVII (Buenos Aires: Amorrortu, 2006), 84.

B: FReuD, SIGMUND. “Pegan a un nifio” (1919). In Obras Completas,
vol. XVII. Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

Examples for reference of a journal article
For a journal article, the following guidelines will be used:

N: *Bernard Duez, “De I'obscenalité a I'autotochtonie subjetale”,
Psychologie Clinique 16 (2003) : 62.

B: Duez-BernArD. “De I'obscenalité a I'autotochtonie subjetale”.
Psychologie Clinique 16 (2003): 55-71.

Examples of reference in online material
For online references, the author of the content must be stated, with the title
page, the title of the owner of the page, the URL and date of consultation
of the document. If the website does not have page numbers, there should
be an indication of the subtitle of the section in which the reference is to be
found.

N: “Carina Basualdo, “El sacrificio freudiano”, Desde el Jardin
de Freud 10, http//www.revistas,unal.edu.co/index.php/jardin/article/
viewFile/19892/21023 (visited november 1, 2011).

B: BasuaLpo, CariNA. “El sacrificio freudiano”. Desde el Jardin de
Freud 10, http//www.revistas.unal.edu.co/index.php/jardin/article/
viewFile/19892/21023.

Quotation of the works of Freud and Lacan:
Desde el Jardin de Freud prefers than, both quotations and bibliographical
references to the several translations of the work from Freud and Lacan,

and for use textual quotation in other languages, that the authors should
consult and follow the indications which appear in the Rules for authors in
http://www.revistas.unal.edu.co/index-php/jardin/about.

Basic rules of orthography and of typography

*  Capitalized letters are accented.

*  Years go in Arabic numbers and with no point: 1980, 2006, etc.

*  Fortitles and quotations in foreign-languages, use the orthographic
system adopted by the language in question, and make sure the tran-
scription is faithful.

*  Titles of books, journals and newspapers, words in foreign languages
and words or sets of words to be highlighted should go in italic.

*  Quotation marks are reserved solely for brief textual quotations, and
for titles of articles and chapters, and above all for: i) if the intention is
to draw attention to a technical point or word whose definition needs
to be clarified; ii) where a word is used in a peculiar sense (ironic,
improper, special). Examples:

By “acting”, I understand solely the conceptual category...
The hero is not an “realization of the subject”; on the contrary...

*  Single quotes are used to refer to a linguistic sign as such (for example:
the term ‘toad” has been used for the purpose of...), and to indicate
the meanings of words studied (taken from the French machurer, ‘to
tarnish’).

*  Punctuation always goes after inverted commas. If there is a footnote
indicated after a quotation, the order should be as following as fol-
lows: “gesture is voice, and not only an ancillary device of the voice”".

*  Textual quotations of more than four lines do not go between inverted
commas, but these are separated from the text, indented and in san-
serif letters.

*  The original style and content of all textual quotations must be pre-
served. When making a transcript of this, if words or sentences are
omitted from a given paragraph, the omission will be indicated by the
dotted line between square brackets, as follows: a whole, a vacuum,
which [....] any object may occupy”. These square brackets you must
also be used to introduce any extraneous element into the text, or if
the sense of the text is to be explained.

Desde el Jardin de Freud reserves all rights to reproduction and publica-
tion of the work in any printed or digital form which allows public access.

Except as otherwise indicated, the content of this Journal has a Cre-
ative Commons license “recognition, non-commercial, and with no derived
works”, Colombia 4.0, which can be consulted in http://creative commons.
org/ licenses/by-nc-nd/4.0/co



DESDE & JARDIN e FREUD

CONSIDERACIONES ETICAS

Los compromisos éticos de la revista Desde el Jardin de Freud conciernen,
en primer lugar, al propésito de hacer avanzar y divulgar el pensamiento
psicoanalitico a través de la publicacién de articulos inéditos debidamente
arbitrados, que aporten desde la investigacién, la indagacion clinica y la
reflexion tedrica. Prestard particular atencion a los fenémenos ubicados en
la interseccién sujeto, inconsciente y cultura, y al andlisis del lazo social
en la contemporaneidad.

Desde esta perspectiva la revista propondrd sus convocatorias,
seleccionard los articulos, las resefias y la antologfa, y cuidara el proceso
editorial, garantizando la recepcion y evaluacién de los articulos dentro
de las pautas para autores y evaluadores, que a continuacién definimos,
siguiendo las orientaciones del Committee on Publication Ethics (COPE) en
lo que atafie a las buenas practicas de publicacion y a la resolucién de
posibles conflictos.

Desde el Jardin de Freud se compromete a respetar el estilo de la
escritura de los trabajos aprobados, a editarlos y hacerlos circular por los
medios al alcance de la revista.

AUTORES

Pautas y cuidado de los textos

Los autores deben seguir las pautas editoriales de la revista Desde el
Jardin de Freud para la presentacién de articulos y resefnas. Los trabajos
presentados deben estar terminados, no se reciben borradores. La entrega
de textos coherentes, escritos con esmero, es un factor que se valora
positivamente en su lectura.

Exclusividad

Los autores no pueden presentar trabajos que al mismo tiempo se estén
presentando a otra publicacién, pues esto compromete la originalidad y
los derechos sobre su publicacién. Si durante el proceso de evaluacién o
de edicién el autor considera que quiere someter su trabajo a otra revista,
debe consultarlo con el editor para formalizar su retiro.

Plagio

Los articulos deben ser inéditos. El uso de textos de otros autores por
incorporacién de apartados completos en el trabajo propio, reproduccion
de fragmentos, o parafraseo, sin que se realice una adecuada citacion, no
es aceptable.

Plagio de si mismo

La postulacion de textos que ya han sido publicados anteriormente, en
su idioma original o en otros idiomas, en contenido parcial o completo,
no es aceptable. Si en algiin caso excepcional el autor requiere citar en
extenso un fragmento de un texto suyo ya publicado, en cualquier tipo
de publicacién, ese recurso debe hacerse explicito en el articulo y debe
estar plenamente justificado. El articulo presentado debe, en todo caso,
constituir un avance mas alld del citado y siempre se deben incluir las
referencias de la publicacién de donde fue tomado el fragmento.

Coautoria

No es admisible la figuracién como coautor de quienes no hayan tenido
una participacién real en la escritura. Un autor es aquel que ha hecho una
contribucion sustancial al texto, al diseno y desarrollo de la investigacion, o de
la discusién que lo motiva, y que ha participado directamente en la escritura
de borradores, correcciones y revisiones que llevaron a la version final.

Diligencia

Los autores deben cumplir con las tareas que se derivan del proceso de
arbitraje y publicacion: correcciones sugeridas por los pares, entrega de
versiones ajustadas. Todo esto debe hacerse en los plazos pactados con la
revista.

EVALUADORES
Idoneidad

Los evaluadores solo aceptardn la lectura de trabajos sobre temas que
conozcan suficientemente. Si durante la lectura del articulo el evaluador se
da cuenta de que no tiene suficiente conocimiento del tema en cuestion,
debera comunicarlo al editor o al director de la revista Desde el Jardin de
Freud para que sea asignado otro evaluador.

Independencia

El arbitraje se realiza bajo un sistema “doble ciego” para garantizar, en lo
posible, la independencia y la rigurosidad de las evaluaciones. Si durante
la lectura del articulo, el evaluador encuentra que hay algiin impedimento
ético o conlflicto de intereses que pueda afectar su juicio, debe informarlo al
editor o al director de la revista Desde el Jardin de Freud en el menor tiempo
posible.



Enfoque de los conceptos

Se espera que los evaluadores aborden los trabajos desde una perspectiva
académica, rigurosa y coherente y que en los conceptos que presenten
sobre los articulos reflejen esos criterios. Se evallGa la originalidad del
planteamiento, el rigor tedrico, la consistencia argumentativa del texto, su
escritura y el cuidado en la forma de presentacién.

La evaluacién ha de aportar tanto al autor como al editor. Por ende, se
espera que a partir de esta el autor pueda, cuando sea necesario, y siempre
que el articulo lo amerite, corregir o modificar parcialmente su texto, y que
el editor pueda tomar una decision argumentada sobre la publicacién o el
rechazo del articulo.

Diligencia
Después de la fecha de aceptacién de la solicitud de arbitraje, el evaluador
contara con un plazo maximo de 30 dias para la entrega del resultado de la

misma. Si en el desarrollo de la evaluacién el cumplimiento del plazo resulta
inviable, el evaluador debe informar al editor para que este reorganice el
cronograma inicialmente acordado.

Caracter intransferible

No es aceptable que luego de haber admitido el compromiso de evaluar un
articulo el evaluador transfiera, a nombre propio, esa responsabilidad a un
tercero que lo suplante.

Uso de informacién

Cualquier uso o apropiacién indebida de los planteamientos, informacién o
apartados de texto de los trabajos que recibe el evaluador serd considerado
como una falta ética de suma gravedad.






Despe e JARDIN DE FREUD, REVISTA DE PSICOANALISIS ES
UNA PUBLICACION ANUAL DE LA EscuetA DE EsTupIOS EN
PsicoaNALisis Y CULTURA DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE
COLOMBIA, SEDE BOGOTA.

LOS ARTICULOS PUBLICADOS EN ESTE NUMERO ESTAN DEDICADOS
AL TEMA DE «EL ODIO». LA OBRA GRAFICA ES DEL ARTISTA
PLASTICO Jim AMARAL. EL CENTRO EDITORIAL DE LA FACULTAD DE
CIENCIAS HUMANAS CUENTA CON LA DEBIDA AUTORIZACION PARA
PUBLICARLAS EN DESDE EL JARDIN DE FREUD NUMERO 19, EN SUS
VERSIONES IMPRESA Y ELECTRONICA.

EN ESTA PUBLICACION SE UTILIZARON CARACTERES ZAPF
HUMANIST Y PAPEL BEIGE DE 70 GRAMOS, EN UN FORMATO DE
24 X 21,5 CM. LA IMPRESION SE TERMINO EN ENERO DEL 2018
EN LOS TALLERES DE DPG EDITORES 5.A.S.









