


Literatura: 
teoría, historia, crítica
Vol. 21, n.º 2, julio-diciembre 2019

ISSN (impreso): 0123-5931 – (en línea): 2256-5450 
doi: http://dx.doi.org/10.15446/lthc
Revista semestral del Departamento de Literatura
www.literaturathc.unal.edu.co
Correo electrónico: revliter_fchbog@unal.edu.co
© Universidad Nacional de Colombia, Bogotá

Editora
Ángela Inés Robledo Palomeque
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá

Editor invitado
Víctor Viviescas
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá

Comité asesor interno
Universidad Nacional de Colombia: Patricia Trujillo 
Montón, Diana Diaconu, Patricia Simonson, Iván 
Padilla Chasing, William Díaz Villarreal, Laura 
Almandós, Alejandra Jaramillo, Jorge Rojas Otálora, 
Enrique Rodríguez, Carmen Elisa Acosta, Víctor 
Viviescas, Diógenes Fajardo Valenzuela, María 
del Rosario Aguilar, Anastasia Belousova.

Comité editorial
David Jiménez Panesso (Universidad Nacional de 
Colombia, Bogotá), Jarmila Jandová (Universidad 
Nacional de Colombia, Bogotá), Bernardo Subercaseaux 
(Universidad de Chile), Fabio Jurado (Universidad 
Nacional de Colombia, Bogotá), Cristo Figueroa 
(Pontificia Universidad Javeriana, Colombia), Luz 
Mary Giraldo (Pontificia Universidad Javeriana, 
Colombia), Liliana Ramírez (Pontificia Universidad 
Javeriana, Colombia), Francia Goenaga (Universidad 
de los Andes, Colombia), María Cándida Ferreira 
(Universidad de los Andes, Colombia), Miriam Di 
Gerónimo (Universidad Nacional de Cuyo, Argentina), 
David Konstan (Brown University, Estados Unidos), 
Francisca Noguerol (Universidad de Salamanca, España), 
Susana Seguin (Université Paul-Valéry Montpellier 
III, Francia), Beatriz J. Rizk (Festival Internacional 
de Teatro Hispano de Miami, Estados Unidos).

Comité científico
Beatriz González Stephan (Rice University, Estados 
Unidos), Martha Luana Canfield (Università degli 
Studi di Firenze, Italia), Françoise Perus Cointet 
(Universidad Nacional Autónoma de México), 
Fabio Akcelrud Durão (Universidade Estadual de 
Campinas, Brasil), Gema Areta Marigó (Universidad 
de Sevilla, España), Eric Culhed (Uppsala universitet, 
Suecia), Nieves Baranda Leturio (uned, España). 

Editores asociados
Hugo Hernán Ramírez Sierra (Universidad de los 
Andes, Colombia), Juan Zapata (Université Charles de 
Gaulle, Lille 3, Francia), Francy Moreno (Universidad 
del Atlántico, Colombia), Juan Manuel Ruiz Jiménez 
(Universidad del Norte, Colombia), Eugenia Varela 
(Universidad de la Salle, Colombia), Amor Hernández 
(cilha. Universidad Nacional de Cuyo, Argentina), 
Norma Stella Donato Rodríguez (Universidad de 
Buenos Aires, Argentina), Jimena Gamba Corradine 
(Universidad Autónoma de Barcelona, España), 
David Leonardo Espitia Ortiz (Instituto Caro y Cuervo 
y Universidad Nacional de Colombia, Bogotá), Jose 
Francisco Sanchez Osorio (Université Toulouse-Jean 
Jaurès, Francia), Camilo Castillo Rojo (University of 
British Columbia, Canadá), Mario Alejandro Molano 
Vega (Universidad de Bogotá Jorge Tadeo Lozano, 
Colombia), Alexander Caro Villanueva (Universidad 
de los Andes, Colombia), Ana Cecilia Calle (University 
of Texas at Austin, Estados Unidos), Jaime Andrés Báez 
(Pontificia Universidad Javeriana, Colombia), Camilo 
González (Universidad de la Salle, Colombia), Jaime 
Palacios (Universidad Nacional de Colombia, Bogotá), 
Iván Jiménez (University Paris-Est Créteil, upec, Francia), 
Lina Cuellar (Universidad de Bogotá Jorge Tadeo Lozano, 
Colombia),Camilo Bogoya (Université d’Artois, Francia), 
Byron Vélez (Universidade Federal de Santa María, Brasil).

Asistentes editoriales
Nicolás Sepúlveda Perdomo (Universidad Nacional 
de Colombia, Bogotá), Daniela Acosta Celis 
(Universidad Nacional de Colombia, Bogotá).

***

Rectora de la Universidad Nacional de Colombia
Dolly Montoya

Vicerrector de sede Bogotá
Jaime Franky Rodríguez

Decana de la Facultad de Ciencias Humanas
Luz Amparo Fajardo

Vicedecana Académica
Nohra León Rodríguez

Vicedecano de Investigación y Extensión
Jhon Williams Montoya

Director del Departamento de Literatura
Jorge Enrique Rojas Otalora

Director de Centro Editorial: Rubén Darío Flórez Arcila
Diseño de carátula: Andrés Marquínez C.
Coordinación editorial: Laura Morales
Coordinación gráfica: Juan Carlos Villamíl N.
Diagramación: Yully P. Cortés H.
Corrección de estilo: Ana Virginia Caviedes
Traducción de resúmenes al inglés: Rosario Casas
Traducción de resúmenes al portugués: Ronanita Dalpiaz
Impresión: Xpress Estudio Gráfico y Digital SAS



Google Scholar

Literatura: teoría, historia, crítica
está indexada en

Bases bibliográficas

Índices

Otros sistemas y directorios

MLA
(Modern Language Asociation)

Revistas Científicas de América Latina  
y el Caribe, España y Portugal

Redalyc

Academic
Search Premier

Directory of Open Access Journals
DOAJ

CLASE
(Universidad Nacional  
Autónoma de México)

SciELO Colombia
(Scientific Electronic Library Online)

Linguistics & Language Behavior 
Abstracts
(LLBA)

DIALNET
(Universidad de la Rioja)

SciELO Citation Index
(Scientific Electronic Library Online)

ROAD
(Directory of Open Access  

Scholarly Resources)

Latindex

REDIB
(Red Iberoamericana de Innovación  

y Conocimiento Científico)

Colombia

Emerging Sources 
Citation Index 

(Thomson Reuters)



Contacto
Universidad Nacional de Colombia

Código postal: 111321, 111311.
Carrera 30 n.º 45-03, Bogotá, D. C.

Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Literatura
Edificio Manuel Ancízar, of. 3055

Tel: (57-1) 3165229. Fax: (57-1) 3165229
Correo electrónico: revliter_fchbog@unal.edu.co

Página web: www.literaturathc.unal.edu.co

Canje
Dirección de Bibliotecas. Grupo de Colecciones

Hemeroteca Nacional Carlos Lleras Restrepo
Av. El Dorado n.º 44A-40, Bogotá, Colombia
Telefax: (57-1) 3165000, ext. 20082. A.A. 14490

canjednb_nal@unal.edu.co

Suscripción
Siglo del Hombre Editores

Cra. 31a n.° 25B-50 / Bogotá, Colombia
Pbx: 3377700

www.siglodelhombre.com

Distribución y venta
UN La Librería, Bogotá
Plazoleta de Las Nieves

Calle 20 n.° 7-15
Tel. 3165000 ext. 17639

•

Ciudad Universitaria
Auditorio León de Greiff, piso 1

Tel.: 316 5000, ext. 20040
www.unlalibreria.unal.edu.co / libreriaun_bog@unal.edu.co

Edificio Orlando Fals Borda (205)
Edificio de Posgrados de Ciencias Humanas

Rogelio Salmona (225)
•

La Librería de la U
www.lalibreriadelau.com

El contenido de esta revista cuenta con una licencia Creative Commons de “reconocimiento, no comercial y sin 
obras derivadas”, Colombia 4.0, que puede consultarse en http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



Literatura:
teoría, historia, crítica

Vol. 21, n.º 2, julio-diciembre del 2019
issn (impreso) 0123-5931 – (en línea) 2256-5450

www.literaturathc.unal.edu.co
Revista semestral del Departamento de Literatura 

Facultad de Ciencias Humanas
Universidad Nacional de Colombia

actualidad del pensamiento crítico sobre 
la literatura latinoamericana

Contenido
Contents
Conteúdo

9	 ·	Actualidad del pensamiento crítico sobre 
la literatura latinoamericana

	 Artículos	 Articles	 Artigos

21	 ·	Actualidad del pensamiento crítico de la 
diferencia en y desde América Latina

Actuality of the Critical Thinking of Difference 
in and from Latin America
Atualidade do pensamento crítico da diferença 
na —e a partir da— América Latina
víctor viviescas
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, Colombia

49	 ·	La teoría inevitable: el proceso de la teoría 
literaria y el desafío de la transmodernidad

The Inevitability of Theory: The Process of Literary 
Theory and the Challenge of Transmodernity
A teoria inevitável: o processo da teoria literária 
e o desafio da transmodernidade
gustavo remedi
Universidad de la República, Montevideo, Uruguay



83	 ·	Comparatismo latinoamericano, una teoría cultural 
entre lo comarcano y lo supranacional

Latin American Comparative Studies: A Cultural Theory 
between the Regional and the Supranational
Comparatismo latino-americano: uma teoria cultural 
entre o comarcano e o supranacional
marcela croce
Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina

105	·	Políticas del valor. Reseña y traducción en la universidad neoliberalizada
Politics of Value. Reviews and Translation in the Neoliberal Academy
Políticas de valor. Resenha e tradução na universidade neoliberalizada
hugo herrera pardo
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Valparaíso, Chile
douglas kristopher smith
Universidad de Chile — Pontificia Universidad 
Católica de Valparaíso, Valparaíso, Chile

131	·	Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo del 
“intelectual en acción”. José Lins do Rego

Essay and Literary Criticism: The Discursive Space of 
the “Intellectual in Action”. José Lins do Rego
Ensaio e crítica literária: espaço discursivo do 
“intelectual em ação”. José Lins do Rego
alfredo laverde ospina
Universidad de Antioquia, Medellín, Colombia

173	·	Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985 y El género gauchesco. 
Un tratado sobre la patria: ley, límite, indecibilidad y autorreferencia

Jacques Derrida in Josefina Ludmer. Clases 1985 and El género gauchesco. 
Un tratado sobre la patria: Law, Boundary, Unsayability, and Self-Reference
Jacques Derrida em Josefina Ludmer. Classes 1985 e O gênero gauchesco. 
Um tratado sobre a pátria: lei, limite, indecidibilidade e autorreferência
natalí incaminato
Universidad Nacional de La Plata, La Plata, Argentina



201	·	Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia 
literária brasileira no contexto latino-americano

Literatura colonial como espacio de disyunción: la historiografía 
literaria brasileña en el contexto latinoamericano
Colonial Literature as a Space of Disjunction: Brazilian 
Literary Historiography in the Latin American Context
paula regina siega
Universidade Estadual de Santa Cruz, Bahia, Brasil

229	·	Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño 
de Oshún en la obra Del amor y otros demonios

Elements and Symbolism of the Afro-Caribbean Philosophical 
Archetype of Oshún in Of Love and Other Demons
Elementos e simbolismo do arquétipo filosófico afro-caribenho 
de Oxum na obra Do amor e outros demônios
katia de la cruz garcía
University of Cape Town, Ciudad del Cabo, Sudáfrica

	 Notas	  Notes	  Notas

267	·	La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón
Carlos Rincón’s Avant-garde Cultural and Literary Criticism
A crítica cultural e literária de vanguarda de Carlos Rincón
juan david escobar
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, Colombia

	Reseñas     Reviews   Resenhas

289	·	Pistacchio, Romina. La aporía descolonial. Releyendo la 
tradición crítica de la crítica literaria latinoamericana. 
Los casos de Antonio Cornejo Polar y Ángel Rama

nicolás sepúlveda perdomo
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, Colombia



301	·	Volek, Emil. Despistemes: la teoría literaria y 
cultural de Emil Volek (antología de textos)

laura rubio león
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, Colombia

309	·	Índice acumulativo de artículos publicados en 
Literatura: teoría, historia, crítica, vol. 21 del 2019

315	·	Convocatoria de la revista Literatura: 
teoría, historia, crítica vol. 23, n.º 1

Call for Papers Literatura: teoría, historia, crítica vol. 23, n.° 1
Edital Literatura: teoría, historia, crítica vol. 23, n.º 1
Appel à contributions Literatura: teoría, historia, crítica vol. 23, n.° 1

323	·	Instrucciones para los autores
Instructions to Authors
Instruções aos autores
Instructions pour les auteurs

366	·	Anuncios



Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 9-18
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78700

Actualidad del pensamiento crítico  
sobre la literatura latinoamericana

Desde que el equipo docente del Departamento de Literatura postuló 
y aprobó la temática de la convocatoria de este número monográfico de 
la revista Literatura: teoría, historia, crítica, el pensamiento producido 

en América Latina apareció como un campo problemático, es decir, el pensa-
miento situado en una cierta localidad —este subcontinente comprendido por 
su denominación ahora clásica y siempre problemática— cuando se toma en 
conjunción con el concepto de actualidad. Empecemos por este último. ¿Qué 
denota la condición de actualidad? La actualidad, según el diccionario en línea 
de la Real Academia de la Lengua, es la circunstancia de algo de ser de hoy, 
ya sea cosa o suceso, o bien de atraer la atención de la gente de hoy. Lo actual 
está, en la primera acepción, emparentado con el sentido de lo que es vigente, 
no solo porque circunstancialmente sea producido en el tiempo presente, 
sino porque su propósito sigue siendo actual y pertinente. La actualidad que 
reclamábamos, en el deseo contenido en la postulación del tema, tenía esta 
doble condición: hacer un balance y una recopilación de trabajos actuales de 
investigación y reflexión sobre la literatura latinoamericana, que se produjeran 
de manera contemporánea a la aparición del número monográfico de la revista, 
y también que postularan la vigencia de la interrogación crítica acerca del 
pensamiento latinoamericano sobre la literatura latinoamericana. El segundo 
término, que es más bien una formulación ya compleja, la del pensamiento 
crítico de la literatura, engarza dos aspectos: el pensamiento crítico y la literatura 
latinoamericana. Porque nuestro interés estaba en renovar o volver a provocar el 
interés en el pensamiento crítico latinoamericano, un pensamiento —de todos 
es sabido y en varios momentos los artículos y notas de la revista lo volverán 
a recordar a los lectores— que engarza de manera inter y transdisciplinar 
reflexiones que provienen de la epistemología, de la filosofía, de la historia, del 
pensamiento social, de la antropología y, claro, de la literatura. Pero, además, 
la denominación pensamiento crítico tiene una especificidad en la tradición 



10

Actualidad del pensamiento crítico sobre la literatura latinoamericana

crítica latinoamericana, tanto como, al mismo tiempo una polisemia que se revela 
problemática. La conjunción de estos dos aspectos creaba este campo problemático 
en el que la convocatoria de la revista quería renovar o reactivar la interrogación 
sobre cómo pensar la literatura latinoamericana desde América Latina.

Como recordábamos en la convocatoria pública de este número monográfico, 
cuarenta años han pasado desde cuando Roberto Fernández Retamar postulara 
la tarea de construir una teoría literaria latinoamericana para la literatura, lo 
que se desprendía de su formulación de que “una teoría de la literatura es la 
teoría de una literatura” (82).1 Y en el propósito más amplio, hacia una teoría 
general de la literatura, que formulaba como imperativo por la misma época:

Necesitamos pensar nuestra concreta realidad, señalar sus rasgos específicos, 
porque sólo procediendo de esa manera a lo largo y ancho del planeta, conoce-
remos lo que tenemos en común, detectaremos los vínculos reales, y podremos 
arribar un día a lo que será de veras la teoría general de la literatura general. (134)

Veinte años también han pasado desde la crítica de Cornejo Polar al anterior 
proyecto por afincarse en la teoría y no en la crítica, y por desconocer la hete-
rogeneidad, hibridez y pluralidad de las literaturas hispanoamericanas. En su 
reflexión, Cornejo Polar hacía de una vez un reconocimiento y un homenaje, 
sin restringir la crítica que ya señalamos, ampliando el reconocimiento a la 
época y al conjunto de pensadores críticos de los años setenta, que incluía en 
primer término a Roberto Fernández Retamar:

Cualquier referencia a la teoría literaria hispanoamericana remite inevitablemente 
al gran debate de los años setenta, surgido a partir de la propuesta de producir 
una teoría realmente nuestra, en concordancia con la especificidad de una 
literatura que por entonces gozaba de su primer éxito internacional masivo; 
pero no para repetir esa discusión […] sino para tratar de redefinirla dentro 
de la agenda problemática de los noventa.2 (247)

1	 Cita tomada de: Fernández Retamar, Roberto. Para una teoría de la literatura hispanoame-
ricana. Bogotá, Instituto Caro y Cuervo, 2013. 

2	 Cita tomada de: Cornejo Polar, Antonio. “Para una teoría literaria hispanoamericana: a veinte 
años de un debate decisivo”. Mapas culturales para América Latina. Culturas híbridas – no 
simultaneidad – modernidad periférica. Compilado por Sara de Mojica, Bogotá, ceja, 2001.



11

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 9-18

¿Y cuál era esa agenda problemática de los noventa? De acuerdo todavía con 
Cornejo Polar, la del reconocimiento de “la condición múltiple, plural, híbrida, 
heterogénea o transcultural de los distintos discursos y de los varios sistemas 
literarios que se producen en nuestra América” (248). Incluso aún, de manera 
más específica, la demanda de modificar de manera radical “el concepto de 
literatura latinoamericana”, como respuesta a “nuevas maneras de leer nuestra 
literatura” en lo que la caracteriza de manera decisiva:

[L]a copiosa red de conflictos y contradicciones sobre la que se teje un discurso 
excepcionalmente complejo […] porque es producido y produce formas de 
conciencia muy dispares, a veces entre sí incompatibles; porque entrecruza 
discursos de variada procedencia y contextura, donde el multilingüismo o las 
disglosias fuertes son frecuentes y decisivas, incluyendo los muchos niveles que 
tiene la confrontación entre oralidad y escritura; o porque, en fin, supone una 
historia hecha de muchos tiempos y ritmos, algo así como una multihistoria 
que tanto adelanta el tiempo como se abisma, acumulativamente, en un solo 
momento. (249)

Si miramos el libro donde aparece Cornejo Polar a manera de epílogo, 
Mapas culturales para América Latina,3 esta agenda, habiendo reconocido 
la complejidad del objeto literatura latinoamericana, se vuelve más proble-
mática aún en el plano epistemológico de la construcción de los objetos, las 
metodologías y los conceptos para el estudio de esos “distintos discursos” que 
desbordan la denominación de literatura y que acogen la producción simbólica 
en América Latina; problemática también en el plano de la identificación de 
América Latina como realidad concreta y compleja; problemática aún en la 
construcción discursiva interrelacional de las miradas críticas del campo de 
los estudios literarios en relación y tensión con los estudios culturales; pro-
blemática en la relatividad y jerarquía establecida entre los distintos discursos 
y formaciones discursivas que quieren acoger a la literatura y los discursos de 
producción simbólica como su objeto; en las tensiones entre enfoque y análisis 
cultural y asignación y determinación del valor estético. Pero también, agenda 
problemática en relación a las perspectivas de análisis y de posicionamiento 
ético, epistémico y político respecto de la definición y desbordamiento de la 

3	 Compilado por Sarah de Mojica, Bogotá, ceja, 2001. 



12

Actualidad del pensamiento crítico sobre la literatura latinoamericana

categoría de sujeto individual y colectivo que está incorporado en denomina-
ciones como el ser latinoamericano, nuestra América, la identidad americana 
o la literatura latinoamericana.

¿Y cuál será la agenda hoy, cuando el siglo xxi completa su segunda década? 
Hay varias interpretaciones en los textos que aparecen a continuación. Pero desde 
ya podemos reconocer que han pasado también décadas de una discusión que 
puso en crisis el concepto mismo de Latinoamérica, el de literatura y, aún, el de 
pensamiento crítico. Es en este contexto actual de crisis que este número de la 
revista interroga el pensamiento de la literatura, lo que provocábamos con el 
interrogante: ¿cómo pensar la literatura latinoamericana desde Latinoamérica?

Los tres primeros artículos que publicamos abordan de una manera u otra 
la invitación a pensar la teoría literaria en/desde/de América Latina, teniendo 
que arriesgarse los autores y la autora a llenar los vacíos, tomar las decisiones 
y responder las preguntas de un(os) discurso(s) que reclama(n) siempre del 
investigador la toma de una posición y la argumentación para articular de 
manera coherente las partes y las implicaciones de una formulación teórica 
y/o metodológica respecto de la problemática que nos convoca.

En el primero de los tres, “Actualidad del pensamiento crítico de la dife-
rencia en y desde América Latina”, V. Viviescas se propone pensar la teoría de 
la literatura latinoamericana desde la comprensión y la determinación de una 
inclusión enfática del territorio en relación a la práctica literaria, entendida 
en su múltiple dimensión de teoría, historia y crítica, lo que hace, como dice 
el título, reclamando un pensar de la diferencia. El artículo hace un recorrido 
por las principales posturas críticas que atacan el pensamiento de la diferencia, 
para plantear luego algunos argumentos que habilitan este pensamiento, 
sin renunciar a construir una conciencia crítica y relacional con distintos 
campos discursivos; el artículo concluye sobre una propuesta epistemológica 
de incorporación de lo local —con la figura de territorio— en la comprensión 
de la literatura en relación con los sujetos, con el mundo, con la acción ética.

Gustavo Remedi, el autor de “La teoría inevitable: el proceso de la teoría 
literaria y el desafío de la transmodernidad”, plantea la necesidad de pensar 
críticamente el origen y el desarrollo de los Estudios Literarios. El autor 
comprende la teoría como premisa, trasfondo y proyecto de los estudios 
literarios, incluso cuando esta es negada o no asumida de manera explícita. 
El artículo hace un recorrido por las circunstancias y las condiciones en las 
que la teoría es incorporada como parte del quehacer del crítico académico, 



13

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 9-18

prestando atención a los manuales europeos; acoge esta tradición y se plantea 
un doble propósito: el aprovechamiento de la tradición así constituida y el 
despliegue de nuevas herramientas y procedimientos acordes con el proyecto 
de transmodernidad. Transmodernidad entendida por el autor como una 
“exterioridad” de la modernidad europea, en la lectura que hace de Dussel y 
Mignolo, que no sería un afuera de esta sino una alteridad y que supone una 
triple operación: descentramiento del relato occidentalista poniendo en cuestión 
sus mitos de origen, de historia única, de finalidad de la historia; identificación 
y denuncia de la colonialidad de la modernidad; que opera a contramano de 
la operación colonizante y negadora de la modernidad de los otros, de otros 
países y conglomerados, pero en especial de América Latina.

En “Comparatismo latinoamericano, una teoría cultural entre lo comarcano 
y lo supranacional”, Marcela Croce nos propone una teoría y un método com-
paratista para estudiar la literatura y la cultura latinoamericanas. Este enfoque 
teórico y metodológico toma en consideración lo que la autora denomina 
insuficiencias y pretensiones de los enfoques que provienen de las academias 
centrales de los países metropolitanos, las cuales continúan manteniendo una 
relación de dependencia de América Latina y su literatura y cultura respecto 
de estas teorizaciones. Aspecto central de su propuesta metodológica es la 
asunción de un actuar comparatista que articula la dimensión comarcana —a 
partir de la lectura de los textos de Ángel Rama— y la dimensión supranacional, 
identificada y asumida por la autora a partir de la verificación de esta condición 
en la diseminación del modernismo en los distintos países de América Latina 
a principios del siglo xx. El comparatismo que nos propone Croce hace una 
crítica al comparatismo de tradición metropolitana, lo que le permite comparar 
contextos, condiciones de producción y aún textos mismos de países dentro de 
la órbita de América Latina, en especial el Caribe. Como puesta en ejercicio de 
su propuesta, el artículo incorpora para cerrarse, un ejercicio de comparación de 
literaturas y autores del Caribe francés, una región que está en mayor urgencia 
de ser incorporada al conjunto de la literatura latinoamericana.

Más que sobre la misma teoría literaria, los tres siguientes artículos miran 
en detalle aspectos particulares de los contextos y los procedimientos como 
se implementan los estudios literarios en los contextos académicos y en 
las formas discursivas del ejercicio crítico en la práctica de los estudios de  
la literatura latinoamericana. En “Políticas del valor. Reseña y traducción en la 
universidad neoliberalizada”, Hugo Herrera Pardo y Douglas Kristopher Smith 



14

Actualidad del pensamiento crítico sobre la literatura latinoamericana

se interrogan por los procesos de jerarquización de las prácticas discursivas de 
la crítica y el estudio literario en el contexto de las universidades en América 
Latina, en relación con las determinaciones que sobre estas prácticas provienen 
de las universidades de los países metropolitanos. El artículo problematiza en 
especial dos formas discursivas, la reseña y la traducción, entendidas en ese 
marco pragmático señalado como derivacionales o secundarias. Poniendo 
en cuestión las relaciones de poder-saber que determinan esta subvaloración 
o incluso desconocimiento de estas formas discursivas, el artículo construye 
una reflexión sobre los problemas de la valoración mitigada de estas formas 
en las universidades contemporáneas, donde los autores identifican lo que 
llaman una férrea administración del conocimiento.

En “Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo del ‘intelectual en acción’. 
José Lins do Rego”, el autor Alfredo Laverde Ospina acomete un estudio del 
ensayo como forma discursiva privilegiada de la crítica, en la perspectiva 
de contribuir a la configuración de una crítica literaria que participe de la 
generación de opinión pública discursiva, la que reconoce como opinión ideal 
en cualquier democracia. Este estudio se centra en la forma discursiva del 
ensayo, pero también en el marco preciso de las décadas de los años cuarenta 
y cincuenta del siglo xx en Brasil, en torno al trabajo del crítico Lins do Rego. 
La contextualización del estudio, en tiempo y lugar, permite al autor reconocer 
los aspectos relevantes de la forma discursiva del ensayo y cómo a través del 
mismo la crítica construyó un espacio de generación de opinión pública, 
permitiendo recuperar la dimensión política de la crítica literaria. Es de este 
reconocimiento que surge la postulación de un programa de generación de 
opinión pública discursiva, si bien el autor nos llama a considerar los cambios 
que hoy presentan, respecto del periodo estudiado, la crítica literaria —des-
plazada a ámbitos “especializados”— y la opinión pública misma, afectada de 
marginalidad.

Una perspectiva que está más en relación con la arqueología del pensamiento 
crítico argentino y latinoamericano, y los procesos de diálogo, interacción 
y apropiación con y de los autores metropolitanos, es la que asume Natali 
Incaminato en su artículo “Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985 
y El género gauchesco. Un tratado sobre la patria: ley, límite, indecibilidad y 
autorreferencia”. Se trata aquí de la reconstrucción del proceso de recepción 
y diálogo de y con el pensamiento de Derrida que lleva a cabo la profesora 
y crítica Josefina Ludmer en Buenos Aires en los años ochenta del siglo xx, 



15

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 9-18

periodo de recuperación democrática posdictadura en Argentina. Incaminato 
establece que la circulación del pensamiento de Derrida forma parte de 
la institucionalización de la teoría literaria en el marco de la recuperación 
democrática. La autora constata que Josefina Ludmer incluye en sus clases al 
posestructuralismo y, de manera particular, los textos de Derrida. Este diálogo 
con el autor francés es también rastreado en el libro de la autora argentina El 
género gauchesco. Un tratado sobre la patria (1988). La autora del artículo estudia 
las relaciones de algunos pasajes del libro con el pensamiento de Derrida y 
establece continuidades de estos temas con los abordados por Josefina Ludmer 
en las clases de 1985. En este diálogo, Incaminato identifica que Ludmer retoma 
de manera especial las concepciones de la literatura en su vínculo con la ley y 
con el límite, el problema de la referencia y la cuestión de la indecibilidad del 
sentido, las cuales son tomadas por Ludmer a partir de un sincretismo que las 
relaciona con otras perspectivas teóricas.

Los dos estudios siguientes, como haciendo eco del llamado supranacional 
de Marcela Croce ya reseñado, acometen el estudio de un tema específico de 
literaturas del Brasil y del Caribe, poniendo énfasis en señalar la relación de estos 
países con el subcontinente de Hispanoamérica, el primero en la historiografía 
del Brasil y el segundo en el estudio del arquetipo afrocaribeño de Oshún en una 
obra de Gabriel García Márquez, entendida como expresión del imaginario caribe.

En el primero de los dos artículos, “Literatura colonial como espaço de 
disjunçao: a historiografía literaria brasileira no contexto latino-americano”, 
Paula Regina Siega vuelve a plantear un problema teórico y de constitución 
del campo literario latinoamericano, ahora desde la evaluación del proceso 
de consolidación de la historiografía literaria del Brasil en el marco de la 
construcción moderna de los países de América Latina, entendida como 
entidad supranacional y unitaria en este proceso. ¿Qué está pasando en la 
historiografía literaria del Brasil mientras se da el proceso de conformación 
de los estados nacionales en América Latina? La autora hace un recorrido por 
los principales autores y planteamientos que tienen presencia en ese proceso y 
señala los diálogos e interacciones que estos tienen con autores de otros ámbitos 
geográficos. Puesto central en el proceso reconstruido ocupa el crítico Antonio 
Candido y su libro Formaçao da literatura brasileira como punto de arribo de 
una historiografía con criterios que toman en cuenta el contexto del Brasil. 
Tres aspectos teóricos son también abordados en el estudio: la configuración 
de la literatura como arte literaria; la crítica de las historias literarias como 



16

Actualidad del pensamiento crítico sobre la literatura latinoamericana

totalidad y plenitud, que la autora identifica como vocación romántica, que 
es motivo de diferendo de otros historiadores respecto de Cándido; y el lugar 
de las lenguas coloniales —español y portugués— en la literatura, a partir de 
la perspectiva aportada por Eni Orlandi sobre la lengua colonial como punto 
de disyunción “entre una diferencia real y un imaginario homogeneizante”.

El último artículo de esta serie, “Elementos y simbolismo del arquetipo 
filosófico afrocaribeño de Oshún en la obra Del amor y otros demonios”, es un 
reclamo enfático a que la crítica literaria asuma otros paradigmas de análisis, 
desde la asunción de unas claves interpretativas y hermenéuticas distintas, 
pertenecientes a la cultura afrocaribeña y, adicionalmente, más cercanas al 
universo de la obra estudiada, en este caso, la novela de Gabriel García Márquez. 
Katia de la Cruz García, la autora, realiza un detallado análisis de la obra de 
García Márquez. La singularidad de su trabajo consiste en usar el oráculo  
de Ifá como principal fuente mitológica, literaria y filosófica. De esta manera, la 
autora propone el oráculo de Ifá como sistema de significación relevante para 
el análisis de las obras de ficción y de relatos del Caribe, más relevante que los 
análisis realizados a partir de los dispositivos de la teoría literaria europea. En 
su análisis, se establece una comparación entre el personaje de Sierva María y la  
diosa yoruba Oshún, Órisha del amor, imagen sincretizada en la novela en  
la figura de la virgen de la Caridad del Cobre. La figura de la diosa yoruba se 
propone en el análisis como arquetipo filosófico afrocaribeño.

Finalmente, una nota y dos reseñas completan los textos de este número 
monográfico sobre la actualidad del pensamiento crítico sobre América Latina.

La nota “La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón”, escrita 
por Juan David Escobar, es un homenaje al crítico colombiano que falleció 
recientemente. Pero es un homenaje que se detiene poco en la celebración de la 
figura de quien fue maestro de muchos en muy distintos ámbitos académicos, 
y se explaya mejor en hacer un recuento de su producción y de su recorrido 
académico. Como lo señala el autor, la obra de Rincón es importante en un 
extenso periodo de tiempo, lo que permite identificar una transformación 
importante, o mejor, transformaciones sucesivas en su trabajo, en particular 
en la ampliación del concepto de literatura y en la incorporación de la cultura 
como ámbito mayor. Dos momentos son paradigmáticos en ese recorrido: en 
1978 Rincón propone su obra Cambio en la noción de literatura, que habría 
de constituirse en un paradigma en los estudios literarios de América Latina. 



17

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 9-18

Y la transición de los estudios literarios a los estudios de la cultura, que, para 
Escobar, se perfecciona en el estudio de la novela Del amor y otros demonios 
de Gabriel García Márquez, publicado en el libro García Márquez, Hawthorne, 
Shakespeare, de la Vega & Co. Unltd. Escobar reconoce la profusión de la 
obra de Rincón, la pluralidad de enfoques y ejercicios, no obstante lo cual 
puede establecer un conjunto de principios que se mantienen a lo largo de su 
extensa producción, que aquí mencionamos: 1) la interpretación de cualquier 
objeto cultural depende de las circunstancias históricas y sociales en las que 
se inscribe y se lee; 2) los objetos de la cultura operan sobre la vida real, ergo la 
relación entre el texto y el mundo es de continuidad e interpenetración, y no 
de exclusión; 3) todo texto literario es palimpsesto, por ende, en él se traslucen 
las huellas de la tradición recodificada.

Las dos reseñas aquí recogidas presentan libros que afirman la actualidad 
del pensamiento sobre América Latina y la diversidad de posturas sobre 
esta. En la primera reseña, Nicolás Sepúlveda expone La aporía descolonial. 
Releyendo la tradición crítica de la crítica literaria latinoamericana de Romina 
Pistacchio; un libro que estudia los procesos intelectuales de Antonio Cornejo 
Polar y Ángel Rama para detallar la paradoja presente en el pensamiento 
latinoamericano: la construcción de un proyecto emancipador de América 
Latina depende del saber occidental como recurso. Por otra parte, Laura Rubio 
comenta Despistemes: la teoría literaria y cultural de Emil Volek, una antología 
de ensayos del profesor checo Emil Volek, una obra que a pesar de la diversidad 
de sus ensayos propone una lectura del proceso de modernización de América 
Latina a través de la idea del “macondismo”, entendida por Volek como la 
idealización de Latinoamérica como espacio natural y prístino, y causante 
del atraso de la modernidad. Una postura que sin duda agita el debate sobre 
nuestros procesos culturales.

Queremos cerrar esta presentación volviendo a la convocatoria de la revista. 
En este caso para destacar al Grupo de Investigación Historia y Literatura, 
que estuvo a cargo de la coordinación. El trabajo de investigación del grupo 
se centra en la lectura crítica de las historias de la literatura. En un futuro 
puede contemplar trabajos de historia. Pero, ahora mismo, se concentra en la 
interrogación de las historias literarias regionales de las literaturas regionales. 
Para ello entiende región en dos dimensiones: al interior del país, Colombia, y 
a escala supranacional, como regiones de América Latina. Uno de los aspectos 



18

Actualidad del pensamiento crítico sobre la literatura latinoamericana

que surge en el trabajo del grupo es el de la necesidad de pensar la historia y 
la historiografía literaria en relación con la crítica y la teoría. Nuestro campo 
privilegiado de exploración está constituido por América Latina y allí por 
Colombia. Es de allí que surge la vinculación con la interrogación que propone 
este número monográfico.

Víctor Viviescas
Editor invitado

Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, Colombia



Artículos





Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78736

Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia  
en y desde América Latina

Víctor Viviescas
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, Colombia

vrviviescasm@unal.edu.co

Este artículo propone pensar la actualidad del pensamiento de la literatura —teoría, historia, crítica— a 
partir del reconocimiento de una diferencia cultural, histórica y social de América Latina: la singularidad 
de la diferencia. Se enfatizan dos aspectos inscritos ya en el título: la diferencia y la actualidad, actualidad 
de la diferencia. Primero, reclamamos la diferencia de América Latina en una época en que la globalización 
pareciera querer dejar de lado lo local. Segundo, el concepto de actualidad, tomado de la propuesta de 
Theodor Adorno cuando reclamaba en 1935 la “actualidad” de la filosofía. Hacemos un recorrido por varias 
posturas que señalan como anacrónica esta defensa de la diferencia, si bien desde la crítica a la literatura 
de la identidad. Luego, planteamos los argumentos que habilitan este pensar diferenciado. Para concluir, 
formulamos un pensamiento vinculado al territorio como lugar para construir una epistemología de lo 
local en relación con la literatura.

Palabras clave: pensamiento crítico; diferencia; Latinoamérica; literatura; teoría literaria.

	 Cómo citar este artículo (mla): Viviescas, Víctor. “Actualidad del pensamiento crítico 
de la diferencia en y desde América Latina”. Literatura: teoría, historia, crítica, vol. 21, 
núm. 2, 2019, págs. 21-48.

Artículo original. Recibido: 28/03/19; aceptado: 09/04/19. Publicado en línea: 
01/07/19.



22

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

Actuality of the Critical Thinking of Difference in and from Latin America

The article suggests that the actuality of thinking about literature —theory, history, criticism— may be 
addressed on the basis of the recognition of a cultural, historical, and social difference characteristic of 
Latin America: the singularity of difference. It emphasizes two aspects already present in the title: differ-
ence and actuality, the actuality of difference. First, we assert Latin America’s difference in a globalized 
age that seems to neglect the local, and, second, the concept of actuality, taken from Theodor Adorno’s 
1935 defense of the “actuality” of philosophy. We discuss several positions that consider this defense of 
difference an anachronism, on the basis of a critique of the literature of identity, and we argue in favor 
of this differential thought. Finally, we suggest a form of thought linked to the territory as the locus to 
construct an epistemology of the local with respect to literature.

Keywords: critical thinking; difference; Latin America; literature; literary theory.

Atualidade do pensamento crítico da diferença na —e a partir da— América Latina

Este artigo é uma proposta de reflexão sobre o pensamento atual da literatura —teoria, história e 
crítica— a partir do reconhecimento de uma diferença cultural, histórica e social da América Latina: a 
singularidade da diferença. Dois aspectos já inscritos no título são enfatizados: a diferença e a atualidade, 
a atualidade da diferença. Primeiro, reivindicamos a diferença da América Latina em um momento em 
que a globalização parece querer deixar de lado o local. Em segundo lugar, o conceito de atualidade, 
extraído da proposta de Theodor Adorno quando afirmou, em 1935, a “atualidade” da filosofia. Fazemos 
um percurso por várias posições que indicam que essa defesa da diferença é anacrônica, embora seja 
a partir da crítica para a literatura de identidade. Então, levantamos os argumentos que permitem esse 
pensamento diferenciado. Para concluir, formulamos um pensamento vinculado ao território como um 
lugar para construir uma epistemologia do local em relação à literatura.

Palavras-chave: pensamento crítico; diferença; América Latina; literatura; teoria literária.



23

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

¿En qué contexto surge el reclamo de la diferencia y de 
América Latina como lugar singular para pensar una teoría 
crítica de la literatura en general?

El contexto de los años sesenta y setenta del siglo xx

En las palabras que José María Arguedas dice en el acto de entrega 
del Premio Inca Garcilaso de la Vega, en octubre de 1968, se sintetiza la 
condición híbrida, mezclada, del escritor y la escritura latinoamericana, 

que se conforma de un deseo raizal, local, de dar cuenta de su región y es 
atravesada por una suerte de compromiso con la literatura europea, que se 
postula a sí misma como literatura universal:

Yo no soy un aculturado; yo soy un peruano que orgullosamente, como 
un demonio feliz habla en cristiano y en indio, en español y en quechua. 
Deseaba convertir esa realidad en lenguaje artístico y tal parece, según cierto 
consenso más o menos general, que lo he conseguido. (14)

Este texto de Arguedas, incorporado más tarde a la novela El zorro de 
arriba, el zorro de abajo, con la que cierra su trayectoria de autor y desde la 
cual lo citamos, da cuenta de la situación del escritor peruano, latinoamericano 
para más señas, en un momento fundamental para renovar el pensamiento 
crítico de la literatura latinoamericana y de Latinoamérica misma, lo que se 
había vuelto un reclamo ingente en la década de los años sesenta del siglo 
xx que fenecía casi al tiempo que el autor peruano cerraba su escritura y 
su vida. Década de los años sesenta, que en tránsito a la de los años setenta, 
constituiría uno de los cinco momentos o periodos de enardecimiento del 
pensamiento y la constitución del latinoamericanismo —los cuales sitúa 
Idelber Avelar entre el siglo xix y el xx—, por los autores que conforman 
la “generación de los críticos sociales de los sesenta (1965-1975)” según el 
texto “Toward a genealogy of Latin Americanism” (Avelar 130) sobre el cual 
volveremos más adelante.



24

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

El trabajo emblemático de Roberto Fernández Retamar

También es emblemática la circunstancia de los años setenta en la 
que Roberto Fernández Retamar formula su reclamo de desarrollar  
una actividad teórica que nos llevara a formular una teoría de la literatura 
desde la singularidad de Hispanoamérica. En el texto Para una teoría de 
la literatura hispanoamericana y aún más en Algunos problemas teóricos 
de la literatura hispanoamericana, reunidos después en el antológico Para 
una teoría de la literatura hispanoamericana (Fernández Rematar 74-134), 
Fernández Retamar establece la condición singular de Hispanoamérica y 
postula su demanda de que es tiempo de fundar desde allí “la teoría general 
de la literatura general” (134). La circunstancia de este crítico cubano está 
definida por el reconocimiento de la singularidad de Hispanoamérica y por 
la convicción de que esta singularidad le asignaba al subcontinente la tarea 
de construir esta teoría:

El primer problema que confrontamos al abordar esta cuestión es si 
existe, como una realidad distinta, la literatura hispanoamericana. […] Tal 
pregunta nos arrastra, de inmediato, fuera de la literatura. Pues el término 
“hispanoamericano”, que acabo de emplear, no es una categoría literaria 
[…]. “Hispanoamericano” es un término histórico. (82)

Fernández Retamar establece inmediatamente el vínculo entre lo literario 
y lo no literario que, no obstante, determina la existencia de lo primero: “[l]a  
existencia de la literatura hispanoamericana depende, en primer lugar, de 
la existencia misma —y nada literaria— de Hispanoamérica como realidad 
histórica suficiente” (83). Es decir, Fernández establece de manera simultánea 
la singularidad de la circunstancia histórica y cultural de Hispanoamérica 
—es decir, su distinción, su diferencia—, y la urgencia de acometer una tarea 
que solo a esta cultura le correspondía. Tarea que era la de instaurar, iniciar 
la tradición de una literatura autónoma y la elaboración de la teoría que le 
corresponde. Solo que esta autonomía dependía todavía, según el autor, de 
la verificación de la independencia política de los países del subcontinente, 
que, siempre para el autor, todavía no se había cumplido:



25

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

La independencia de Hispanoamérica es, pues, la condición sine qua non 
para la existencia de nuestra literatura, de nuestra cultura. Pero, debido sobre 
todo a lo artificial de esa independencia —que no hizo sino facilitar nuevas 
dependencias— aquella condición resultó necesaria pero no suficiente. (83)

José María Arguedas, como escritor, y Roberto Fernández Retamar, 
como crítico y teórico, en este periodo 1965-1975, comparten la circunstancia 
paradójica de la situación de una literatura hispanoamericana que, desde 
entonces, pero también “desde siempre”, es decir, desde la época de las 
guerras de Independencia, se reconoce como existiendo ya, al mismo tiempo 
que no es todavía ni plenamente americana ni plenamente literatura. Una 
literatura que tiene como tarea su propia constitución y la creación de una 
teoría que la incluya y se proyecte hacia fuera, hacia la literatura general. 
Esta situación es paradójica por varias razones, pero especialmente por el 
reclamo de singularidad y autonomía que se le hace a la literatura, lo que 
significa completar el proyecto —el destino— asignado a esta desde la época 
de las guerras de Independencia de los países americanos: finiquitar en el 
plano simbólico la autonomía que ya se había verificado en la vida civil y 
política desde principios del siglo xix.

No es menos paradójica esta circunstancia si reconocemos que este 
proyecto de realizar la autonomía en el plano de lo simbólico lo acometen 
los autores y los críticos de la literatura, enfrentados a la condición, todavía 
frágil, tanto de los países como de sus literaturas nacionales y de la literatura 
continental. Varios elementos, sobre los que volveremos, ayudan a extremar 
la paradoja: el reconocimiento de una autonomía que es apenas incompleta, 
lo que dará ocasión para la teoría de la dependencia, y la postergación del 
proyecto expresivo. Puesto que Fernández parece coincidir con José Martí, 
a quien cita, que afirma la imposibilidad de una literatura plena mientras 
no haya existencia ontológica como continente autónomo: “No hay letras, 
que sean expresión, hasta que no hay esencia que expresar en ella. Ni habrá 
literatura hispanoamericana hasta que no haya Hispanoamérica” (Martí, 
citado en Fernández 83).

Esta condición paradójica que podemos describir en el periodo del sesenta 
y cinco al setenta y cinco del siglo xx y que afecta por igual al escritor y al 
crítico teórico, presumiblemente al historiador literario y al lector, es decir, los 
sujetos que componen el campo literario, podemos pensar que ha empezado 



26

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

a construirse desde la década de los años treinta y cuarenta, con el juicio 
certero que lleva a cabo José Carlos Mariátegui en “El proceso de la literatura”, 
publicado en los Siete ensayos de interpretación de la realidad peruana y  
escrito de manera original en 1928. En su proceso, que es juicio abierto a 
la literatura peruana, Mariátegui anticipa ya varios de los interrogantes  
y demandas a la producción de teoría literaria para comprender la literatura 
latinoamericana. Mencionemos tres que están en relación con la situación 
de los años setenta: en primer lugar, la comprensión de que la literatura 
nacional —peruana— no es simultánea con la constitución de la nación del 
Perú; en segundo lugar, la interrogación por el sujeto de la representación en 
la literatura de los autores peruanos, informados de la pluralidad de sujetos 
y ciudadanos y no ciudadanos que conforma la población de la nación; en 
tercer lugar, el reconocimiento de que la reflexión sobre la literatura y la 
formulación de una teoría que la explique no es nunca —no será nunca 
ahora— exclusivamente del ámbito literario; lo que es más: que el ámbito 
literario es un ámbito híbrido con estratos o esferas de interferencia que 
provienen del campo del pensamiento social y de la esfera de la historia, 
como lo sintetiza el autor en la presentación:

El espíritu del hombre es indivisible; y yo no me duelo de esta fatalidad, 
sino, por el contrario, la reconozco como una necesidad de plenitud y 
coherencia. Declaro, sin escrúpulo, que traigo a la exégesis literaria todas 
mis pasiones e ideas políticas… […]. Pero esto no quiere decir que considere 
el fenómeno literario o artístico desde puntos de vista extraestéticos sino 
que mi concepción estética se unimisma, en la intimidad de mi conciencia, 
con mis concepciones morales, políticas y religiosas y que, sin dejar de 
ser concepción estrictamente estética, no puede operar independiente o 
diversamente. (207)

La crítica de Antonio Cornejo Polar

En una gran medida, el crítico peruano Antonio Cornejo Polar comparte 
en los años setenta el mismo reclamo de actualidad de una postura crítica 
que ayudó a formular la teoría de una literatura latinoamericana, como 



27

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

veremos luego al verificar la coincidencia de algunas de sus obras con 
el periodo mencionado de 1965-1975. Pero la distancia de veinte años le 
permitirá, en la intervención “Para una teoría literaria hispanoamericana: 
a veinte años de un debate decisivo”, establecer de manera precisa las 
críticas al proyecto que había tomado fuerza a partir del debate de los años 
setenta, debate en el que participaban Arguedas y Fernández Retamar en 
los términos que ya hemos citado. Es esta distancia la que permite no solo 
la crítica, que ya explicaremos, sino también el reconocimiento de un giro 
en el paradigma de la teoría literaria. La crítica de Cornejo al proyecto 
que mejor representa Fernández Retamar es múltiple pero precisa: haber 
formulado el proyecto en el campo de la teoría y no en el de la crítica; haber 
formulado el proyecto de teoría de una manera abstracta, que entraba en 
contradicción con la simultánea demanda de especificidad histórico-social; 
la suposición de que la literatura latinoamericana era una y coherente, y 
que transportaba o expresaba los signos de una identidad también pensada 
en términos globalizantes (“Para una teoría” 247). Cornejo Polar señala 
una nueva paradoja:

Si se trataba de construir una teoría literaria que diera entera razón de 
una literatura, en cierto sentido siguiendo el gran proyecto humanístico 
del maestro Henríquez Ureña, que se sintetiza en su frase emblemática: 
“en busca de nuestra expresión” (así en singular); si se trataba de eso […] 
entonces el proyecto todo hizo crisis cuando comenzó a imponerse, años 
después, una imagen variada y multiforme de la literatura latinoamericana. 
(“Para una teoría” 247)

Pero quizás lo más importante de la misma crítica que expresa Cornejo 
es la formulación de una nueva “circunstancia de urgencia” en la definición 
de una teoría y una crítica de la literatura latinoamericana, ahora bajo el 
signo de la pluralidad y de la heterogeneidad, en los años noventa: “Hoy 
muchos reivindicamos la condición múltiple, plural, híbrida, heterogénea 
o transcultural de los distintos discursos y de los varios sistemas que se 
producen en nuestra América” (248). Formulación fundamental para 
nuestro argumento de la actualidad de la diferencia, como plantearemos 
más adelante.



28

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

Los pensadores de la diferencia: la generación de los críticos  
humanistas sociales

Que el debate de mediados de los años setenta del siglo xx convocaba a 
un nutrido grupo de críticos y teóricos que estaban por entonces pensando 
los avances teóricos que permitieran pensar la literatura latinoamericana, 
y no solo a Fernández Retamar, por más emblemática que haya sido su 
actividad, lo podemos verificar en el libro ya citado de este último. En 
efecto, los pensadores de la teoría literaria en ese entonces son legión, 
tanto como los reclamos de Fernández para garantizar la autonomía y el 
privilegio de la teoría y la literatura latinoamericana. En lo que respecta a 
esto último, Fernández afirma que en los años setenta del siglo xx ya hace 
falta una teoría literaria que realice el deslinde de “nuestra literatura”, sus 
rasgos distintivos, sus géneros fundamentales, la urgencia de una crítica 
literaria y los periodos de su historia (87). Así también, en lo concerniente 
a Europa, el crítico señalaba que tampoco esta era ya —aunque nunca lo 
había sido— una entidad homogénea y rechaza el privilegio del concepto de 
influencia para monopolizar la relación de la literatura hispanoamericana 
y las literaturas de las naciones metropolitanas; así también como rechaza 
la búsqueda permanente de la sanción metropolitana para establecer la 
valoración de “nuestra literatura” (103).

Y en relación con lo primero —el campo de los críticos literarios en 
proceso de construir teoría de la literatura—, Fernández actúa con largueza 
y dibuja el panorama de la crítica que le es contemporáneo, en el que no 
solo menciona a los principales investigadores,1 sino que postula también 

1	 Entre el prólogo y los dos artículos citados del libro Para una teoría de la literatura 
hispanoamericana, Fernández Retamar hace el recuento de los críticos y teóricos de 
la literatura de América Latina que le son contemporáneos o que han presentado su 
trabajo entre los años sesenta y noventa. Destaquemos de ese grupo, quienes son 
citados por el autor como afines o que comparten sus preocupaciones, y porque son 
señeros en el campo de la teoría literaria latinoamericana que estamos describiendo, 
los siguientes: Carlos Rincón con El cambio en la noción de literatura (Bogotá, 1978); 
Ángel Rama con Transculturación narrativa en América Latina (Caracas, 1982); Beatriz 
Pastor con Discurso narrativo de la conquista de América: mitificación y emergencia (La 
Habana, 1983); Alejandro Losada con La literatura en la sociedad de América Latina; 
Julio Ramos con Desencuentros de la modernidad en América Latina. Literatura y 
política en el siglo xix (México D. F. 1289); Martin Lienhard con La voz y su huella. 
Escritura y conflicto ético social en América Latina (1492-1988) (La Habana, 1990); 
Carlos Pacheco con La comarca oral. La ficcionalización de la oralidad cultural en la 



29

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

las zonas o las determinaciones que, en mejor medida, permitirían el 
surgimiento y el fortalecimiento de esta teoría literaria: nominalmente, el 
reconocimiento de que tampoco Europa es una entidad homogénea, que 
ya mencionamos (97); rechazo del concepto de influencia como forma de 
relación de la literatura hispanoamericana con la europea (102); rechazo 
de la búsqueda de la sanción metropolitana para la valoración de nuestra 
literatura (103); rechazo de la condición ancilar o instrumental que había 
anunciado Alfonso Reyes para las literaturas que se ocuparan de la vida y del 
contexto en el que surgían en Hispanoamérica (109); reconocimiento de la 
diversidad de géneros a los que recurrían estas literaturas (110); la necesidad 
de formular una interpretación de las periodizaciones específicas y acopladas 
a la experiencia y la historia hispanoamericanas (122); y la necesidad de 
vincular la teoría de la literatura con las teorías de la historia y de la crítica 
literarias: “Una teoría de la literatura no puede dejar de considerar, también, 
la teoría de la historia y la teoría de la crítica de esa literatura” (116). Donde 
debemos resaltar dos aspectos que surgen en la postulación de la tarea de 
adecuar las periodizaciones literarias a la singularidad específica de nuestra 
historia y nuestra literatura. En primer lugar, el reconocimiento de que este 
reclamo de atención singular no debe hacer perder de vista nuestro “engarce” 
con “el resto del mundo” (122); pero también, no obstante, la dificultad del 
establecimiento de estas periodizaciones, dada la condición dependiente de 
nuestros países respecto de los países metropolitanos: “Nuestros orígenes 
coloniales, nuestros subsiguiente proceso neocolonial, y la trabajosa con-
figuración de un rostro propio a través de nuestra historia hacen de este 
señalamiento de periodos una ardua tarea” (122).

Crítica genealógica a la literatura de la identidad

La insuficiencia del pensamiento de la diferencia en la genealogía del 
Latinomericanismo en Avelar

Idelber Avelar hace un recuento de las etapas y protagonistas del proceso 
de surgimiento y configuración del Latinoamericanismo y de Latinoamérica, 

narrativa latinoamericana contemporánea (Caracas, 1992). La lista es larga y puede ser 
consultada en el libro (Fernández Retamar 23 y ss.).



30

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

que es ilustrativo del largo proceso de configuración de una literatura y una 
teoría literaria en América Latina, los que, no obstante, serán objeto de 
crítica por parte de Avelar y que revisaremos a continuación —antes aún 
de revisar también las críticas de Santiago Castro-Gómez al mismo campo 
teórico; ambos, Avelar y Castro Gómez, desde la perspectiva de la crítica 
genealógica postulada por Michel Foucault—.

Cinco son los momentos que identifica Idelber Avelar en el proceso 
de configuración de Latinoamérica y el Latinoamericanismo a lo largo de 
los dos siglos de independencia de los países del subcontinente. 1) Fin del 
siglo xviii hasta las guerras de Independencia: ideales de la Ilustración y 
del Siglo de las Luces llaman a los criollos a reconocer su circunstancia 
como propia y específica. 2) Aproximadamente entre 1830 y 1860, luego 
de la emancipación política, se impone el reclamo de la “emancipación 
mental” del pasado colonial; es el tiempo de Sarmiento, Echeverría, Lastarria 
y otros en la cuenca del Río de la Plata. 3) Fin del siglo xix y tránsito al 
siglo xx, primera generación propiamente dicha de latinoamericanistas 
representada en Martí, Ugarte, Rodó —que coinciden con los autores del 
Modernismo y con su proceso—, hasta José de Vasconcelos. 4) 1930-1940, 
nuevo humanismo latinoamericano, es el tiempo de la autoconciencia 
latinoamericana, Martínez Estrada, Octavio Paz, Arturo Roig. 5) 1965-1975, 
la denominada “generación de los críticos sociales”, donde Avelar incluye 
algunos de los autores cuyas propuestas acabamos de mencionar, pero, de 
manera especial, sin duda, a Roberto Fernández Retamar. Avelar anuncia 
la síntesis y conclusión del proceso: “Inadvertidamente […] la historia de la 
consciencia del Latinoamericanismo termina en un momento de plenitud en 
el que el filósofo e historiador de ‘lo propio’ es, él mismo, escritura”2 (130).

Sinteticemos algunos de los reclamos y las críticas que desde la genea-
logía —como método— formula Idelber Avelar. Un primer aspecto que 
explica el autor es la ventaja de recurrir a la crítica genealógica, tal como la 
formula Michel Foucault, la cual va a ser también apropiada por Santiago 
Castro-Gómez. La genealogía es una metodología de interrogación de la 
arqueología de los fenómenos. La pregunta sobre un fenómeno dado no 
se establece sobre la ontología del ¿qué es?, sino sobre las condiciones de 

2	 Las traducciones siguientes son mías. El original dice: “Unavowedly […] the history of 
the Latin Americanism coming to consciousness culminates in a moment of plenitude in 
which the Latin American philosopher and historian of ‘lo propio’ is, himself, writing”. 



31

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

posibilidad que han hecho posible su emergencia. En este sentido, desde 
esta perspectiva, la pregunta por el Latinoamericanismo no es tanto en qué 
consiste este, sino cómo surge. Avelar destaca que el Latinoamericanismo 
no es un pensamiento sobre un objeto ya existente en el mundo, es decir 
Latinoamérica o Hispanoamérica, sino que este objeto se construye en el 
mismo momento en que se construye la perspectiva de estudio que ofrece 
el Latinoamericanismo. Así, la pregunta de qué es se desplaza a la interro-
gación de cuáles fueron las condiciones de posibilidad de su emergencia. 
Esta situación de emergencia es una situación de violencia, que luego se 
introyecta y se olvida. Así, precisa Avelar:

“Genealogía”, en su fuerte sentido filosófico, designa no solo el estudio del 
nacimiento del fenómeno, sino la revelación del silencio, exclusión y violencia 
que son siempre […] la condición de posibilidad del origen, el inicio del 
origen, por así decirlo.3 (121)

De esta manera, el método nos alerta a no tomar nada como natural a 
priori o históricamente inevitable. En el caso del Latinoamericanismo, el 
abordaje genealógico no asume la existencia de una entidad dada llamada 
“América Latina”, sino que investiga cómo se le han asignado algunos atributos 
a este objeto, para hacerlo emerger, para traerlo al campo del ser: “América 
Latina no tiene valía, existencia discursiva previa e independiente de los 
atributos asignados a ella en la tradición latinoamericanista”4 (122). Es pues 
sobre esta tradición que se concentran los reclamos del autor.

La pregunta crucial —radical, la llama Avelar (122)— es “cómo y a través 
de qué proceso el postulado de una identidad continental crea un campo 
de inclusión y exclusión, asigna posiciones, interpela y constituye sujetos”,5 
porque el genealogista remite la identidad al fondo que la hizo posible, 
no tratándola como un objeto dado o constituido de manera ontológica, 

3	 El original dice: “‘Genealogy’, in its strong philosophical sense, designates not only the 
study of the origin of a phenomenon, but also the unveiling of the silencing, exclusion, 
and violence that are always […] the condition of possibility of the origin, the origin of 
origin, so to speak”. 

4	 El original dice: “Latin America has no meaningful, discursive existence prior to and 
independent of attributes assigned to it in the Latin Americanist tradition”. 

5	 El original dice: “how and trought what process the postulate of a continental identity 
creates a field of inclusions and exclusions, assigns positions, interpellates and constitutes 
subjects”. 



32

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

sino como una ficción interesada, es decir, como voluntad de poder (will 
to power) (Avelar 123). Es muy importante la denuncia de una identidad 
continental como “ficción interesada” que emerge ya en la argumentación 
del autor. Esta identidad ficcional, unida a la instauración de una “nuestra 
América”, son cruciales para la constitución del “nosotros” que es el sujeto 
colectivo de la América Latina que es el objeto, el artefacto de una práctica 
discursiva como la que agencia el Latinoamericanismo, en las diferentes 
etapas de su proceso, como ya antes señalamos. Es muy importante también 
reconocer ya en la argumentación cómo la configuración del objeto —de 
ficción— América Latina se acompaña, o mejor, es definido por un proceso 
de inclusiones y exclusiones, que luego será subsumido en la ostentación 
de la unidad del “nosotros” y del estudio de “lo propio”.

Pues la referencia a la identidad como ficción, insiste Avelar, no debe ser 
tomada como una simple distorsión o falsificación de una realidad empírica 
que podría, a través de marcos apropiados, ser representada de manera más 
leal. No existe, en el campo de la construcción de este objeto de discurso, 
un original y una copia: el original es ya una copia construida. Por esto, 
la referencia a la identidad de ficción está más interesada en formular la 
pregunta sobre “cómo la representación es posible en primer lugar, qué 
es la violencia originaria que los ubica”6 (123). Porque es un axioma de la 
genealogía que “el campo de la representación está siempre demarcado por 
un acto de violencia”7 (123).

¿Cuál es el acto de violencia que hace posible la constitución de “nuestra 
América” y el Latinoamericanismo como formación discursiva que la constituye 
y la “estudia”? Avelar destaca el estudio de Julio Ramos en Desencuentros 
de la modernidad en América Latina, que ya antes mencionamos como 
contemporáneo de la circunstancia de Fernández Retamar, por el mérito de 
ser el primero en señalar el vínculo orgánico entre, por un lado, la que llama 
“crítica esteticista” de la modernización que empieza a florecer en América 
Latina al final del siglo xix —“a través del postulado de un ámbito espiritual 
y desinteresado de la cultura definido en oposición al mercado”8 (123)—, 

6	 El original dice: “Ohow representations are possible in the first place, what is the originary 
violence that installs them”. 

7	 El original dice: “the field of representation is always demarcated by an act of violence”. 
8	 El original dice: “trough the postulate of a spiritual and disinterested realm of ‘culture’ 

defined in opposition to the market”. 



33

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

y, por el otro, la conceptualización del “ser” o la “identidad” de América 
Latina, que se legitima a sí misma mediante esta misma oposición. Este 
campo de oposiciones es fundamental en la autoconciencia construida de 
América Latina. Avelar enfatiza que el modelo de oposición se construye 
con referencia a los Estados Unidos de América, el país del norte que, ya  
aún con vocaciones imperialistas de posesión y dominio, es primero repre-
sentado en el imaginario de los latinoamericanistas como representante de 
lo material, de lo caótico, de lo deshumanizado, por lo que en contraste la 
América del Sur, Latinoamérica, reservará para sí los atributos de lo humano, 
lo sensible, lo ordenado. Es decir, el paradigma del humanismo social, que 
ofrece en el plano de la oposición su cultura desinteresada y humanista frente al 
materialismo interesado de sus oponentes: “Fue la compensatoria hipóstasis de  
la estética como reserva sin contaminar por el mercado la que hizo posible la 
emergencia de la básica oposición retórica del Latinoamericanismo”9 (124).

Es desde esta perspectiva de la identidad de ficción y del juego retórico de 
la asignación de atributos en un marco de oposiciones que Avelar presenta la 
emergencia de la formulación de José Martí del ideologema —que tendría una 
larga trascendencia en el campo latinoamericano— de “Nuestra América”:

José Martí representa, tal vez, el más rico despliegue de esta lógica, pues el 
trabajo de Martí —decididamente anticolonial, anticonservador y antinos-
tálgico en sus intervenciones políticas—, tuvo, sin embargo, que recurrir a 
una crítica estética y conservadora hacia la mercantilización en orden de 
dar una base no solo al lugar del poeta en el mundo moderno, sino también 
al de la identidad de “Nuestra América”.10 (124)

Circunstancia por la cual Idelber Avelar postula, y asume, como primera 
tarea de genealogista del Latinoamericanismo trazar el mapa discursivo 
de los términos y establecer sus conexiones con una noción de cultura 

9	 El original dice: “It was the compensatory hypostatisation of the aesthetic as a reservoir 
uncontaminated by the market that made possible the emergence of the basic rhetorical 
oppositions of Latino Americanism”. 

10	 El original dice: “José Marti represents perhaps the richest unfolding of this logic, for 
Marti’s work —decidedly anti-colonial, anti-conservative, and anti-nostalgic in its poli-
tical intervention—, had, nevertheless, to resort to an aesthetic-conservative critique of 
mercantilization in order to ground not only the locus of the poet in the modern world 
but also the identity of ‘Nuestra América’”. 



34

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

prescriptiva y jerárquica (124). Postulación en la cual debemos retener la 
condición de “prescriptiva”, es decir, autoritaria y programática, de esta 
cultura latinoamericana entendida como mecanismo de asignación de 
identidad a América Latina y sus sujetos. Motivo que comparte en su crítica 
Santiago Castro-Gómez.

Ya señalamos al inicio de este apartado los momentos del proceso de 
afirmación del Latinoamericanismo que identifica Avelar. Faltaría mencio-
nar dos fechas de apertura y cierre del periodo estudiado. La primera es 
la de la utilización del término América Latina, que aparece por primera 
vez en Francia en 1860 en el marco de la ideología del Pan Latinismo, que 
orientó la política exterior de ese país; noción que empezará a circular en 
1865 a partir de la publicación del libro Unión Latino-Americana de Torres 
Caicedo. La segunda para destacar que Avelar cierra la serie de momentos 
de configuración del Latinoamericanismo en la década de 1965-1975, en 
la generación que llama de los intelectuales sociales, pero no arriesga una 
interpretación de lo que ocurre en el largo periodo de un cuarto de siglo 
entre 1975 y 2000, año, este último, de la publicación de su estudio. ¿Qué 
ha cambiado en este cuarto de siglo poscaída del muro de Berlín, poscaída 
de los países del “socialismo real”, poscaída de “los grandes relatos”, que 
crean los antecedentes de nuevas epistemologías y nuevas interpretaciones 
de lo local en América Latina? Es lícito preguntarnos esto, aunque no lo 
haya hecho el autor.

¿Por qué se da la negación de la modernidad por parte de los intelectuales 
del Latinoamericanismo, sobre todo en el tránsito del siglo xix al xx —que 
se mantendrá, de acuerdo con Castro-Gómez también a lo largo del siglo 
xx— según el diagnóstico de Avelar? Este es un aspecto en el que coinciden 
estos dos autores: la afirmación de una ideología latinoamericanista tiene 
como base una denostación de la modernidad, dice Avelar, una consideración 
de la modernidad como exterior, dirá Castro-Gómez. No es sorprendente 
que el vínculo o la relación, mejor, de América Latina con la modernidad 
es crucial para comprender la configuración del pensar latinoamericanista, 
ya en forma negativa de crítica, como aquí estamos viendo, ya en términos 
de punto de origen para un pensamiento del pensar de la diferencia que 
querremos proponer aquí. Pero no deja de llamar la atención que ninguno 
de estos dos autores se interrogue sobre lo que otros denominaran ya en 
los años noventa “modernidades periféricas”.



35

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

Sea de esto como sea, cerremos esta revisión con un inventario de las 
problemáticas asociadas a la negación de la modernidad como condición 
para la formulación del pensamiento de la identidad latinoamericana, lo que 
expresa el ideologema de “lo nuestro” y de “nuestra América”. El discurso 
de la latinoamericanidad, señala Avelar, puede remontarse al choque entre 
modernidad (modernization) y crítica humanística. Este choque toma 
lugar en un contexto en el que lo moderno encarna en los Estados Unidos 
de América. Este choque recubre entonces una resistencia —legítima— de 
los latinoamericanos al creciente intervencionismo e imperialismo de los 
Estados Unidos de América, como a una resistencia de corte conservador a la 
modernidad misma en términos de cultura. Esto se explicaría por el contexto 
de modernización “impuesta” a las élites locales, “quienes atestiguaron lo 
que fue, tal vez, la definitiva disolución de la posibilidad de una autóctona 
y autosostenible entrada a la modernidad”11 (Avelar 125). Pero volvamos a la 
circunstancia especial en la que se da este desencuentro: “Modernización e 
imperialismo son, entonces, inseparables en la historia de América Latina. De 
allí, lo inseparable entre estética y Latinoamericanismo”12 (125). La pregunta 
que se impone entonces y que Avelar formula, para hacer reconocimiento 
a la resistencia contra el imperialismo, es ¿cómo desmantelar la ideología 
latinoamericanista, sin dejar de reconocer que allí están las primeras luchas 
antiimperialistas? (125). Es decir, ¿cómo preservar la resistencia antimperialista 
de la “retórica mítica mediante la cual esta tradición se produce a sí misma”?

A no ser, como formularemos más adelante, que la perspectiva crítica 
cambie y deje de considerar la modernidad como una exterioridad, y al sujeto 
latinoamericano mismo como meramente el “otro absoluto” de Occidente, 
como señalará que es el caso Santiago Castro-Gómez.

La vocación determinista de todo reclamo identitario en Castro Gómez

Menos orientada al pensamiento de la literatura latinoamericana, más 
dirigida a abarcar el pensamiento crítico latinoamericano —que, no obstante, 
está en la base de la construcción de la axiología de la crítica y la teoría literaria 

11	 El original dice: “who witnessed what was perhaps the definitive dissolution of the 
possibility of an autochtonous, self-sustained entrance into modernity”. 

12	 El original dice: “Modernization and imperialism are, then, inseparable in Latin American 
history. Hence the inseparability between aestheticism and Latin Americanism”.



36

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

latinoamericanas—, la crítica de Santiago Castro-Gómez en Crítica de la 
razón latinoamericana es igualmente demoledora. Haciendo ostentación de 
la apropiación de la perspectiva y la metodología de la crítica genealógica 
de Foucault, que ya vimos presentando el trabajo de Avelar, la crítica de 
Castro-Gómez encarna en las figuras del caudillo y del intelectual letrado 
a los agentes de las dinámicas de la teoría de la identidad latinoamericana.

Santiago Castro-Gómez acomete en su estudio un análisis genealógico 
de los discursos que han dado cauce normativo a la historia y a la identidad 
cultural latinoamericanas. Este discurso por excelencia lo identifica como 
populismo. En su trabajo indaga dos figuras que encarnan o implementan 
el populismo: el caudillo, que se mueve en el espacio civil y de gobierno 
de los ciudadanos; el intelectual, que en la órbita de la cultura letrada va 
a cumplir funciones de orientación y guía del pueblo. Esta conjunción da 
título al primer estudio que citamos, “Filosofía y populismo” (Castro-Gómez 
64-93). De acuerdo con su diagnóstico, los elementos o ideas populistas 
reaparecen una y otra vez en diferentes discursos de identidad que elabora 
la filosofía latinoamericana del siglo xx. A diferencia de la tradición crítica 
que busca la configuración del pensamiento de la identidad en el siglo xix, 
desarrollándose en paralelo con la construcción del Estado nación y la 
consolidación de la nación, Castro-Gómez se concentra en el siglo xx; en su 
análisis va a incluir desde los autores finiseculares que empiezan a formular 
este pensamiento —Martí, Rodó y otros—, como a todos aquellos relevantes 
en la primera mitad del siglo xx, hasta desembocar en el estudio de Arturo 
Dussel sobre ética latinoamericana. En su diagnóstico del populismo como 
discurso de mayor influencia nombra como elementos o ideas que reaparecen 
“una y otra vez”: el uso de las categorías de pueblo y nación, la influencia 
de la naturaleza en las formas culturales, la idealización del mestizaje y de 
la ética latina —opuesta a la racionalidad instrumental, atributo asignado 
a la cultura anglo del norte—, y la visión de América Latina como una 
civilización defectuosa —en relación a la externalidad que le otorga este 
pensamiento a la modernidad—.

Castro-Gómez plantea que el conjunto de los autores que asocia a lo que 
llama “populismo” en la filosofía latinoamericana construyen sistemas de 
ideologías que no incluyen la diferencia, provocando una asimilación de 
los sujetos otros a un solo sujeto otro que se opone al ethos dominador sin 
dar espacio al pensamiento de lo otro, de lo mixto, de lo transversal. En el 



37

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

estudio de la filosofía de la historia, Castro-Gómez se propone una lectura 
de la cultura hispanoamericana a partir de su relación con el pensamiento 
occidental. Encuentra que las dos claves en esa relación son el discurso de 
la identidad y la filosofía de la historia. Estos dos aspectos se oponen a la 
heterogeneidad cultural y a la hibridación entre lo europeo y lo aborigen. 
Así, entendiendo la búsqueda de la identidad como ejercicio de exclusión, 
formula que el “ser” latinoamericano se configura como oposición a lo 
europeo —lo occidental—, y tiene como atributos o características parti-
culares la naturaleza exuberante, el intelectual con dimensión y práctica 
política, el reclamo de asumir una razón no instrumental, la asunción de 
una lucha por la liberación del poder de Occidente.

En el campo de oposiciones en los que se juega la identidad, en el cual, 
según Castro-Gómez, se establece una tensión establecida por el pensamiento 
de la identidad, en las oposiciones se vinculan como característica de lo 
latinoamericano el ser un territorio periférico que compendia lo popular, 
lo rural y lo espiritual. En el campo opuesto, se concibe a la América 
del Norte como territorio central de poder, de lo culto, lo racional, lo 
urbano, todo lo cual permite asimilarlo al pensamiento occidental. El 
establecimiento del campo de oposiciones no da lugar a lo híbrido, a lo 
mixto, a lo transversal, que permitiría el intercambio de los polos opuestos. 
No obstante lo cual, aparece una paradoja, la de postular la identidad de 
América Latina como una esencia del ser latinoamericano cuyo guardián 
o agente en la construcción es un intelectual consciente de esa identidad, 
que la transmite a los demás. Este intelectual es el sujeto privilegiado del 
proceso de autoconciencia, con lo que se hace sujeto de crítica porque, para 
Castro-Gómez, se propone la homogeneización del ser latinoamericano.

En la implementación de este proyecto de la autoconsciencia latinoame-
ricana, los intelectuales latinoamericanos no hacen más que continuar el 
proyecto de Ortega y Gasset que consiste en pensar la propia circunstancia 
como problema de la filosofía, unida a la comprensión de la cultura como 
sucesión de generaciones de intelectuales. Así lo verifica en Gaos y Zea, 
que son en esto alumnos de Ortega y Gasset, quienes acometen —y pro-
penden para que los demás lo hagan— el tránsito tortuoso del pensamiento 
latinoamericano para adquirir conciencia de su propia universalidad. Este 
proceso de pensamiento es común a los distintos grupos de pensadores, en 
los que identifica tres generaciones, muy cercanas a las que identificamos 



38

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

con Avelar: 1) primer momento definido por la Ilustración, que identifica 
como los criollos independentistas. 2) La generación después de las guerras 
de Independencia, donde se da un proceso de emancipación mental del 
pensamiento colonial. 3) El grupo del fin y el cambio de siglo, que se opone 
al pensamiento positivista, porque va a privilegiar el pensamiento humanista 
y social (Martí, Rodó, Ugarte Torres, Vasconcelos, García Calderón, que 
anteceden a Leopoldo Zea). Es esta generación la que reclama “volver los 
ojos hacia América Latina” y adopta o promueve la adopción de una filosofía 
de la historia que garantice la continuidad del pensamiento latinoamericano 
(Castro-Gómez 109).

Esta ideología de “lo nuestro” expresa un régimen de inclusiones y 
exclusiones, que estabiliza la asignación de identidades, como identidades 
impuestas y rígidas, lo que en literatura redundaría en una literatura 
prescriptiva. Lo “nuestro” se revela en realidad como una pobre herencia:

El mestizaje, el arraigo a la tierra, la dependencia económica, la eticidad 
popular, el complejo de inferioridad, la autonomía de la nación, cada una de 
estas soluciones ocupa en las narrativas de la identidad el lugar del principio 
que vendría a mostrar la verdad de “lo nuestro”. (95)

Las consecuencias ya las hemos antes mencionado: mesianismo salvífico del 
intelectual, exclusión de las diferencias, postulado de una alteridad respecto 
a la modernidad, ser “lo otro”, el “otro absoluto” de Europa y Occidente.

Pensamiento de la diferencia como alternativa al de la identidad

Nos hemos propuesto señalar un camino de comprensión de la teoría 
de la literatura latinoamericana y desde América Latina que toma apoyo en 
el reconocimiento de la diferencia. Hasta ahora hemos hecho un recuento 
de cómo se postula una teoría de la literatura en América Latina desde el 
paradigma de la identidad. Hemos hecho recuento de las críticas a una 
comprensión de la literatura como expresión unitaria de una identidad. 
Esto en la crítica de Cornejo Polar al proyecto de Fernández Retamar, de 
manera circunscrita; en la crítica al Latinoamericanismo que se construye 
con base en la identidad y la “latinoamericanidad” del sujeto y la literatura 
de América Latina en Avelar; y, de manera más amplia y abarcadora, en la 



39

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

crítica de Castro-Gómez a la filosofía de la identidad, que él nombra como 
filosofía del populismo. Estas críticas, desde nuestra perspectiva, asimilan 
identidad con diferencia, se enfocan a hacer una crítica de la identidad como 
axiología de la unicidad y unidad de un sujeto que no logra expresar o dar 
cuenta de la multiplicidad o pluralidad de las diferencias que constituyen a 
América Latina como conjunto de naciones y a sus países como conjuntos de 
colectividades culturales y sociales. Querríamos en lo que queda diferenciar 
identidad de diferencia, al tiempo que nombrar, desde la perspectiva de la 
diferencia, algunas propuestas teóricas y metodológicas desde las cuales se 
podrá, en el futuro, proponer una crítica literaria latinoamericana desde el 
reconocimiento de la diferencia que la caracteriza.

Dice Idelber Avelar que la consigna de “Nuestra América”, formulación que 
inaugura José Martí y que luego tuvo la más alta circulación a lo largo del siglo 
xx, es una muestra por excelencia de la operación retórica de vincular verdad 
y naturaleza. “Lo nuestro”, “lo propio”, serían denominaciones que exhiben 
la resistencia de los intelectuales, las élites letradas del Latinoamericanismo. 
Esta sería la condición para fundar una identidad que actuara como un hecho, 
un dato, una constatación ontológica, un fenómeno dado e incambiable. 
Fábula de identidad que descansa sobre ciertas ficciones fundacionales: la 
noción de lo propio, de lo nuestro, (concebido al principio como respuesta 
a la amenaza injerencista e imperialista); un discurso que responde a las 
condiciones reales de existencia —en esa relación heterónoma de América 
Latina con Estados Unidos de América—; una hipostatización de “lo propio” 
como ideologema que hace ver una continuidad entre pasado y presente, 
entre sujetos heterogéneos, para interpolar estas heterogeneidades como una 
substancia común, substancia que, en el caso del Latinoamericanismo, se 
revela como “lo latinoamericano mismo”, la “latinoamericanidad” (Avelar 
127-128).

Pero parece evidente que este cuadro de la identidad latinoamericana 
es un cuadro estático de sujetos y de identidades. ¿Qué acontece si exami-
namos la diferencia desde un campo relacional? ¿Si en lugar de identidad 
de sujetos postulamos hablar de sujetos en constitución, en proceso? ¿Qué 
acontece si oponemos a una ontología de la identidad una fenomenología 
de la relación? Es lo que nos interesa argumentar a partir de las propuestas 
y desarrollos teóricos de tres autores y experiencias que presentaremos al 
final: la consideración de la heterogeneidad en el planteamiento de lectura 



40

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

crítica de la literatura de Cornejo Polar para el estudio de las literaturas del 
Perú y de América Latina; la constitución de una identidad creole en Glissant 
y en el pensamiento antillano y del Caribe; la ontología de resistencia que 
propone Arturo Escobar.

Actualidad de la diferencia

En Theodor Adorno el pensamiento de la actualidad, en su caso de la 
filosofía, se opone como resistencia al peligro de aniquilación (82). Nos 
interesa esta sospecha de un peligro de aniquilación como orientación 
metodológica, como método para imaginar la situación de un pensamiento 
de la literatura latinoamericana desde la diferencia, sometido a la crítica 
que los autores de la crítica genealógica que acabamos de revisar puedan 
ejercer. Nos interesa un pensamiento que logre separar el pensamiento de la 
diferencia del pensamiento de la identidad, y poder garantizar su actualidad. 
Para Adorno, “la cuestión de la actualidad de la filosofía únicamente se 
desprende con precisión del entretejerse histórico de preguntas y respuestas 
[en el terreno de la más reciente historia de la filosofía]” (82). No se trata 
de actualidad como una vaga “caducidad o no caducidad” basada en ideas 
arbitrarias sobre la situación espiritual general, sino más bien de que: “si 
existe aún alguna adecuación entre las cuestiones filosóficas y la posibilidad 
de responderlas” (83).

¿Tiene el pensamiento de la diferencia posibilidad actual de dar respuesta 
a “las preguntas cardinales de la literatura latinoamericana”? Esta es la 
pregunta “radical” en el contexto de nuestra propuesta. Nuestra apuesta 
es que sí. Esta apuesta, no obstante, no puede pasar por encima de las 
conclusiones a las que arriba la crítica genealógica que recordamos en 
Santiago Castro-Gómez. La filosofía del “populismo latinoamericano” que 
se enfrasca en la búsqueda de “lo nuestro”, de “nuestra América”, en la que 
el modelo de liderazgo es el caudillo, amparado o duplicado en la imagen 
del intelectual mesiánico que guía al sujeto al descubrimiento de la verdad, 
describe un trayecto de aislamiento y de renuncia al diálogo y a la relación 
con el resto del mundo, en especial con la modernidad europea y lo que ella 
implica. Este proceso es descrito por el autor como búsqueda del origen que 
se cimienta en la búsqueda de un fundamento, que piensa la identidad de un 
sujeto por fuera de las prácticas locales de poder (Castro-Gómez 89). Así lo 



41

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

sintetiza Castro-Gómez, tomando como referente las propuestas de Marsilla 
Ramos y Salazar Bondy, que analiza en detalle: “[estos autores] insisten en 
salvaguardar la centralidad de un sujeto único, origen de la verdad, el sentido 
y el lenguaje. Y este […] es precisamente el eje alrededor del cual circulan 
todos los discursos de identidad” (89).

Pero, podemos afirmar nosotros, no es con base en este modelo de búsqueda 
de la identidad, como dato establecido, con pretensión de un fundamento 
uno y único, sin contacto con la modernidad, con un sujeto uno y único 
también, que funcionaría como una mónada sin vínculo con el exterior, 
que creemos que se construye el pensamiento actual de la diferencia. Todo 
lo contrario, como esperamos exhibir a continuación. Pero antes de eso, 
veamos cómo incluso en el discurso de Castro-Gómez se abren posibilida-
des de este pensar otro del pensamiento de la diferencia. ¿Cómo evitar las 
consecuencias del pensamiento de la identidad? 1) Cambiar el orden de las 
preguntas. 2) Avanzar hacia una reflexión que no gire en torno a la búsqueda 
de identidades, sino que se sustente en la manera como esas identidades son 
históricamente producidas (90). Esto responde Castro-Gómez. Es decir, en 
lugar de preguntarnos por la verdad de la identidad latinoamericana, se trata 
de interrogarnos por la historia de la producción de esa verdad, esto es, de 
saber cómo se construyen y bajo qué condiciones aparecieron las reglas de 
juego que configuraron la verdad de esos discursos. Comprobaríamos que 
no hay analogía, sino discontinuidad en los dispositivos de poder y saber. 
A la pregunta: ¿desde qué tipo de régimen histórico-político emergieron los 
discursos de identidad en la filosofía latinoamericana del siglo xx?, Santiago 
Castro-Gómez mediante el método genealógico responde: “Los discursos de 
identidad emergieron al interior de un orden populista, gran parte del siglo 
xx garantizó la producción, circulación y distribución del saber sobre ‘lo 
propio’” (91). En ese régimen populista, la función del intelectual letrado es 
la de normalizar la producción y asignación de identidades. Estas sociedades 
normalizadoras son las que florecieron en algunos países de América Latina 
entre los años treinta y sesenta del siglo xx. Y allí, “[l]a acción paternal 
del Estado nacional-populista se reproduce en los discursos orientados a 
asegurar continuidades simbólicas entre el pueblo, la nación y la cultura” (91).

Ahora bien, ¿cómo substraer la pregunta o el reclamo de la diferencia al 
poder normalizador del pensamiento de la identidad? ¿Cómo garantizar la 
actualidad del pensamiento de la diferencia? ¿Cómo preservarlo del peligro 



42

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

de aniquilación que lo acecha tanto desde el pensamiento de la identidad, 
como fue criticado antes, pero también del nuevo régimen de universalidad 
como podemos llamar a la globalización? Por lo pronto podemos señalar 
desde ahora que el pensamiento latinoamericano sobre la literatura no se ha 
constreñido a seguir la pauta populista, caudillista y mesiánica que postula 
Santiago Castro-Gómez para algunos países del subcontinente sudamericano 
entre los años treinta y sesenta. El análisis que hemos presentado toma en 
cuenta fenómenos, personajes y situaciones que pueden ser incorporados 
al proceso de construcción de nación que domina la vida política, social y 
cultural de los países latinoamericanos durante todo el siglo xix y buena 
parte del xx. Es en el marco de este proyecto de construcción de nación 
donde pueden ser verificadas la figura del caudillo y la del intelectual 
salvífico. Es en este marco donde podemos reconocer la puesta en práctica 
de un régimen de inclusión y exclusión elitista, que segrega y excluye, que 
negocia con la asignación de ciudadanía a los individuos más frágiles de la 
colectividad. Es en el marco de este proyecto que podemos identificar los 
procesos de control normativo sobre la vida social, política y de disfrute 
y ejercicio de la literatura. Pero en el campo de la teoría y de la crítica 
literaria, sobre todo en el siglo xx, en el periodo que estudia Castro-Gómez 
lo que podemos identificar es más bien una resistencia epistemológica a la 
imposición de ese poder-saber normalizador. Ni Avelar ni Castro-Gómez 
reconocen a los agentes de este movimiento de resistencia.

Pero nosotros sí podemos identificar a los protagonistas de un pensamiento 
de resistencia, de contracultura de la cultura dominante normalizadora y  
prescriptiva. Aún en el caso en que son autores de proyectos de teoría  
y crítica que exhiben sus límites e inadecuaciones, estos autores que estudiamos 
parten de una reacción de resistencia, más que de volcarse a la corriente 
principal normalizadora. Casi podríamos decir que la norma común de 
estas propuestas que se empiezan a gestar desde los años setenta —algunas 
desde tiempo atrás incluso— amalgaman la condición de nuevas, con la 
de resistencia y de cambio y giro respecto de las corrientes normalizadas.  
Es lo que podemos verificar rápidamente en las propuestas de Carlos Rincón, 
Carlos Pacheco, Ángel Rama, Antonio Cornejo Polar y Edouard Glissant.

En 1978, es bajo el signo del cambio, que se refleja desde el título del 
libro, que Carlos Rincón propone El cambio en la noción de literatura. La 



43

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

evaluación del contexto en el que su autoconciencia del proceso ubica su 
producción también refuerza esta idea de cambio:

Es sólo al comprender la literatura, en su cambiante proceso de producción 
y recepción, como una forma estética de praxis social, como puede situarse 
en el centro de muestro interés cognitivo, de acuerdo con esa orientación 
teórico-literaria, la permanente transformación y redefinición de su noción. (16)

Lo que le permite afirmar que “al abordar […] el fenómeno constituido 
por el cambio reciente de la noción de la literatura en Latinoamérica, inten-
tamos contribuir a una determinación más cercana del objeto que se abre 
hoy a la indagación sistemática” (17). Esta vocación de cambio se mantiene 
en Rincón desde entonces hasta la publicación de La no simultaneidad de 
lo simultáneo en 1995 y más allá, hasta el final de sus días. Erna von der 
Walde lo verifica: “La no simultaneidad de lo simultáneo presenta mucho 
material para acercarse a responder [preguntas como ¿cuáles han sido 
las transformaciones en el mapa general de la cultura y otras más]. Pues 
ciertamente en la discusión posmoderna la cultura ocupa un lugar central” 
(111). Es bajo el signo de la diversidad y con el propósito de hacer emerger 
sujetos que han sido desde el origen y hasta entonces invisibilizados que 
Carlos Pacheco propone La comarca revisitada:

Mi indagación […] será orientada por una hipótesis, según la cual, este 
grupo de escritores, habiendo reconocido el carácter axial de la oralidad 
cultural en sus respectivas regiones interiores, se propusieron lograr en su 
obra literaria, […] la producción de un efecto de oralidad, […] que resultará 
invariablemente central en la proposición estético ideológica de la obra en 
cuestión. (36)

Es en 1982 que Ángel Rama publica Transculturación narrativa en América 
Latina, el mismo año que el estudio sobre el modernismo y Rubén Darío, 
“El poeta frente a la modernidad”. En este último, es desde la perspectiva 
de dilucidar la relación entre América Latina y Europa en la literatura que 
emprende su trabajo:



44

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

Se parte, obviamente, de la insatisfacción del presente, de esa sensación de 
vacío y soledad que se posesionó de los artistas del periodo y que en buena 
parte implicó una crítica, expresa o tácita, a la nueva sociedad burguesa 
creadora del universo contemporáneo. (135)

En el texto, el autor discute las condiciones de aportación de las culturas 
europeas que “llegaban con el mismo ritmo de expansión imperial de las 
metrópolis” (135).

Es en 1994 que Antonio Cornejo Polar publica Escribir en el aire. Ensayo 
sobre la heterogeneidad socio-cultural en las literaturas andinas, donde se 
propone justamente abrir la crítica literaria al reconocimiento de la diversidad 
y pluralidad de sujetos que constituyen las poblaciones de las regiones y 
comarcas del Perú y de América Latina:

Me interesa reflexionar un momento sobre cómo y por qué la búsqueda de la 
identidad, que suele estar asociada a la construcción de imágenes de espacios 
sólidos y coherentes, capaces de enhebrar vastas redes sociales de pertenencia 
y legitimidad, dio lugar al desasosegado lamento o a la inquieta celebración 
de nuestra configuración diversa y múltiplemente conflictiva. (7)

Y había sido, finalmente, en 1956 que Edouard Glissant había publicado 
su Soleil de la conscience, en el que reflexiona sobre la condición híbrida de 
la vida cotidiana y la experiencia de la escritura poética, donde reflexiona 
sobre la heterogeneidad de lo que es, que abriría su camino de escritura para 
llegar después a formular su teoría de la criollidad. Como comenta Fernando 
Cordobés: “La criollización, para Glissant, era el mestizaje de las artes o 
de las lenguas, resultado de lo inesperado. Una forma de transformación 
continua sin que ello implicara perderse” (40). Así también para Soleil de 
la conscience en la que trata las ambigüedades y tensiones de la identidad 
individual en función de un mundo finito del que ya no queda” (41).

Es nuestra hipótesis de trabajo que es posible plantear una formula-
ción teórica y metodológica de comprensión, análisis e interpretación de 
la literatura latinoamericana desde el paradigma de la diferencia, de la 
actualidad de la diferencia. Esta formulación promete ser adecuada a las 
preguntas comprensivas y explicativas de la literatura que surgen del rico 



45

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

y complejo estado de la literatura hoy. Esta adecuación en la función de 
ofrecer respuestas sobre la infinitud de la interpretación de la literatura 
y el fenómeno literario garantizaría, así, la actualidad del paradigma de  
la diferencia.

Hace parte también de nuestra hipótesis de trabajo la comprensión de que 
una perspectiva crítica de la diferencia no surge ex nihilo en la actualidad. 
Más bien, esta reconoce las anticipaciones que se han ido formulando de 
la misma en plurales perspectivas críticas que ya han sido implementadas 
y puestas en ejercicio en el presente y en el pasado. Estas perspectivas 
previamente existentes actúan como impulsores, como motores que ponen 
en fuga, que ponen en movimiento hacia adelante nuestra perspectiva 
crítica desde la diferencia. Este trabajo de puesta en relación o de puesta en 
impulso abre para el trabajo hermenéutico de la diferencia la posibilidad de 
ser comprendido como una estrategia plural, de ser entendido como una 
operación dialógica, un trabajo colectivo donde se amalgaman aportaciones 
que provienen de distintas sensibilidades, distintas metodologías, distintas 
perspectivas críticas e interpretativas. Puede ser evidente en este momento 
de la presentación que asumimos como anticipaciones heurísticas las 
propuestas de Antonio Cornejo Polar y su comprensión de la literatura 
como heterogeneidad y totalidad contradictoria, su postulación de un 
sujeto migrante, que dista de la interpretación del sujeto de la identidad, 
que se pone en la antípoda de este sujeto hermético y autocontenido de 
la narrativa de la identidad. Igualmente, potenciadora es la propuesta de 
Edouard Glissant de la criollización (créolité), la comprensión del mestizaje 
como destino de todas las culturas, la criollización como modo de devenir 
inherente al devenir de las culturas. Heterogeneidad y criollización son 
componentes si no modalidades de la diferencia.

Finalmente, debemos postular la recepción de los planteamientos desde 
la sociología de Arturo Escobar en lo que tiene que ver con territorio y 
diferencia. De manera especial lo que el autor identifica como ontología 
de resistencia en las comunidades negras de la costa pacífica colombiana. 
Este pensamiento de la diferencia, de las luchas ontológicas de resistencia, 
de la relación entre diferencia y territorio, tiene un valor emblemático en la 



46

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

configuración de un pensamiento de la diferencia como lugar de construcción 
de una práctica y una teoría de la literatura hoy en América Latina.13

Pensar localizado: literatura y territorio

Finalmente, proponemos una perspectiva de lo fragmentario y la 
discontinuidad para repensar, o pensar desde una nueva perspectiva, las 
literaturas y los procesos historiográficos literarios desde la perspectiva de 
la diferencia. Para construir este pensamiento, proponemos las categorías de 
territorio y momento pregnante como metáforas-útiles, o metáforas utensilios 
epistémicos que nos permitan reformular discursivamente las literaturas de 
América Latina, y para que nos permitan pensar otra perspectiva de relación 
entre la geografía y la historia. Esta propuesta nuestra proviene de nuestra 
apropiación de la teoría del territorio y la diferencia que propone Arturo 
Escobar y, de manera más general, del pensamiento de epistemologías del 
sur que nos propone Boaventura de Sousa Santos.

“La literatura siempre es inactual”, formula el escritor argentino Ricardo 
Piglia. Queremos evocar esta formulación que se vuelca de manera para-
dójica sobre-contra nuestro trabajo, al que le hemos estado solicitando que 
argumente la verdad de la actualidad de la diferencia. Dice Piglia:

La literatura construye la historia de un mundo perdido. La novela no expresa 
a ninguna sociedad sino como negación y contrarrealidad. La literatura 
siempre es inactual, dice en otro lugar, a destiempo, la verdadera historia. 
En el fondo todas las novelas suceden en el futuro. Si la política es el arte de 
lo posible, el arte del punto final, entonces la literatura es su antítesis. (123)

Es posible que esta apertura mediante la negación que nos propone Piglia 
sea una forma de impulsar toda esta reflexión a la deriva de los encuentros, 

13	 La reflexión sobre las posibilidades que ofrece la relación entre territorio y diferencia 
según la lectura que hacemos de la propuesta de Arturo Escobar y su equipo de trabajo 
con las Comunidades Negras de la Costa Pacífica de Colombia hace parte de la inves-
tigación sobre historias regionales de las literaturas regionales que adelante el grupo de 
investigación Historia y Literatura de la Universidad Nacional de Colombia. Es en esta 
investigación, cuya primera entrega se vio reflejada en el libro Topo/grafías. Literatura 
y región: el caso de Bogotá, donde surge la intuición de vincular de manera enfática 
literatura y territorio, en la línea de investigación de literaturas y localidad.



47

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 21-48

de las interacciones, de los diálogos y las criollizaciones de estos mismos 
planteamientos en su tránsito de devenir teoría.

Obras citadas

Acosta Peñaloza, Carmen Elisa, y Víctor Viviescas Monsalve. Topo/grafías. 
Literatura y región: el caso de Bogotá. Bogotá, Universidad Nacional de 
Colombia, 2016.

Adorno, Theodor. Actualidad de la filosofía. Traducido por José Luis Arantegui 
Tamayo, Barcelona, Paidós, 1991.

Arguedas, José María. El zorro de arriba, el zorro de abajo. Obras completas 
Tomo v. Lima, Editorial Horizonte, 2011.

Avelar, Idelber. “Toward a Genealogy of Latin Americanism”. Dispositio, vol. 22, 
núm. 49, 1997, págs. 121-133.

Castro-Gómez, Santiago. Crítica de la razón latinoamericana. Bogotá, Editorial 
Pontificia Universidad Javeriana, 2011.

Cordobés, Fernando. “Edourd Glissant y la nueva identidad del caos-mundo”. 
Cuadernos Hispanoamericanos, núm. 729, 2011, págs. 37-41.

Cornejo Polar, Antonio. Escribir en el aire. Ensayo sobre la heterogeneidad socio-
cultural en las literaturas andinas. Perú, Celac, 2016.

. “Para una teoría literaria hispanoamericana: a veinte años de un debate 
decisivo”. Mapas culturales para América Latina. Culturas híbridas —no 
simultaneidad— modernidad periférica. Compilado por Sara de Mojica, Bogotá, 
ceja, 2001, págs. 247-240.

Der Walde, Erna von. “La no simultaneidad de lo simultáneo”. Mapas culturales 
para América Latina. Culturas híbridas —no simultaneidad— modernidad 
periférica. Compilado por Sara de Mojica, Bogotá, ceja, 2001, págs. 110-119.

Escobar, Arturo. Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, 
territorio y diferencia. Medellín, Ediciones Unaula, 2014.

Fernández Retamar, Roberto. Para una teoría de la literatura hispanoamericana. 
Bogotá, Instituto Caro y Cuervo, 2013.

Glissant, Édouard. Soleil de la conscience. Poétique i. París: Gallimard, 1997.
. Sol de la conciencia. Traducido por María Teresa Gallego Urrutia, Barcelona, 

El Cobre, 2004.
Mariátegui, José Carlos. Siete ensayos de interpretación de la realidad peruana. 

México, D. F., Ediciones Era, 2002.



48

Viviescas, Víctor · Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia...

Pacheco, Carlos. La comarca revisitada. Bogotá, Universidad Nacional de 
Colombia, 2017.

Piglia, Ricardo. Crítica y ficción. Barcelona, Anagrama, 2001.
Rama, Ángel. “Rubén Darío: el poeta frente a la modernidad”. Crítica literaria y 

utopía. Medellín, Universidad de Antioquia, 2005, págs. 123-206.
Rincón, Carlos. El cambio en la noción de literatura. Bogotá, Instituto 

Colombiano de Cultura, 1978.
Santos, Boaventura de Sousa. Una epistemología del sur. México, D. F., Siglo xxi, 

2009.

Sobre el autor
Víctor Viviescas es profesor titular de la Universidad Nacional de Colombia y director de 

Teatro Vreve – Proyecto Teatral, también es investigador, autor y director teatral. Es doctor en 
Estudios Teatrales de la Universidad París iii —Sorbonne Nouvelle— y magíster en Literatura 
de la Universidad Javeriana de Bogotá. En la Universidad Nacional de Colombia imparte 
clases en la carrera de Literatura y en las maestrías de Literatura, Escrituras Creativas y de 
Teatro y Artes Vivas. Integra los grupos de investigación en Historia y Literatura y creación 
Pensar Sonido de Universidad Nacional de Colombia.

Ha sido docente del área de Teatro y de Cine de las universidades de Antioquia, Distrital y 
Nacional de Colombia y profesor invitado de las universidades de París iii Sorbonne Nouvelle 
y de Valencia en España. Ha realizado residencias de creación en México en la Noche de 
Teatro, en Canadá para la Chaire De Recherche de la Dramaturgie du Son y en la Université du 
Québec à Chicoutimi y en la khm, la Academia de Artes Mediáticas en Colonia, Alemania, 
y una residencia de investigación en la Universidad de Tulane en usa.



Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78663

La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria  
y el desafío de la transmodernidad

Gustavo Remedi
Universidad de la República, Montevideo, Uruguay

gremedi2@gmail.com

En este artículo se propone, primero, la necesidad de reflexionar críticamente acerca del origen y el 
desarrollo de los Estudios Literarios, prestando especial atención al papel que ha jugado —y juega— la 
teoría como premisa, trasfondo y proyecto, aun cuando no es asumida y explicitada, o se reniega de ella. 
Segundo, se construye un breve relato del modo en que “la teoría” fue incorporada y se volvió parte del 
quehacer crítico académico. Por último, se propone la operación doble de aprovechamiento crítico de 
esa tradición constituyente, a la vez que se abraza el desarrollo de propósitos, categorías y herramientas 
operativas propias, acordes al proyecto de la transmodernidad. Se proponen, así, algunas posibles líneas 
de investigación que, sin ser excluyentes, apuntan hacia una práctica crítica doble, de relectura del canon 
desde ese proyecto transmoderno y de generación de nuevos “objetos” de investigación vinculados a la 
esfera pública popular.

Palabras clave: teoría literaria; teoría crítica; transmodernidad; esfera pública popular.

	 Cómo citar este artículo (mla): Remedi, Gustavo. “La teoría inevitable: el proceso de 
la teoría literaria y el desafío de la transmodernidad”. Literatura: teoría, historia, crítica, 
vol. 21, núm. 2, 2019, págs. 49-82.

Artículo original. Recibido: 04/07/18; aceptado: 30/12/18. Publicado en línea: 
01/07/19.



50

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

The Inevitability of Theory: The Process of Literary Theory  
and the Challenge of Transmodernity

To begin with, the article asserts the need to reflect critically on the origin and development of Literary 
Studies, paying special attention to the role played by theory as premise, background, and project, even 
when it is not addressed explicitly or when it is rejected outright. Secondly, it provides a brief account 
of the manner in which “theory” was incorporated into and became part of academic critical work. 
Finally, it suggests a double operation: using that tradition critically and embracing the development 
of specific objectives, categories, and tools in line with the project of transmodernity. Thus, it proposes 
non-exclusionary possible lines of research aimed at both the critical re-reading of the canon from the 
perspective of the project of transmodernity and the generation of new research “objects” related to the 
popular public sphere.

Keywords: literary theory; critical theory; transmodernity; popular public sphere.

A teoria inevitável: o processo da teoria literária  
e o desafio da transmodernidade

Primeiramente, este artigo propõe a necessidade de refletir criticamente sobre a origem e o desenvolvi-
mento dos estudos literários, dando especial atenção ao papel vem desempenhando —e desempenha— a 
teoria como premissa, pano de fundo e projeto, até quando não é assumida e explicitada ou é rejeita. Em 
segundo lugar, um breve relato é construído sobre o modo como a “teoria” foi incorporada e tornou-se 
parte da tarefa crítica acadêmica. Por fim, propõe-se a dupla operação de exploração crítica dessa tradição 
constituinte, abarcando o desenvolvimento de propósitos, categorias e instrumentos operativos próprios, de 
acordo com o projeto de transmodernidade. Assim, algumas possíveis linhas de pesquisa que, sem serem 
exclusivas, se inclinam a uma dupla prática crítica, de releitura do cânon desse projeto transmoderno e 
de geração de novos “objetos” de pesquisa vinculados à esfera pública popular.

Palavras-chave: teoria literária; teoria crítica; transmodernidade; esfera pública popular.



51

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

Uno de los intentos meritorios en que podrían probarse el desinterés y la 
abnegación de un espíritu de la alta cultura literaria sería el de escribir para los 

estudiantes un texto elemental de teoría literaria.
José E. Rodó, El mirador de Próspero

Todo enunciado es siempre palabra viva, un acto situado en 
circunstancias siempre histórico-geográficas específicas, y es, por 
lo mismo, parte de una conversación e intercambio de perspectivas, 

más o menos consciente o inconsciente, más o menos implícito o explícito. 
Luego, todo enunciado es siempre respuesta y proposición (a la espera de 
nuevas réplicas), con la intención de generar cambios en las formas de 
pensar y de hacer, cambios en los lectores y en uno mismo.

Entre las posibles explicaciones de la razón de ser, así como de la dirección, 
forma y tono de este ensayo sobre la teoría literaria (y su historia), está la 
necesidad de responder a dos o tres cuestiones que caracterizan el discurso y 
práctica del teorizar, así como sus usos, en tanto medio a través del cual nos 
acercamos a la literatura, definimos nuestro objeto, nos trazamos objetivos, 
preguntas y tareas, seguimos tal o cual método.

La primera es la pretensión de la no necesidad de la teoría (social, cultural, 
literaria), e incluso de sus efectos dañinos. La teoría funda, subyace y es 
constituyente de los Estudios Literarios (y del lugar de estos en la cultura, la 
sociedad y la educación), no un mero aspecto o subdisciplina de los mismos. 
Es desde una teoría, a veces naturalizada y devenida en nuestro punto ciego, 
que construimos nuestro corpus, una tradición, un sistema literario, los 
contornos del campo, nuestra agenda y propósitos, etc.

La segunda es la supuesta transparencia de la teoría, en la medida en 
que por efecto del modo en que hemos sido socializados literariamente 
(por diversas vías y maneras) la frecuentamos bajo la ilusión de la ino-
cuidad de la técnica, olvidándonos de los carriles, matrices y dispositivos 
institucionales que la rigen, así como los contextos y procesos sociales que 
la impulsan y enmarcan. Una parte de esa socialización, de la que somos el 
resultado y también responsables, ocurre por la vía de los cursos, lecturas 
y manuales de teoría, tarea que en algunas instituciones es encomendada 
al Departamento de Teoría y Metodología. En la carrera de Letras estos 



52

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

cursos obligatorios son en su mayoría introductorios y panorámicos (salvo 
ocasionales seminarios temáticos) y tradicionalmente están primariamente 
centrados en el pensamiento y los aportes europeos, comúnmente dejando 
de lado la producción teórica latinoamericana respecto a la literatura, que 
si aparece queda arrinconada en la especificidad del estudio de la literatura 
latinoamericana. El recurso del relevamiento y repaso esquemático de ese 
recorrido teórico obedece a que esta reflexión no puede sino dar cuenta, 
precisamente, del modo que estos contenidos devenidos en “esquemas 
cognitivos” guían y estructuran el discurso acerca de la literatura, y también 
un cierto “sentido común letrado” (reservando las sutilezas para unos pocos 
especialistas y expertos profesionales). Contenidos que no podemos más que 
hacer propios, aun si son intervenidos y recodificados por nuestro relato para 
poner de manifiesto un reverso y externalidad silente, un punto de fuga y un 
horizonte a fin de dar lugar a un contrapunto y una diferencia.

En tercer lugar, intentamos sortear asimismo la tentación de caer en 
un esencialismo respecto al pensamiento teórico latinoamericano, que ni 
surge de la nada, ni es puro e incontaminado, ni es único y automáticamente 
deseable (conscientes de nuestra historia y situación colonial y dependiente), 
lo que nos lleva a la teoría crítica y al planteo transmoderno, planteados en 
sus rudimentos y a modo de invitación para generar otros enfoques, otros 
materiales de estudio y otras agendas.

La teoría como objeto de la teoría

Si bien nos interesa tomar en cuenta y aprovechar las teorías de los siglos 
xix y xx —fundamentalmente europeas, surgidas de intereses y debates 
metropolitanos, que han imperado metodológica y epistemológicamente— 
pretendemos ir más allá de ellas y, sobre todo, más acá: pensando la práctica 
literaria y crítica en y desde América Latina —un tema más “epistético” 
(De la Campa) y político que meramente geográfico.1 Así, al tiempo que 
perseguimos reafirmar una teoría crítica contra la teoría tradicional (por 
ejemplo, el positivismo, el historicismo, el cientificismo), también nos pro-
ponemos ir más allá de la teoría crítica (europea) recogiendo el pensamiento 

1	 Nótese que no me refiero solamente al estudio de la literatura latinoamericana y a una 
producción teórica exclusivamente atada a la misma, sino al estudio de la literatura en/
desde América Latina. 



53

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

transmoderno, posoccidental (Dussel, “Europa” y “Sistema”; Coronil; Castro 
Gómez y Mendieta), a modo de pensar desde otros lugares, circunstancias e 
intereses —que no es otra cosa que un pensamiento fronterizo (Anzaldúa; 
Trigo; Mignolo, Historias)—, a fin de operar sobre el eurocentrismo y el 
euroexclusivismo en la teoría.

Como parte de esta argumentación buscamos, por último, explicitar las 
consecuencias de una hermenéutica cultural que concibe la institucionalidad 
y la práctica literaria —incluido nuestro quehacer académico— como un 
fenómeno social, encarnado, históricamente situado (Cavallo y Chartier; 
Losada “Discursos”), y la teoría y la crítica como igualmente marcadas por 
intereses, proyectos, tomas de partido y, por consiguiente, siempre asentadas 
en proyectos sociales.

Teoría tradicional, teoría crítica y su cuestionamiento 
decolonial

Mucho se ha discutido, sobre todo en el siglo xx, acerca de qué es la 
literatura en cuanto objeto de los Estudios Literarios. Bastante menos 
acerca de las motivaciones que subyacen esa pregunta y, menos aún, del 
origen y propósito de la construcción de los propios Estudios Literarios, 
que recibimos de manera reificada, naturales a nuestra época, y que damos 
por sentado. Reflexionar acerca de estas y otras cuestiones relacionadas 
es uno de los “trabajos” de la teoría. Pero incurriríamos en una falta de 
atención similar si no nos preguntáramos igualmente acerca de la teoría 
misma, de su origen y su función en nuestra actividad académica, en la 
propia construcción de la institucionalidad y el sentido común acerca de lo 
literario, y que aquí perseguimos convertir en objeto del necesario ejercicio 
de vigilancia epistemológica.

En efecto, a diferencia del positivismo que subyace buena parte de los 
estudios literarios, apoyándonos en una teoría crítica distinta de la teoría 
tradicional (Horkheimer y Adorno; Castro Gómez), decimos que el objeto 
literario no preexiste a los Estudios Literarios ni estos a la teoría (a una visión 
de mundo, a un discurso social). Por el contrario, tanto la literatura como 
los Estudios Literarios y sus constantes transformaciones son un efecto de 
la teoría, cerrando de algún modo el círculo.



54

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

Esto remite a la interdependencia entre el sujeto que piensa y estudia y el 
objeto de su reflexión no como algo que existe a priori, sino como producto 
conceptual del primero y, por ende, impregnado por sus necesidades, propó-
sitos, prejuicios, afectos, intereses, etc. No existe separación o independencia 
absoluta del objeto respecto del sujeto que lo piensa, que lo construye, que 
lo contamina. Dicho esto, el sujeto de conocimiento, a su vez, tampoco es 
enteramente libre o individual, sino que está conformado y sujetado por una 
serie de condiciones y posibilidades determinadas por horizontes sociales y 
culturales específicos y limitados que llamamos proyectos. Estos proyectos, por 
tanto, siempre son, a la vez, individuales y colectivos (grupales, institucionales), 
determinados y, al mismo tiempo, impredecibles, sobredeterminados por 
contingencias del aquí y el ahora, factores personales, sucesos azarosos. Esos 
proyectos, que se despliegan y reconfiguran ante nosotros, pero que también 
contribuimos a reformular, son el resultado de formaciones o constelaciones 
histórico-particulares en las que confluyen y se articulan circunstancias 
nacionales o epocales, proyectos políticos, proyectos de conocimiento, agendas 
y discursos críticos, sensibilidades, objetivos disciplinares, etc.

Por último, si la teoría crítica se corresponde con un modo de producción 
de conocimiento articulado a un proyecto de crítica y transformación de la 
sociedad y la cultura capitalista en Europa, la transmodernidad supone un 
paso adicional de corrimiento y desmontaje de la colonialidad que conlleva 
la modernidad occidentalista y eurocéntrica, incluida la teoría y la práctica 
literaria. La perspectiva transmoderna se distingue por intentar, además, 
dar cuenta del sinnúmero de “otras” asimetrías y negaciones amalgamadas 
(geopolíticas, raciales, de género, lingüísticas, religiosas, etc.) que surgen 
de las configuraciones histórico-concretas del capitalismo, y poner de 
manifiesto sus trazas e impactos en la cultura, el pensamiento y las formas 
de producción de conocimiento (Lander).

Como parte de esta reflexión que queremos instalar, que toma por objeto 
la propia teoría y desea intervenir sobre ella, es posible formular algunas 
preguntas:

¿Deberíamos hablar de teoría literaria o de teoría a secas? ¿Existe la teoría 
literaria o deberíamos hablar de teorías literarias en plural?

¿Hasta dónde la teoría literaria se sirve y está enmarcada y sostenida por 
teorías producidas por otras disciplinas (filosofía, lingüística, antropología, 



55

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

historia, sociología, sicología, economía-política)? O, inversamente, ¿hasta 
qué punto la teoría literaria ha impactado en otras disciplinas?

¿Cuál es la relación entre la teoría literaria o del lenguaje poético, la teoría 
del lenguaje (la lingüística), la teoría del relato o narratología, la teoría de 
los sistemas de signos (la semiología, la semiótica) y el análisis discursivo?

¿Cuál es el objeto de los estudios literarios?: ¿el lenguaje poético?, ¿los 
textos?, ¿la escritura artística?, ¿las bellas letras?, ¿los géneros de ficción?, 
¿los relatos?, ¿toda elaboración simbólico-discursiva?, ¿el discurso verbal 
con intención estética, al margen de cómo es leído o de su carácter escrito o 
impreso?, ¿las prácticas literarias en cuanto prácticas sociales (la palabra viva)?

¿Cuál es la función y los usos de la teoría? ¿Es para comentar y explicar, 
o sirve para repensar, problematizar, criticar el mundo?

¿Es solamente operativa, fundante, o ambas cosas? ¿Es solo una herramienta 
para intervenir el objeto o crea su objeto y su problema? ¿La teoría precede 
o resulta de la práctica y los problemas que surgen en ella?

¿Qué nos dice la historia de la reflexión teórica y la sucesión de las 
distintas etapas y paradigmas críticos? ¿De qué modo las sucesivas teorías 
complementan o contradicen las teorías previas? ¿Qué motiva la crisis y 
emergencia de nuevos conceptos, teorías, paradigmas?

¿Qué relación guarda la producción teórica y el surgimiento y vigencia de 
los paradigmas críticos con los procesos y las circunstancias sociohistóricas 
localizadas, con las culturas nacionales y su devenir, y con la geopolítica del 
conocimiento a escala del sistema-mundo?

¿Qué críticas se suelen interponer a la existencia de la teoría literaria? 
¿Es posible pensar y actuar desde una teoría “grado cero”? ¿La presunta 
ausencia de teoría hasta qué punto es simplemente un ocultamiento o 
inconciencia respecto a la teoría que subyace, motiva y sostiene cualquier 
operación intelectual?

Sin albergar ninguna pretensión de dar cuenta de todas estas interrogantes, 
su formulación apunta a poner de manifiesto una serie de problemas no 
siempre evidentes cuando hablamos de teoría literaria de una manera casual 
o desprevenida, pero que de tomarlas en serio interpelan y ponen en jaque 
nuestro quehacer, productivamente.



56

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

La teoría como espacio, proceso y contrapunto

¡Siempre historizar!
Fredric Jameson, El inconsciente político

Si pensamos la teoría como una “conciencia de sí” (Eagleton, Una 
introducción; Gramsci), como instancia de autorreflexión (Angenot et al. 
9) y autoexamen crítico o “capacidad de teorizar la práctica propia” (Selden 
et al. 22), una forma de intentar objetivarla y narrarla es presentarla como 
conversación y proceso.

Tempranamente, Warren y Wellek describieron la teoría literaria como 
aquella “rama” de los Estudios Literarios que “se ocupa de las leyes generales”, 
a diferencia de la crítica de obras específicas y la historia literaria. La teoría 
no era pensada como un momento de alejamiento crítico del conjunto de 
la institucionalidad literaria, por el contrario, la teoría era contenida por y 
subsumida en los Estudios Literarios; no era constitutiva de estos. Los Estudios 
Literarios, a su vez, eran apenas una de las ramas de la filología, entendida 
esta, según Boekh, como el estudio de las distintas manifestaciones de la 
cultura y el “espíritu nacional”, es decir, de la literatura, pero también del 
lenguaje, las costumbres, el folclore, los mitos (Warren y Wellek 60-61). En 
efecto, la filología fue, a partir del siglo xviii, parte de un trabajo intelectual 
alineado al proyecto de construir y fundamentar “la cultura nacional” —una 
subjetividad, una ciudadanía— necesaria para sostener simbólicamente los 
Estados nacionales. La teoría subyacente y fundante quedaba invisibilizada 
y convertida en una serie de saberes y procedimientos técnicos.

Bertens, por su parte, nos recuerda la tradicional partición de aguas entre 
“los intérpretes” y “los teóricos” (vii), y Angenot, entre “los teóricos” y “los 
historiadores” (los positivistas) (11). Selden apunta, sarcásticamente, que la 
teoría era lo que hacían unos pocos “filósofos disfrazados de críticos” (11), 
mientras que el resto se dedicaba a leer y a interpretar textos supuestamente 
“sin ayuda de ninguna teoría” (pues aparte de ser “innecesaria” esta era 
vivida como amenaza y obstáculo), apoyados en la sensibilidad exquisita, 
la genialidad, el conocimiento de la tradición, el buen gusto, la objetividad, 
el apego a la letra del texto, etc.

Si bien la teoría literaria tiene su historia (y su geografía), algunas teorías 
y formas de pensar la literatura “no desaparecen, sino que siguen siendo 



57

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

actuales en algunos lugares” (Bertens viii). En unos casos ello condujo a una 
complementariedad provechosa, y en otros, a incurrir en diversas clases de 
anacronismos, errores y contradicciones.

Algunos intentos por (re)construir la historia de la teoría —por cobrar 
conciencia histórica, conciencia de sí—, como el de Viñas Piquer, contraponen 
la Nueva Crítica anglo-norteamericana de la primera mitad del siglo xx a 
las tradiciones alemanas y francesas que dominaron el siglo xix: el método 
biográfico (Sainte-Beuve), el método “histórico, positivista y erudito”, la crítica 
“subjetivista impresionista” y el “humanismo cultural” (Viñas Piquer 327, 
329). Estos enfoques fueron introducidos en América Latina y se extendieron 
hasta bien entrado el siglo xx (Losada, “Discursos” 71).

Producto de los siglos xviii y xix, el historicismo jugó un papel clave 
en la construcción imaginaria de “la nación” (como apoyatura del Estado 
nacional): de su historia, su lengua, su cultura (su espíritu, sus formas de 
vida), su realidad. Nación imaginaria y fundante de una cultura nacional 
original y legítima en su diferencia luego convertida en fuente de la norma 
y dogma. Aquí hay que buscar las raíces de la centralidad que, en América 
Latina, luego de la Independencia, le adjudicaron a la literatura las élites 
dirigentes (Bello, Lastarria, Sarmiento, Echeverría, Alberdi), entendida como 
herramienta ideológica y política (Rama, La ciudad; Cortez y Gómez). También 
el fervor por la literatura de parte de Alfonso Reyes, Pedro Henríquez Ureña, 
José Portuondo, Antonio Cándido, Ángel Rama, Jean Franco y otros críticos 
para quienes la literatura latinoamericana y el proyecto histórico-cultural 
“América Latina” iban de la mano.

En las metrópolis occidentales y sus satélites o enclaves neocoloniales, 
la Nueva Crítica —el textualismo aristocratizante impulsado por Arnold, 
Leavis, Richards, Pound y otros (Eagleton, Una introducción)— dominó la 
práctica de la interpretación literaria desde 1920 hasta 1970 (Selden et al. 
25) y tendría como compañero de viaje y ocasional contendiente el manual 
de “teoría literaria” de Warren y Wellek (1942), hasta fines de la década de 
los sesenta “el único recurso pedagógico” (Angenot et al. 11).

Los supuestos y métodos del historicismo fueron objetados por la Nueva 
Crítica. Contra la acumulación de datos del autor (en el caso del método 
biográfico) o de su época (en el caso del historicismo erudito), la Nueva Crítica 
o el textualismo inglés (Arnold, Richards, Leavis) reclamaron un acercamiento 
“fresco” (refrescante), antihistoricista, antiteórico, inmediatista, encapsulado 



58

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

por la propuesta de la “lectura cuidadosa” del texto, de “lo que está” en la 
página, del “texto en sí”. Rechazaban que una obra pudiera ser “iluminada, bajo 
ningún aspecto, por el conocimiento histórico”, o de cualquier otro tipo “ajeno 
al texto” impreso (Wellek 11). Sin necesidad de ningún conocimiento previo o 
“extratextual”, los lectores “verdaderamente sensibles” —los espíritus selectos 
que integraban las clases cultas— llegarían sin duda a comprender, aprovechar 
y gozar del significado y el valor de la obra, y, en última instancia, a reconocer 
y convalidar la importancia de “las grandes obras literarias” (el canon) de “la 
literatura mundial” (la Weltliteratur) en otras palabras, “la literatura a secas” 
o con mayúscula (respecto a lo cual, Guillén se preguntaba: “pero ¿de qué 
mundo, de qué mundos?” [14]).

El “inmanentismo trascendental” también cuestionaría el exceso de 
relativismo del historicismo en detrimento de los universales (en lo que 
hace al significado último, el valor, la belleza, absolutos e incuestionables), 
punto en el cual el inmanentismo tropieza y se adentra en otros tipos de 
ilusiones, ideologías y pantanos, tales como la posibilidad de captar o 
establecer (desde Europa, desde un grupo social) el sentido de la historia 
de la humanidad o la cultura universal.

En la tradición hermenéutica, la Teoría Crítica (Horkheimer, Teoría) 
por su parte cuestionará los nobles supuestos de desinterés, ausencia de 
prejuicios, motivaciones y gustos (la posibilidad de bloquearlos), así como 
la existencia de hechos independientes o a priori del sujeto. También pondrá 
en cuestión la relevancia y el sentido de los datos buscados y acumulados, 
o la misma posibilidad de reconstruir el pasado al margen de los conceptos 
e intereses del presente (“cerrando la puerta deliberadamente a nuestras 
concepciones previas” [Warren y Wellek 64]), lo que constituiría a la vez el 
método y la ilusión historicista.

En cuanto a la idea de acercarse de un modo fresco a una tradición y a 
una obra literaria “dadas”, explica Eagleton: “Keynes una vez dijo que los 
economistas a quienes les disgustaba la teoría, o que hacían alarde de que 
mejor no usar ninguna teoría, simplemente estaban dominados por una vieja 
teoría” (9). Es decir, estaban presos de una teoría (una serie de premisas, 
prejuicios, hábitos de pensamiento y puntos ciegos) de la que ya no eran 
conscientes y, por tanto, de la que no eran libres ni capaces de librarse. Según 
Eagleton, la Nueva Crítica, sin embargo, sí partía de una serie de supuestos 



59

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

(sociales, políticos, culturales, morales, etc.), tales como cuáles textos o 
páginas había que leer con cuidado, qué buscaba esa lectura atenta, quiénes 
podían hacerlo, contra qué noción de realidad un texto se vuelve inteligible, 
verosímil, literal o poético, todo lo cual remite a las grandes obras de la 
tradición inglesa, a una ideología de clase, a una idea del inglés “normal”, 
correcto, deseable y oficial, a la difusión e imposición de una cultura sobre 
otras, contra el telón de fondo de la naciente cultura industrial, urbana y 
más democrática del siglo xx (Eagleton, Una introducción; Williams, Cultura 
y La larga; Hall, “El surgimiento”). En efecto, comentando un ejercicio de 
Richards relatado en Practical Criticism, dice Eagleton:

Lo más interesante es el firme consenso de valoraciones inconscientes 
subyacente en las diferencias individuales de opinión. Al leer lo que dicen 
los alumnos sobre aquellas obras literarias, llaman la atención los hábitos 
de percepción e interpretación que espontáneamente comparten, lo que 
suponen que es la literatura, lo que dan por hecho cuando se aproximan a 
un poema y los beneficios que por anticipado suponen se derivarán de su 
lectura. (Una introducción 25)

Eagleton interpreta ese sentido común a la socialización de un deter-
minado grupo social —jóvenes, británicos, varones, de clase alta— “por lo 
que su forma de enfrentarse y responder a un poema dependía de muchos 
factores que no eran estrictamente literarios” (Una introducción 25) en los 
que no reparaban ni eran conscientes.

A pesar de sus diferencias, la Nueva Crítica compartía con el positivismo la  
premisa de la existencia de hechos literarios independientes de un sujeto y 
la posibilidad del acercamiento no mediado por gustos, valores, ideologías, 
intereses propios —solo atento y sensible— que termina por establecer la 
idea de la objetividad y neutralidad del lector para captar el texto en sí, 
independientemente del contexto o del lector, cosa que cuestionarán, cada 
una a su modo, la hermenéutica, el marxismo, la estética de la recepción, 
etc. Paradójicamente, su idea de canon y de “cultura superior” es a la vez 
una expresión explícita de un programa humanista aristocrático de política 
cultural para contener y derrotar “la anarquía”, la civilización industrial 
(Selden et al., 2001; Eagleton, Una introducción; Williams, Cultura; Mattelart 



60

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

y Neveu, “Los años”; Hall, “El surgimiento”) y la “rebelión de las masas” 
que inquietaba a “la inmensa minoría”. Según Williams, se trataba, de 
todos modos, de un interés por la cultura (el idioma, el arte) que iba de la 
mano de una preocupación social. En unos casos, se esgrimían los valores 
espirituales, morales y estéticos contra el avance del industrialismo, el 
materialismo, el utilitarismo (aunque tampoco se denunciaba al capitalismo 
ni al imperialismo, estrictamente, abrigando a lo sumo la idea del refugio 
en la torre o la huida hacia los tiempos “mejores” del pasado), posición 
romántica y modernista que también tuvo conocidos cultores en América. 
En otros casos, pretendía preservar e imponer una cultura (inglesa, de elite, 
valiosa, necesaria, legítima) sobre otras culturas (emergentes, populares, 
subalternas, propias o extranjeras), punto en el que confluye y se confunde 
con el proyecto nacional-historicista en su objetivo o efecto de construir 
la tradición y la cultura nacional (la norma del Estado nación) definida 
y elaborada por una élite que se veía amenazada por ambos costados: de 
un lado, una burguesía industrial prosaica y filistea interesada solo en 
sus ganancias; del otro, el proletariado, las clases populares, los sujetos 
coloniales. Formado en esa misma escuela (“Cultura y sociedad”), Williams 
también consideraba la importancia de la cultura para la sociedad, solo que 
invertía sus premisas y objetivos, pues no estaba interesado ni en alejarse 
del mundo ni contener el cambio social, y menos volver atrás.

Como resultado de los sucesos políticos, sociales y culturales de 
los sesenta (en Cuba, Argelia, Vietnam, México, etc.), los presupuestos 
romántico-individualistas, positivistas e historicistas que dominaban la 
práctica hasta la década del setenta fueron puestos en tensión y, en algunos 
casos, desplazados; decíamos, primero, por las nuevas consideraciones 
del formalismo, el estructuralismo, la poética sociológica, la teoría de la 
recepción (Selden et al. 13), y en una segunda ola, por debates y desarrollos 
posteriores tales como el posestructuralismo, el feminismo, el poscolo-
nialismo, los estudios culturales, el posoccidentalismo, la decolonialidad 
o la transmodernidad.

Según Losada en “Discursos críticos y proyectos sociales en América 
Latina”, las tres corrientes teóricas tradicionales (el positivismo historicista, 
el subjetivismo impresionista y el humanismo cultural) debieron confrontar, 
primero, tres corrientes “científicas” emergentes: el formalismo neopositivista 



61

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

(estructuralismo), el idealismo subjetivista (en sus versiones absolutista/
inmanentista y relativista) y diversas variantes del marxismo (72).2

Apoyándonos en la síntesis que aporta Losada, el formalismo y el 
estructuralismo se abocaron a la identificación y reflexión en torno a los 
procedimientos literarios y a la descripción de la obra como sistema, con 
sus partes, estructuras, relaciones, de tal modo que estas solo funcionan, 
cobran sentido y valor como resultado de esos elementos y relaciones 
(Losada, “Discursos” 72). Se trataba de un enfoque que despliega un ejercicio 
—y un arsenal— técnico para formular qué y cómo significan los textos a 
partir del análisis formal-estructural de la obra en sí, como sistema cerrado, 
autorreferencial, al margen de cualquier otra consideración (el autor y su 
intención, el referente, el contexto o el paso del tiempo, o lo que los lectores 
hacen con los textos). No se interesa necesariamente por “las grandes obras” 
(universales o nacionales), ni por conjuntos de obras (difícilmente aborda-
bles desde esta metodología). El sentido de “lo literario” refiere a un rasgo 
procedimental y a una función (la poética) que, por cierto, está presente en 
cualquier texto y discurso, revelando así su cercanía con la semiótica o la 
ciencia de “los sistemas de signos” (73) —de cualquier sistema de signos—.

El idealismo subjetivista, por su parte, “sigue la tradición crítica alemana, 
que persigue la comprensión del texto en su inmanencia a través de un 
progresivo acercamiento controlado fenomenológicamente” (72). En su 
versión absolutista, las obras no parten de, ni se agotan en sí, sino que 
son vistas como una objetivación del espíritu humano “constituyendo un 
mundo supra-temporal y superior de la cultura de todos los tiempos” (72), 
es decir, cuyo sentido y valor son absolutos y trascendentales respecto a 
los sujetos que las experimentan. El idealismo subjetivista en su versión 
relativista, en cambio, concibió la experiencia literaria en relación con el 
“acto de leer”, el “proceso de lectura” y la experiencia y el papel del lector en 
cuanto protagonista principal en la construcción del texto, sus sentidos, sus 
efectos, representada por la fenomenología (Ingarden, Poulet), la estética 

2	 La política cultural de las dictaduras latinoamericanas de los setenta y ochenta retrasó 
y limitó lo más que pudo la incorporación de estos procesos de pensamiento crítico en 
nuestra región en una supuesta “defensa de la civilización occidental y cristiana” y de la 
modernización y el desarrollo (capitalistas) que orientaban a la doctrina de la seguridad 
nacional, y su ataque a cualquier asomo de cuestionamiento de la cultura por su papel 
en la construcción de hegemonía y de reproducción social.



62

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

de la recepción (Iser, Jauss), pero también algunos enfoques posestruc-
turalistas (Barthes). De la hermenéutica tomó la idea de una historia de 
lecturas acumuladas constituyente de un horizonte cultural (inescapable, 
determinante) y la de la fusión de horizontes, punto en el que el mundo 
del texto y el mundo del lector se unen (se construyen mutuamente) en 
cada lectura y no puede ser de otra manera (no puede existir ni más acá ni 
más allá de la cultura de un lector). Otros autores como Gramsci, Bajtín, 
Ricoeur, Ginzburg, Hall, Chartier, entre otros, aportarán variantes mate-
rialistas al problema del lector y la lectura en la producción del texto, sus 
usos y significados, llamando la atención sobre la forma y la materialidad 
del soporte, la naturaleza física y sensual del objeto (en el que está inscrito 
el texto y se nos presenta el signo), la naturaleza encarnada y espacializada 
de la lectura, la lectura como institución y como praxis social y política; la 
forma material del “encuentro” entre el objeto libro y el lector, poblada y 
afectada por un sinnúmero de dimensiones, mediadores y mediaciones de 
toda clase (sociales, culturales, históricas, etc.), todo lo cual ameritaría no 
solo una historia y una sociología de la literatura, sino una etnografía y una 
antropología de la misma (Cavallo y Chartier 62, 65).

A partir de los setenta también cobraron fuerza distintos acerca-
mientos marxistas o histórico-materialistas al problema de la cultura, 
el lenguaje, el discurso y la literatura. Estos comparten con el idealismo 
alemán un abordaje hermenéutico, pero buscan relacionar los textos (a 
veces, conjuntos de obras, géneros enteros, la propia institución literaria) 
con la historia social, sus luchas y conflictos. No consideran a los textos 
como autosuficientes ni a los críticos como desinteresados, ni fuera de 
la historia, ni al margen de los espacios de poder local. Tampoco habría 
un solo horizonte y modo de lectura, sino varias posiciones posibles, en 
conflicto, históricamente determinadas (Hall, “Encoding”). La clave residía 
en pensar ahora la escritura, el libro, la lectura, el significado como parte 
de las prácticas culturales de grupos sociales (Losada, “Los sistemas”), 
cada cual con su visión y su proyecto, que, escribiendo, editando, po-
niendo a circular y atendiendo a tales y cuales textos, leyendo, asignando 
significados y valores a esto y aquello (es decir, haciendo su juego dentro 
de las reglas del campo) participaban de y conformaban el proceso social, 
y respondían, de distinto modo, a los desafíos de cada lugar y momento 
según las necesidades e intereses del grupo.



63

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

Las corrientes teóricas relevadas por Losada fueron a su vez objeto de 
cuestionamiento y réplica en las proposiciones del posestructuralismo, las 
teorías de género, el poscolonialismo, los estudios culturales, la decolonialidad 
o la transmodernidad, que cobraron mayor impulso a partir de la década 
de los noventa.

Estos giros, contrapuntos y desarrollos divergentes en la historia de la teoría 
reinstalan dos cuestiones de fondo. Primero, la inevitabilidad y utilidad de la 
teoría, descartando que fuera posible partir de ninguna teoría, o estar, leer y 
hablar “desde”/“en” ningún lugar. Segundo, la cuestión de si esta se trataba de 
una “teoría literaria” (que privilegia el estudio del canon y sus procedimientos 
formales), una “teoría crítica”, una “teoría cultural” (Eagleton, “Después”), “una 
teoría a secas” (Culler, Breve) o una “crítica política” de la cultura y la teoría 
(Eagleton, Una introducción). Como consecuencia de lo anterior, se volvió a 
discutir el lugar y el papel social de la literatura, del análisis y de la crítica de 
la literatura, y también la propia idea de “lo literario”, que admitía numerosas 
variantes y oscilaba entre dos extremos: por un lado, el estudio de la gran 
tradición y, por otro, el estudio de la “literaturidad” y del lenguaje poético 
presente en distintas clases de lenguajes y sistemas simbólico-discursivos, 
verbales y no verbales. Tal cosa propusieron, cada cual a su modo, la semiótica, 
los estudios culturales británicos, los estudios de las prácticas culturales y de 
las elaboraciones simbólico-discursivas de las clases subalternas, y, en el caso 
americano, de la semiosis colonial o las literaturas orales, donde limitarse a 
la escritura, la palabra impresa o a la literatura legítima ya suponía un acto 
de violencia epistémica. Esto último devino especialmente imperativo a la 
hora de estudiar y problematizar los procesos socioculturales en América, la 
cultura de las clases trabajadoras, las civilizaciones y poblaciones indígenas 
y africanas esclavizadas, los modos discursivos de las clases populares, etc., 
y explica el lugar que estas “otras” cuestiones ocuparon en los trabajos de 
diversos teóricos latinoamericanos (Cornejo Polar, Rama, Cándido, Sarlo, 
Vidal, Beverley, Mignolo, García Canclini, Lienhard, entre otros).

La crisis de teoría y la proliferación de los manuales

Desde fines de los años setenta los practicantes de los estudios literarios, 
dentro y fuera de América Latina, se identificaban y hacían suyas las diversas 
corrientes mencionadas y participaban de los debates generados entre estas, 



64

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

pues en efecto, unas formulaciones teóricas emergían como respuesta e 
intento de superación de las otras. Los materialistas intentaban aportar la 
lógica histórico-social y la materialidad de la práctica literaria que omitían 
los idealistas. Los formalistas insistían en que cualquier consideración acerca 
del discurso debía pasar por los rasgos formales y estructurales del texto. Los 
posestructuralistas mostraron la contradicción, la disolución, los márgenes, 
intersticios y reversos de algunas premisas, categorías y operaciones básicas 
del estructuralismo. Los neomarxistas cuestionaban a los marxistas (y su 
énfasis casi excluyente en “la base”, y la preponderancia determinante de 
esta) su desatención por la cultura y su parte en la construcción de lo social 
y la propia base productiva, contra la idea del reflejo. Jauss cuestionaba 
el olvido del papel de los lectores por parte de formalistas, historicistas y 
marxistas. Bajtín y sus colegas cuestionaban la lingüística de Saussure, el 
método formalista, el individualismo de Freud, las premisas conceptuales de 
la estilística, el carácter abstracto del lector en Iser o Jauss. Chartier realzaba 
la materialidad del signo, del texto, del libro, así como el carácter encarnado 
—histórico, social— de la lectura, con todas sus implicaciones. Ginzburg, 
Williams y Hall cuestionaban el lector individual de Iser, el horizonte de 
expectativas de Jauss (por exento de conflicto) y el lector libérrimo en 
Barthes, sin desconocer que, aunque sujetado —social y discursivamente 
constituido—, el lector aún contaba con opciones de actuación y construía 
una posición propia, desviada, creativa. La teoría de género cuestionó los 
silencios y omisiones de los Estudios Literarios respecto a la mujer (la obra 
de las escritoras, la escritura femenina, la perspectiva del mundo visto desde 
la experiencia, los problemas y las aspiraciones de las mujeres) y la relación 
entre el lenguaje y socialización patriarcal. El poscolonialismo cuestionó 
la complicidad del lenguaje, la cultura y la producción de conocimiento 
con el colonialismo, o la incapacidad de atender las tradiciones culturales, 
poéticas y sensibilidades fuera de las normas culturales occidentales de lo 
legítimo y lo aceptable. Y así sucesivamente.

Así, de los ochenta en adelante empiezan a suceder varias cosas. Primero, 
ya era innegable que se había desatado una “crisis de teoría”, en la medida en 
que ninguna teoría consigue ejercer un dominio incuestionado ni silenciar 
o borrar a las demás. En el mejor de los casos, la luz que echaba una teoría 
producía sombras que iluminaba la otra. En los casos más dramáticos, una 
teoría efectivamente detonaba de una vez y para siempre los pilares de otra, 



65

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

dando pie a quiebres paradigmáticos. En cualquier caso, se trató de un tiempo 
de euforia teórica caracterizado por la proliferación, el pluralismo y hasta 
un cierto eclecticismo —no exento de contradicciones y desprolijidades—, 
que a veces se leía o se confundía con la crisis de la modernidad —y el 
desconcierto, la desorientación y la angustia que todo ello ocasionó— o 
con la idea y el estado de ánimo de la posmodernidad.

Contra el discurso antiteórico del textualismo tradicionalista, el objetivismo 
cientificista del formalismo, los anuncios del “fin de la teoría” (paralelo al 
del “fin de la historia” de F. Fukuyama, “el fin de las ideologías” de D. Bell y 
el “fin de los grandes relatos” de F. Lyotard) y contra los reclamos del nuevo 
esteticismo (Selden et al. 19) que resentía los excesos de la teoría y la vivía 
como amenaza a una lectura incontaminada y al puro goce estético, no solo 
había llegado “la hora de la teoría” (Selden et al. 18), sino que esta “había 
llegado para quedarse” (Bertens ix) (¿definitivamente?): entrábamos en 
“la era de las teorías” —así, en plural (Angenot et al. 12; Selden et al. 18)—.

De un modo similar a la reivindicación de Adorno del ensayo como 
forma literaria, R. Rorty también reflexionaba acerca del surgimiento de la 
crítica literaria y de la teoría como un género nuevo, mixto:

Con origen en la época de Goethe, Macaulay, Carlyle y Emerson, se ha 
desarrollado una nueva forma de escritura que no es la evaluación de los 
méritos relativos de una obra de arte, ni es historia de las ideas, ni filosofía 
moral, ni profecía social, sino todo ello mezclado en un nuevo género. 
La manera más adecuada de referirse a este género misceláneo es con el 
simple apelativo de “teoría”, nombre que ha pasado a designar aquellas 
obras que han supuesto un reto a la forma de pensar más común en campos 
de estudio diferentes a los que en apariencia les son más propios. Esta es 
la explicación más sencilla de qué convierte a un texto en teoría; las obras 
que se consideran teoría producen efectos más allá de su ámbito original.3 
(Rorty citado en Culler, Breve 13)

Es pertinente apuntar que tal disposición también aparece en los últimos 
libros de Ángel Rama (Transculturación narrativa [1982], La ciudad letrada 
[1984]), donde el crítico se acerca al quehacer literario apoyándose tanto en 

3	 Énfasis añadido. 



66

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

consideraciones estéticas como en el análisis social, la reflexión histórica, 
la crítica política, la antropología, el urbanismo, etc., y más abiertamente 
en enfoques posdisciplinarios tales como Teorías sin disciplina (1998), de 
Castro Gómez y Mendieta.

Paralelamente, los manuales intentan metabolizar la crisis, ordenar el 
caos, al tiempo que dar cuenta de la diversidad de perspectivas teóricas y 
formas de acercarse y problematizar los textos. En efecto, junto a algunos 
textos de teoría afiliados a una sola escuela, tales como Teoría literaria  
de R. Wellek y A. Warren, la colección de T. Todorov sobre Teoría literaria de 
los formalistas rusos, Poética estructural de J. Culler, o Marxismo y literatura 
de R. Williams, empiezan a elaborarse y utilizarse una serie de historias, 
manuales y antologías de teoría literaria, tales como Una introducción a la 
teoría literaria de T. Eagleton; La teoría literaria contemporánea (orig. 1985) 
de Raman Selden et al. o Teoría literaria de M. Angenot et al. (orig. 1989,  
pero ideado entre 1982 y 1984). Más recientemente los manuales de Cuesta 
Abad y Jiménez o de Viñas Piquer, en el ámbito español.

Estos manuales tenían en su mayoría una finalidad y una utilidad 
pedagógica. Eran pensados y ofrecidos como “una introducción”, un relato 
histórico “breve”, “una guía” y “un mapa” (Selden et al. 11) del “estado del arte 
internacional” (Angenot et al. 9) y “una exploración del territorio completo” 
de la teoría (Angenot et al. 12). Completud dudosa ya que, como norma, 
siempre dejaba fuera cualquier problemática o aporte que no proviniese de 
algún pensador europeo (las bibliografías son por lo general reveladoras 
en este sentido), enraizada en cuestiones e inquietudes sociales, culturales 
y literarias propias.

Dicho mapa parecía volverse necesario en la medida en que, al decir de 
Eagleton y Culler, la teoría se trataba de “un conjunto no articulado de textos” 
(Culler, Breve 14), un cuerpo variopinto e inorgánico de “escritos ajenos” 
(Culler, Breve 13), pero que interesaban y resultaban provechosos para los 
estudios literarios, aun si provenientes de otras disciplinas: la lingüística, los 
estudios del folclore y la religión, la antropología, la sicología, la historia del 
arte, la estética, la filosofía, la historia, la sociología, la economía-política, 
etc. Así entendida, la teoría precedía y trascendía el estudio de la literatura 
y aparecía relacionada con fenómenos mucho más vastos y raigales.



67

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

Dice Eagleton:

[C]omo este libro trata de demostrar, de hecho no hay una teoría literaria 
en el sentido de un cuerpo teórico aplicable solo a la literatura. Ninguno 
de los enfoques delineados en este libro […] está interesado solamente en 
la escritura literaria […] emergieron de otras áreas de las Humanidades y 
tienen implicaciones mucho más allá de lo literario.4 (Preface vii)

Reseñando el manual de Amícola y de Diego La teoría literaria hoy, 
Panesi señala:

La teoría literaria (como cualquier teoría artística) toca los territorios más 
generales o genéricos con los que una cultura piensa y procesa las relaciones 
entre arte, sociedad y prácticas políticas, por lo que logra que los intersticios 
del conjunto muestren la totalidad de las fallas, las incongruencias y las 
debilidades ideológicas, todas ellas fruto de las concepciones que el poder 
logra asentar como convencimiento. (1)

La amenaza de la contaminación y el desdibujamiento de la disciplina-
riedad (y del objeto de la disciplina) que conllevaba dentro de sí esta “era 
de las teorías”, o este “situar la literatura” (Rama) en “procesos mayores” 
(antropológicos, sociales, lingüísticos, sicológicos, político-económicos, 
etc.) no estuvo exento de críticas. “La nueva crítica, o la nueva impostura” 
de Raymond Picard epitomiza tempranamente este sentimiento, que perdura 
hasta el día de hoy. En Crítica y verdad, Barthes responde a algunos de los 
reparos de Picard:

[P]ara devolver la obra a la literatura es precisamente necesario salir de ella 
y acudir a una cultura antropológica. Como puede sospecharse, la antigua 
crítica no está preparada para ello. Para esta crítica, parece, se trata de 
defender una especifidad puramente estética: quiere proteger en la obra un 
valor absoluto, indemne a cualquiera de esos “otros lados” despreciables, 
que son la historia o los bajos fondos de la psiquis: no quiere una obra 

4	 La traducción es mía. 



68

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

constituida, sino una obra pura a la cual se evita todo compromiso con el 
mundo, todo casamiento desigual con el deseo. (32)

En “De la obra al texto”, Barthes redobla su crítica a la estrechez —o a 
la ilusión disciplinaria— y agrega:

Es un hecho comprobado que desde hace algunos años se ha operado un 
cierto cambio en el interior de la idea que nos hacemos del lenguaje y, en 
consecuencia, de la obra (literaria) que debe a este mismo lenguaje al menos 
su existencia fenoménica. Este cambio está evidentemente ligado al desarrollo 
actual (entre otras disciplinas) de la lingüística, de la antropología, del 
marxismo y del psicoanálisis [...]. La novedad que tiene incidencia sobre la 
noción de obra no proviene forzosamente de la renovación interior de cada 
una de estas disciplinas, sino más bien de su encuentro al nivel de un objeto 
que por tradición no surge de ninguna de ellas. Diríamos, en efecto, que lo 
interdisciplinario, de lo que hoy hacemos un valor fuerte de la investigación, 
no puede realizarse con la simple confrontación de saberes especiales: lo 
interdisciplinario no es en absoluto reposo: empieza efectivamente [...] 
cuando la solidaridad de las antiguas disciplinas se deshace, quizás incluso 
violentamente, a través de las sacudidas de la moda, a favor de un objeto 
nuevo, de un lenguaje nuevo, que no están, ni el uno ni el otro, en el campo 
de las ciencias que se tendía apaciblemente a confrontar: precisamente este 
malestar de clasificación permite diagnosticar una cierta mutación.5 (1)

Las nociones bajtinianas de discurso, translingüística, dialogismo o 
interdiscursividad, entre otras, también estaban encaminadas a poner en tela 
de juicio ciertos bordes disciplinarios en tanto terminaban por malentender 
y mal explicar los fenómenos discursivos, simbólicos. Bajtín no tiembla a la 
hora de construir “familias discursivas” que atraviesan las prácticas culturales 
y los géneros literarios (como en el caso de la tradición “cómico-seria” en 
la que incluye la fiesta de carnaval, el diálogo socrático, la sátira menipea, 
la commedia dell’arte y la novela dialógica o moderna).

Por último, la enseñanza de la teoría —su popularización que no su 
banalización (Eagleton, Una introducción ix)— también tenía un propósito 

5	 Énfasis añadido. 



69

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

político: dar elementos de apreciación, interpretación y lectura crítica de la 
literatura —y a través de esta, de la sociedad— a estudiantes provenientes de 
las clases medias y los sectores populares que a partir de los sesenta empezaron 
a asistir a la universidad (antes, prerrogativa de las élites). Se trataba de una 
intervención desplegada contra la idea elitista de que la literatura (la belleza, 
la forma y el sentido del arte) solo podía ser apreciada “por personas de 
cierta condición social y cultural” y, por lo mismo, contra la idea de que la 
producción y la crítica cultural eran monopolio de las élites letradas.

La posibilidad de recurrir a diversas teorías y enfoques “era un modo de 
liberar a la literatura del dominio de la sensibilidad culta” que muchas veces 
no era más que una ideología, una jerga y una pose, o, en palabras de Said, 
una mitología moderna y una ignorancia compleja (88) a fin de “volverla dis-
ponible para cualquiera que quisiera participar de la lectura crítica” (Eagleton, 
Una introducción viii). Para los neófitos, pero también para los practicantes 
expertos y profesionales —y, por esta razón, disciplinados, normalizados, 
rutinizados—, pues la teoría se trata, ante todo, de la capacidad de desna-
turalizar y objetivar críticamente la práctica propia, que siempre pensamos 
neutra, libre, desinteresada, sin teoría, sin ideología, sin acento, descarnada.

La exterioridad crítica: la impertinencia e inflexión 
latinoamericanas

¿Su doctrina? Tiene el mérito de ser sencilla. Que Occidente inventó la ciencia. 
Que sólo Occidente sabe pensar; que en los límites del mundo occidental comien-
za el tenebroso reino del pensamiento primitivo, el cual, dominado por la noción 
de participación, incapaz de lógica, es el prototipo mismo del falso pensamiento. 

En este punto nos sobresaltamos.
Aimé Césaire, Discurso sobre el colonialismo

A esta altura será evidente que el relato referido casi no ha dado cuenta 
del quehacer teórico en América Latina. Quehacer teórico que obviamente 
ha existido y con el que estamos familiarizados quienes nos hemos formado 
en los estudios de la literatura latinoamericana, abrevamos en las revistas que 
se dedican a su estudio y la labor de un sinnúmero de críticos y pensadores 
que nos inspiran, y que, al igual que en el caso europeo y norteamericano, 



70

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

además de los estudios literarios y culturales, también provienen de la 
antropología, la lingüística, la sociología, la filosofía, etc.

Esa invisibilidad o no presencia de América Latina y de otras regiones en 
el quehacer teórico —en el campo de la teoría internacional, en los manuales 
de teoría literaria, en los cursos y currículos de los Departamentos de Letras 
y de Filología— tiene por explicación (no justificación), primero que, en su 
mayoría, los intelectuales en las capitales de América Latina —los enclaves 
de la modernidad occidental— históricamente se han visto a sí mismos 
como parte de Europa (“pueblos trasplantados”, poblaciones “venidas de 
los barcos”) y han imaginado América como el lugar de continuación y 
compleción de la historia, el espíritu y el sueño europeos o de la civilización 
occidental: unas veces como extensión natural y otras como “prótesis” de 
un cuerpo moribundo, enfermo o mutilado (Quijano, Modernidad).

Aquí echa raíz la percepción de inevitabilidad de que no podemos ser 
ni hacer otra cosa porque estaríamos sujetos a Europa, a Occidente, a su 
origen y tradición grecolatina de la que provendríamos y aun seríamos 
parte, y por consiguiente, la sensación y el genuino convencimiento de la 
falta de necesidad de un pensamiento diferente, desviado, irreverente: de 
una agenda, instrumental y quehacer teórico propios, que no se origine ni 
coincida solamente con el proceso histórico y “la aventura espiritual” europea.

Una de las consecuencias de esto es que América Latina, lo mismo que su 
cultura o su literatura, sigue siendo tomada como “un objeto” construido y 
pensado desde una acumulación y un marco teórico metropolitanos, y como “una 
materia prima” a ser interpretada, elaborada y aprovechada mediante nociones, 
prácticas, instituciones y herramientas importadas (no problematizadas).

Inversamente, rara vez América Latina es pensada como productora y sujeto 
de teoría, no solo para pensar e intervenir intelectualmente la realidad propia 
(histórica, cultural, literaria), sino otras: Europa, Norteamérica, el mundo.

En esto diversos pensadores latinoamericanos han visto evidencia de 
nuestra “dependencia cultural” (baste pensar en las tempranas críticas 
de Simón Rodríguez, Martí, Mariátegui, y más cercanos en el tiempo, de 
Ángel Rama, Antonio Cándido, Roberto Fernández Retamar, Alejandro 
Losada, Antonio Cornejo Polar), de “la matriz colonial de poder” (Quijano, 
“Colonialidad”), que acompaña y se cuela dentro del caballo de Troya de la 
civilización y la modernidad europea/norteamericana. Esta tiene como una de  
sus dimensiones, además del dominio económico y político, el control de la 



71

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

subjetividad y el control epistémico/epistético (“la colonialidad del saber”). 
Esferas en las que el lenguaje, la literatura y los discursos sobre lo literario (el 
“literaturismo”, para seguir la idea del Orientalismo de Said) juegan un papel 
pivotal. Control que contribuye “a perpetuar la superioridad epistémica” (Pratt) 
de los centros metropolitanos sobre la producción de conocimiento como 
aliado y parte de su hegemonía económica, política y cultural. También el 
papel directriz de los letrados, el sector de la sociedad que por su formación 
se hace cargo de la esfera del lenguaje, los discursos, la palabra impresa, y que, 
pasado el período colonial, estos reconocen como un espacio de servidumbre 
del poder, pero también como una fuente de privilegios, provechos y poderes 
propios (Rama; Cortez y Gómez).

La historia de América Latina y del latinoamericanismo —la suma 
total de los discursos sobre y desde América Latina, que no es uno sino de 
muchas clases (Mendieta)— expresa a cada paso esta situación y dilema del 
intelectual latinoamericano, que constantemente debe definirse, por un lado, 
en relación con la metrópolis y el mundo, pero también en relación con los 
centros de poder local, los distintos sectores de la sociedad, sus opciones y 
compromisos sociales particulares.

Mendieta ha esbozado al menos cuatro de estas formas latinoamericanistas 
de pensar —de estar y ver el mundo— relativamente desterritorializadas, o 
al menos “doblemente territorializadas”:

a) Los latinoamericanismo(s) decimonónicos, primero colonial y luego 
criollo o “protésico” (más que proteico): América como espacio de realización 
del sueño europeo, de concreción del espíritu europeo, prolongación de la 
contienda geocultural entre “la latinidad” y la “germanía” (ingeniosamente 
parodiado por Carpentier en El recurso del método), y luego entre “la nueva 
raza” iberoamericana y “la nordomanía”.

b) El latinoamericanismo norteamericano y desarrollista de mediados 
del siglo xx, con sus variantes: las Américas como historia común; América 
Latina como “exterior” y contraria de Occidente; como parte de los países 
subdesarrollados y “atrasados” del Tercer Mundo; lugar exótico, primordial, 
arcádico, mítico (fuera del tiempo), etc.

c) El latinoamericanismo crítico de mediados del siglo xx, asociado a la 
Guerra Fría, el Movimiento de Países No Alineados, el antimperialismo, la 
revolución socialista, la Liberación Nacional —todavía moderno-occidentalista, 
aun si definido contra el capitalismo y el imperialismo—.



72

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

d) El latinoamericanismo transmoderno, posoccidentalista, crítico de 
modelos eurocéntricos, decolonial, no exclusivamente letrado, popular/
subalterno, diaspórico y doblemente territorializado.

Estos latinoamericanismos no son “lugares” estrictamente geográficos, sino 
formas de pensar y de hacer —formaciones discursivas, posicionamientos 
ideológicos— organizadas en prácticas e instituciones, de modo que uno 
puede estar en Lima y ser un latinoamericanista del primer tipo (en su 
prólogo a Fanon, Sartre se refiere a ellos como los “negros grecolatinos”), 
en San Pablo y serlo del segundo (pienso en ciertos vanguardismos), en 
Berlín y serlo del tercero (como podría ser el caso de Losada) o en Duke 
University y serlo del cuarto tipo.

Aclarado el punto del locus de pensamiento y enunciación, persiste para 
el latinoamericanista, decíamos, un dilema y una toma de posición respecto 
a la cultura metropolitana, a su sociedad y a los grupos que la conforman. 
Esto resulta en distintas clases de respuestas sociales y culturales (y también 
artísticas y literarias). En sus extremos: a) la asimilación aproblemática, 
disfrazada de cosmopolitismo, universalismo y occidentalismo (europeos), 
o b) la (imposible) negación y rechazo de todo lo europeo en aras de un 
supuesto pensamiento virginal, incontaminado o atávico, “propio” del lugar. 
Entre medio: c) la aceptación subalternizada de la superioridad epistémica 
occidental sobre el pensamiento del mundo (incluidos la literatura y nosotros 
mismos) y d) el esfuerzo por construir “un pensamiento fronterizo”, decolonial 
y transmoderno, como parte de un proyecto de transformación política que 
no puede no ir de la mano de una correspondiente crítica cultural profunda, 
y que es el punto adonde quiero llevar ahora esta reflexión.

Esta cuarta posición rechaza ambas posiciones extremas y se rebela 
asimismo contra la superioridad epistémica que habitan y reproducen las 
teorías, reglas e instituciones existentes; instituciones que hunden sus raíces 
en el período colonial, el proyecto de construcción del estado nacional criollo-
burgués y el proyecto de modernización capitalista del siglo xx que gobiernan 
e inspiran nuestro quehacer, incluido el pensamiento crítico occidental.

Esta posición, por supuesto, se permite y se obliga a una apropiación, 
uso y aprovechamiento selectivo y crítico de herramientas de diversa pro-
cedencia —aunque no exclusivamente europea, como hasta ahora—. Esto 
ha resultado en el relativamente reciente y tardío interés por la producción 
cultural y teórica en el Caribe, en África, en Asia, de pensadores indígenas, 



73

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

“chicanos”, “latinos” o “hispanos” en Norteamérica y “sudacas” en Europa. 
Pero, sobre todo, se obliga a la construcción de un proyecto crítico y un 
relato del mundo “en contraposición” al relato moderno y occidentalista 
metropolitano, incluido el literaturismo y la teorización occidentalista.

Esta obligación de contraposición supone: a) la deconstrucción de la 
institucionalidad, los hábitos académicos y las prácticas propias, que hace a 
una parte esencial del teorizar que es contemplación crítica y autoexamen, b) 
la construcción de propósitos, agendas y criterios propios, c) la creación de 
herramientas teóricas y metodológicas que no existen ni están disponibles.

En efecto, el meollo y la piedra angular de un proyecto crítico latinoame-
ricano (imaginado como un pensar desde América Latina sobre nosotros, 
pero también sobre el mundo, y que, decíamos, no se resuelve en un tema 
solamente geográfico) radica en acoger en todas sus consecuencias el proyecto 
decolonial según lo articula el proyecto de la transmodernidad como crítica 
de la modernidad eurocéntrica y alternativa a la posmodernidad.

Llegado a este punto es preciso establecer qué distingue a la transmo-
dernidad tanto de la modernidad como de la posmodernidad.

Es posible pensar la posmodernidad, simultáneamente, como la conciencia 
metropolitana de la crisis de su modernidad y la crítica metropolitana de su 
modernidad; tanto el momento crítico recurrente de la modernidad como 
la conciencia crítica de sí; en suma, la posmodernidad es un momento de la 
modernidad: el momento lúcido o desencantado de la modernidad heroica, 
avasallante, segura y orgullosa de sí.

En este aspecto puede emparentársela con la teoría crítica. La teoría 
crítica europea asume para sí tanto la modernidad (sus ideales, sus aciertos, 
sus provechos, sus promesas), entendida como superación de un mundo 
encantado, velado, de servidumbres y esclavitudes varias, como la conciencia 
crítica de sí (sus horrores, sus errores, sus trampas, sus ilusionismos, su 
agotamiento). Reafirma su razón y su fe iluminadora y emancipadora, 
al mismo tiempo que detecta y denuncia su tendencia ¿fatal? a la razón 
instrumental, a formas cada vez más sofisticadas de engaño, dominación y 
destrucción (Horkheimer y Adorno), sus reduccionismos varios (a lo político, 
a lo económico, al racionalismo, a la tecnología, a la lógica-formal, etc.).

La transmodernidad tiene sentido solo en cuanto “exterioridad” de la 
modernidad europea (Dussel, “Europa” y “Sistema”; Mignolo, “La idea”) que 



74

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

no es un afuera sino su alteridad, su negación, su parte excluida, explotada, 
destruida —pero todavía un “resto que relampaguea”.

Supone una triple operación y ejercicio:
a) descentra el relato occidentalista, poniendo en cuestión sus mitos de 

origen, de historia única, de finalidad de la historia, su condición de aleph;
b) identifica y denuncia la colonialidad de la modernidad, visibilizando 

el papel y la contribución del resto del mundo a la modernidad, en especial, 
de América Latina;

c) opera a contramano de la operación colonizante y negadora de la 
modernidad/ posmodernidad “partiendo” de su efecto último, que es la 
invalidación de otras modernidades —otras racionalidades y sensibilidades 
para la emancipación— poniendo atención y sumándose a las luchas por la 
emancipación de los muchos otros culpabilizados, negados y victimizados por 
la modernidad en su marcha por “civilizarlos”, “salvarlos” y “modernizarlos” 
(Dussel, “Europa” 48-49).

Dice Dussel:

[S]i se pretende la superación de la Modernidad será necesario negar la 
negación del mito de la Modernidad. Para ello, la “otra cara” negada y victi-
mada de la Modernidad debe primeramente descubrirse como “inocente”: es  
la “víctima inocente” del sacrificio ritual, que al descubrirse como inocente juzga 
a la Modernidad como culpable de la violencia sacrificadora, conquistadora 
originaria, constitutiva, esencial. Al negar la inocencia de la “Modernidad” 
y al afirmar la Alteridad de “el Otro”, negado antes como víctima culpable, 
permite “descubrir” por primera vez la “otra cara” oculta y esencial a la 
“Modernidad”: el mundo periférico colonial, el indio sacrificado, el negro 
esclavizado, la mujer oprimida, el niño y la cultura popular alienadas, etcétera 
(las “víctimas” de la “Modernidad”) como víctimas de un acto irracional 
(como contradicción del ideal racional de la misma Modernidad). (49)

Epílogo: teoría decolonial y despliegue de agendas posibles

Desde su conformación, en América Latina, la institución literaria —y, como 
parte de esta, los Estudios Literarios en el ámbito de las instituciones educativas 
y dedicadas a la investigación— siempre fue pensada como un espacio y una 



75

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

vía de construcción personal, social, de crítica de la realidad y del sentido 
común, y de exploración y visibilización de otros mundos, existentes o posibles.

Con esta tradición de fondo, hay muchas posibilidades de traducción del 
proyecto transmoderno al ámbito de la cultura —y a los Estudios Literarios 
anclados en una historia propia—, tanto en cuanto a qué conocer, el cómo, dónde, 
con quién y para qué, como en cuanto a repensar el mundo desde un aquí y ahora 
que cobra cuerpo y se hace historia en la experiencia, la sensibilidad, los relatos 
y la visión de mundo, los deseos y los sueños de “las víctimas de la Modernidad 
como acto irracional” (Dussel) y que a nosotros cabe captar y estudiar en sus 
manifestaciones simbólico-discursivas, en su producción poética (otras formas 
de simbolizar el mundo) y estética (otras formas de experimentarlo).

Partiendo de un punto de vista y proyecto transmoderno, las posibilidades 
de actuación que se abren son obviamente múltiples. Una de muchas posibles 
consiste en el estudio de la producción de los sectores subalternos, tomada, 
primero, no como producción autónoma, sino como efecto de una relación 
de poder, como esfera y momento de un conflicto social y cultural; y segundo, 
como indicio de una hegemonía a la vez que expresión de posibilidad de 
agencia, resistencia y superación de la hegemonía, es decir, como acto de 
desanclaje y producción de mundos alternativos.

Refiriéndose a la producción de discursos totalizadores de conocimiento 
sobre la reproducción social en el capitalismo, Laclau (1978, 1987) formula que 
estos se bifurcan en dos tipos de articulaciones e interpelaciones constitutivas 
de los sujetos: de clase y nacional-populares. Las de clase se originan en la 
experiencia del proceso de la producción material e ideológica concreta. 
Las populares, más difusas e inestables, se originarían en la acumulación y 
la constante rearticulación de múltiples y variadas negaciones particulares 
que se dan en la historia específico-concreta de los pueblos a través de su 
organización social sobre la base de diversos modos productivos, y que 
resultan en una acumulación de narraciones y símbolos de aspiraciones 
utópicas que pertenece a la masa de la población, no a una clase específica 
(Vidal, Fascismo 8; Laclau, Política).

Atender estas narraciones y símbolos, pero también lugares, cuerpos, vidas 
concretas afectadas por la negación y por la rebeldía (lo que define y carac-
teriza a la esfera pública popular) nos conduce —ya metodológicamente— a 
trasladarnos a los vértices y las várices “hediondas” de nuestra América, 
lejos del papel y “la pulcritud” diría Kusch (citado en Tasat y Pérez 32-33),  



76

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

lo que supone abrazar “la travesía” y desplazarse a “la frontera”: espacios 
poco inteligibles y aparentemente “sin valor”, reimaginados como espacios de  
lucha, intercambio, experimentación, creación y la propia transformación 
(Remedi, “Teatro” y Vistas).

Tomar como punto de referencia las luchas contra este cúmulo de expe-
riencias y negaciones histórico-concretas a partir de las cuales se constituyen 
las interpelaciones y las movilizaciones nacional-populares —las diversas 
víctimas de un orden y estado de cosas— y ocuparse de sus intervenciones al 
universo simbólico-discursivo como parte de esas luchas equivale a adherir 
a un proyecto de promoción y defensa de los derechos humanos de modo 
de contribuir, desde nuestra práctica, a su promoción y realización efectiva, 
así como a la creación de otros nuevos, de modo que el investigador y el 
docente deja de ser al servicio del autor y deviene productor (Benjamin).

En conclusión, si partimos de la inevitabilidad de la teoría (contra la 
pretensión posteórica) y nos posicionamos desde el lugar de una teoría crítica 
(contra la teoría tradicional) y transmoderna (contra las teorías modernas 
y posmodernas metropolitanas), es posible orientar una agenda de crítica y 
teoría literaria y cultural al estudio de la producción simbólico-discursiva (las 
narraciones y los símbolos), como parte de la praxis de las clases populares o 
subalternas. Expresión de una hegemonía, pero también desvío y creación de 
otras cosas (y en este sentido, poiética), se trata de elaboraciones simbólicas 
desatadas por la vivencia de una relación de dominación y una lucha contra 
las negaciones histórico-particulares de la modernidad (el aquí y el ahora) y 
como reservorio de relatos, innovaciones estéticas e imaginaciones utópicas. 
Esto podría resultar en una contribución para la elucidación y construcción 
de una organización social y forma de vida —una cultura— alternativa a la 
actual, más justa, democrática y libre.

Dice Lienhard:

Aunque esté de moda subrayar la inconsistencia de la noción de “discurso 
popular”, quisiera rescatarla aquí para referirme a los núcleos radicalmente 
alternativos que permanecen —o se recrean— en el discurso de los sectores 
menos sumisos a la ideología hegemónica, hoy en día la “ideología única” que 
se difunde en toda nuestra aldea neoliberal.6 (Lienhard 795)

6	 Énfasis añadido. 



77

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

Con tal propósito y curso de acción en mente, luego uno construye su 
problema, sus preguntas, su objeto, sus premisas y conceptos operativos. Ello 
seguramente incluirá recurrir a conceptos prestados, pero que inevitablemente 
también deberá modificar, o resultará en el cuestionamiento de muchos de 
los conceptos y normas heredadas e incorporadas sordamente en los hábitos 
académicos que regulan nuestro quehacer. Sobre todo, deberá inventar o 
sintetizar otros nuevos, hechos en el camino, con o sin el reconocimiento y 
la aprobación del “padre”, los manuales de teoría, las teorías europeas y las 
instituciones culturales que el colonialismo moderno —la colonialidad de 
la modernidad capitalista— ha engendrado y que aún consiguen sujetarnos.

Obras citadas

Adorno, Theodor W. “El ensayo como forma”. Notas de literatura. Traducido por 
Manuel Sacristán, Barcelona, Ariel, 1962, págs. 11-36.

Amícola, José, y José L. de Diego. La teoría literaria hoy. Conceptos, enfoques, 
debates. La Plata, Ediciones Al Margen, 2008.

Angenot, Marc, et al., editores. Teoría literaria. Traducido por Isabel Vericat 
Núñez, México, D. F., Siglo xxi, 1993.

Anzaldúa, Gloria, editora. Making Face, Making Soul/Haciendo Cara. Creative 
and Critical Perspective by Feminists of Color. San Francisco, Aunt Lute 
Books, 1990.

Bajtín, Mijaíl. “El problema de los géneros discursivos”. Estética de la creación 
verbal. Traducido por Tatiana Bubnova, México, D. F., Siglo xxi, 1982, págs. 
248-294.

. Problemas de la poética de Dostoievski. Traducido por Tatiana Bubnova, 
México, D. F., fce, 2003.

Barthes, Roland. Crítica y verdad. Traducido por José Bianco, Buenos Aires, 
Siglo xxi, 1972.

. “De la obra al texto”. Revue d’Esthetique, núm, 3, 1971, págs. 73-82.
Benjamin, Walter. El autor como productor. Traducido por Bolivar Echeverría, 

México, Itaca, 2004.
Bertens, Hans. Literary Theory. The Basics. New York, Taylor & Francis, 2008.
Beverley, John. “Los estudios culturales y los estudios subalternos como crítica 

de la normatividad literaria”. Entrevista de Christian Elguera Olortegui. El 
hablador, núm. 18. Web. 27 de abril del 2018.



78

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

. “¿Post-literatura? Sujeto subalterno e impase de las humanidades?”. 
Hermenéuticas de lo popular. Editado por Hernán Vidal, Minneapolis, Institute 
for the Study of Ideologies and Literature, 1992, págs. 15-42.

Beverley, John, José Oviedo, y Michael Aronna, editores. The Postmodernism 
Debate in Latin America. London, Duke University Press, 1995.

Castro Gómez, Santiago. “Teoría tradicional y teoría crítica de la cultura”. La 
reestructuración de las ciencias sociales en América Latina. Editado por 
Santiago Castro Gómez, Bogotá, Centro Editorial Javeriano, 2000, págs. 
93-108.

Castro Gómez, Santiago, y Eduardo Mendieta. Teorías sin disciplina. 
Latinoamericanismos, poscolonialidad y globalización en debate. México,  
D. F., Porrúa, 1998.

Cavallo, Guglielmo, y Roger Chartier. Historia de la lectura en el mundo 
occidental. Traducido por María Berberán, Mari Pepa Palomero, Fernando 
Borrajo y Cristina García Ohlrich, Madrid, Taurus, 2011.

Cesaire, Aimé. Discurso sobre el colonialismo. Cultura y colonización. Traducido 
por Mara Viveros Vigoya, Juan Mari Madariaga y Beñat Baltza Álvarez, 
Madrid, Akal, 2006.

Cornejo Polar, Antonio. “Mestizaje, transculturación, heterogeneidad”. Revista 
de Crítica Literaria Latinoamericana, vol, 20, núm. 40, 1994, págs. 368-371.

. “Una heterogeneidad no dialéctica: sujeto y discurso migrantes en el Perú 
moderno”. Revista Iberoamericana, vol, 57, núm, 176-177, 1994, págs. 837-844.

Coronil, Fernando. “Más allá del Occidentalismo: hacia categorías geohistóricas 
no imperialistas”. Castro Gómez y Mendieta, págs. 121-146.

Cortez, Enrique, y Leila Gómez. “Hispanismo y hegemonía en las Américas”. 
Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, vol, 41, núm. 82, 2015, págs. 
9-20.

Cuesta Abad, José M., y Julián Jiménez, editores. Teoría literarias del siglo xx. 
Una antología. Madrid, Akal, 2005.

Culler, Jonathan. Breve introducción a la teoría literaria. Traducido por Gonzalo 
García, Barcelona, Crítica, 2000.

De La Campa, Román. Latin Americanism. Minneapolis, University of 
Minnesota Press, 1999.

Dussel, Enrique. “Europa, modernidad, eurocentrismo”. La colonialidad del 
saber. Eurocentrismo y ciencias sociales. Editado por Edgardo Lander, Buenos 
Aires, Clacso-Unesco, 2000, págs. 41-54.



79

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

. “Sistema mundo y transmodernidad”. Modernidades coloniales: otros 
pasados, historias presentes. Editado por Ishita Banerjee, Saurabh Dube, y Walter 
Mignolo, México, D. F., Editorial El Colegio de México, 2004, págs. 201-226.

Eagleton, Terry. Después de la teoría. Traducido por Ricardo García Pérez, 
Barcelona, Debate, 2005.

. Preface. Literary Theory. An Introduction. 2.da edición. Minneapolis, 
University of Minnesota Press, 1996.

. Una introducción a la teoría literaria. Traducido por José Esteban Calderón, 
México, D. F., fce, 1998.

Fernández Retamar, Roberto. Calibán. Apuntes sobre nuestra América. México, 
D. F., Diógenes. 1971.

García Canclini, Néstor, et al. Hacia una antropología de los lectores. México, 
Ariel, 2015.

Gramsci, Antonio. Cuadernos de la cárcel. Traducido por Ana María Palos, 
México, D. F., Ediciones Era, 1986.

Guillén, Claudio. Entre lo uno y lo diverso. Introducción a la literatura 
comparada. Barcelona, Crítica, 1985.

Hall, Stuart. “El surgimiento de los estudios culturales y la crisis de las 
Humanidades”. Sin garantías: Trayectorias y problemáticas en estudios 
culturales. Editado por Eduardo Restrepo, Catherine Walsh y Víctor Vich, 
Popayán, Envión editors, 2010, págs. 17-28.

. “Encoding/decoding”. The Cultural Studies Reader. Editado por Simon 
During, New York, Routledge, 1993, págs. 90-103.

. “Notas sobre la deconstrucción de lo popular”. Historia popular y teoría 
socialista. Editado por Ralph Samuel et al, traducido por Jordi Beltrán. 
Barcelona, Crítica, 1984, págs. 1-10.

Horkheimer, Max. Crítica de la razón instrumental. Traducido por Héctor A. 
Murena y David J. Vogelmann, Buenos Aires, Sur, 1973.

. Teoría crítica. Traducido por Edgardo Albizu y Carlos Luis, Madrid, 
Amorrortu, 2003.

Horkheimer, Max, y Theodor Adorno. Dialéctica de la Ilustración. Traducido 
por Juán José Sánchez, Madrid, Trotta, 1994.

Jauss, Hans-Robert. “La historia de la literatura como provocación de la ciencia 
literaria”. La literatura como provocación. Traducido por Juan Godo Costa, 
Barcelona, Ediciones Península, 1976, págs. 131-211.



80

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

Laclau, Ernesto, y Chantal Mouffe. Hegemonía y estrategia socialista. Hacia una 
radicalización de la democracia. Madrid, Siglo xxi, 1987.

. Política e ideología en la teoría marxista: capitalismo, fascismo, populismo. 
México, Siglo xxi, 1978.

Lander, Edgardo. La colonialidad del saber. Eurocentrismo y ciencias sociales. 
Buenos Aires, Clacso-Unesco, 2000.

Lienhard, Martín. “Voces marginadas y poder discursivo en América Latina”. 
Revista Iberoamericana, vol. 66, núm. 193, 2000, págs. 785-798.

Losada, Alejandro. “Discursos críticos y proyectos sociales en América Latina”. 
Ideologies & Literature, vol. 1, núm. 2, 1977, págs. 71-77.

. “Los sistemas literarios como instituciones sociales en América Latina”. 
Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, vol. 1, núm. 1, 1975, págs. 39-60.

Mariátegui, José Carlos. “El proceso de la literatura”. Siete ensayos de 
interpretación de la realidad peruana. Barcelona, Editorial Crítica, 1976.

Martí, José. “Nuestra América”. Sus mejores páginas. México, Editorial Porrúa, 
1978.

Mattelart, Armand, y Erik Neveu. “La crítica de la sociedad burguesa” y “Los 
años de Birmingham (1964-1980). La primavera de los estudios culturales”. 
Introducción a los estudios culturales. Traducido por Gilles Multigner, 
Barcelona, Paidós, 2004, págs. 19-77.

Mendieta, Eduardo. “Ni orientalismo, ni occidentalismo. Said y el 
latinoamericanismo”. Tabula Rasa, núm. 5, 2006, págs. 67-83.

Mignolo, Walter. Historias locales, diseños globales. Madrid, Akal, 2013.
. “La idea de América Latina (la derecha, la izquierda y la opción decolonial)”. 

C y E, núm. 2, 2009, págs. 251-276.
. La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolonial. 

Barcelona, Gedisa, 2005.
Panesi, Jorge. “José Amícola y José Luis de Diego (directores), La teoría literaria 

hoy. Conceptos, enfoques, debates. La Plata, Ediciones Al Margen, Colección 
‘Textos Básicos’, 2008, 324 páginas”. Orbis Tertius, núm. 14, 2008. Web. 23 de 
abril del 2018.

Picard, Raymond. Nouvelle critique ou nouvelle imposture. París, Pauvert 
éditeur, 1965.

Pratt, May Louise. “La antropología y la desmonopolización del pensamiento 
social”. Antropología ahora. Debates sobre la alteridad. Compilado por 



81

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 49-82

Alejandro Grimson, Silvina Merenson, y Gabriel Noel, Buenos Aires, Siglo 
xxi, 2011, págs. 49-59.

Quijano, Aníbal. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”. 
La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 
Latinoamericanas. Editado por Edgardo Lander, Buenos Aires, Clacso, 2000, 
págs. 201-246.

. Modernidad, identidad y utopía en América Latina. Lima, Sociedad y 
Política Ediciones, 1988.

Rama, Ángel. La ciudad letrada. Hanover, Ediciones del Norte, 1984.
. Transculturación narrativa en América Latina. México, D. F., Siglo xxi, 1982.

Remedi, Gustavo. “Teatro de frontera/espacios contaminados. Argumentos 
desde la transmodernidad”. Teatro, memoria, identidad. Editado por Roger 
Mirza, y Hibert Corteris. Montevideo, fhce-UdelaR, 2009, págs. 83-101.

, coordinador. Vistas cruzadas. Los estudios latinoamericanos en ee. uu. en los 
90. Vistos desde el Sur. Un diálogo interdisciplinario. Montevideo, Zona Editorial, 
2016.

Rodó, José E. “La enseñanza de la literatura”. El mirador de Próspero. 
Montevideo, Biblioteca Artigas, 1965, págs. 68-73.

Rorty, Richard. Consequences of Pragmatism (Essays 1972-1980). Minneapolis, 
University of Minnesota Press, 1982.

Said, Edward. Orientalismo. Traducido por María Luisa Fuentes, Barcelona, 
Debolsillo, 2008.

Sartre, Jean Paul. “Prefacio”. Los condenados de la tierra. Por Frantz Fanon, 
traducido por Julieta Campos, México, D. F., fce, 1963.

Selden, Raman, Peter Widdowson, y Peter Brooker. La teoría literaria 
contemporánea. Barcelona, Ariel, 2001.

Tasat, José A., y Juán P. Pérez, editores. El hedor de América. Reflexiones 
interdisciplinarias a 50 años de la América profunda de Rodolfo Kusch. 
Buenos Aires, Eduntref, 2013.

Trigo, Abril. “Fronteras de la epistemología, epistemologías de frontera”. Papeles 
de Montevideo, núm. 1, 1997, págs. 71-89.

Vidal, Hernán. Fascismo y experiencia literaria. Reflexiones para una 
recanonización. Minneapolis, Institute for the Study of Ideologies & 
Literature, 1985.

Viñas Piquer, David. “La crítica literaria en el siglo xx”. Historia de la crítica 
literaria. Barcelona, Ariel, 2002, págs. 355-579.



82

Remedi, Gustavo · La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria...

Warren, Austin, y René Wellek. Teoría literaria. Traducido por José María 
Gimeno, Madrid, Gredos, 1953.

Wellek, René. Historia literaria. Problemas y conceptos. Compilado por Sergio 
Beser, traducido por Luis López Oliver, Barcelona, Laia, 1983.

Williams, Raymond. Cultura y sociedad. Traducido por Horacio Pons, Buenos 
Aires, Nueva Visión, 2001.

. La larga revolución. Traducido por Horacio Pons, Buenos Aires, Nueva 
Visión, 2003.

Sobre el autor
Gustavo Remedi es doctor en Literatura de España y América Latina y en Estudios 

Comparados de Sociedades y Discursos, Universidad de Minnesota, Minneapolis. De 1994 
a 2011 se desempeñó como profesor en Trinity College, Connecticut. Desde 2011 es profesor 
titular del Departamento de Teoría y Metodología de la Investigación Literaria, Universidad 
de la República, Uruguay. Es autor de Murgas: El teatro de los tablados (1996), Escenas de la 
vida cotidiana 1910-1930 (2009), en coautoría con Daniela Bouret, y Vista desde el Norte: Los 
estudios latinoamericanos en ee. uu. (2011). También publicó las compilaciones La dictadura 
contra las tablas (2009), Roger Mirza, coeditor; Estudios del teatro latinoamericano en ee. uu. 
(2014), El teatro fuera de los teatros (2015), Vistas cruzadas. Los estudios latinoamericanos en 
ee. uu. La década de los 90 (2016), Los lenguajes de la memoria: Teatro uruguayo e historia 
reciente (2017) y La escena plebeya: teatralidades carnavalescas (En preparación).



Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78643

Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural 
entre lo comarcano y lo supranacional

Marcela Croce
Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina

mcroce@filo.uba.ar

El artículo postula el desarrollo de una teoría y un método comparatista para estudiar la literatura y la 
cultura latinoamericanas, en vista de las insuficiencias y las pretensiones de los enfoques que proceden 
de las academias centrales y mantienen la dependencia de América Latina. El comparatismo propuesto 
articula la dimensión comarcana, que despunta en los escritos de Ángel Rama y permite organizar seg-
mentos dentro de la cultura continental, y la dimensión supranacional que aspira a operar como síntesis 
respecto de los abordajes transnacionales. Además de establecer los principios de este comparatismo 
que se aparta de la formulación clásica del método e incorpora teorías propiamente latinoamericanas, 
el texto desarrolla un ejemplo puntual de ejercicio comparatista, focalizado sobre una de las mayores 
urgencias de integración dentro de América Latina: el Caribe francés.

Palabras clave: teoría latinoamericana; comparatismo; comarcas; supranación; dependencia.

	 Cómo citar este artículo (mla): Croce, Marcela. “Comparatismo latinoamericano: una 
teoría cultural entre lo comarcano y lo supranacional”. Literatura: teoría, historia, crítica, 
vol. 21, núm. 2, 2019, págs. 83-103.

Artículo original. Recibido: 27/11/18; aceptado: 12/02/19. Publicado en línea: 
01/07/19.



84

Croce, Marcela · Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural...

Latin American Comparative Studies: A Cultural Theory  
between the Regional and the Supranational

In view of the shortfalls and claims of approaches coming from central academies, which perpetuate Latin 
American dependency, the article proposes a comparative theory and method to study Latin American 
literature and culture. The type of comparative study suggested articulates the regional dimension em-
phasized in the work of Ángel Rama, which makes it possible to organize segments within the continental 
culture, and the supranational dimension that aims at synthesizing transnational approaches. In addition 
to establishing the principles of this comparative study, which departs from the classic formulation of 
the method and incorporates specifically Latin American theories, the text includes a concrete example 
of comparative analysis, focused on the French Caribbean, thus responding to one of the most pressing 
needs for integration in Latin America.

Keywords: Latin American theory; comparative studies; regions; supranational; dependency.

Comparatismo latino-americano: uma teoria cultural  
entre o comarcano e o supranacional

O artigo propõe o desenvolvimento de uma teoria e um método comparativo para o estudo da literatura 
e cultura latino-americanas, tendo em vista as inadequações e pretensões das abordagens advindas das 
academias centrais e que mantêm a dependência da América Latina. O comparatismo proposto articula 
a dimensão comarcana, que emerge nos escritos de Angel Rama e permite organizar segmentos dentro 
da cultura continental, e a dimensão supranacional que aspira operar como uma síntese em relação 
às abordagens transnacionais. Além de estabelecer os princípios desse comparatismo que se afasta da 
formulação clássica do método e incorpora teorias propriamente latino-americanas, o texto desenvolve 
um exemplo específico de exercício comparativo, focado em uma das maiores necessidades de integração 
da América Latina: o Caribe francês.

Palavras-chave: teoria latino-americana; comparatismo; comarcas; supranação; dependência.



85

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103

Una inquietud abruma a América Latina desde hace décadas y se 
vuelve más incisiva a medida que atraviesa las épocas y comprueba 
que apenas si deja huella: la necesidad de una teoría original para 

los países dependientes. Como se trata de un fenómeno local, no se detiene 
ante las pretensiones que emanan de las academias metropolitanas, siempre 
dispuestas a perfilar ideas que obtienen éxito en su zona de dominio, tanto 
porque vienen nimbadas del prestigio de los centros del saber como porque 
la dependencia se ratifica en esa aceptación inmediata y habitualmente 
acrítica de lo que procede del exterior. La postulación de una teoría original 
se alza, así, como un recurso mayor de la resistencia, aunque sus avances 
quedan limitados por la lengua hispana de la enunciación, las editoriales 
que los difunden con alcance eminentemente local y los intelectuales que 
los pregonan con un afán religador que desafía la vocación impositiva de 
los centralismos.

El diseño de una teoría cultural para los países periféricos no puede ser 
ajeno a los esfuerzos que en los años sesenta cumplieron Darcy Ribeiro en el 
plano antropológico, Ángel Rama en los estudios literarios y los practicantes 
de la Teoría de la Dependencia (Fernando Henrique Cardoso, Enzo Faletto, 
Theotónio dos Santos) en los lindes de la sociología y la economía, para 
circunscribirme a nombres y fenómenos puntuales a los que la relevancia 
de sus términos y la erosión de tentativas anexas convirtió en emblemas. En 
ese período, iniciado con la Revolución Cubana, la condición dependiente 
de América Latina tomó los contornos dramáticos de la evidencia ineludi-
ble. El dependentismo había sido certero en sus diagnósticos, pero había 
esquivado cualquier dimensión performativa del planteo; la teoría quedaba 
entonces enquistada en el papel, acometida por estadísticas desprendidas 
de la dimensión práctica. Sin embargo, lo que parecía una crítica razonable 
a tales propuestas en verdad no era sino la comprobación desolada de que 
no había modo de evadir la dependencia, sino apenas maneras de aliviarla 
que, además de precariamente eficaces, resultaban absolutamente efímeras.

Establecer que los países dependientes en la dimensión económica tam-
bién deben serlo en la cultural es un principio excesivamente mecanicista 
y notoriamente desalentador como para que sea aceptado sin algún grado 
de rebelión. En los sesenta esa pretendida proporcionalidad directa quedó 
desbaratada por la precisión con que el ensayo descolonizador enfocó los 
problemas inmediatos. Fue una época inédita en la cual las zonas planetarias 



86

Croce, Marcela · Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural...

descastadas como “Tercer Mundo” produjeron acordes retumbantes, tendientes 
a confirmar la condición unísona de América Latina y África. En esos años, el 
martiniqueño Frantz Fanon deploró su condición de francés procedente de los 
territorios de ultramar para defenestrar al imperio en sus propios términos. 
Los condenados de la tierra (1961), libro empecinado en diseñar una cultura 
descolonizada que abarcaba desde la poesía y el teatro hasta la psiquiatría 
sumergida en la construcción del subordinado, homologó los territorios 
arrasados por Francia y trasladó la experiencia de Martinica a la guerra civil 
de Argelia. Jean-Paul Sartre le estampó al volumen un prólogo vehemente en el 
que la insuficiencia heurística por la cual condenaba al marxismo en la Crítica 
de la razón dialéctica (1960) encontraba una alternativa eficaz al escurrirse 
de los límites occidentales. Fanon devolvía, multiplicado por la ferocidad de 
la opresión, el oprobio que había recibido y lo insertaba entre las categorías 
vaporosas en las que el pensamiento francés seguía abroquelado insensible-
mente: el idealismo refinado, la democracia liberal y un vago humanismo 
que nunca condescendía al prójimo-hermano pero se excedía en hipocresía.

El excurso francófono puede parecer un atajo, aunque en verdad es el 
reconocimiento de una limitación. América Latina no ha logrado incorporar 
plenamente al Caribe francés. La condición hispánica y la densidad de la 
Conquista española han aplanado las posibles simetrías y las afinidades 
geográficas y culturales con la zona francoparlante. Historizar la situación 
es tarea inagotable; basta detenerse en una producción netamente contem-
poránea como la que encaran José Antonio Mazzotti y H. Adlai Murdoch 
cuando intervienen sobre “Criollismo, créole y créolité” en el recorrido 
condensado en Términos críticos en el pensamiento caribeño y latinoamericano: 
trayectoria histórica e institucional (2018). Mientras Mazzotti se entrega a una 
caracterización puramente hispánica del término “criollo” (específicamente 
vinculada a los grandes virreinatos americanos, México y Perú), Murdoch 
repone la perspectiva anglófona y francófona. Así, al tiempo que los hispanos 
defendían en el “criollo” una pureza de sangre, desde las Antillas francesas e 
inglesas el “créole” tiene una radicación precisa, independiente del origen y 
del color de piel (valga aquí la aclaración de Mazzotti para los juicios raciales 
en la América colonial: la “raza” acarreaba una connotación religiosa y 
cultural negativa que los españoles aplicaban a judíos y musulmanes [145]).

Las “palabras claves” que definen la cultura latinoamericana revelan, en 
este ejemplo puntual, ambigüedades semánticas que responden a diferencias 



87

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103

insoslayables, por no abundar en la referencia contenida en la introducción 
al volumen, la cual indica que la iniciativa circuló primero en inglés y 
luego en versión hispana “para alcanzar a los lectores de Latinoamérica 
que podrían beneficiarse también de este proyecto intelectual” (Mazzotti, 
Términos 38). Según tal voluntad, la difusión latinoamericana de un libro 
dedicado a Latinoamérica solamente corresponde a una segunda instancia 
y surge apenas a modo de graciosa concesión. Conviene agregar que, en el 
afán mismo de diseñar cuestiones transnacionales que sostiene el volumen 
Términos críticos…, late la dualidad de las dos teorías mayores que orientaron 
los estudios latinoamericanos en el último cuarto del siglo xx. Por un lado, 
la de Antonio Cornejo Polar, que hizo de la heterogeneidad una bandera de 
reconocimiento y exaltación de diferencias, manteniendo la tensión como 
dinámica del vínculo entre la cultura indígena y el dominio hispano que la 
sometió (Escribir en el aire). Por otro lado, la de Ángel Rama, quien meta-
morfoseó la transculturación de Fernando Ortiz, morigerando su condición 
de herramienta antropológica para elevarla a principio de comprensión de 
la mixtura local (Transculturación narrativa en América Latina). No era 
una simple aglutinación de diferencias ni implicaba anular la tensión, pero 
sí aliviar parte de la violencia contenida en el proceso de arrasamiento de 
la tradición indígena por parte de la invasora, con una vocación de síntesis 
superadora que ha sido cuestionada e incluso desacreditada (Moraña, Dussel 
y Jáuregui 2008).

En lo que aciertan indiscutiblemente tanto Cornejo Polar como Rama 
es en la necesidad de establecer una nomenclatura original para abordar 
a América Latina. Rama llegó a la transculturación luego de merodear 
por otros conceptos que, en perspectiva y con una mirada historicista y 
sistematizadora, podrían postularse como antecedentes para ella. Tal vez el 
más significativo es el que, tanto por su enunciado como por su condición, 
constituye una especie de laboratorio experimental de cruce cultural: las 
comarcas (Rama, “Aportación”). Aunque el término no es propiamente local 
y su uso primitivo hace referencia a una situación fronteriza, en la propuesta 
original de Rama aspiró a operar como principio epistemológico que repone 
una homogeneidad ideal, menos como tentativa de unificación simplista 
que en cuanto superación del regionalismo. La asociación de las comarcas 
apela a la voluntad anfictiónica que hasta entonces había tenido destellos 
episódicos en la transnacionalización de los exiliados y la internacionalización 



88

Croce, Marcela · Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural...

cumplida por las revistas, a lo que corresponde sumar, en el orden nefasto, 
la regionalización de la represión en casos puntuales como el Plan Cóndor, 
que concentró los afanes persecutorios y criminales de las dictaduras del 
Cono Sur en los años setenta.

Lo comarcano es un recorte metodológico y una advertencia teórica 
para lo latinoamericano. Pensar al continente como una sumatoria de 
comarcas tiene la ventaja de eludir los límites territoriales y políticos de lo 
nacional, pero allí concluye su eficacia epistémica si se mantiene en el plano 
puramente descriptivo. Al tiempo que resulta simplificador adoptar una 
unidad que presupone una homogeneidad forzada, tampoco es útil agrupar 
tales espacios idealizados por las ansias utópicas que informaron tantos 
proyectos latinoamericanistas. Por añadidura, las comarcas que organiza 
Rama responden solo esporádicamente a tal identificación; en otros casos, 
se superponen con regiones extensas y heterogéneas como el Caribe, de 
múltiple colonización, o se subsumen en lo estrictamente nacional, en los 
ejemplos de México y Brasil. En contrapartida, existen puntos de suspensión 
de lo comarcano en pos de una continentalidad no segmentada, los cuales 
replican menos la aglomeración geográfica que la plasticidad de dos estéticas 
esparcidas en diversos territorios: la barroca en el siglo xvii y la modernista 
en el paso del siglo xix al xx. Barroco y modernismo constituyen el ejemplo 
de fenómenos ya no transnacionales, sino supranacionales. Lo transnacional 
tributa al fetiche del Estado nación, que se revela inepto para dar cuenta 
de condiciones culturales específicas (y era inexistente en América en el 
momento de expansión barroca y de arraigo virreinal); lo supranacional 
se desentiende de límites y soberanías y convierte la lengua en una patria.

La academia norteamericana, codiciosa de invenciones teóricas cada 
vez que aborda el objeto Latinoamérica, prefiere lo transnacional como 
concepto, no necesariamente en contra de lo supranacional, sino ignorando 
esta misma posibilidad epistemológica. Acaso la elaboración de dicho 
concepto responda a la oscilación que mantiene entre la amplitud excesiva 
que trasuntan los Departments of Spanish and Portuguese y la procedencia 
nacional circunscripta de los profesores de diversas zonas de América Latina 
que confluyen en esos espacios. A partir de mi condición de latinoamericana 
del extremo sur, opto por lo supranacional como alternativa que recupera 
la aptitud osmótica que le permitió al modernismo penetrar en todas las 
zonas y conformar la primera experiencia estética estrictamente anfictiónica, 



89

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103

sobre el antecedente del Barroco. Las fronteras, inevitablemente porosas, 
adquirieron, durante la expansión modernista, carácter de membrana delgada 
pero flexible, no tan fluida como los vasos comunicantes, pero mucho más 
elástica que las líneas de demarcación.

Lo supranacional es una expectativa optimista, informada por la síntesis 
ilusionada que Pedro Henríquez Ureña trazó en 1924 en “La utopía de 
América”. Su operatoria no es arremetedora sino afirmativa; en vez de 
hostigar la heterogeneidad, la defiende contra la pretensión unificadora 
metropolitana que resume en el término América Latina una complejidad 
que no se ocupa de desentrañar, sino apenas de someter a principios teóricos 
establecidos para otros espacios u otros objetos. Feligrés de una utopía que 
sosiega el “no lugar” en el “lugar propio”, Cornejo Polar representa una 
iniciativa teórica y crítica que confía en el “latinoamericanismo vernáculo”, 
a partir del cual produjo la Revista de Crítica Literaria Latinoamericana en 
1975 como vehículo de difusión y coordinación de publicaciones ampara-
das por la comunidad imaginada del Sur Global. Sobre esa fundación se 
encaramarían en las décadas siguientes las formulaciones poscoloniales y 
decoloniales (surgidas de y alimentadas principalmente por latinoameri-
canos instalados en los Estados Unidos) y los diagnósticos proliferantes de 
la “colonialidad del poder”, elaborados por Aníbal Quijano para revitalizar 
unas ciencias sociales cuyas generalidades no alcanzaban a dar cuenta de 
aspectos puntuales del continente (“Colonialidad del poder”).

La tensión entre modelos norteamericanos y abordajes locales del 
objeto Latinoamérica encuentra un punto de equilibrio en la lucidez 
de Walter Mignolo (Local Stories/Global Designs) cuando radica en el 
“locus de enunciación” la reflexión más precisa en torno a su condición de 
latinoamericano situado “en las entrañas del monstruo”. Su identidad de 
“subalterno” —subrayada y radicalizada mediante la participación en el 
Grupo Latinoamericano de la Escuela de Estudios Subalternos de Asia del 
Sur— repercutió en la indagación del testimonio como género de escritura 
propicio a la manifestación del subalterno y a la crítica hacia el poder. El 
riesgo de entronizar esta forma como producción local propia, en ocasiones 
concebida de modo excluyente y derivada a las variantes de la crónica y la 
historia de vida, consiste en conceder razón a una imaginaria división inter-
nacional del trabajo intelectual según la cual a América Latina le corresponde 
el testimonio, mientras las zonas centrales del mundo se atribuyen la ficción 



90

Croce, Marcela · Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural...

a modo de superación del simple relato de una experiencia, habitualmente 
traumática. Es así como, en un tránsito errático asistido por las mutaciones 
de los enfoques, la exaltación de la Nueva Corónica y Buen Gobierno de 
Guamán Poma queda desestabilizada por la versión del “buen salvaje”, que 
instala a mediados del siglo xx el reportaje antropológico cumplido por 
Oscar Lewis en Los hijos de Sánchez, con sus respectivas versiones en inglés 
(1961, en paradójica traducción de los testimonios del padre y sus cuatro 
hijos) y en español (1964), que derivó en una demanda judicial inaudita.1

Precisamente las cuestiones genéricas y las editoriales recién expuestas 
son dos de las dimensiones en las cuales conviene detenerse al momento 
de postular una teoría latinoamericana y latinoamericanista, cuyo objeto 
y cuyo sujeto de enunciación correspondan al mismo ámbito. La forma 
escogida para presentarla y el modo de circulación correlativo son puntos 
definitorios, no de su éxito pero sí de su precisión y, eventual e idealmente, 
de la eficacia de su operatoria. Sostendré, por lo tanto, que la forma de la 
teoría latinoamericanista no es el testimonio —aunque pueda integrarlo—; 
tampoco las certezas del tratado, porque su afán no es asertivo sino pro-
positivo: es el ensayo, con su discurrir desregulado y su retórica libre de 
las restricciones académicas entregadas a formalizar toda escritura, y a esa 
invocación quisiera adscribir este texto. En lo que respecta a la difusión, dado 
que su lengua es el español americano que no renuncia a las intervenciones 
del portugués brasileño y a las expresiones caribeñas, es probable que 
termine configurando un créole que garantice la representatividad, si bien 
inevitablemente parcial y trabajosa, de cada comarca latinoamericana. No 
parece haber mejor espacio de recepción para esa ficción teórica que las 
editoriales locales y las revistas latinoamericanas.

La propuesta de entusiasmo utópico postula un créole teórico, que renuncia 
a los tecnicismos y reclama prácticas culturales de escasa repercusión en los 
afanes teóricos que ilustran a los centros de irradiación intelectual extraa-
mericanos. Incluso retorna a un modelo que ha recibido críticas vehementes 

1	 El libro fue denunciado por la Sociedad Mexicana de Geografía y Estadística a raíz de la 
visión negativa que dejaban los testimoniantes sobre el México moderno, lo que redundó 
en un proceso contra la editorial Fondo de Cultura Económica, dirigida en ese momento 
por Arnaldo Orfila Reynal. Aunque finalmente los cargos no prosperaron, la editorial 
despidió a Orfila, quien, con el dinero obtenido por la indemnización, y en virtud de la 
prolífica red de contactos que había logrado armar durante las décadas previas, fundó 
la editorial Siglo xxi. Cfr. Sorá.



91

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103

y acusaciones de conservadurismo como las literaturas comparadas, las 
cuales aquí se rescatan como guía heurística, apropiadas a fin de abordar 
las diferencias e integrar las disidencias. Ya que la voluntad es incorporar 
zonas del continente habitualmente desatendidas, no sería descabellado 
acudir a un fenómeno propiamente caribeño como el cimarronaje al que se 
plegaban los esclavos que lograban huir de la dominación de sus opresores. 
Tomar al Caribe como aleph latinoamericano, en donde se plantean con 
mayor precisión a la vez que con creciente virulencia los conflictos que se 
desarrollan bajo otras características en el resto del continente, invita al 
cruce expresivo del créole teórico con las manifestaciones del “cimarronaje” 
para avanzar con un comparatismo contrastivo, afín a la heterogeneidad y 
más proclive al recorte esperanzado de las comarcas que a las previsibles 
ansias nacionales.

Restricciones2

Lo primero que corresponde especificar es el alcance del comparatismo 
que subyace a la postulación. Una mirada sobre el Informe Bernheimer 
de 1995, que condensa las síntesis previas presentadas por Harry Levin y 
Greene a la American Comparative Literature Association (acla), expande 
las posibilidades de la disciplina, primero por entender que se trata más de 
un método que de un recorte del saber y, luego, porque aspira a englobar 
en ella la multitud de intereses que la academia norteamericana cobija bajo 
los nombres de Estudios Culturales, Estudios de Género y las variantes 
subalternas ya señaladas. Asimismo, incorpora los discursos no literarios 
(históricos, sociológicos, antropológicos) y los que prescinden de soporte 
verbal (las artes plásticas) a las potencialidades del parangón, que se asocian 
así a los abordajes polisistémicos contemplados por Even-Zohar (1990).

El comparatismo clásico abundó en europeísmo y centralismo. En las 
aberraciones con que la literatura comparada se expandió luego de que 
René Wellek decretara su crisis en 1958, incluso en las academias latinoa-
mericanas a las que la misma cerrazón ideológica del método les prodigaba 
una exclusión evidente, se impuso la convicción de que solamente se podía 

2	 Este parágrafo corresponde al planteo general del proyecto de investigación que dirijo 
en la uba (ubacyt Programación Científica 2016-2019) y, como tal, ha sido presentado 
oportunamente.



92

Croce, Marcela · Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural...

practicar comparatismo en lenguas diferentes. Así se procuraba —en la 
estela fundacional de la Weltliteratur— combatir las veleidades de los 
Estados nación, aunque a costa de ignorar deliberadamente cuáles de estos 
pueden compartir una lengua. A lo sumo se admitía un comparatismo 
absolutamente opresivo, según el cual las colonias (antiguas o presentes) 
de una nación imperialista debían ingresar sus producciones literarias en 
función de ofrecer un contraste periférico que contribuyera a certificar la  
centralidad de la metrópoli. Esa forma baladí de ejercicio metódico es  
la que sigue operando en países de lengua portuguesa que tributan desde 
Angola y Mozambique a los modelos no ya peninsulares (ese fenómeno es 
más propio del siglo xix), sino brasileños.

Dicha práctica representa un impedimento adicional a los que ya existen 
en torno a la integración de Brasil al orden latinoamericano. En parte por las 
veleidades de Hispanoamérica para reconocerse como comunidad lingüística 
—arrasando desde la lengua imperial a las lenguas indígenas originarias y 
las africanas transplantadas, además de ignorar (antes que abominar) las 
múltiples creolizaciones—, y en parte por la satisfacción del mismo Brasil 
por mantener modos de producción y circulación ajenos a las editoriales y 
las revistas latinoamericanas para liberarse, en consecuencia, de la tiranía 
de sus mecanismos (pero apartándose, por lo mismo, de las ventajas de 
sus instrumentos). No se trata de una conducta uniforme y es cierto que 
existen múltiples tentativas de aproximación —algunas favorecidas por el 
entusiasmo, luego frustrado, que despertó el Mercosur en los noventa y la 
primera década del 2000—, pero parece ser una dinámica de la universidad 
brasileña recortarse sobre objetos de estudio propiamente locales.

El comparatismo en el que milito se define en la dificultosa dialéctica 
trazada entre lo comarcano y lo supranacional. En la primera dimensión 
incorpora espacios habitualmente resistidos por una mirada que, en sus 
ansias sistematizadoras, suprime lo que no ingresa con facilidad dentro 
de los criterios generales. Por eso incluye a Brasil y descree de la trampa 
lingüística como fundamento de la tradicional exclusión de este territorio, y 
con la misma irreverencia convoca al Caribe francés y admite la limitación 
del término Latinoamérica para dar cuenta de otros fenómenos culturales 
que participan con idéntico derecho de la unidad teórica, como el Caribe 
inglés y el holandés, sobre la convicción de que la experiencia misma de 
la colonización, con las marcas históricas y culturales que imprime, es 



93

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103

razón suficiente para incorporarlos a la empresa comparatista. En el orden 
supranacional, el método insiste en contrastar los productos culturales 
sustrayéndolos a toda noción de jerarquía y desafiando ese principio que 
garantiza las aplanaciones poscoloniales y que consiste en identificar dentro 
de la misma unidad a todos los “subalternos”, aplicándoles idénticas catego-
rías y retornando a una homogeneidad simplificadora tercermundista; esta 
desdeña la “heterogeneidad” de Cornejo Polar al detenerse en el resultado, 
supuestamente unificador, de un proceso complejo en el cual las tensiones 
y los desgarramientos constituyen la marca ineludible —que es ridículo 
pretender suprimir— del producto final de semejante agonía.

Contra el pretencioso recurso de convertir la cultura latinoamericana 
en la articulación forzada de un conjunto de culturas nacionales, y apenas 
episódicamente regionales, la supranacionalidad de este planteamiento 
propone tratarla como un hipertexto, cuyas sucesivas ventanas encuentran 
en la perspectiva comparada una posibilidad de sincronía que otros métodos 
impiden, o al menos limitan. Como en una computadora, la capacidad para 
mantener varias ventanas abiertas simultáneamente, para pasar de una a otra, 
para articular la lectura entre ellas, depende no solamente de la maleabilidad 
del lector, sino también de la solvencia del equipo. Es en tal sentido que quisiera 
refinar la analogía exponiendo las condiciones que estimo ideales —toda 
teoría es una manifestación de deseos— para su desarrollo.

Retomar el comparatismo puede ser blanco de objeciones. Una, que creo 
haber desestimado precisamente por la heterodoxia del método a la que apelo, 
es la de que se trata de un ejercicio que se enorgullece de deparar exclusiones 
al instalar como exigencias el manejo de literaturas y lenguas centrales. Para 
contrarrestar su incidencia, particularmente notoria en América Latina a 
partir del crecimiento que registró durante la posguerra en las universidades 
norteamericanas, se ofrecieron como alternativa los Estudios Culturales, 
en cuya órbita resultaba admisible todo lo que el comparatismo erradicaba: 
culturas minoritarias y populares, sin reconocimiento académico, contem-
poraneidades estrictas, fenómenos de reivindicación como el feminismo, del 
cual se desprendieron los estudios de género. La situación histórica puntual 
y el modo de resolución del conflicto —que consta en el referido Informe 
Bernheimer— alimentó el prejuicio sobre sus principios. A su vez, quienes se 
encastillaban en los privilegios que el comparatismo reclamaba se empeñaron 
en acorralar otras perspectivas, acusándolas de falta de rigor.



94

Croce, Marcela · Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural...

En América Latina el conflicto resultó potenciado, en parte porque 
la condición dependiente multiplica la resonancia de lo central, en parte 
porque las reacciones suelen quedar enmarcadas en el maniqueísmo que 
exige la adhesión acrítica o el rechazo absoluto, y raramente opta por el 
juicio equilibrado o el simple desinterés frente a algo que no corresponde 
a los parámetros propios y que, si puede prestar cierto servicio local, es a 
costa de adaptaciones excesivas o deformaciones inevitables. En lugar de una 
reticencia saludable o una abstención sensata, la dependencia se expande a 
través de la influencia. Rafael Gutiérrez Girardot, en Modernismo. Supuestos 
históricos y culturales, ya había condenado esa categoría como colonial, en 
la medida en que presupone una relación unidireccional y la aceptación 
pasiva por parte de quien la recibe. En el comparatismo latinoamericano la 
influencia no acude a apuntalar el sosiego del investigador que encuentra 
en ella un sostén para su trabajo, sino que se presenta como una amenaza 
que urge señalar. De allí que las categorías pretendidamente universales que 
emplean las teorías reclamen un ajuste permanente, si no una suspensión, 
cuando intervienen en el orden latinoamericano, donde se verifica que la 
universalidad es una construcción humanista tan endeble como la globalidad 
en calidad de elaboración poscolonial.

Contra un trabajo comparatista que se obstina en perseguir influencias 
y que, en combinación con la filología, hace del rastreo de fuentes una 
actividad más intensa que la de indagar el modo en que tales fuentes se 
manifiestan en otras producciones estéticas, el comparatismo programático 
que procuro delinear se empecina en restituir relaciones donde todavía no 
son visibles. La reposición de vínculos funciona en un plano hipotético, 
en cuanto expectativa promisoria, como la resumió Manuel Asensi Pérez:

[H]ay que crear una relación allí donde no la hay, allí donde la intertextua-
lidad, el injerto o el palimpsesto no ha sido posible por un acto de violencia 
y represión. Por eso, la literatura comparada o poética relacional tiene como 
uno de sus objetivos primordiales el estudio de las razones por las cuales 
no hay relación. (90)

Quisiera añadir otro elemento adicional a este comparatismo que no se 
pliega a la hipóstasis del dominio de lenguas, pero tampoco prescinde por 
completo de tal destreza, y que reconoce en la traducción la posibilidad 



95

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103

de ampliar el acceso a una cultura necesariamente plural (Bosi 277-278). 
Existen obras y autores que, sin manifestarse en una lengua latinoamericana, 
forman parte indisoluble de América Latina e incluso contribuyen a su 
definición. Los textos de Alexander von Humboldt que dan cuenta de sus 
viajes por América —e incluyen la subida al Chimborazo, como antecedente 
independentista mítico, o la topografía de la isla de Cuba— y los de Graham 
Greene que recorren los países en tramas novelísticas capaces de articular 
la insurrección cristera en el México de El poder y la gloria, los estertores 
finales del gobierno de Fulgencio Batista en la Cuba alucinada de Nuestro 
hombre en La Habana y la vinculación entre Argentina y Paraguay mediante 
los focos guerrilleros que ocupan las páginas de El cónsul honorario, integran 
la cultura latinoamericana. La procedencia germánica de Humboldt y la 
británica de Graham Greene no pueden ser argumentos en contra de su 
inclusión, sino perversas distracciones dentro de un programa integrador. 
Que Humboldt escribiera en francés y Graham Greene en inglés son datos 
menores a los fines no ya de mi empecinamiento, sino del mismo propósito 
de ellos. La confirmación de semejante voluntad consta en la curiosidad 
lingüística que informa que la versión alemana de las cartas y textos cien-
tíficos de Humboldt es ya una traducción —dato que invierte el empeño, 
menos decimonónico que iluminista, de clasificar mediante latinismos, que 
campea en su compañero Aimé Bonpland cuando encara la taxonomía de 
la flora americana, lo que fue lúcidamente ironizado por Ibsen Martínez en 
su obra Humboldt y Bonpland taxidermistas— y en el desenfado con que el 
Servicio Secreto británico que interviene en el Caribe en Nuestro hombre 
en La Habana homologa el francés al español, en la medida en que ambas 
son lenguas latinas.

En su versión en español, ambos autores registraron ediciones lati-
noamericanas, e incluso desde ellas circularon en el mercado ibérico. La 
más ostentosa de Humboldt integra los grandes volúmenes negros que 
distinguieron a la colección clásica de la Biblioteca Ayacucho, la cual, bajo 
el nombre insignia de la batalla que consolidó la independencia respecto de 
España, se organizó en Venezuela en 1974 y estableció el canon continental 
ya esbozado por Henríquez Ureña en la frustrada Biblioteca Americana, 
surgida en México en 1945. Las novelas de Graham Greene circularon por 
Sudamericana, la editorial de Buenos Aires cuyo catálogo en esa época definía 
Enrique Pezzoni, responsable de la traducción de algunas de las narraciones 



96

Croce, Marcela · Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural...

del inglés. Podría agregar otro dato para acumular motivos de inscripción de 
cada uno en la cultura latinoamericana: Humboldt se convirtió en personaje 
de La fragata de las máscaras, la novela de Tomás de Mattos que continúa 
Benito Cereno de Herman Melville y ubica en la Lima en que se encuentran 
Humboldt y Bonpland el juicio al capitán melvilliano, en tanto Graham 
Greene mantuvo una firme amistad con el general panameño Omar Torrijos.

Como se advierte, el comparatismo intraamericano, comarcano y supra-
nacional reviste múltiples justificaciones para erigirse en método plausible a 
fin de abordar un objeto versátil y plural, que esquiva las definiciones esen-
cialistas y las caracterizaciones rígidas y renuncia a teorías y nomenclaturas 
de origen metropolitano, no porque las tilde de extranjeras —lo que resulta 
irrisorio al cabo del arco abarcativo recién esbozado—, sino porque revisten 
vocación imperial o porque apuntan a una conciliación que solamente es 
posible mediante la disolución o la supresión de las diferencias.

Para no mantener la propuesta en un orden de abstracción excesivo, una 
vez establecidas las posibilidades metodológicas y los principios operati-
vos, me detengo en un ejercicio puntual que estimo constituye una de las 
mayores urgencias para la concepción de un latinoamericanismo amplio: la 
consideración del Caribe francés —con alguna extensión al inglés. Omito 
en este caso la otra urgencia de tratamiento integrado, la que corresponde 
a Brasil, dado que la misma ha sido objeto exclusivo de la investigación 
que dirijo en la uba y que consta (con la parcialidad que implica el recorte) 
en los seis volúmenes de la Historia comparada de las literaturas argentina 
y brasileña publicados por Eduvim entre 2016 y 2019. Una selección tan 
restringida responde apenas a la conveniencia de ofrecer un estudio de caso 
y suspender el alto nivel de abstracción que supone un ejercicio puramente 
teórico-metodológico como el que se ha expuesto hasta aquí.

Caribe

Para ingresar en el Caribe no hispánico —Cuba, Puerto Rico y República 
Dominicana no requieren ninguna credencial específica para formar parte 
de América Latina; basta el manejo del español y el relieve de un rosario de 
nombres liderados por José Martí, Eugenio María de Hostos y Henríquez 
Ureña— se suele acudir a dos fenómenos de diversa importancia continental: 
la independencia de Haití en 1804, constituida así como primera república 



97

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103

latinoamericana, y la postulación de la négritude, desarrollada por el marti-
niqueño Aimé Césaire en la década de 1930 en la revista L’Étudiant Noir (si 
bien la publicación se hizo en París, donde Césaire se formaba y donde realizó 
un trayecto semejante en cierto segmento —aunque visiblemente diverso en 
sus consecuencias políticas— al que cumpliría Fanon décadas después). En 
ambos casos, la inscripción latinoamericana resulta algo forzada: en Haití, 
porque el término Latinoamérica, más allá de las dificultades que acarrea 
como designación, surgió recién en 1856, cuando el chileno Francisco Bilbao 
lo propuso en una conferencia; en Césaire, porque la idea de négritude acarrea 
dos inconvenientes: el del esencialismo que expulsa a quien no participe de 
esa condición y la particularidad de que la población negra no es originaria 
de América sino producto de ese componente especialmente oprobioso de 
la colonización que fue el esclavismo.

No obstante, a los fines de este comparatismo impetuoso, Césaire es 
recuperado en la dimensión de la négritude que lo habilita como uno de 
los más lúcidos impulsores de la crítica a las etiquetas europeístas; algo que 
deja asentado con su drama Une tempête (1969), en el que procede a una 
“deconstrucción” —el término no reviste precisión teórica sino voluntad 
desarticuladora— de uno de los emblemas más exitosos del coloniaje y 
tema favorito del poscolonialismo, The Tempest de Shakespeare. Las figuras 
simbólicas expuestas en el “romance” isabelino impregnaban el latinoa-
mericanismo del siglo xx, desde el Ariel (1900) de José Enrique Rodó, en 
que el maestro Próspero adoctrina a las élites desde una torre de marfil 
montevideana, hasta el Caliban (1971) de Roberto Fernández Retamar que 
invierte el signo de la figura aérea en los instintos desatados del caribe/
caníbal, incorporando en una versión posterior la antropofagia brasileña.

La obra de Césaire no tiene vocación de espejo invertido de la de 
Shakespeare, sino de trastorno estratégico. El Ariel blanco de The Tempest 
deviene mulato en Une tempête, en tanto la verbalización confiada de las tesis 
coloniales en Shakespeare resulta sustituida en Césaire por la dramatización 
que recupera liturgias africanas, algo que —junto con el reemplazo de las 
convicciones centralistas por las consignas de la resistencia negra que constan 
en el “Freedom now!” de Malcolm X, en el sueño de Martin Luther King y 
en la unidad de Dios, propósito y destino codificada por Marcus Garvey— 
arrebata la utopía de las manos acaparadoras del europeísmo decepcionado 
de sus propias concreciones. El Ariel folklórico de Shakespeare trasunta en 



98

Croce, Marcela · Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural...

Césaire toda la ideologización que le aportó el siglo xx latinoamericano, que 
hizo del “arielismo” el motor de la Reforma Universitaria, otro recorrido 
latinoamericano, en el cual los estudiantes se convirtieron en fuerza de 
choque ante políticas agresivas y de cooptación intelectual.

Lo que se destaca en la desestabilización calculada del orgullo colonialista 
que exhibe el texto shakespereano es la falta de idoneidad de las figuras de 
Ariel y Calibán para diseñar la simbología latinoamericana, pese a los empeños 
poscoloniales en admitirlas y exacerbarlas, como también la inviabilidad 
del vínculo entre Próspero y Caliban para definir la dialéctica amo/esclavo 
instalada en el Caribe. Allí el poder mágico de Próspero, excesivamente 
afincado en los libros, queda suspenso frente al dominio de la naturaleza que 
compete al esclavo nativo, quien prescinde de las abstracciones occidentales 
representadas por la mitología grecorromana para acudir al auxilio de Eshú, 
Xangô y las prácticas transplantadas del vudú.

Las derivas poscoloniales, cuyos juicios tienden a presentarse erizados 
de suficiencia, detienen la lectura de Une tempête en la identificación de 
una versión “étnica” de Shakespeare, lo que ratifica el predominio de lo 
central sobre lo periférico, pese al ademán condescendiente con que define 
el objeto. El comparatismo desenfrenado que aquí defiendo —que en tren 
de recomponer una genealogía gozosa recurre a las expansiones de Lezama 
Lima en La expresión americana, cuando funde en un mismo impulso las 
láminas del Libro de Horas del Duque de Berry, los campesinos en kermesse 
de las tablas de Pieter Brueghel y el Primero Sueño de Sor Juana Inés de la 
Cruz— reconoce en la obra de Césaire no ya los indicios de la négritude y 
sus afinidades, sino también las ironías hacia la cultura francesa. Es así como 
la relación de Miranda y Ferdinando se inscribe en la tradición de Pablo y 
Virginia de Bernardin de Saint-Pierre y la joven hija de Próspero emplea un 
lenguaje de “preciosa ridícula” de Marivaux (sin desdeñar la ironía molieresca) 
allí donde en la versión shakespeareana se adecuaba a las convenciones de 
la pastoral isabelina. Y fundamentalmente: la obra de Shakespeare no es la 
fuente de la cual se desprende la dramatización de Césaire, sino, en plan de 
suprimir jerarquías, una versión más, otra entre tantas, del utopismo, del 
esclavismo, de la colonialidad y de una concepción de la puesta en escena.

Si los vínculos con las tradiciones inglesa y francesa pueden reconocerse a 
través de los aspectos señalados, en tanto la resonancia de la insurrección negra 
confirma la transversalidad de la rebelión superando las divisiones centro/



99

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103

periferia, resta todavía la dimensión propiamente caribeña del planteo. Es 
entonces cuando las virtualidades de Una tempête reconocen la proximidad y, 
en ocasiones, la coincidencia con los desarrollos de George Lamming en The 
Pleasures of Exile. En 1960, a comienzos de la misma década que se clausura 
con el drama de Césaire, el barbadiense abordó muchos de los temas que 
serían sistematizados como desvelos del poscolonialismo dos o tres décadas 
más tarde, como las políticas de migración, la hibridez cultural y los discursos 
de minorías. También integró a su repertorio la urgencia de desarrollar las 
formas teatrales como variantes dramáticas del diálogo. La diferencia con 
Césaire arraiga en que, en lugar de incomodar el papel simbólico asignado a 
The Tempest, no solamente lo confirma sino que deja entrever la posibilidad 
de que el romance shakespeareano configure la estructura de sentimiento del 
escritor caribeño. El acierto al llamar la atención sobre aspectos soslayados 
por la crítica cultural en su versión latinoamericana se estrella así en la con-
fortabilidad de un reconocimiento excesivo a la metrópoli y en la supresión 
de conflictos evidentes. El poder conferido por Próspero a los libros (o por los 
libros a Próspero) no puede ser simplemente objeto de comprobación sino de 
cuestionamiento, disputando la condición simbólica con la función asignada 
al libro en el Diálogo de Cajamarca entre el intemperante cacique Atahualpa 
y el analfabeto conquistador Francisco de Pizarro, como ha subrayado con 
luminosa penetración Julio Ortega (El sujeto dialógico).

Ajeno al manejo libresco, Caliban involucra códigos alternativos de 
resistencia e introduce una paradoja sobre el mito de Anteo aferrado a la 
tierra: dominado por un amo opresivo, habita su espacio como un exiliado 
y ratifica la condición de la isla como geografía propicia al destierro. Las 
utopías inglesas sostenían una imaginación insular, fuera en la inauguración 
de Tomás Moro (en verdad, situada en una península que urgía separar de 
tierra firme mediante una zanja que evitara cohabitaciones contagiosas) o 
en la fantasía de la Nueva Atlántida de Francis Bacon, situada en un islote 
del Pacífico Sur cristianizado por San Bartolomé. Para independizarse de 
la tiranía de Próspero, Caliban debe mutar de esclavo a soldado valiente, 
enrolándose en la serie que en los años treinta reconstruía C. L. R. James en 
Los jacobinos negros, idealmente sumando a un Ariel reticente a su causa; 
esto, acaso haciéndole comprender su papel de mediador, de mero auxiliar 
del poder o, en términos de Césaire, de mulato que siente la tentación de 
ser blanco, pero debe admitir la dependencia en que vive.



100

Croce, Marcela · Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural...

Dos años después del drama de Césaire aparece Caliban de Fernández 
Retamar. Originalmente fue un texto incluido en la revista Casa de las Américas 
y fechado entre el 7 y el 20 de junio de 1971. El ensayo está inevitablemente 
“situado”: su contexto inmediato es el Caso Padilla, desatado en La Habana en 
marzo-abril de 1971 y cuyas repercusiones europeas comprendieron dos cartas 
de intelectuales enervados. No es mi propósito detenerme en los aspectos 
políticos del planteo, que he indagado en otra oportunidad y que han sido 
revisados prolijamente en varias ocasiones (Gilman; Mudrovcic). Lo que me 
convoca ahora es el deseo de recuperar dos perspectivas sobre la figura de 
Caliban, tan próximas en el tiempo y en el espacio y tan desconfiadas sobre 
la viabilidad de la figura shakespeareana, aunque ninguna de ellas renuncia 
al personaje-símbolo. Al contrario, las dos se obstinan en demostrar por 
qué es Caliban y no Ariel la figura que define a América Latina, en vez de 
optar por la supresión de una creación colonial para sintetizar al continente. 
De hecho, Fernández Retamar inscribe en el primer párrafo de su texto la 
reacción a una pregunta periodística que presupone que América Latina es 
“eco desfigurado de lo que sucede en otra parte” (11).

Caliban se resguarda contra los afanes uniformizadores del “tercermun-
dismo” y defiende el mestizaje en cuanto condición esencial de América 
Latina, aunque su observación no apunta a la mixtura cultural como en 
Cornejo Polar, sino al cruce racial, con toda la ambigüedad que le confiere 
al planteamiento la circunstancia de apelar al aval de La raza cósmica de 
José Vasconcelos. Pero la mayor dualidad que sostiene el ensayo es la que 
oscila entre las construcciones coloniales y la afirmación latinoamericana. 
Arraigar la literatura del continente en los escritos de Colón y en los personajes 
de Shakespeare tributa simultáneamente a lo histórico y a lo legendario, 
del mismo modo en que admitir el salvajismo de los caribes y sostener la 
condición edénica de los taínos se aproxima a la fascinación colonial con las 
utopías radicadas en suelo americano. La paradoja de Caliban es convertir en 
identificación orgullosa el nombre despectivo otorgado por el colonizador.

El texto tuvo numerosas reediciones, revisiones y revisitaciones. Algunas 
tendieron a la concesión —la figura de Borges no podía ser descartada 
como la de un simple colonialista sin que el ensayo se cubriera de oprobio 
o quedara condenado al ostracismo, y esa fue una de las razones que moti-
varon cambios en lo sucesivo—; otras a la expansión. Así, el Brasil apenas 
intercalado a través de Soussândrade con su condena a Wall Street y de la 



101

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103

frase rodoniana de José Veríssimo sobre Estados Unidos (“los admiro pero 
no los estimo”, 25) merece la atención especial que le prodiga Fernández 
Retamar en “Caliban ante la Antropofagia”. En ese gesto, desatendido por su 
condición ancilar frente al ensayo mayor, se ratifica la centralidad del Caribe 
como aleph latinoamericano en el cual se vislumbra, con la fugacidad y el 
resplandor de un relámpago, la demanda de una unidad latinoamericana 
que no venga impuesta por las academias extranjeras, sino por la urgencia 
propia. Este comparatismo que arraiga en lo comarcano y apunta a lo 
supranacional aspira a inscribirse no ya entre las soluciones improbables 
sino entre las propuestas esperanzadas para ese fin.

Obras citadas

Asensi Pérez, Manuel. “La oveja perdida y la emancipación de la literatura 
comparada”. La trama teórica. Escritos de teoría literaria y literatura 
comparada. Compilado por Javier Morales Mena, Lima, Editorial San 
Marcos, 2010, págs. 79-95.

Bernheimer, Charles, editor. Comparative Literature in the Age of 
Multiculturalism. Baltimore and London, The John Hopkins University 
Press, 1995.

Bosi, Alfredo. “Culturas brasileñas”. Cultura brasileña. Una dialéctica de la 
colonización. Salamanca, Universidad de Salamanca, 2005, págs. 277-306.

Césaire, Aimé. Une tempête. Paris, Seuil, 1997.
Cornejo Polar, Antonio. Escribir en el aire. Lima, Celacp, 2003.
Croce, Marcela. Latinoamericanismo. Una utopía intelectual. Buenos Aires, 

Simurg, 2011.
Even-Zohar, Itamar. “Teoría de los polisistemas”. Traducido por Ricardo 

Bermúdez Otero, Poetics Today, vol. 11, núm. 1, 1990, págs. 9-26.
Fanon, Frantz. Los condenados de la tierra. Prólogo de Jean-Paul Sartre. Traducido 

por Julieta Campos, México, D. F., Fondo de Cultura Económica, 2008.
Fernández Retamar, Roberto. Todo Caliban. Buenos Aires, Fondo Cultural del 

alba, 2006.
Gilman, Claudia. Entre la pluma y el fusil. Debates y dilemas del escritor 

revolucionario. Buenos Aires, Siglo xxi, 2003.
Gutiérrez Girardot, Rafael. Modernismo. Supuestos históricos y culturales. 

México, D. F., Fondo de Cultura Económica, 1987.



102

Croce, Marcela · Comparatismo latinoamericano: una teoría cultural...

Henríquez Ureña, Pedro. “La utopía de América”. Ensayos. Editado por José 
María Abellán, y Ana María Barrenechea, Buenos Aires, Archivos, 2000, 
págs. 266-272.

James, Cyril Lionel Robert. Los jacobinos negros. Buenos Aires, Ediciones ryr 
(Razón y Revolución), 2014.

Lamming, George. The Pleasures of Exile. Ann Arbor, University of Michigan, 
1992.

Lewis, Oscar. Los hijos de Sánchez. México, D. F., Joaquín Mortiz, 1968.
Lezama Lima, José. La expresión americana. México, D. F., Fondo de Cultura 

Económica, 2005.
Martínez San Miguel, Yolanda, Ben Sifuentes-Jáuregui, y Marisa 

Belausteguigoitia, editores. Términos críticos en el pensamiento caribeño 
y latinoamericano: trayectoria histórica e institucional. Boston, Revista de 
Crítica Literaria Latinoamericana, 2018.

Mazzotti, José Antonio. “Criollismo, créole y créolité”. Martínez et al., págs. 143-156.
Mignolo, Walter. Local Histories/ Global Designs: Coloniality, Subaltern 

Knowledges and Border Thinking. New Jersey, Princeton University, 2000.
Moraña, Mabel, Enrique Dussel, y Carlos Jáuregui, editores. Coloniality at 

Large: Latin America and the Postcolonial Debate. Durham, Duke University 
Press, 2008.

Mudrovcic, María Eugenia. Mundo nuevo: cultura y guerra fría en la década del 
60. Rosario, Beatriz Viterbo, 1997.

Murdoch, H. Adlai. “Creole, criollismo y créolité”. Martínez et al., págs. 157-167.
Ortega, Julio. El sujeto dialógico. Negociaciones de la modernidad conflictiva. 

México, D. F., Fondo de Cultura Económica, 2006.
Quijano, Aníbal. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”. 

La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 
Latinoamericanas. Editado por Edgardo Lander, Buenos Aires, Clacso, 2000, 
págs. 201-246.

Rama, Ángel. “Aportación original de una comarca del Tercer Mundo: 
Latinoamérica”. Cuadernos de Cultura Latinoamericana 73. México, D. F., 
unam, 1979.

. Transculturación narrativa en América Latina. Buenos Aires, El Andariego, 
2008.

Rodó, José Enrique. Ariel. Caracas, Biblioteca Ayacucho, 1975.
Sartre, Jean-Paul. Crítica de la razón dialéctica. Buenos Aires, Losada, 2004.



103

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 83-103

Sobre la autora
Marcela Croce es doctora en Letras por la Universidad de Buenos Aires, donde es res-

ponsable de la cátedra Problemas de Literatura Latinoamericana. Ha sido profesora invitada 
en universidades brasileñas, chilenas, italianas y españolas y directora de varios proyectos 
de investigación ubacyt. Actualmente encabeza la edición de la Historia comparada de las 
literaturas argentina y brasileña (1808-2010), en cuyo marco se acaba de publicar el sexto y 
último volumen. Es autora de los libros Contorno. Izquierda y proyecto cultural (1996), Osvaldo 
Soriano, el mercado complaciente (1998), David Viñas, crítica de la razón polémica (2005); las 
compilaciones Polémicas intelectuales en América Latina (2006) y La discusión como una de 
las bellas artes (2007); y la trilogía Latinoamericanismo, que comprende Historia intelectual 
de una geografía inestable (2010), Una utopía intelectual (2011) y Canon, crítica y géneros 
discursivos (2013). Más recientemente: La seducción de lo diverso. Literatura latinoamericana 
comparada (2015) y Latinoamérica, ese esquivo objeto de la teoría (2018). También ha producido 
ensayos culturales (sobre cine infantil) y biográficos (sobre Jacqueline du Pré) y preparó una 
colección introductoria a clásicos latinoamericanos para la editorial Eudeba.

Sorá, Gustavo. Editar desde la izquierda en América Latina. La agitada historia 
de Fondo de Cultura Económica y de Siglo xxi. Buenos Aires, Siglo xxi, 2017.

Wellek, René. “The Crisis of Comparative Literature”. Concepts of Criticism. 
New Haven, Yale University Press, 1963.





Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78645

Políticas del valor. Reseña y traducción  
en la universidad neoliberalizada

Hugo Herrera Pardo
Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Valparaíso, Chile

hugo.herrera@pucv.cl

Douglas Kristopher Smith
Universidad de Chile — Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Valparaíso, Chile

douglas.smith@pucv.cl

Este artículo se propone problematizar, en el marco de la neoliberalización de las universidades, dos 
formas discursivas entendidas históricamente como “derivacionales” o “secundarias”: la reseña y la 
traducción. El propósito general es construir una reflexión que atienda problemas concernientes a  
la valoración mitigada o, derechamente, a la desvaloración de estas formas en la férrea administración del 
conocimiento imperante en las universidades contemporáneas. Para esto, primero, observaremos cómo 
emergió el régimen del derecho de propiedad intelectual para estos tipos discursivos; luego, señalaremos 
distintos posicionamientos desde las humanidades que ponen en entredicho la jerarquización original/
derivado. Por último, retornaremos al problema contemporáneo de la reseña y reflexionaremos sobre un 
caso particular: la actividad como reseñista del crítico peruano Antonio Cornejo Polar, desde la década 
de los setenta hasta la de los noventa, vista como un importante espacio discursivo para reflexionar y 
repensar el campo de inscripción de su trabajo intelectual.

Palabras clave: reseña; traducción; Antonio Cornejo Polar; universidad neoliberal.

	 Cómo citar este artículo (mla): Herrera Pardo, Hugo, y Douglas Kristopher Smith. 
“Políticas del valor. Reseña y traducción en la universidad neoliberalizada”. Literatura: 
teoría, historia, crítica, vol. 21, núm. 2, 2019, págs. 105-129.

Artículo original. Recibido: 28/11/18; aceptado: 12/02/19. Publicado en línea: 
01/07/19.



106

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

Politics of Value. Reviews and Translation in the Neoliberal Academy

This article seeks to problematize two discursive forms historically conceived as “derivational” or “second-
ary”—reseña (or review) and translation—within the context of the neoliberalization of universities. The 
objective is to reflect on the issues regarding the decreasing, or utter lack of, value placed on these forms 
within the strict management of knowledge prevailing in contemporary universities. To this effect, we first 
detail the emergence of the regime governing intellectual property, specifically in regard to “derivational” 
forms, and then go on to discuss different positions in the humanities that challenge the original/deriva-
tive hierarchy. Finally, we return to the current issue of reseña by taking up the specific case of Peruvian 
literary critic Antonio Cornejo Polar, whose reviews constituted, from the mid-1970s to the late 1990s, a 
discursive space for reflecting on and rethinking the field in which his intellectual work was inscribed.

Keywords: review; translation; Antonio Cornejo Polar; neoliberal university.

Políticas de valor. Resenha e tradução na universidade neoliberalizada

Este artigo propõe problematizar, no marco da neoliberalização das universidades, duas formas discur-
sivas historicamente entendidas como “derivadas” ou “secundárias”: a resenha e a tradução. O objetivo 
geral é construir uma reflexão que trate de problemas relativos à avaliação mitigada ou, com razão, à 
desvalorização dessas formas na administração férrea do conhecimento predominante nas universidades 
contemporâneas. Para isso, primeiro, observaremos como surgiu o regime do direito de propriedade 
intelectual para esses tipos discursivos. Em seguida, vamos apontar diferentes posicionamentos nas 
humanidades que questionam a hierarquia original/derivada. Finalmente, voltaremos para o problema 
contemporâneo de resenha e reflexionaremos sobre um caso particular: a atividade como revisor do 
crítico peruano Antonio Cornejo Polar, dos anos 1970 aos anos 1990, visto como um importante espaço 
discursivo para refletir e repensar o campo de registro de seu trabalho intelectual.

Palavras-chave: revisão; tradução; Antonio Cornejo Polar; universidade neoliberal.



107

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

Que la existencia de un texto primero y original es tan ilusoria como la dignidad 
transparente que se le supone a los mitos y leyendas de la Europa clásica.

Juan Bautista Ritvo, La edad de la lectura y otros ensayos

Reseña y valor

La interrogación abierta por la convocatoria del presente dossier, en 
su intencionalidad por avanzar hacia un balance y un inventario porve-
nirista de la teoría crítica de la literatura latinoamericana, abre paso tam-

bién a pensar no solo en las ideas y tomas de posición que podrían dar cuerpo  
a ese balance y a tal inventario, sino que también se puede ver incorporada 
en ella una reflexión por los distintos tipos discursivos mediante los cuales 
ha ido tomando figura. En un texto ya célebre, “Las condiciones sociales 
de la circulación de las ideas”, Pierre Bourdieu señaló algunos factores a 
tener en cuenta para pensar el fenómeno que Edward Said llamó “teorías 
viajeras o ambulantes”, o que Mieke Bal denominó “conceptos viajeros en 
las humanidades”, como por ejemplo que el sentido y la función de una 
obra que circula “están determinados, al menos, tanto por el campo de 
recepción como por el campo de origen” (162). En gran parte, la reflexión 
del sociólogo francés se originaba en la consideración de que “el sentido 
y la función en el campo originario son, con frecuencia, completamente 
ignorados. Y también, porque la transferencia de un campo nacional a 
otro se hace a través de una serie de operaciones sociales” (162). Se cuentan 
entre estas operaciones sociales pensadas por Bourdieu “una operación de 
selección”, la cual se interroga por lo que se traduce, lo que se publica y por 
quién lleva a cabo estas operaciones, es decir, quién traduce y quién publica; 
“una operación de marcado” mediante la cual se incorporan al examen 
agentes como la editorial, la colección, el traductor, el prologuista, es decir,

quien presenta la obra apropiándosela y anexándole su propia visión y —en 
todo caso— una problemática inscrita en el campo de recepción, y que no 
hace sino muy raramente el trabajo de reconstrucción del campo de origen, 
en primer lugar porque es mucho más difícil. (162)

Y por último, “una operación de lectura”, a través de la cual “los 
lectores aplican a la obra categorías de percepción y problemáticas que 



108

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

son el producto de un campo de producción diferente” (162). En síntesis, 
todos estos factores, agentes y condiciones no pueden desatenderse ante 
la pregunta por trayectorias, por el recortado de un campo discursivo 
en el marco de un tramo histórico. Nos proponemos, con base en estos 
alcances, contribuir a la temática instaurada por el dossier considerando 
dos tipos discursivos por lo general secundarios a la hora de establecer, 
sobre todo, balances: la reseña y la traducción. ¿Qué relatos puede propor-
cionar un examen de la teoría crítica de las literaturas latinoamericanas 
desde la perspectiva tangencial ofrecida por la reseña y la traducción? 
Tal motivación se ancla, en primer lugar, en la ubicación a la cual la 
universidad neoliberalizada ha conducido actualmente a estos tipos 
discursivos; proceso de neoliberalización que ha corrido casi a paralelas 
que el recorte señalado por la convocatoria a este número monográfico, 
y que ha impactado notablemente dimensiones tales como la autoría y la 
propiedad, en este caso, intelectual a partir de figuras constitutivas de la 
racionalidad neoliberal como capital humano, management, competencias 
y la empresarización de la individualidad.

La posición contemporánea de la reseña en la universidad neoliberalizada 
podría posibilitar las condiciones para una reflexión que gire en torno a los 
géneros textuales, ahondando en las dimensiones históricas y socioinstitu-
cionales de estos. Los pinakes griegos, los raparia medievales y los florilegio 
de la temprana modernidad han querido ser vistos como algunos de los 
registros discursivos previos, entrelazados genealógicamente a la reseña, 
que más propia y formalmente emergió en el seno de la cultura libresca pos 
irrupción de la imprenta, a mediados del siglo xvii, con preponderancia de 
su función descriptiva, para estabilizar su estructura retórica un siglo más 
tarde al adicionarse a la misma su función crítica o de evaluación. A pesar 
de que desde este mismo momento en adelante su posición fue marginal 
con respecto a otras formas discursivas académicas, con las que emerge 
de modo casi paralelo, tales como monografías o artículos (un escrito de 
Jonathan Swift de 1704, La batalla de los libros, de hecho, la satiriza), en la 
actualidad tal condición de marginalidad parece haberse acrecentado, al 
no ser reconocida como significativa por la metrología que gobierna los 
procesos de valorización del conocimiento en la universidad neoliberal. 
En el marco de las escalas de valoración que rigen la formación de “capital 
humano” en las universidades neoliberalizadas, la reseña ni siquiera es ya 



109

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

reducida a cifra en la cuantificación de los currículos investigativos regidos 
por el “publica o muere”.1

Esto es porque la universidad neoliberal, en resumidas cuentas, se 
caracteriza por un telos mercantilista y sus concomitantes lógicas admi-
nistrativas, mientras que la universidad “moderna” —esta que ostentaba 
un nivel de autonomía de la Iglesia y del Estado, el cual muchas veces la 
sustentaba financieramente como una entidad que mejora a la sociedad 
a través de la formación de profesionales calificados y la producción de 
conocimiento— operaba bajo sus propias lógicas ilustradas. Como plantea 
Gonzalo Díaz Letelier, la universidad de hoy opera en “un mundo de la 
vida comprendido fundamentalmente como ‘mercado’” en el que se ha 
producido un desplazamiento “desde la lógica estatal-nacional hacia la 
lógica económico-empresarial, superponiéndose la segunda a la primera” 
(198). Claro está que esta reflexión vale tanto para la universidad como para 
otros espacios, pues el neoliberalismo ha llevado al capitalismo desde una 
forma de producción y valorización que condiciona las relaciones sociales, 
hacia una omnipresencia que permea toda faceta de existencia. A modo 
de ejemplo, el colectivo Communes, mediante el caso de Chile (que no es 
excepcional, sino paradigmático), ha reparado en que esta transición desde 
el trabajo/ocio hacia “la vida misma como mercancía” (96) hace que las 
exigencias del capital se internalicen como parte de la misma subjetividad 
y prácticas cotidianas, manifestándose así en el ámbito de la escritura 
académica como “una embestida homogeneizadora —y aquí cuentan los 
patrones estandarizados que norman el tiempo de la investigación y la forma 
en que se presentan los resultados (paper)—, todo lo cual va en beneficio 
de las mediciones” (99).

Volviendo a la reseña, uno de los factores que explica, al menos palmaria 
e inicialmente, su posición actual es el predominio del modelo de producción 
del conocimiento de las ciencias, dentro del cual hace bastantes décadas 
se asume que las principales contribuciones se realizan mediante artículos 
académicos (firmados por equipos de cinco, diez, quince o hasta veinte o 
inclusive más investigadores) y ya no mediante los libros. Por tanto, este 
descenso en la valoración de la cultura libresca dentro de la metrología 

1	 Para un análisis crítico y contundente sobre la formación de “capital humano” en las 
universidades neoliberalizadas y su genealogía puede revisarse La condición intelectual. 
Informe para una academia de Raúl Rodríguez Freire. 



110

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

universitaria ha sido una de las condiciones correlativas del descenso va-
lorativo de la reseña, forma textual en muchos sentidos subsidiaria al libro. 
Sin embargo, parece ser la transformación de otra figura que emergió casi en 
paralelo a las manifestaciones discursivas mencionadas anteriormente, lo que 
ha presionado de modo más enfático a la desconsideración contemporánea 
de esta forma textual. Nos referimos a la figura del autor y su respectiva 
articulación neoliberal a significaciones tales como propiedad, patente, 
copyright o licencias, lo que ha empujado a la reseña a un rol asumido 
como “poco original”. Aunque habría que advertir para dicha expresión 
una sinonimia que la atraviesa y así más bien hablar de un rol de “poco 
impacto”, puesto que, al no estar vinculada directamente con la citación y 
sus requerimientos, la reseña no aparece en los Paper rank, ni los Author 
rank cuantificados por los sistemas de indexación.

A partir de lo anterior, es justamente aquella “falta de originalidad”2 la que 
queremos profundizar en el presente escrito, pues consideramos que cierta 
potencia de la reseña en su posición contemporánea reside precisamente en 
su función de tensionar la idea de originalidad entendida como la creación 
ex-nihilo, la que atraviesa actualmente la reducción susceptible a formas de 
medición y control en la producción académica y, con ello, su influencia 
en el valor simbólico al interior del trabajo intelectual. En otras palabras, 
aquellos escritos reconocidos como “derivacionales” o “secundarios” —los 
que históricamente han sido clasificados como géneros inferiores frente a 
aquellos otros que gozan del estatus de “original” y, por ende, pertenecientes 
a un autor en tanto producto y propiedad— en su articulación a los axiomas 
del neoliberalismo, han sido valorizados como tal desde la institución 
universitaria. No obstante, este último punto ha de generar sospecha en 
cuanto a la supuesta originalidad de las obras atribuidas a un autor pues, 
como pretendemos desarrollar, el acto de leer y escribir —el que se haga en 
una lengua que, como afirma Derrida, es tan comunal como es individual,3 y 

2	 Para evitar confusión, aquí se refiere a “originalidad” como sustantivación de algo original, 
y no, como se suele usar, como algo singularmente creativo.

3	 J’ai n’ai qu’une seule langue et c’est pas la mienne (15), frase que, traducida de varias 
formas, (tal como “Sólo tengo una lengua y no es la mía”) indica la paradoja que implica 
la intimidad de una lengua propia que, como tal, remite a una común herencia entre 
quienes la usan y, por eso, la afectan de forma singular para con los demás hablantes. 



111

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

que se compone, como señala Bárbara Cassin, de palabras antes de cualquier 
concepto4— es siempre una maniobra de derivación.

Antes bien, cabe señalar que mucha tinta ya se ha derramado respecto a 
la figura del autor, la autoridad que esta presupone y su supuesta muerte;5 sin 
embargo, más que una cuestión del autor como tal, lo que nos interesa aquí 
es interrogar cómo los escritos publicados y firmados llegaron a considerarse 
como propiedad de este y, más importante aún, qué implicaciones tiene 
esto para aquellos escritos considerados no originales o derivacionales. A 
partir de lo anteriormente señalado, y para desentrañar por qué la reseña ha 
llegado a considerarse como tal, proponemos su examinación en paralelo y 
en contraste con otra forma de trabajo intelectual considerada “derivacional” 
o “secundaria” como la traducción, concretamente porque se trata de otra 
forma escritural que se suele entender (tanto al nivel del “sentido común” 
como en la lógica administrativa neoliberal) como la forma que, “por 
excelencia”, no crea nada nuevo sino que comunica aquello que ya existe de 
otro modo y que, por consiguiente, se atribuye a un autor como propiedad 
intelectual independiente de la forma en que se manifieste. Creemos, por 
tanto, que a ambas problemáticas —tanto la atingente a la reseña como la 
concerniente a la traducción— subyace un anudamiento de condiciones 
compartidas. El plan argumental trazado es el siguiente: primero, veremos 
cómo emergió el régimen que gobierna tal derecho de propiedad intelectual; 
luego, señalaremos distintos posicionamientos desde las humanidades que 
ponen en entredicho esta jerarquización original/derivado; para, finalmente, 
retornar al problema contemporáneo de la reseña y reflexionar en torno a un 
caso particular: la actividad como reseñista ejercida por el crítico peruano 
Antonio Cornejo Polar. Veremos cómo por medio de este ejercicio puede 
verse un campo de estudio como una “interfaz cultural” (Martin Nakata) 

4	 Cassin afirma que “Filosofamos en lenguas” (Éloge 49-50), es decir, a partir de pala-
bras, y no de conceptos universales que, si es que estos últimos llegan a trascender 
las lenguas particulares, es porque ha habido una larga historia de transferencia 
derivacional entre estas.

5	 Algunos de los textos más emblemáticos que ponen en jaque la figura moderna del autor 
son “La muerte del autor” de Roland Barthes y “¿Qué es un autor?” de Michel Foucault. 
En relación a las discusiones levantadas por estos textos, polémica y significativa es la 
pregunta que desde el feminismo emitió Nancy Hartsock: “¿Por qué justo en el momento 
en que tantos/-as de nosotros que habíamos sido silenciados empezamos a exigir el 
derecho a darnos un nombre, a actuar como sujetos antes que como objetos de la historia, 
justo en ese momento se vuelve problemático el concepto del sujeto?” (38). 



112

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

constituida por puntos de trayectorias que se cruzan y definido como un 
espacio de convergencia de múltiples estratos y conjunciones, “de relaciones 
dinámicas constituidas por las intersecciones de tiempo, lugar, distancia, 
diferentes sistemas de pensamiento, discursos que compiten y se cuestionan, 
entre y al interior de diferentes tradiciones de conocimiento y sistemas de 
organización social, económica y política” (Nakata 304).

¿Propiedad original o singularidad derivacional?  
Valor y traducción 

La subordinación de las obras consideradas derivacionales, de las que 
la traducción tiene un rol protagonista (Basalamah 220), se remonta al 
momento en que el autor adquiere derechos para la venta de su obra más 
allá de las fronteras nacionales donde se publica y más allá de la lengua en 
la que este la escribe. Si bien, como señala Salah Basalamah en Le Droit de 
traduire, la figura del autor, en calidad de profesional independiente que se 
expresa libremente y con autonomía del Estado o de sus mecenas, adquiere 
derechos económicos de sus obras como propiedad —es decir, derechos 
individuales sobre un producto fundamentalmente social— en el orden 
liberal burgués del siglo xviii inglés y francés (147), es solo más adelante a 
partir de la segunda mitad del siglo xix que se subsume toda obra derivada, 
principalmente las traducciones y en menor medida las adaptaciones, como 
parte de sus debidas remuneraciones.

En el fondo, la proliferación de las literaturas modernas, ocasionada por 
el impulso de los países que más se enriquecieron a partir de sus empresas 
coloniales (Basalamah 226), trajo consigo una preocupación en los centros 
de producción literaria por la piratería de editores de naciones pujantes que 
compartían la misma lengua (Bélgica en el caso de Francia y Estados Unidos 
para Reino Unido) que no remuneraban a los autores por las obras vendidas 
(Basalamah 201), y de las numerosas naciones de producción literaria menor 
que traducían sin la autorización de (y sin posibles remuneraciones para) 
el autor de la obra “original”. Concretamente, esto remonta al momento 
en que la Societé des gens de lettres francesa funda una instancia interna-
cional en un congreso en 1878 llamada la Asociación Literaria y Artística 
Internacional o alai (Basalamah 222). La alai, que tuvo como fundador 
y presidente honorario ni más ni menos que a Victor Hugo, tenía como 



113

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

misión promover la “solidaridad” entre autores más allá de las fronteras 
nacionales, la cual consistía, en gran parte, en el esfuerzo por construir un 
común marco de derecho sobre la reproducción de toda herencia cultural 
(Basalamah 225). A la cuestión de la herencia cultural volveremos luego, 
pero primero nos enfocaremos en el marco conceptual que surge en la 
coyuntura en cuestión de que toda obra derivada constituiría una mera 
reproducción de otra original —de la cual se desprendería la dudosa (o, 
por lo menos, reduccionista) noción de la reseña como simplemente una 
síntesis de ideas ajenas—.

En solo ocho años, la alai logró fraguar el derecho de traducción 
(junto con otras formas derivacionales como la adaptación) como parte 
del mentado derecho del autor; sin embargo, como muestra Basalamah, las 
discusiones halladas en las actas de la serie de reuniones internacionales que 
antecedían al tratado internacional dan cuenta de una incómoda relación 
asimétrica entre las naciones que buscan proteger a sus autores y las que 
desean mayor acceso a las obras de estas. Fue Francia, con el apoyo de los 
países de Europa occidental que ya tenían una literatura moderna canónica, 
la que abogó por la total asimilación del derecho de traducción como obra 
derivada bajo el derecho de reproducción que, en menor y mayor medida, 
era aceptada virtualmente por todos los delegados (263). No obstante, dentro 
de los países que se oponían a la total asimilación, Rusia fue uno de los más 
fervientes, cuyo delegado Iván Turguénev defendía la traducción libre en 
un país de mayor dependencia literaria, que tenía una cantidad importante 
de traductores que vivían de su labor de reescritura y que, sin el apoyo de 
una política estatal por las artes y la ciencia, no podrían seguir ganándose 
la vida si es que necesitaran la explícita autorización del autor de la obra 
“original” (Basalamah 229). Esta intervención generó fervor en los delegados, 
tanto de quienes la rechazaban como de los que apoyaban, a tal nivel que 
el escritor estadounidense Walt Whitman denunció el cuestionamiento 
de países “exóticos”, los que Europa no tiene que proteger ya que todavía 
no han alcanzado a las mismas alturas artísticas, cuyos traductores actúan 
como bandidos ensuciando así a los traductores “honorables” (Basalamah 
233-234). Turguénev, sin embargo, volvió a recalcar que, para otros países, 
el acceso a otras literaturas no es un asunto de principio, sino una “cuestión 
nacional” (Basalamah 235). En América Latina fue la delegación brasileña 
la que emitió algunas de las críticas más agudas enfatizando la falta de rigor 



114

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

que presuponía un derecho de autorización de traducción por parte de un 
autor que probablemente no sea capaz de determinar quién sería el o la 
traductor(a) más adecuado para su obra por falta de conocimiento cultural 
y lingüístico (Basalamah 230). Aparte de posicionar a los traductores locales 
como aquellos que sabrán mejor traducir las obras provenientes de otros 
lares, Brasil llama la atención a lo contradictorio que resulta la expectativa 
de que en la periferia se aprenda de la ilustración y la ciencia moderna 
cuando la posibilidad de acceder y adecuarlas se encuentra restringida, 
remarcando, además, que Europa no ganará nada limitando estos derechos 
ya que sus obras se traducirán con o sin su permiso (Basalamah 232). En este 
sentido, se genera una tensión poscolonial pues si bien hay una valorización 
del conocimiento “euro-occidental” que lo jerarquiza como el que promete 
progreso, también hay una desobediencia por parte del delegado que muestra 
el rechazo de ser “periférico”, una condición que, en parte, es resultado del 
desigual acceso al conocimiento. No obstante, dentro de la misma Europa 
central, hubo semejante oposición por parte de países de idiomas menores, 
como es el caso de Países Bajos cuando su delegado señala que el prohibir 
la traducción sin la autorización del autor es como tildar a la humanidad 
entera de falsificadores ya que no se puede “seguir la cadena infinitamente 
transformada de producciones del pensamiento”6 (Basalamah 251-252).

Pese a la energética discusión y fuerte polémica, en 1886 —luego de la 
decisión de denominarse como la Unión de Berna por parte del grupo de 
delegados de los países protagonistas del derecho de autor internacional 
(Basalamah 249)— son unos once países los que firman el Convenio de 
Berna, para luego establecer así el marco jurídico que de a poco entró en 
vigor a lo largo del mundo como el estándar del derecho del autor, siendo 
modificado seis veces entre 1896 y 1971 (Basalamah 271-272). De ahí en 
adelante, el derecho de traducir y de realizar varias otras producciones 
derivacionales se reserva al autor de la obra original (que, dependiendo 
del país, sería la vida del autor más cincuenta o setenta años después de su 
muerte) con algunas excepciones.7

6	 Traducción nuestra del francés.
7	 Por ejemplo, si el autor no usa su derecho exclusivo de autorizar la traducción de su obra 

dentro de los primeros diez años de su publicación, dicho derecho se pierde (Basalamah 
274) o también, en países considerados en “vías de desarrollo”, si el autor no ha usado su 
derecho exclusivo dentro de los primero tres años, traductores de estos países pueden 
realizar una traducción en una de sus lenguas oficiales o regionales, pero con muchas 



115

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

Paralelamente a la formación de las políticas internacionales del derecho 
de autor que buscaba regir la “reproducción” cultural, la trasparencia de la 
supuesta originalidad atribuida al autor generó innumerables debates en el 
campo de los estudios de (y sobre la) traducción, los que pueden arrojar luz 
sobre la reseña, como forma escritural que comparte un lógica de producción 
(o, por lo menos, una clasificación histórica) parecida y, por ende, un lugar 
menospreciado en la universidad neoliberal de hoy.

Una primera instancia se consolida en “La tarea del traductor” de Walter 
Benjamin, ensayo y a la vez prolegómeno introductorio a su traducción de 
Tableaux parisiens de Baudelaire en 1923, texto que terminó siendo uno de 
los escritos más discutidos sobre el tema. Lo que instaura este ensayo es, 
como señalan Buden y Nowotny, radicalizar una tradición del romanticismo 
alemán de crítica traductológica, empezando con Friedrich Schleiermacher 
y luego pasando por Humboldt (199-200), quien se oponía a la práctica 
de traducción institucionalizada en la Francia del siglo xviii (atravesada 
de una política monárquica-imperial y una estética neoclásica) llamada 
las belles infidèles. Estas últimas buscaban domesticar la obra extranjera a 
las formas lingüístico-culturales de llegada, cueste lo que cueste, para que 
esta se asimile a la cultura de llegada sin dejar entrever lo ajeno al lector 
(Berman citado en Venuti, Translation Studies 296; Vega Cernuda 75-76); 
esta forma de traducción sigue como la dominante en la circulación de 
literatura bestseller. En cambio, Benjamin, yendo más allá del binario de 
la traducción domesticada o extranjerizada, plantea que el traductor ha de 
dejar que una impronta de la significación del texto que se traduce se cuele 
en la traducción. En este sentido no hay fidelidad a ningún lado del traspaso, 
sino un parentesco con el “original” a través del cual la obra sobrevive, como 
cuando uno vuelve a juntar los fragmentos de una vasija rota: se trata de 
una reconfiguración. Esta “actitud que pueda despertar en dicha lengua un 
eco del original” (136) descrita por Benjamin cobra particular relevancia ya 
que se vincula a la abierta reconfiguración de los distintos fragmentos que 
también opera en la reseña; es decir, el “original” en Benjamin no es nada 
originador (Buden y Nowotny 200), sino que se trata de un juego de mutua 
incidencia que Benjamin denomina el “lenguaje puro”, sobre el cual Andrés 
Claro señala que “no se remite a una sustancia lingüística acabada y presente, 

restricciones, y siempre y cuando se pague una “remuneración justa” al titular del derecho 
de la obra (Basalamah 293).



116

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

sino más bien a una operación activa, a la performance misma e incesante del 
contagio entre las lenguas que se lleva a cabo mediante la traducción” (833). 
Y si se considera la traducción como algo que opera no solo entre idiomas 
distintos, sino también intralingüísticamente (Jakobson 233), la extensión de 
esta reflexión traductológica hacia la reseña no pierde su potencia.

La segunda tiene que ver con una vertiente crítica de la traductología 
(ahora como campo de estudios en sí) volcada hacia la traducción como 
fuerza transformadora, y no de mera reproducción comunicada con distintos 
grados de trasparencia. Aunque son varios8 los que han apuntado a lo mismo, 
tal vez sea Lawrence Venuti quien más ha enfatizado en el hecho de que las 
características que se le atribuyen a textos considerados como “derivacionales”, 
luego del Convenio de Berna, forman parte de toda elaboración textual, si 
no derechamente de toda producción cultural, a saber:

La traducción es un proceso mediante el cual una cadena de significantes que 
constituyen la lengua-fuente son reemplazados por una cadena de significantes 
en la lengua-meta, que el traductor provee a partir de su interpretación. 
Ya que el significado es un resultado de las relaciones y diferencias entre 
significantes a lo largo de una cadena potencialmente infinita […] es siempre 
diferente y diferido, nunca presente como una unidad original (Derrida 1982). 
Tanto el texto extranjero como la traducción son derivados, ambos consisten 
de diversos materiales lingüísticos y culturales que ni el escritor extranjero no 
el traductor originan.9 (Venuti, Translator’s Invisibility 17-18)

Si bien Sherry Simon plantea que las nociones de traducción de pensadores 
como Buden y Nowotny, Venuti, Benjamin y Derrida constituyen posturas que le 

8	 Tal vez los primeros en pensar la traducción tanto programática como disciplinariamente 
hayan sido los académicos de literatura comparada Susan Bassnett y André Lefevere, 
los que, a su vez, acuñaron el término translation studies o estudios de traducción. Lo 
anterior debido a que pensaron la traducción no como objeto exclusivo de la lingüística 
aplicada, sino como fenómeno fundamentalmente cultural (sin ignorar los avances 
técnico-procedimentales de la lingüística). Estos dos académicos se enfocaron en los 
aspectos transformadores de la traducción como una reescritura situada, pensándola 
junto con distintas corrientes de filosofía y pensamiento crítico, inaugurando así una 
orientación que luego otros, como Venuti, profundizarían. Para una retrospectiva 
concisa pero exhaustiva sobre este punto, véase Harish Trivedi “Translating Culture vs. 
Cultural Translation”, aunque no compartimos enteramente su evaluación negativa sobre 
el concepto de traducción cultural de Homi Bhabha.

9	 Traducción nuestra del inglés y énfasis añadido.



117

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

dan un estatus fundacional a la traducción, a diferencia de otras aproximaciones 
más normativas de transferencia y reproducción cuyo horizonte de sentido 
apunta a la esfera cultural de un Estado nación (209), este hendimiento dico-
tómico entre un cierto sentido común y el ejercicio crítico, como veremos en 
la próxima sección con el caso de Cornejo Polar como reseñista de la literatura 
latinoamericana y teoría literaria en general, resulta insostenible, pues el aporte 
de lo ajeno y el acto fundacional son necesariamente complementarios.

El tercer y último ejemplo, estrechamente vinculado con lo anterior, 
tiene que ver con los estudios historiográficos (dentro y fuera de la traduc-
tología) que han mostrado cómo la noción contemporánea de traducción, 
con todos sus concomitantes derechos de autor de un texto ahora jurídico 
y legalmente determinado “original”, emergió por sobre un trasfondo de 
prácticas derivacionales que no se subsumían al culto del autor, sino que se 
participaba del gran palimpsesto de la(s) cultura(s), de un común mundo 
lleno de particularidades. Un ejemplo muy esclarecedor de ello es el fervor 
de la actividad traductiva en el Chile decimonónico por parte de varios 
intelectuales latinoamericanos “letrados” que allí residían (Sarmiento, 
Bello, Bilbao etc.), actividad que no seguía la normativa anteriormente 
descrita que empezaba a convencionalizarse en Europa central por aquel 
entonces, sino que se desplegó en una coyuntura de debate y construcción 
institucional y cultural para las nacientes repúblicas latinoamericanas. 
Como señala Gertrudis Payàs en la introducción crítica a su edición de la 
Biblioteca chilena de traductores (1820-1924) de José Toribio Medina, en esa 
época pre-Berna a veces los libros traducidos en Chile no indicaban que 
eran traducciones, otras veces ponían el nombre del traductor por encima 
o más grande que el del autor “original” (30-31). Esto no solo se debe a la 
falta de reglamento de derecho de autor, sino también de una noción del 
traductor de aquel entonces que gozaba de mayor prestigio, ya que estos, 
según Payàs ejercían la traducción como una forma de “militancia cultural, 
al servicio de la nación” (31). Y con el distanciamiento del escritor del poder 
estatal, se podría decir que la reseña del siglo xx caracteriza aún más esta 
lógica de intervención en el campo cultural que tenía la traducción en el 
siglo xix latinoamericano, ya que esta última ha quedado mayoritariamente 
atrapada en la lógica de la reproducción en el presente neoliberal.

Es a partir de este entrecruzamiento de exclusiones y tensiones, al interior 
y entre campos, que pretendemos retornar a los problemas circunscritos por 



118

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

la reseña en su posición contemporánea. Resulta notorio señalar que en su 
función evaluativa, las reseñas contienen aspectos que permiten acceder a un 
examen del contexto sociohistórico y del campo disciplinar en que se insertan 
el texto y el autor reseñado, y a partir de esto, en muchos casos se asientan las 
condiciones para sostener una evaluación panorámica o contrastiva de objetos 
de estudio, metodologías y tradiciones selectivas de tales campos. De igual 
modo también, atender a la construcción del lector implicado en las reseñas 
y a las transformaciones o variaciones de una voz autorial que, explícita o 
implícitamente, lee su propio campo disciplinar, en ocasiones a contraluz o 
en reversa de su propio trabajo. Si, como nos ha persuadido Jacques Rancière, 
la “política es la constitución de una esfera de experiencia específica donde se 
postula que algunos objetos son comunes y se considera que ciertos sujetos son 
capaces de designar tales objetos y de argumentar sobre su tema” (Rancière 10), 
el trabajo desprendido del filo evaluativo de la reseña contiene las posibilidades 
de tensionar tal configuración, particularmente a través de una excavación 
histórica en la que surgen ejemplos que desestabilizan un orden que se consolida 
borrando sus propias huellas, como si las cosas siempre fuesen así.10

En su etimología, la reseña ya adensa el sentido de esta distribución 
evaluativa mediante una operación que implica movimiento, resignare es, 
literalmente, pasar, desplazar, remover los signos de un texto a otro. La 
transferencia y transformación —díada que para Salah Basalamah caracteriza 
toda operación de traducción (4)— que implica el resignare se contrasta con 
el review en inglés —el volver a ver, sin intervenir una supuesta originalidad 
subyacente— o la recension en francés, que remite a un acto de contabilidad 
y categorización. Como tal, la potencia de la reseña no se agota en un acto 
comunicológico, sino en transformar aquello que atraviesa hacia un ámbito 
dado —la producción y crítica literarias en este caso— con miras a incidir 
en esta misma materia prima que nunca se fragua en una forma última y 
definitiva, la cual se transforma continuamente en la medida en que las 
reseñas —pensadas así como “traducciones descubiertas” por su pretensión 
explícita de transformación interpretativa— constituyen puntos terminales 
de interpretación que no se remiten a un origen “puro”.11

10	 Nos gustaría agradecer a Enrique Riobo Pezoa, quien nos hizo saber de la importancia 
que tuvo la reseña en los debates historiográficos en Chile de mediados del siglo xx.

11	 Respecto a la desestabilización de la idea de lo puro en la producción cultural latinoameri-
cana, cabe mencionar la acertada afirmación de Silviano Santiago: “a maior contribuição da  



119

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

Este último punto nos retrotrae a los primeros problemas planteados en esta 
sección: la cuestión de la herencia, cuya reproducción se encuentra secuestrada 
en el régimen del derecho de autor. Al respecto, la pensadora francesa Bárbara 
Cassin ha señalado que todo texto surge como una fixión —la fijación de 
una ficción que la transforma en hecho (Éloge 119), manifestándose como 
fragmento a lo largo de una cadena de citas, copias, ediciones, traducciones, 
etc., (Sophistical 261)—, es decir, un punto nodal donde se fija una interpre-
tación a partir de los fragmentos que le proceden. No hay un texto único (el 
Uno) que se pueda rescatar o producir. Es por eso que la filósofa plantea “la 
traducción como el punto terminal de la interpretación”12 (Sophistical 271) 
en el sentido en que el resultado de esta refleja una decisión tomada dentro 
de una multiplicidad de interpretaciones —la punta de un iceberg— todas 
potencialmente válidas (Éloge 119), pero algunas definitivamente “mejores 
para” (Éloge 150) en el sentido de la coyuntura política que exige que el 
pensamiento y la escritura estén a las alturas. En este punto, entonces, la 
conexión es clara: la reseña, a pesar de sus diferencias con la traducción, 
trabaja con los fragmentos que hereda, los interpreta a la luz de su propio 
presente, y los trastoca, dejando una huella en la cadena de textos (textos en 
el más amplio sentido de la palabra) y sus posibles interpretaciones a futuro.

De acuerdo a lo anterior, si existe una diferencia importante entre la 
reseña y la traducción es que aquella siempre se ha quedado al margen 
de los debates entre la apropiación y reproducción, favoreciendo así una 
intervención más directa en los textos que pone en tela de juicio. Esto es 
debido a algunos aspectos formales de la reseña, ya que da más lugar a 
comentar y correlacionar (operaciones que la traducción, por lo general, 
suele dejar para los paratextos) que a reescribir (operación que en el caso de la  
reseña podría insertarse en el apartado de síntesis). Ahora bien, a pesar de las vías 
separadas que las traducciones y las reseñas han tendido a transitar en cuanto a  
los supuestos fines que han servido —reproducción y síntesis, de acuerdo  
a los lugares comunes—, la común potencia para disputar los sentidos de la 
producción simbólica más allá de su clasificación editorial radica en cómo estas 
funcionan en relación a otros textos, es decir, con una intertextualidad asumida. 
Una similitud muy sugerente entre la reseña y la traducción, que históricamente 

América Latina para a cultura ocidental vem da destruição sistemática dos conceitos de 
unidade e de pureza” (16).

12	 Traducción nuestra del inglés.



120

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

ha sido comparada con la traición, es la casi inmediata desconfianza que este 
primero provocó cuando emergió su forma moderna en el siglo xvii (Blair 
167). No obstante, como ya hemos visto con la traducción, antes de los acuerdos 
internacionales de derechos de autor, incluso antes de la idea del autor como 
soberano y dueño de su propiedad, la naciente industria editorial “mandaba a 
hacer las complicaciones de la misma manera que lo hacía con los compendios 
o epítomes y traducciones” (Blair 191). En este contexto, como señala Ann M. 
Blair la reseña, la traducción y otras formas escriturales “secundarias” formaban 
parte de los mismos esfuerzos de seleccionar, acortar y organizar distintos textos 
en los que los “compiladores nunca fueron simples copistas, pues transformaron 
el material en la medida en que lo difundían”13 (179).

Pese a que la reseña no fuera incluida en el Convenio de Berna como 
producto para el cual el autor reseñado tiene derechos económicos, este 
acuerdo internacional sí generó una jerarquía de textos que hacen de las 
reseñas, traducciones, prólogos, etc., géneros menores o derivacionales y, 
como tal y a la larga, de escasa valoración para los y las que pretenden cumplir 
con las exigencias de una carrera académica de hoy en día. Sin embargo, 
como veremos a continuación con el caso de Antonio Cornejo Polar, la 
reseña posee una tremenda potencia traductológica, ya que interviene en 
el ritmo que marca a la producción intelectual (cada vez más veloz en la 
academia actual) y toma los contenidos del campo, temática y/o problema 
en cuestión enfrentándolos, los unos con los otros, e irrumpiendo en sus 
formas para así dar paso a nuevas ideas interliminales.

Cornejo Polar como reseñista, o la transformación  
de un campo

A partir de lo anterior, en lo que sigue, quisiéramos focalizar la reflexión 
y referirnos al trabajo como reseñista de Antonio Cornejo Polar como un 
caso concreto que vincula la temática de este número monográfico con 
la potencia traductológica de la reseña, a contrapelo de la valorización 
escritural imperante en la universidad de hoy. Sobre todo y en particular, 
nos enfocaremos en el trabajo que realizó en la revista por él fundada en 
1975, Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, aunque también en 

13	 Traducción nuestra del inglés.



121

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

algunas otras de la disciplina, como la Revista Iberoamericana, sostenida 
labor de reseñista en la que se aprecia un continuo interés por elucidar 
los movimientos en los estados y corpus de la poesía, la dramaturgia, la 
narrativa y la crítica tanto peruana como latinoamericana. En tal trabajo, 
pueden advertirse al menos cinco modos de tensionar la constitución de una 
esfera de experiencia particular que busca establecer un campo disciplinar, 
objetos o temas comunes. En primer lugar, esto señalado se vislumbra en 
los momentos en que en su lectura el Cornejo reseñista insiste en detenerse 
a leer ciertas investigaciones por él descritas como el “itinerario o proceso 
interno de una investigación”, “apasionada voluntad constructiva” o, más 
formalmente, como “complejo mecanismo de crítica interiorizada” (130). 
Es decir, aquellas investigaciones que durante el discurrir de su escritura, 
dan cuenta de sus movimientos, sus cambios de dirección e inclusive de 
negaciones y/o contradicciones internas. Tales son los casos de las lecturas 
atingentes a Tránsito de Oquendo de Amat, en la que su autor, Carlos Meneses, 
reconstruye la biografía del enigmático poeta; para ello, en la lectura de 
Cornejo, Meneses

opta por entregar al lector el itinerario de su propia investigación, relatando 
cómo obtiene una a una las referencias históricas necesarias y de que manera 
las informaciones sueltas, a veces claramente contradictorias, van tomando 
su lugar e iluminándose mutuamente [...]. Meneses logra comunicar al lector 
la pasión del investigador, sus dudas y fracasos, las ilusiones que lo llevan 
detrás de alguna pista que finalmente se pierde, la alegría del descubrimiento, 
de la confirmación de algún aspecto nuevo o discutible. (157)

O la edición de Tradiciones cuzqueñas completas de Clorinda Matto de 
Turner, autora de la cual Cornejo Polar destaca su “apasionada voluntad 
constructiva”, debido en gran parte, a juicio de Cornejo, a la posición 
ideológica de Clorinda Matto de Turner, la que “no tiene una muy subida 
coherencia, puesto que casi siempre opta por fórmulas eclécticas que solo 
en apariencia salvan contradicciones reales” (111). O también en Creación y 
praxis: la creación literaria como praxis social en Hispanoamérica y el Perú 
de Alejandro Losada, en la que destaca que este investigador desdoble “su 
discurso para dar razón de la materia que quiere esclarecer, pero también, 
y con el mismo y hasta mayor énfasis, para poner en cuestión los principios 



122

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

teóricos y los recursos metodológicos que va empleando para lograr ese 
esclarecimiento” (130).

En segundo lugar, el ejercicio de la reseña, en tanto descripción y 
evaluación, le permite al crítico peruano cotejar su propio sistema crítico 
de las “literaturas heterogéneas”, como sucede, por ejemplo, al reseñar el 
volumen de relatos de Augusto Higa Que te coma el tigre, evaluación que 
se realiza mediante un examen del proceso de selección de la referencia, 
instancia del lenguaje que fue uno de los primeros puntos de observación 
y formulación de su sistema crítico en torno a la heterogeneidad cultural, a 
partir de la construcción de la referencia en la narrativa indigenista. En este 
sentido, el volumen de Higa le permite analizar y cotejar el funcionamiento 
de aquella dimensión de análisis en otra manifestación literaria, como lo es la 
literatura de estratos urbanos y populares, pero de igual manera tal instancia 
le permite ratificar su planteamiento teórico de base en que la selección del 
universo narrado constituye una operación ideológica del proceso literario.

En tercer lugar, su consistente labor de reseñista le posibilita llevar a 
cabo evaluaciones de tipo más amplio o panorámico con respecto a algunos 
campos, como por ejemplo el de la narrativa peruana, que esboza en sus 
lecturas reseñadas de Tantas veces Pedro y La exagerada vida de Martín 
Romaña de Alfredo Bryce Echeñique, o La danza inmóvil de Manuel Scorza. 
O (cuarto), de manera más vasta, reposicionar la narrativa latinoamericana 
que irrumpió desde fines de los cincuenta y sus transformaciones signifi-
cativas veinticinco años más tarde, a partir de sus lecturas de Mario Vargas 
Llosa (La guerra del fin del mundo,14 Quién mató a Palomino Molero), Alejo 
Carpentier (La consagración de la primavera) o Gabriel García Márquez 
(Crónica de una muerte anunciada, El amor en los tiempos del cólera), 
novelas a través de las cuales lee las tensiones entre ideología e historia 
que comenzaban a presionar en la década de los ochenta y que con ello 
comenzaban a ocasionar críticas agudas a la formación narrativa que había 
sido signada bajo el rótulo de boom (de manera paralela a Cornejo Polar, 
Ángel Rama realizó críticas en algunos puntos muy cercanas a novelas que 
en esos años publicaron Carlos Fuentes y José Donoso). En otras ocasiones 

14	 Las ideas contenidas en esta reseña luego fueron profundizadas en el artículo “La guerra 
del fin del mundo. Sentido (y sinsentido) de la historia”, aparecido en el número 31 de la 
revista Hispamérica. Esta operación nos indica otro aspecto potencial de la reseña, en 
tanto laboratorio de ideas y escritura. 



123

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

este reposicionamiento más o menos global de la narrativa latinoamericana 
es conducida por recensiones de autores desplazados de la centralidad 
otorgada a los mencionados anteriormente. Como en el caso de Marta 
Lynch, cuya reseña de Los dedos de la mano se convierte por ciertos pasajes 
en una reflexión sobre la circulación y distribución de textos en América 
Latina y la conformación de públicos lectores.

Por último, el ejercicio de reseñista le permite ciertas condiciones para 
realizar una lectura del campo latinoamericanista a través de importantes 
libros publicados entre fines de los ochenta y mediados de los noventa, tales 
como Del lazarillo al sandinismo de John Beverley, Relecturas hispanoame-
ricanas de Pedro Lastra, La otra literatura peruana de Edmundo Bendezú, 
su hilarante reseña de Historia de la literatura hispanoamericana tomo ii, 
dirigido por Luis Íñigo Madrigal, El discurso criollista en la formación de 
la Argentina moderna de Adolfo Prieto, Desencuentros de la modernidad 
en América Latina. Literatura y política en el siglo xix de Julio Ramos, La 
voz y su huella de Martín Lienhard. Libros reseñados a partir de cuyos 
comentarios se van desprendiendo y reafirmando las posiciones políticas 
de Cornejo frente a las transformaciones de entonces del campo en el que 
había venido trabajando los últimos treinta años. Entre ellas, la que, a su 
juicio, consistía en una de las redistribuciones de la experiencia literaria 
más relevante, la de que, al menos, “un segmento muy apreciable de la 
literatura latinoamericana solo se explica por su inestable instalación en las 
intersecciones de varios modos de organización social y de muy desiguales 
—hasta incompatibles— códigos culturales” (300), constituye un hecho 
que reconduce a “la redefinición del corpus de la literatura latinoamericana 
mediante la incorporación de los sistemas marginados. Esta incorporación 
modifica y rearticula necesariamente el corpus y permite su relectura” (212).

En estos movimientos, por tanto, se tensiona el vínculo entre ley y lectura, 
entre legitimidad y legibilidad. Se trata de trabajos que en su rearticulación 
de las literaturas populares y marginadas producen cuestionamientos a los 
relatos de integración y emancipación fundantes del latinoamericanismo, a 
su esencialismo constitutivo, a sus dispositivos de autoridad, a su hipostati-
zación de la estética y a sus estrategias de enunciación y autorización, tanto 
como al desplazamiento del lugar y las funciones tradicionales atribuidas a 
la literatura. Es en este marco que podemos comprender que la categoría de 
la “legalidad” o “lo legal” trascienda a estas investigaciones y se torne en una 



124

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

de sus nociones operativas clave, puesto que la pregunta por esta pulsión 
legal es la pregunta por el fundamento y sus figuras (totalidad, esencia, 
identidad, etc.), o más bien, la pregunta por el “debilitamiento ontológico” 
de aquellos fundamentos. En una nota a pie de página contenida en su libro 
La formación de la tradición literaria en el Perú, Antonio Cornejo Polar 
señala que parte considerable de los

tropiezos que encontró el proyecto de encontrar una teoría literaria hispano-
americana se debieron al déficit del pensamiento historiográfico. El supuesto 
de que toda teoría responde a una cierta literatura quedó esterilizado por 
la falta de un conocimiento adecuado del proceso formativo de nuestra 
literatura. (43)

De allí que puedan interpretarse estas prácticas discursivas como 
retornos múltiples y entreverados al latinoamericanismo, sus condiciones, 
interdicciones, límites y exclusiones, ahondando estas narrativas no lineales 
en lo que ha sido reprimido o negado y cómo estas pulsiones pueden a su 
vez proyectarse o introyectarse, nueva o inéditamente, al campo discursivo. 
De allí, también, que una de las herramientas conceptuales más recurrentes 
esgrimidas por la crítica sea la genealogía, la cual permite indagar, de 
acuerdo a Idelber Avelar,

sobre el cómo y a través de qué procesos el postulado de una identidad 
continental genera un campo de inclusiones y exclusiones, asigna posicio-
nes, interpela y constituye sujetos [...] se refiere a la identidad volviendo 
al fundamento que la hizo posible, comprendiéndola ya no como algo 
ontológicamente dado, sino como una ficción interesada, es decir, como 
voluntad de poder. (21)

La reseña, en sus funciones discursivas de descripción y evaluación, y a 
pesar de su histórica marginalidad, se convirtió en un espacio potencial para 
las operaciones señaladas por Avelar, y en el caso concreto del pensamiento 
de Antonio Cornejo Polar, una de las zonas más inexploradas de su obra 
para pensar estos problemas.



125

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

A modo de conclusión

Hemos iniciado este escrito señalando que la posición contemporánea de 
la reseña en la universidad neoliberalizada podría posibilitar las condiciones 
para una reflexión que gire en torno a los géneros textuales, ahondando 
en las dimensiones históricas y socioinstitucionales de estos. Luego de la 
travesía desplegada en torno a aspectos genealógicos tanto de la reseña 
como de la traducción, se evidencia que aquella distancia irreductible que 
ha marcado el vínculo entre las formas “derivacionales” y la valorización ha 
sido movilizada hasta una posición en la que produce emplazamientos en 
dos aspectos constitutivos de la práctica letrada tardomoderna en el marco 
universitario: la cultura libresca y la categoría de autor.

Esto último no pretende apuntar a que esos dos aspectos señalados 
entren en declive, sino que aspira a resaltar que formas “derivacionales” o 
“secundarias” de esos aspectos han visto reducida su valorización, hasta el 
punto de ser empujadas hacia la frontera que recorta lo considerado como 
“improductivo”. No obstante, para el caso de la reseña, esta forma posee 
en su estructura discursiva un espacio que debe ser defendido más allá de 
cualquier metrología; el espacio de la evaluación o crítica, entendido no solo 
como valoración estética de un objeto cultural en específico, sino también 
como “interfaz cultural”, en el sentido en el que Martin Nakata piensa este 
concepto, es decir, como un espacio de convergencia y de tensión entre 
diferentes temporalidades, tradiciones, sistemas de pensamiento, desarrollos 
disciplinares, formas de organización de lo común, etc. Se trata, en definitiva, 
de un pliegue que no debe ser entregado a la deriva de la administración 
managerial del conocimiento.

La disputa política dentro de los campos académicos, entendidos 
como las “esferas de experiencia” a las que se refiere Rancière, incluye la 
pugna por los objetos que consideramos más o menos dignos de nuestros 
comunes esfuerzos respecto a lo que producimos. En los campos en donde 
no predominan la cuantificación y los datos duros, la reexaminación de 
aquellos elementos que los constituyen llegaría a ser tan, por no decir 
más, importante que la mera producción de lo nuevo en un bucle sinfín 
de acumulación. Con la reseña se ve una forma de escritura que tiene la 
potencia de transformar e impactar —es decir, de traducir— el campo de 
forma significativa sin necesariamente entrar en el juego de publicaciones 



126

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

indexadas configurado en torno al paper “original”. Entonces, ya sea la 
traducción, la reseña u otra forma escritural abiertamente “derivacional”, 
lo que atraviesa la problemática aquí examinada es un asunto de valor; 
curiosamente (o sintomáticamente) algunos escritos gozan de mayor valor 
de cambio, mientras otros de mayor valor de uso, para con el quehacer 
intelectual de las humanidades tal como este se imagina desde dentro de 
los campos mismos. Y ahí está la paradoja, pues, como ya vimos a través 
del ejemplo de Cornejo Polar y la literatura latinoamericana, la reseña llega 
a constituir muchas veces un espacio imaginativo clave para el campo en 
cuestión. Entonces, si bien la reseña puede verse mermada por la axiología 
de la universidad neoliberal que vehiculiza la lógica económica del derecho 
del autor dentro de la producción discursiva académica, consideramos que 
justamente en estas formas escriturales que se escapan de la propiedad se 
podría volver a constituir potenciales espacios desde donde reconfigurar 
los parámetros del campo por fuera de la metrología impuesta.

Obras citadas

Avelar, Idelber. “Hacia una genealogía del latinoamericanismo”. Revista 
Pensamiento Político, vol. 2, 2011, págs. 19-31.

Basalamah, Salah. Le droit de traduire: Une politique culturelle pour le 
mondialisation. Ottawa, Presses Université d’Ottawa, 2009.

Benjamin, Walter. “La tarea del traductor”. Angelus Novus. Traducido por 
Héctor A. Murena, Barcelona, Edhasa, 1923, págs. 127-143.

Blair, Ann M. Too Much to Know: Managing Scholarly Information Before the 
Modern Age. New Heaven, Yale University Press, 2010.

Bourdieu, Pierre. Intelectuales, política y poder. Traducido por Alicia Gutiérrez, 
Buenos Aires, Eudeba, 2009.

Buden, Boris, et al. “Cultural Translation: An Introduction to the Problem, and 
Responses”. Translation Studies, vol. 2, núm. 2, 2009, págs. 196-219.

Cassin, Barbara. Éloge de la traduction. Calais, Fayard, 2016.
. Sophistical Practice: Toward a Consistent Relativism. Oxford, University 

Press, 2014.
Claro, Andrés. Las vasijas quebradas: cuatro variaciones sobre “la tarea del 

traductor”. Santiago, Ediciones Universidad Diego Portales, 2012.



127

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

Colectivo Communes. “El gobierno Neoliberal de la Universidad en Chile. 
Colectivo Communes”. De Prácticas y Discursos. Cuadernos de Ciencias 
Sociales, vol. 6, núm. 8, 2017, págs. 89-104.

Cornejo Polar, Antonio. “Creación y praxis: la producción literaria como praxis 
social en Hispanoamérica y el Perú de Alejandro Losada”. Revista de Crítica 
Literaria Latinoamericana, núm. 5, 1977, 130-132.

. “Crónica de una muerte anunciada de Gabriel García Márquez”. Revista de 
Crítica Literaria Latinoamericana, núm. 13, 1981, págs. 140-142.

. “Del Lazarillo al sandinismo de John Beverley”. Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana, núm. 26, 1987, págs. 211-212.

. “Desencuentros de la modernidad en América Latina de Julio Ramos”. Revista 
de Crítica Literaria Latinoamericana, núm. 34, 1991, págs. 295-297.

. “El amor en los tiempos del cólera de Gabriel García Márquez”. Revista de 
Crítica Literaria Latinoamericana, núm. 23, 1986, págs. 162-164.

. “El discurso criollista en la formación de la Argentina moderna de Adolfo 
Prieto”. Revista Iberoamericana, núm. 150, 1990, págs. 297-300.

. “Historia de la literatura hispanoamericana tomo ii de Luis Íñigo Madrigal”. 
Revista Iberoamericana, núm. 144/145, 1988, págs. 1047-1050.

. “La consagración de la primavera de Alejo Carpentier”. Revista de Crítica 
Literaria Latinoamericana, núm. 10, 1979, págs. 164-166.

. “La danza inmóvil de Manuel Scorza”. Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana, núm. 19, 1984, págs. 190-191.

. La formación de la tradición literaria en el Perú. Lima, celacp, 2017.

. “La guerra del fin del mundo de Mario Vargas Llosa”. Revista de Crítica 
Literaria Latinoamericana, núm. 15, 1981, págs. 219-221.

. “La otra literatura peruana de Edmundo Bendezú”. Revista de Crítica 
Literaria Latinoamericana, núm. 26, 1987, págs. 217-218.

. “La vida exagerada de Martín Romaña de Julio Bryce Echeñique”. Revista de 
Crítica Literaria Latinoamericana, núm. 16, 1982, págs. 161-162.

. “La voz y su huella de Martin Lienhard”. Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana, núm. 38, 1993, págs. 395-397.

. “Los dedos de la mano de Marta Lynch”. Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana, núm. 3, 1976, págs. 114-115.

. “Que te coma el tigre de Augusto Higa”. Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana, núm. 7/8, 1978, págs. 228-230.



128

Herrera Pardo, Hugo, y Smith, Douglas Kristopher · Políticas del valor...

. “Quien mató a Palomino Molero de Mario Vargas Llosa”. Revista de Crítica 
Literaria Latinoamericana, núm. 24, 1986, págs. 283-284.

. “Relecturas hispanoamericanas de Pedro Lastra”. Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana núm. 26, 1987, pág. 214.

. “Tantas veces Pedro de Alfredo Bryce Echeñique”. Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana, núm. 7/8, 1978, págs. 221-223.

. “Tradiciones cuzqueñas completas de Clorinda Matto de Turner”. Revista de 
Crítica Literaria Latinoamericana, núm. 3, 1976, págs. 111-112.

. “Tránsito de Oquendo de Amat de Carlos Meneses”. Revista de Crítica 
Literaria Latinoamericana, núm. 2, 1975, págs. 156-157.

Derrida, Jacques. Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine. Paris, 
Galilée, 1996.

Díaz Letelier, Gonzalo. “Calidad”. El abc del neoliberalismo. Viña del Mar, 
Communes, 2016, págs. 183-210.

Hartsock, Nancy. “Foucault sobre el poder: ¿una teoría para mujeres?”. 
Feminismo/posmodernismo. Compilado por Linda J. Nicholson, Buenos 
Aires, Feminaria editora, 1992.

Jakobson, Roman. “On Linguistic Aspects of Translation”. On Translation. 
Editado por Reuben Brower, Cambridge, Massachusetts, 1959, págs. 232-239.

Nakata, Martin. Disciplinar a los salvajes, violentar las disciplinas. Quito, Abya-
Yala, 2014.

Payàs, Gertrudis. “La Biblioteca Chilena de Traductores, o el sentido de una 
colección”. Estudio preliminar de la 2.ª edición de la Biblioteca Chilena de 
Traductores (1820-1925), de José Toribio Medina. Santiago, dibam, 2007, págs. 
23-68.

Rancière, Jacques. Política de la literatura. Traducido por Marcelo G. Burello, 
Lucía Volgelfang, y J. L. Caputo, Buenos Aires, Libros del zorzal, 2011.

Ritvo, Juan Bautista. La edad de la lectura y otros ensayos. Rosario, Nube Negra, 
2017.

Rodríguez Freire, Raúl. La condición intelectual. Informe para una academia. 
Santiago, Mimesis, 2018.

Santiago, Silviano. “O entre-lugar do discurso latino-americano”. Uma 
literatura nos trópicos: Ensaios sobre dependência cultural. São Paulo, Editora 
Perspectiva, 1978, págs. 9-26.

Trivedi, Harish. “Translating Culture vs. Cultural Translation”. Translation–
Reflections, Refractions. Transformations. Editado por Paul St-Pierre, 



129

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 105-129

y Prafulla C. Kar, Amsterdam, John Benjamins Publishing, 2007, págs. 
277-287.

Vega Cernuda, Miguel Ángel. “Apuntes socioculturales de Historia de la 
Traducción: del Renacimiento a nuestros días”. Hyeronimus Complutensis, 
núm. 4-5, 1997, págs. 71-85.

Venuti, Lawrence. The Translator’s Invisibility: A History of Translation. Londres, 
Routledge, 1995.

. The Translation Studies Reader. Nueva York, Routledge, 2000.

Sobre los autores
Douglas Kristopher Smith es docente en el Instituto de Literatura y Ciencias del Lenguaje de  

la Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, traductor y candidato a doctor en el Centro 
de Estudios Culturales Latinoamericanos de la Universidad de Chile.

Hugo Herrera Pardo es doctor en Literatura. Profesor asociado del Instituto de Literatura y 
Ciencias del Lenguaje de la Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Chile. Investigador 
responsable del proyecto de investigación Fondecyt de Iniciación Nº 11160086 “Genealogía 
de la crítica a la razón y la representación letrada latinoamericanista: debates disciplinares 
entre 1980-2000”.

 Sobre el artículo
Artículo desarrollado en el marco del Proyecto Fondecyt de Iniciación 11160086, “Genealogía 

de la crítica a la razón y la representación letrada latinoamericanista: debates disciplinares 
entre 1980-2000”, cuyo investigador responsable es el doctor Hugo Herrera Pardo.





Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78662

Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo  
del “intelectual en acción”. José Lins do Rego

Alfredo Laverde Ospina
Universidad de Antioquia, Medellín, Colombia

alfredo.laverde@udea.edu.co

Este artículo tiene como finalidad aproximarse a los aspectos estructurales y argumentativos del ensayo 
cultivado por el escritor y crítico literario brasileño en el contexto político-cultural de las décadas de los 
cuarenta y cincuenta en Brasil. Paso seguido, enfatizar cómo, a través de la dilucidación de los aspectos 
relevantes de esta tipología discursiva, la crítica literaria se constituyó en un espacio de generación de 
opinión pública. A la larga, se ratifica la necesidad de recuperar para la crítica literaria un espacio de 
participación política, tomando en cuenta, claro está, las condiciones actuales y la crisis tanto de la 
opinión política, como de la crítica literaria en lo que respecta a su desplazamiento hacia ciertos ámbitos 
de especialización y marginalidad. En términos generales, se propone la configuración de una crítica 
literaria que participe de la generación de la denominada opinión pública discursiva, ideal en cualquier 
democracia.

Palabras clave: crítica; ensayo; opinión pública; estética.

	 Cómo citar este artículo (mla): Laverde Ospina, Alfredo. “Ensayo y crítica literaria: 
espacio discursivo del ‘intelectual en acción’. José Lins do Rego”. Literatura: teoría, historia, 
crítica, vol. 21, núm. 2, 2019, págs. 131-171.

Artículo original. Recibido: 20/07/18; aceptado: 24/11/19. Publicado en línea: 
01/07/19.



132

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

Essay and Literary Criticism: The Discursive Space  
of the “Intellectual in Action”. José Lins do Rego

The objective of the article is to examine the structural and argumentative aspects of the essays written 
by the Brazilian author and critic, in the political-cultural context of the 1940s and 50s in Brazil. By 
elucidating the relevant aspects of this discursive typology, the article shows how literary criticism became 
a space for the generation of public opinion. It argues in favor of recovering literary criticism as a space 
for political participation, taking into account current conditions and the crisis of both public opinion 
and literary criticism, with respect to the latter’s shift toward greater specialization and marginalization. 
Overall, the article proposes the construction of a literary criticism that participates in the generation of 
what is known as discursive public opinion, which is ideal in any democracy.

Keywords: criticism; essay; public opinion; aesthetics.

Ensaio e crítica literária: espaço discursivo  
do “intelectual em ação”. José Lins do Rego

O objetivo deste artigo é abordar os aspectos estruturais e argumentativos do ensaio cultivado pelo 
escritor e crítico literário brasileiro no contexto político-cultural dos anos de 1940 e 1950, no Brasil. Em 
seguida, enfatizar como, através da elucidação dos aspectos relevantes dessa tipologia discursiva, a crítica 
literária se tornou um espaço para a geração de opinião pública. Ao longo deste trabalho, confirma-se a 
necessidade de recuperar um espaço de participação política para a crítica literária, levando em conta, 
claro, as condições atuais e a crise tanto da opinião política quanto da crítica literária em relação ao 
seu deslocamento para certas áreas de especialização e marginalidade. Em termos gerais, propomos a 
configuração de uma crítica literária que participe da geração da chamada “opinião pública discursiva”, 
que é ideal em qualquer democracia.

Palavras-chave: crítico; ensaio; julgamento opinião pública; estética.



133

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

La distancia media1

Si se trata de la existencia de una tradición en los estudios literarios 
hispanoamericanos y por extensión de América Latina y el Caribe, 
es inevitable referirse al menos a dos de los escritos programáticos 

de Roberto Fernández Retamar. En este sentido, tanto “Para una teoría 
de la literatura hispanoamericana” con una versión inicial de 1972, como 
“Algunos problemas teóricos de la literatura hispanoamericana” de 1975 se 
constituyen en la plataforma teórica e intelectual del proyecto de teoría, 
historia y crítica literaria más sólido propuesto hasta el momento, no tanto 
porque supere a los estudios hasta ese momento realizados en el continente, 
entre los cuales se deben resaltar los trabajos de Pedro Henríquez Ureña y 
Alfonso Reyes, sino porque fue capaz de incluir de cada uno de estos sus 
más grandes logros, como aportes a la construcción de una tradición de 
los estudios literarios.

No obstante, la importancia de este proyecto y el logro de trabajos de 
gran valor para la crítica, la historiografía y las historias literarias —e incluso 
los grandes aportes a una teoría literaria que se pensaba general— en obras 
iniciales de Walter Mignolo, Domingo Miliani, Ángel Rama, Rafael Gutiérrez 
Girardot, etc., se debe al peruano Antonio Cornejo Polar, quien inicia la 
división de aguas entre el materialismo dialéctico e histórico y el posterior 
surgimiento de una búsqueda conceptual superadora de la dialéctica marxista 
con conceptos como “totalidad contradictoria”, “heterogeneidad” y “sujeto 
migrante”, todos y cada uno de ellos surgidos del seno de la tradición de los 
estudios literarios continentales, ampliamente reconocidos y actualizados 
por Fernández Retamar pero a su vez enriquecidos por el posestructuralismo 
y deconstruccionismo.

En términos generales, la postura de Cornejo Polar y los teóricos que 
le sucedieron en ella se centró en la importancia que se le debe dar a la 
crítica literaria en la identificación de aspectos propios de las expresiones 

1	 Con este subtítulo se quiere hacer alusión a la importancia de la reflexión en torno 
al lugar de enunciación del intelectual que para Beatriz Sarlo consiste en que “no es 
posible alejarse de los colectivos en los que los intelectuales se formaron y con los que 
se comunican, pero sus discursos no se dejan disolver en los contextos de la historia, ni 
el contenido de su práctica puede reducirse ingenuamente a las ideas. Hay que leerlos 
allí: en ese lugar permanentemente tensionado por la sociedad de la cual hablan y 
permanentemente separados de ella por la discontinuidad y la distancia crítica” (9).



134

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

estético-literarias inherentes a cada uno de los sistemas literarios, en pleno y 
en sus expresiones de carácter fronterizo y, por otro, el carácter de proyecto 
intelectual del conjunto de la crítica elaborada, preferentemente, en la forma 
ensayística.2

Es en este contexto de múltiples posturas teóricas, innumerables polémicas 
en torno a lo estético y las identidades continentales, crisis y afiliaciones, 
no de una sino de varias literaturas en América Latina, que se efectuó 
el coloquio Celebraciones y lecturas: la crítica literaria en Latinoamérica, 
realizado en Berlín, en 1991; el escritor y crítico literario brasileño Silviano 
Santiago, en su trabajo titulado “A critica no jornal”, se refiere a la necesidad 
del reencuentro entre el escritor y el profesor universitario en el contexto 
de la prensa nacional e internacional, haciendo especial énfasis en lo que 
concierne a su cuestionada “torre de marfil” y resaltando que, desde su 
perspectiva, el escritor se profesionaliza al participar en los grandes perió-
dicos y revistas (61).

Por otra parte, en una primera aproximación a este contexto de crisis, 
menciona el callejón sin salida en el que se encuentran tanto el ensayo, 
debido al pedantismo y el exceso de notas de pie de página, como la crítica 
literaria participante que ha dejado de ser el ejercicio criterioso de la razón 
individual (62).3 En opinión de Santiago, el alejamiento entre los críticos 
literarios y los medios masivos de comunicación impone como tarea la 
necesidad de superar la “distancia” interpuesta entre escritor y/o crítico 
literario en su condición de intelectuales con el público en general. En este 
sentido, se retoma la discusión de Julian Benda, en su emblemática obra La 
traición de los intelectuales, al reivindicar la necesidad de que los escritores y 
críticos literarios intervengan en el ámbito mediático en calidad de “nuevos 
intelectuales-en-acción” como productores de textos en la sociedad de 
masas. Por último, alude:

2	 No estaría de sobra resaltar que dicha adaptación de conceptos de las corrientes agregadas 
no significó el abandono del materialismo histórico, sino que sobre la base de lo que 
Andrés Bello denominó historia ad narrandum se ha convertido en la metodología más 
adecuada para los estudios literarios.

3	 De aquí en adelante las traducciones son mías. El original dice: “[…] o beco sem saída 
em que se encontram tanto o gênero ensaio quanto a crítica literaria participante. Aquele 
fenece por excesso de pedantismo e de notas de pé-de-página; esta deixa de ser um 
exercício criterioso da razão individual”.



135

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

[A] la necesidad urgente de una evaluación cuidadosa de la producción 
ficcional y poética contemporánea, entregando la tarea sistemática y cotidiana 
de la crítica a especialistas con sólida formación disciplinaria. Incluso con el 
riesgo de pérdida en parte de la calidad, los univesitarios saltarían el muro 
de la academia.4 (62)

Asimismo, con el objetivo de establecer una genealogía de la crisis de 
la crítica literaria, Santiago afirma que a finales del siglo xix, en lo que 
concierne a la literatura y su relación con la prensa escrita bajo los efectos 
del cosmopolitismo,5 se evidencia la paulatina pérdida del lugar, el prestigio 
y el poder de la literatura en los medios masivos de comunicación, como 
consecuencia del perfeccionamiento de los mismos en cuanto órganos 
orientados a la información en detrimento de la opinión, para dejar como 
resultado la inevitable “desliteraturización” de la prensa. A esto habría que 
agregarle la aparición de tecnologías, tales como la televisión, que compitieron 
con la literatura en el periódico, de la misma manera como el cine desplazó 
al teatro y al circo en su momento (64).

En general, en lo que concierne a la crisis de la crítica literaria y el ensayo, 
es posible rastrear sus inicios desde el siglo xviii, agravada a finales del xix 
y radicalizada durante el siglo xx. Es decir, en lo que respecta a su presencia 
en los medios masivos de comunicación escritos, el desplazamiento de la 
crítica fue lento y progresivo hasta alcanzar las trazas de una cierta incom-
patibilidad entre la literatura y la prensa. No obstante, esta última no se ha 

4	 El texto original dice: “à necessidade urgente de una avaliação criteriosa da produção 
ficcional e poética contemporânea, entregando a tarefa sistemática e cotidiana da crítica 
a especialistas com sólida formação disciplinar. Mesmo com o risco de perda em parte da 
qualidade, os univesitários pulariam o muro da academia”. A modo de complementación, 
nueve años después, la crítica literaria franco-chilena Nelly Richard se pregunta: “¿Cuáles 
son los actuales límites de validez y eficacias sociales de las operaciones de la crítica en 
contextos de saturación mediática, de liviandad comunicacional, de estandarización del 
consumo simbólico, de funcionalización y burocratización del saber, y también —en 
nuestros contextos posdictatoriales— de sutura antiutópica del presente en nombre de 
la razonabilidad democrática?” (841). 

5	 Silviano Santiago se refiere a los procesos de globalización de la prensa iniciados desde el 
siglo xix y su contraposición a la literatura. “Si la literatura funciona como entretenimiento, 
el cosmopolitismo fundamenta el sentido del conocimiento educativo. Si aquella reclama el 
gusto estético en la apreciación, éste activa la curiosidad por la Historia mundial” (“A critica” 
63). El original dice: “Se a literatura funciona como entretenimento o cosmopolitismo 
alicerça o sentido do conhecimento educacional. Se aquela reclama o gosto estético na 
apreciação, este ativa a curiosidade pela História mundial”.



136

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

resuelto por el abandono del escritor o crítico, o de los mismos hacia ella; 
aunque, en lo que concierne a la crítica, salta a la vista que “la separación 
contenciosa fue exigida por los profesores universitarios, inconformes con 
el ‘impresionismo’ (es decir: con la superficialidad) del ensayo y de la crítica 
literaria hecha por intelectuales sin formación académica y disciplinaria” 
(Santiago, “A crítica” 64-65),6 dejando como consecuencia un aislamiento 
con el público no iniciado.

No obstante la certidumbre del anterior diagnóstico, es posible corroborar 
la persistencia de algunos espacios reservados a pocos críticos y escritores 
cuya función pareciera ser “opinar” en calidad de intelectuales, y a quienes su 
“aura” parece precederles. Este hecho no hace más que señalar la pertinencia 
y la actualidad del desplazamiento comentado, aunque se restrinja, en las 
expectativas de los lectores atraídos por la fama del intelectual.

En este contexto, en la década del setenta, Adorno afirmaría:

La tarea de los críticos literarios parece haberse convertido en reflexiones 
de mayor alcance y profundidad, pues todo el género literatura hoy en día 
no puede aspirar ya a la dignidad que aún le correspondía hace treinta años. 
Únicamente haría justicia a su tarea el crítico literario que fuera más allá de 
esta tarea y, por ejemplo, registrara en sus ideas algo de esa sacudida que 
ha estremecido el suelo en que se mueve. Pero esto solo podría lograrlo si 
al mismo tiempo se sumergiese en los objetos que se le ponen delante con 
libertad y responsabilidad plenas, sin ninguna concesión a la aceptación 
pública y a las constelaciones del poder y al mismo tiempo con la más precisa 
experiencia artístico técnica, y la aspiración a lo absoluto que distorsionada 
es inherente incluso a la más deplorable obra de arte se la tomara tan en 
serio como si esta fuera lo que afirma ser. (644-645)

Asimismo, en relación con el crítico literario y la importancia de “ir 
más allá”, coincide con la concepción del crítico en términos de necesaria 
“disposición de comprometer la personalidad” y la comunicación de “hombre 
a hombre”, propuesta por Antonio Candido, y apunta a una recuperación de 
las características propias de una práctica social cuyo ámbito es el espacio 

6	 El original dice: “a separação litigiosa foi exigida pelos professores universitarios, 
inconformados com o ‘impresionismo’ (quer dizer: com a superficialidade) do ensaio e 
da crítica literaria feita por intelectuais sem formação acadêmica e disciplinar”.



137

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

público y, por consiguiente, confirma la relevancia de un conjunto de trabajos 
interesados en volver al cultivo del ensayo como opción para la configuración 
de una práctica que responda a las exigencias actuales.

No está de más aclarar que no se trata de redefinir a la crítica en sus 
fundamentos, sino de identificar los aspectos más importantes del rol que 
puede llegar a cumplir en la actualidad. Por esto, es relevante reconsiderar 
el papel cumplido por la crítica literaria en el pasado y retomar al ensayo 
como una forma discursiva de gran potencial para el reposicionamiento 
de la crítica literaria. De ahí que, en el ámbito brasileño, retome actualidad 
lo que Antonio Candido afirma a propósito de Sérgio Milliet (1898-1966) 
y para quien su obra: “[…] fue un gran acto crítico, una penetración de la 
personalidad en los problemas literarios y en los textos de su momento, para 
tornarlos inteligibles a los lectores y evaluar su significado en el marco de 
los esfuerzos del hombre”7 (“Sérgio Milliet” 130).

Así lo manifiesta Santiago cuando se refiere, en su trabajo titulado “A 
crítica literaria no jornal” en el coloquio llevado a cabo en Berlín, a una 
generación de críticos literarios desconocidos por las generaciones actuales 
(1995) que, hasta mediados de la década de los años cincuenta ejercían su 
oficio sin formación especializada; no obstante, su trabajo:

[S]alió del “pié de página” (en general la parte importante del periódico) y 
continuó manteniendo un diálogo fructífero con el público letrado, divulgando 
nuevas experiencias, proporcionando enriquecimiento del debate de ideas y 
diseminando la evaluación cuidadosa de las obras literarias del tiempo.8 (65)

Y alude a Sérgio Milliet y Alvaro Lins entre otros, y cuyos pares en los 
suplementos eran, ni más ni menos, creadores como Mário de Andrade, 
Oswald de Andrade, José Lins do Rego, Graciliano Ramos quienes, asimis-
mo, “se arriesgaban en el ejercicio ensayístico o crítico en el espacio del 

7	 El original dice: “[…] foi um grande ato crítico, uma penetração da personalidade nos 
problemas literários e nos textos do seu momento, para tornár-los inteligíveis aos leitores 
e avaliar o seu significado no quadro dos esforços do homem” (130).

8	 El original dice: “saiu do ‘rodapé’ (em geral a parte nobre do jornal) e continuou a 
manter um diálogo frutífero com o público letrado, divulgando novas experiências, 
proporcionando enriquecimento do debate de idéias e diseminando a avaliação cuidadosa 
das obras literárias do tempo”.



138

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

periódico, enloqueciendo éste con una escritura con discernimiento y de 
carácter personal”9 (“O intelectual” 65).

Con miras a explicitar dicha vigencia, Silviano Santiago retoma lo 
expresado por Antonio Candido en 1975 para la revista Veja, a propósito 
del lugar de la crítica por esos años:

En Brasil, hasta hace treinta años, la crítica se hacía en artículos de cinco a 
diez páginas en las parte inferiores de los periódicos, semanalmente. Escritos 
por partes intelectualmente serias, producían una visión empeñada, que al 
mismo tiempo informaba y formaba al lector. Esto terminó.10 (65)

Si bien este artículo se centra en una aproximación a la crítica literaria de 
José Lins do Rego, lo afirmado hasta el momento obliga a retomar textos y 
estudios sobre autores y críticos literarios que permitan, en primera instancia, 
establecer un conjunto de concepciones de la crítica literaria y su función 
en el ámbito estético y sociopolítico y, posteriormente, esbozar algunos 
puntos de su campo intelectual. En consecuencia, la referencia al crítico 
paulistano, Sérgio Milliet y Mário de Andrade posibilitan dimensionar la 
figura del novelista y crítico nordestino José Lins do Rego (1901-1957), pues 
con él es posible entrar en contacto con una práctica en constante polémica 
con los hombres de su tiempo, así como con una defensa del crítico y el 
escritor como intelectuales que se abstienen de idearios partidistas y posturas 
ideológicas absolutas.

Como personaje público, si bien no llega a ser problemático, representa 
cierta postura híbrida en lo concerniente a su labor como escritor de novelas 
regionales, ensayista, periodista y crítico literario, que logró constituirse en 
uno de los pocos profesionales de la escritura, junto a Gilberto Freyre, Jorge 
Amado y Graciliano Ramos, todos nordestinos y figuras relevantes en el ámbito 
intelectual brasileño a lo largo de las décadas de los treinta, los cuarenta y 
los cincuenta y, hasta cierto punto, antagonistas del sudeste brasileño en la 
época de la dictadura de Gétulio Vargas denominada Estado Novo.

9	 El original dice: “se arriscavam no exercício ensaístico ou crítico no espaço do jornal, 
enobrecendo este com una escrita criteriosa e opinativa.

10	 El original dice: “No Brasil, até trinta anos atrás, a crítica se fazia em artigos de cinco a dez 
páginas nos rodapés dos jornais, semanalmente. Escritos por pessõas intelectualmente 
sérias, produziam uma visão empenhada, que ao mesmo tempo informava e formava o 
leitor. Isso acabou”.



139

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

El intelectual y su práctica: lugar de enunciación

José Lins do Rego Cavalcanti (1901-1957), hijo de un hacendado nordes-
tino, en consecuencia familiarizado con el trabajo de esclavos y el cultivo 
de la caña, nació en Paraíba. Como casi todos sus colegas y coterráneos, 
al pertenecer a una clase latifundista entrada en decadencia debido a la 
abolición de la esclavitud y al cambio de modelo de desarrollo económico 
operado a finales del siglo xix, se vio obligado a trasladarse a la urbe más 
cercana de su Estado y, posteriormente, a la capital de la Unión con el fin 
de ejercer de funcionario público como única alternativa para lograr su 
subsistencia. Esta situación coincide, en gran parte, con la de los personajes 
intelectuales de las novelas “autobiográfícas” de los autores de provincia, tal 
como lo apunta Sérgio Miceli:

En el caso de las familias de propietarios rurales que se arruinaron, los 
novelistas y sus héroes no tienen otra posibilidad que la de sobrevivir a las 
costumbres de empleos en el servicio público, en la prensa, y demás oficios 
que se “prestan a las divagaciones del espíritu”.11 (93)

José Lins do Rego inicia su vida intelectual en uno de los momentos de 
mayor efervescencia política y cultural de Brasil, durante los años veinte. 

11	 El original dice: “Pertencendo quasi sempre a famílias de propietarios rurais que se 
arruinaram, os romancistas e seus heróis nao tem outra possibilidade senão a de sobre-
viverem as custas de empregos no serviço público, na imprensa, e demais ofícios que se 
‘prestam ás divagacões do espíritu’”. De acuerdo con los datos suministrados por Lêdo 
Ivo, poeta amigo y biógrafo, desde 1923 dio muestras de su vocación para la escritura 
al publicar diversos artículos en suplementos literarios. Al igual que gran parte de sus 
compañeros de clase y generación, estudió derecho y se casó muy joven. Promotor 
público en Manhuaçu (Minas Gerais), se trasladó a Maceió (Alagoas) en donde ejerció 
la función de fiscal de bancos. En esta ciudad se integró al grupo de autores de novela 
regional nordestina. Sus colegas fueron: Graciliano Ramos, Rachel de Queiroz, Aurélio 
Buarque de Hollanda, Jorge de Lima, etc. Es allí donde, además, escribe sus tres primeras 
novelas del ciclo de la caña: Menino de engenho (1932), Doidnho (1933) y Bangüê (1934). 
Esta última verdadera autoficción catártica del autor bajo su alter ego Carlos de Melo. 
Dicha identificación está respaldada por innumerables coincidencias biográficas entre el 
autor y el personaje, tal como se resaltó arriba cuando se citó a Miceli. Posteriormente, 
publicó otras novelas (en total 13), varios libros de crónicas y ensayos, libros de viajes, un 
volumen de memorias y literatura infantil. En 1935 fue nombrado fiscal de impuestos de 
consumo y se trasladó a Río de Janeiro, en aquel entonces la capital. En 1955 fue electo 
miembro de la Academia Brasileña de Letras. Murió el 12 de septiembre de 1957.



140

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

En esta década se inicia la constitución de la intelligentsia brasileña, en 
opinión de Luciano Martins en su estudio “A gênese de uma intelligentsia. Os 
intelectuais e a política no Brasil 1920 a 1940” publicado en 1987. Apoyado en 
una breve genealogía del término nacido en Rusia y Polonia a mediados del 
siglo xix, Martins establece un discreto paralelo entre las transformaciones 
efectuadas en estos países durante el siglo xviii y el Brasil de finales del 
siglo xix y principios del xx. Los aspectos comunes en estas sociedades, 
geográfica y, en este caso, temporalmente distantes, parecen sustentarse en 
un vertiginoso proceso de modernización y democratización de sociedades 
fuertemente jerarquizadas.

Si, por una parte, la sociedad rusa se debate entre la aristocracia y el 
pueblo, en Brasil, por otra parte, se encuentran los hacendados latifundistas, 
en algunos casos dedicados al cultivo de la caña de azúcar en el nordeste, 
o el café o el ganado al sudeste y al sur, respectivamente. En este contexto, 
Martins resalta el hecho de que, una vez abolida la esclavitud y declarada la 
Primera República en 1889, como resultado de un golpe militar en connubio 
con los hacendados, Brasil ingresa al siglo xx gobernado por oligarquías 
agrarias bajo el signo del “arribismo” y el “nuevo rico” de los centros urbanos.

Como un hecho que marcaría el ingreso de Brasil al siglo xx podría 
considerarse la transformación física de Río de Janeiro (1902-1906) la que, 
en calidad de capital del país, debía perpetuar no solo su carácter de centro 
político, financiero y comercial, sino constituirse en el eje a partir del cual 
irradiarían las corrientes culturales e intelectuales que dominarían al país. 
En palabras de Martins, ratificar lo que históricamente había sido: el lugar en 
donde se efectuaba la “incorporación cultural” de todo lo europeo (Martins 
s. p.) y se definía lo característicamente nacional que, como era de esperarse, 
respondía a los intereses de una élite consciente de que en la eliminación 
de la alteridad dependía su hegemonía.

La transformación arquitectónica de Río dejó al descubierto la crudeza 
de la miseria y la desigualdad social del país:

En Río de Janeiro, la transformación física de la ciudad, emprendida entre 
1902 y 1906 por el prefecto Pereira Passos (a partir de un plano claramente 
inspirado en Haussman), rasgará los barrios pobres y expondrá en pleno 
día la miseria urbana [...]. Son abundantes los testimonios sobre el furor y 
la vergüenza de las personas “bien” de una ciudad cuya población aumentó 



141

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

el 30% en diez años (692 mil habitantes en 1900) frente al espectáculo de 
aquellos a quienes recrimina la condición de miserable.12 (Martins s. p.)

Sin embargo, Luciano Martins afirma que, si bien se despertó cierta 
irritación en los intelectuales, esta no llegaría a constituir un proyecto de 
transformación de la sociedad, sino tan solo una especie de indignación 
moral con profundas raíces en el desaliento. Es en este momento en el que, 
de acuerdo con el sociólogo carioca, se revela una de las características más 
notables de la intelligentsia brasileña:

El trazo más interesante de lo que sería esa intelligentsia en formación —trazo 
que puede incluso plantear dudas sobre la conveniencia del empleo de ese 
término— es justamente el siguiente: ella reivindica el liderazgo moral de 
la nación, pero se muestra incapaz de pensar una nueva sociedad. (s. p.)

Es decir, contrario a lo que se esperaría de una intelligentsia “desprovista 
de pensamiento utópico. La utopía es sustituida por una esperanza, relegada 
a un futuro impreciso”[...] que se expresa en “los mitos del ‘padres del futuro’ 
y del ‘gigante dormido’” (Martins s. p.).13

En términos generales, la preocupación de los intelectuales brasileños 
no sería la sociedad, tal como lo fue en Rusia o Polonia en los siglos xviii 
y xix, sino la Nación a través de la configuración de una institucionalidad 
que, necesariamente, pasaba por el fortalecimiento del Estado. Este es el 
caso de la lectura polémica que hace Sérgio Miceli sobre los intelectuales del 
modernismo y la cooptación efectuada por el proyecto político de Gétulio 

12	 El original dice: “É ainda no Rio de Janeiro que a transformação física da cidade, empre-
endida entre 1902 e 1906 pelo prefeito Pereira Passos (a partir de um plano claramente 
inspirado no Haussman), rasgará os bairros pobres e exporá em pleno dia a miséria 
urbana […]. São abundantes os testemunhos sobre o furor e a vergonha das pessoas ‘bem’ 
de uma ciudades cuja população aumentara de 30% em dez anos (692 mil habitantes em 
1900) em face no espetáculo daqueles a quem recrimina a condição de miseráveis”.

13	 El original dice: “O traço más interesante do que seria essa intelligentsia em formação 
—traço que pode inclusive levantar dúvidas sobre a conveniencia do emprego desse 
termo— é justamente o siguente: ela reivindica a liderança moral da nação, mas mostra-se 
incapaz de pensar una nova sociedade” (s. p.). Es decir, contrario a lo que se esperaría de 
una intelligentsia “desprovida de pensamento utópico. A utopia é substituida por uma 
esperança, relegada a um futuro impreciso” […] que se expresa en “os mitos do ‘pais do 
futuro’ e ‘do gigante adormecido’.



142

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

Vargas.14 En este mismo sentido, comentando el trabajo de Miceli, Silviano 
Santiago, en su reseña de la obra de Miceli titulada “O intelectual modernista 
revisitado” de 1988, manifiesta que dicha obra, a propósito de los modernistas 
y su silencio en torno al “precio” de la obra, se constituye en una especie 
de evaluación de los “costos políticos que el proyecto artístico modernista 
acarreó por no haber el artista (y el texto) invertido valerosamente en otras 
fuentes de ingresos, como, por ejemplo, el mercado consumidor”15 (11).

Los ciudadanos ilustrados, poseedores de títulos universitarios y per-
tenecientes a las élites tradicionales, como es el caso de José Lins do Rego, 
alternarán sus actividades burocráticas con el oficio de intelectuales, lo que 
les imprimirá cierto carácter de autodidactas que, a la altura de las décadas 
de los cuarenta y los cincuenta, habrán alcanzado plena posesión de la 
competencia y la idoneidad características de estos profesionales de las 
letras. Esta descripción está respaldada por Silviano Santiago en el ensayo 
citado arriba, “O intelectual modernista revisitado” de 1988, al enfatizar 
la calidad de este tipo de intelectuales que, sin formación universitaria 
especializada, mantenían un diálogo fructífero con el público letrado (65). 
Paso seguido afirma: “Verdaderos formadores de opinión, responsables por 
el éxito o fracaso de obras y autores, esos críticos fueron responsables aún 
por una continua actualización y ampliación internacional del cuadro de 
lecturas del brasileño”16 (65).

Por su parte, la mencionada alternancia de la actividad crítica con otros 
oficios y un amplio interés en torno a lo cotidiano, la cultura popular, los 
problemas sociales, junto a sus personalidades y sus sentimientos, pueden 
llegar a explicar que en muchos casos en sus intereses profesionales no 
primaran los aspectos concernientes a la estética sino los de la política, 

14	 En el emblemático ensayo “Gordos e magros” de 1935, José Lins do Rego hará una inter-
pretación del nuevo movimiento literario, político y cultural al clasificar a Rui Barbosa 
como escritor “gordo” o académico y grandilocuente. Refiriéndose a Machado de Assis, 
dice: “La perfección gramatical no llegó a serlo todo para su arte, porque si lo hubiera 
sido sería un gordo como Rui Barbosa” (Rego 5).

15	 El original dice: “custos políticos que o projeto artístico modernista acarretou por não 
ter o artista (e o texto) investido corajosamente em otras fontes de renda, como, por 
exemplo, o mercado consumidor”.

16	 El original dice: “Verdadeiros formadores de opinião, responsáveis pelo sucesso ou racaso 
de obras e autores, esses críticos foram responsáveis ainda por uma contínua atualização 
e ampliação internacional do quadro de leituras do brasileiro”.



143

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

respaldados por los avances provenientes de la sociología, la economía y, 
como gran novedad, de la cultura popular. Una vez más Santiago afirma:

El enamoramiento con la idea de participación social y política, herencia 
segura de la traición de los hombres de espíritu (la traición de los intelectuales), 
según la expresión y la tesis de Julien Benda, llevó a los artistas brasileños a 
una aproximación gradual al Estado en la década de 30.17 (“El intelectual” 9)

Todos y cada uno de estos aspectos se constituyen en verdaderos sustentos 
tanto de la producción artística como de la crítica literaria de la segunda 
época del modernismo. Así parece explicarlo João Luiz Lafetá en relación 
con Mário de Andrade:

Comprendiendo como pocos los caminos del arte moderno y las revoluciones 
por ella operados en el interior del lenguaje literario, mantiene todavía su 
tendencia a funcionar socialmente, buscando así alejar el fantasma del 
individualismo y acercarse a un lenguaje —o de ciertas “constancias” psico-
lógicas populares— capaz de hacer efectivo su deseo de compromiso. En ese 
movimiento su mayor dificultad es la contradicción que siente existir entre 
la expresión poética y el proselitismo político, el primero transportando “las 
nociones más conscientes para un plano vago, más general, más complejo, 
humano, y el segundo exigiendo exactamente lo opuesto, consciencia, y 
encontrando por lo tanto su vehículo ideal en la Prosa.18 (199)

17	 El original dice: “O namoro com a idéia de participação social e política, herançã certa 
da traição dos homens de espíritu (‘La trahison des clercs’), segundo a expressão e a tesse 
de Julien Benda, levou os artistas brasileiros a uma aproximação gradativa do Estado na 
década de 30”.

18	 El original dice: “Compreendendo como poucos os caminos da arte moderna e as 
revoluções por ela operados no interior da linguagem literaria, mantém todavía a sua 
tendencia a funcionar socialmente, procurando assim afastar o fantasma do indivi-
dualismo e se aproximar de uma linguagem —ou de certas “constancias” psicológicas 
populares— capaz de tornar efetivo seu desejo de engajamento. Nesse movimento sua 
maior dificuldade é a contradição que sente existir entre a expressão poética e o proseli-
tismo político, o primero transportado ‘as noções mais conscientes para um plano vago, 
mais geral, mais complexamente humano, e o segundo exigindo exatamente o oposto, 
precisão e consciencia, e encontrando portanto seu veículo ideal na Prosa”.



144

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

De igual manera, este parece ser el sentido de lo que plantea Mário de 
Andrade cuando se atreve a imponer el compromiso del artista modernista 
con su tiempo:

Yo creo que los modernistas de la Semana de Arte Moderno no debemos 
servir de ejemplo a nadie. Pero podemos servir de lección. El hombre 
atraviesa una etapa íntegramente política de la humanidad. Nunca jamás fue 
tan “momentáneo” como ahora. Los abstencionismos y los valores eternos 
pueden quedarse para después. Y a pesar de nuestra actualidad, de nuestra 
nacionalidad, de nuestra universalidad, una cosa no ayudamos verdade-
ramente, de una cosa no partimos: el desmejoramiento político-social del 
hombre. Y esta es la esencia misma de nuestra época.19 (“O movimento” 255)

Desde esta perspectiva, tienen un gran peso la formación y los intereses 
académicos y políticos inherentes a los exponentes de la nueva crítica y, en 
opinión de Antonio Candido, hacen acopio de la metáfora de “hombre-
puente” atribuida por Candido a Sérgio Milliet:

Había estudiado ciencias económicas y sociales en una universidad suiza y 
adquiriría aquella técnica de aprender que nosotros estábamos tratando de 
dominar. Como nosotros, partiría de la sociología, de la psicología, de la 
economía, de la filosofía; como nosotros, había experimentado el impacto del 
marxismo pero también de la sociología universitaria; como nosotros tenía 
una preocupación política acentuada pero sin sectarismo; como nosotros, 

19	 El original dice: “Eu creio que os modernistas da Semana de Arte Moderna não debemos 
servir de exemplo a ninguém. Mas podemos servir de lição. O homenm atravessa uma 
face integralmente política da humanidade. Nunca jamais êle foi tão ‘momentáneo’ como 
agora. Os abstencionismos e os valores eternos podem ficar para depois. E apesar da nossa 
atualidade, da nossa nacionalidade, da nossa universalidade, uma coisa não ajudâmos 
verdadeiramente, duma coisa não partipâmos: o amilhoramiento político-social do 
homem. E esta é a essência mesma da nossa edade”. Por otra parte, en opinión de Lafetá, 
“[…] en Mário de Andrade se presenta desde los textos de la juventud una preocupación 
constante por teorizar la utilización estética de los medios expresivos, no se olvida 
tampoco de buscar las raíces de la creación, procurando fundamentar su poética en una 
comprensión amplia de la naturaleza psicológica de los procedimientos. Posteriormente, 
apremiado por la consciencia del papel funcional de la literatura, agregará a la teoría 
erigida en los inicios del Modernismo, sin perder los enfoques estético y psicológico, 
una faceta más del problema literario: su carácter de instrumento de la comunicación 
humana, su papel socializador” (155).



145

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

aspiraba a un socialismo democrático diferente de las fórmulas reinantes. 
(“Sérgio Milliet” 386)

Un poco anterior a esta afirmación, Sérgio Miceli agregará, en relación 
con los intelectuales brasileños que, además de tener en su haber un capital 
cultural diversificado —el coherente con su origen social y relacionado con 
la alta cultura—, tendrán una amplia familiaridad con las nuevas formas 
propias de la industria cultural y del entretenimiento:

La lectura de las historietas, de las novelas policiales, de las novelas de capa 
y espada y, en especial, la popularidad del cine, los discos, y los demás mass 
media serían los medios a través de los cuales se incidiría en la estructuración 
del discurso literario que llegaría a sustituir los modelos narrativos consa-
grados en el siglo xix en Europa. En términos generales, estos productos de 
la cultura de masas fueron las principales fuentes de referencia en la nueva 
etapa en que ingresaba el proceso de “sustitución de importaciones” en el 
campo de la producción cultural de una formación social dependiente.20 (119)

En lo concerniente a las décadas de 1930 y 1940, tanto Antonio Candido 
como Randal Johnson coinciden en afirmar que fue durante estos años 
que se consolidó la autonomía del campo literario. Por una parte, Johnson 
afirma que Gétulio Vargas,21 en sus dos primeras presidencias, junto al 
periodo dictatorial conocido como Estado Novo, convoca a los intelectuales a  
abandonar la torre de marfil y los invita a participar en las tareas dirigidas 
a la construcción nacional. Inicialmente, apoyado por amplios sectores 
de la sociedad civil y atemorizados por el avance del comunismo, surge la 
simpatía de ciertos grupos de intelectuales hacia Vargas.

20	 El original dice: “A leitura das histórias em quadrinhos, dos romances policiais, dos 
romances de capa e espada e, em especial, a freqüência ao cinema, os discos, e os demais 
meios de comunicação que então passaram a veicular os pincípios de estruturação do 
discurso literário que viriam se subtituir aos modelos narrativos consagrados no século 
xix na Europa, foram as principais fontes de referencia na nova etapa em que ingressava 
o proceso de ‘substituição de importações’ no campo da produção cultural de uma 
formação social dependente”.

21	 Gétulio Dornelles Vargas (1882-1954) fue cuatro veces presidente del Brasil: en el Gobierno 
provisorio posterior a la Revolución del 30 (1930-1934), fue presidente constitucional en 
1934-1937, durante el periodo de su dictadura denominada Estado Novo (1937- 1945) y 
fue elegido presidente en 1951-1954. 



146

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

En general, sus políticas parecían expresar los deseos de la joven intelli-
gentsia brasileña en torno al fortalecimiento del Estado y con esto atender 
los ideales de la Revolución del treinta, incluidas las políticas dirigidas a 
la conservación del patrimonio arquitectónico de Brasil. Así lo manifiesta 
José Lins do Rego refiriéndose a las políticas estatales, en su ensayo “Do 
bom tradicionalismo” de 1942:

Recife era una ciudad de carácter propio, con los colores y sus rasgos pinto-
rescos. Una ciudad que para sobrevivir no necesitaría de destruirse, y lo que 
dominaba en los hombres de Recife era un sentimiento de aversión contra 
todas las particularidades de la vieja ciudad brasileña [...] Aníbal Fernandes, 
sin embargo, bien leído, se pronunció contra los demoledores [...] Y Anibal 
Fernandes [en 1917] realizó en Pernambuco la primera obra de protección 
seria que tuvimos a lo que es verdaderamente digno de sobrevivir. Su informe 
era un programa de acción que más tarde sería puesto en práctica por el 
presidente Vargas.22 (109-110)

No obstante el entusiasmo que dicho nacionalismo despertó en los inte-
lectuales, es sintomático que para 1935, José Lins, en “O deber dos homens de 
letras”, en defensa de la amenazada neutralidad del intelectual, manifestara:

El hombre de letras está siendo llamado por todos lados por una defini-
ción. Quieren que él abandone ahora la “torre de marfil”, el plano de pura 
contemplación, para caer en medio de las pasiones que agitan el mundo.

El fascismo moviliza sus recursos de catequesis invocando grandezas 
del pasado pero sugiriendo, o mejor imponiendo, una limitación grosera 
de la libertad. “El hombre reducido a un altoparlante de las frases de los 
Duces y de los Führers. El escritor queda reducido a un apologista de la 

22	 El original dice: “O Recife era uma cidade de caráter próprio, com as cores e os seus pito-
rescos. Uma cidade que para sobreviver não precisaría de destruir-se, e o que dominava 
nos homens do Recife era um sentimento de aversão contra todas as particularidades da 
velha cidade brasileira […] Aníbal Fernandes, porém, bem lido, insurgira-se contra os 
demolidores desapiedados […] E Annibal Fernandes [em 1917] realizou em Pernambuco 
a primeira obra de asistencia séria que tivemos ao que é verdadeiramente digno de 
sobreviver. O seu relatório era um programa de ação que mais tarde seria posto em 
prática pelo presidente Vargas”. Aquí mismo se refiere al trabajo del escritor Rodrigo 
m.f de Andrade quien, tal vez debido a su sensibilidad de poeta, hizo el levantamiento 
del patrimonio artístico e histórico de las ciudades pequeñas del nordeste (111).



147

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

nación, de la raza, de los ídolos otros que no tienen la belleza de los ídolos 
del oro del desierto”.23 (259)

Lins do Rego, en franca oposición a la reducción “del animal pensante 
de Aristóteles a una pobre bestia movida y guiada por la voluntad de un jefe 
[...] sujeto, como cualquiera de nosotros a errores y desvaríos” (“O deber” 
259),24 advierte que dichos llamados a los hombres de letras, no tiene más 
finalidad que “[e]xaltar los peores instintos del hombre, los más bajos y los 
más viles [...] es querer reducir fuerzas nacidas para la creación más alta 
a instrumentos de destrucción” (“O deber” 260-261).25 En consecuencia, 
conocedor de las inclinaciones políticas de muchos de los intelectuales 
brasileños, afirma:

Los intelectuales en Brasil que están siendo tentados por una ideología de 
extrema derecha debían llevar más serio sus facultades de pensar y de sentir. 
Para todos nosotros que vivimos de la libertad, el compromiso con partidos 
absorbentes es incluso un suicidio, un abandono de todo nuestro privilegio 
de estar sobre los cerdos y los lobos.26 (“O deber” 261)

Si de acuerdo con Antonio Candido, la Revolución del treinta se consti-
tuye en la expresión más fiel de todo un conjunto de inquietudes dirigidas 
a concretar el ingreso de Brasil a la modernidad, también es cierto, como 
señala Randal Johnson, que el Estado Novo se presenta como la expresión 

23	 El original dice: “O homem de letras está sendo chamado por todos os lados por uma 
definição. Querem que ele abandone agora a ‘torre de marfim’ o plano de pura contem-
plação, para cair no meio das paixões que agitam o mundo.

	 O fascismo moviliza seus recursos de catequese invocando grandezas do pasado mas 
sugerindo, ou melhor impondo, uma limitação grosseira da liberdade. ‘O homem 
reduzido a um alto-falante das frases dos Duces e dos Fuehrers. O escritor fica reduzido 
a um apologista da nação, da raça, dos ídolos outros que não tem a beleza dos ídolos do 
oiro do deserto’” (259).

24	 El original dice: “do animal pensante do Aristóteles a uma pobre besta movida e guiada 
pela vontade de um chefeun […] sujeito, como qualquer de nos a erros y desvairos”.

25	 El original dice: “exaltar os piores instintos do homem, os mais baixos e os mais vis […] 
é querer reduzir forzas nascidas para a creação mais alta a instrumentos de destrução”.

26	 El original dice: “Os intelectuais no Brasil que estão sendo tentados por uma ideología 
de extrema direita devíam levar mais serio as suas faculdades de pensar e de sentir. 
Para todos nós que vivemos da liberdade, o compromisso com partidos absorventes é 
mesmo que um suicídio, um abandono de todo o nosso privilégio de estarmos encima 
dos porcos e dos lobos”.



148

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

más fiel del proyecto ideológico y político de gran parte de los ideales de la 
Revolución. En términos generales, Johnson argumenta que el Estado Novo, 
de manera oportunista, si no toma como suyo el ideario del modernismo, 
dice adoptar como base de su proyecto las aspiraciones de dicha generación 
participante de la Revolución del treinta. Así lo recuerda el sociólogo 
mencionado cuando cita lo dicho por Gétulio Vargas en un discurso de 
1951 en la Universidad del Brasil:

Las fuerzas colectivas que provocaron el movimiento revolucionario del 
modernismo en la literatura brasileña (...) fueron las mismas que precipitaron, 
en el campo social y político, la Revolución victoriosa de 1930. La insatis-
facción brasileña (...) buscaba algo nuevo, más sinceramente nuestro, más 
visceralmente [...] la renovación de los valores literarios y artísticos por un 
lado, (y) la renovación de los valores políticos y de las propias instituciones 
(por otro) se fusionaron en un movimiento más amplio, más general, más 
completo, simultáneamente reformador y conservador, donde se limitaron 
los excesos, (...) armonizadas las tendencias más radicales y divergentes.27 
(Johnson 168)

Es precisamente —en relación con las motivaciones del movimiento 
modernista— la renovación de los valores literarios y artísticos, junto 
con una construcción de la identidad, en donde se pueden encontrar las 
posiciones más ambiguas de los intelectuales con el Estado Novo. Si bien no 
debería interpretarse como la entrega de la intelligentsia brasileña al statu 
quo, lo cierto es que el nacionalismo en el que desembocó, poco a poco, fue 
adquiriendo los esbozos del fascismo.

En este sentido, si para Antonio Candido, por una parte, el proceso de 
desaristocratización de la sociedad brasileña en los años treinta posibilita 
la aparición del intelectual y el artista opositor al orden establecido; por 

27	 El original dice: “As forzas coletivas que provocaram o movimento revolucionário do 
modernismo na literatura brasileira (…) foram as mesmas que precipitaram, no campo 
social e político, a Revolução vitoriosa de 1930. A insatisfação brasileira (…) buscava 
algo novo, mais sinceramente nosso, mais visceralmente brasileiro […] a renovação dos 
valores literários e artísticos por um lado, (e) la renovação dos valores políticos e das 
próprias instituções (por outro) se fundiram num movimento mais amplo, mais geral, 
mais completo, simultaneamente reformador y conservador, onde foram limitados os 
excesos, (…) harmonizadas as tendências más radicais e divergentes”. 



149

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

otra, Silviano Santiago, a propósito del trabajo de Sérgio Miceli, Intelectuais 
e clase dirigente no Brasil, afirma que “[la] lectura que se ha hecho de la 
participación de los intelectuales modernistas en el proyecto de nación de 
la Nueva República fue, por muchos años, ignorada por razones obvias”28 
(“O intelectual” 10).

Sin embargo, en el ámbito latinoamericano, en repetidas ocasiones, la 
profesionalización de los intelectuales ha sido posible a través del fomento 
estatal, ya sea a través de políticas dirigidas a la conformación de un arte y 
una identidad nacional o mediante el aval y patrocinio de grandes obras. 
No otro parece ser el caso de Brasil; Getúlio Vargas encarga a los artistas 
la realización de grandes obras arquitectónicas y culturales, tales como la 
construcción del edificio del Ministerio de Educación y Salud y la contratación 
de Candido Portinari para el fresco del edificio, junto a las colecciones de 
títulos literarios y especializados, en las que participarían Gilberto Freyre y 
Plínio Salgado, etc., además de la institucionalización de oficios, representada 
en la formación de la Associação Brasileira de Escritores (abde) en 1945. 
Estos ejemplos se constituyen en la expresión más clara de algunas de las 
estrategias a través de las cuales el Estado Novo cooptó a gran parte de los 
intelectuales. Así lo expresa Santiago cuando afirma:

En cuanto funcionario público privilegiado competidor en el mercado 
de puestos de la Nueva República, el intelectual brasileño participó en un 
proyecto de Nación vehiculado por los victoriosos de la revolución del 30 
y acabó por ser pieza indispensable en la modernización social y cultural 
pregonada por el Estado interventor.29 (“O intelectual” 9)

Si bien, todos y cada uno de los proyectos culturales patrocinados por el 
régimen parecían constituirse en la base ideológica del Estado Novo, no es 
posible desconocer que con ellos se posibilitó la aparición de condiciones 

28	 El original dice: “[a] leitura que se tem feito da participação dos intelectuais modernistas 
no projeto de nação da Nova República foi, por muitos anos, negligenciada por rações 
óbvias”.

29	 El original dice: “Enquanto funcionario público privilegiado competidor no mercado 
de postos da Nova República, o intelectual brasileiro participou de um projeto de Nação 
veiculado pelos vitoriosos da revolução de 30 e acabou por ser peça indispensável na 
modernização social e cultural pregada pelo Estado interventor”.



150

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

indispensables para la futura autonomización del campo intelectual, tal 
como lo plantearía Pierre Bourdieu, al proporcionar cierta independencia 
económica y gremial, posteriormente invertida en actividades y proyectos 
propios que redundaron en resistencia ideológica en el seno del régimen. 
Así parece entenderlo Sérgio Miceli:

El aumento considerable del número de intelectuales convocados para el 
servicio público provocó un proceso de burocratización y de “racionalización” 
de las carreras que poco tiene que ver con la concesión de puestos y prebendas 
que los jefes políticos oligárquicos acostumbraban brindar a sus escribas 
y favoritos. Aunque es innegable que el reclutamiento de los intelectuales 
a lo largo del período Vargas continuó como antes, dependiendo en gran 
parte del capital de relaciones sociales de los postulantes a los cargos, vale 
decir servidores o mayordomos cuya rentabilidad podría sobrepasar aquella 
proporcionada por títulos escolares o por las aptitudes profesionales, es 
necesario admitir que la nueva etapa de la división trabajo administrativo 
acabó imponiendo cambios de peso en las relaciones entre los intelectuales 
y la clase dominante.30 (131-132)

No obstante, es importante resaltar que debido a que el Estado era el 
mayor generador de empleo e impulsor de empresas culturales, al grueso 
de los intelectuales que permanecían en el país no le era fácil abstenerse de 
participar de las dádivas ofrecidas, aunque con su participación se ponía 
en riesgo su libertad profesional. Así lo manifiesta Silviano Santiago al 
comentar el trabajo de Sérgio Miceli:

La postura de Miceli fue insoportable porque, inmediatamente, él tomó 
estratégicamente el partido opuesto, es decir, descartó completamente la 

30	 El original dice: “O aumento considerável do número de intelectuais convocados para 
o serviço público provocou um proceso de burocratização e de ‘racionalização’ das 
carreiras que pouco tem a ver com a concessão de postos e prebendas com os chefes 
políticos oligárquicos costumavan brindar seus escribas e favoritos. Embora seja inégavel 
que o recrutamento dos intelectuais ao longo do período Vargas continou como antes a 
depender amplamente do capital de relações sociais dos postulantes aos cargos, vale dizer, 
caudatario de ‘pistolões’ cuja rentabilidade poderia sobrepujar aquela proporcionada 
títulos escolares ou pelas aptidões profisisionais, cumpre admitir que o novo estágio da 
divisão trabalho administrativo acabou impondo mudanças de peso nas relações entre 
os intelectuais e a clase dominante”.



151

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

producción literaria revolucionaria en el análisis, para detenerse solamente 
en la relación entre el intelectual y el Estado, estudiando los mecanismos de 
mercado de puestos que se abrían en aquella época.31 (“O intelectual” 10)

En palabras de Miceli:

El funcionalismo público federal, civil y militar, recibió un trato privile-
giado que consistió, básicamente, en un conjunto articulado de derechos y 
prerrogativas estatuidas en leyes especiales que involucraban los principales 
aspectos relativos a la reproducción de las condiciones materiales y del status 
de prácticamente todos los escalones del personal burocrático de carrera. 
Al convertirse en el blanco de beneficios significativos, el funcionalismo 
público acabó convirtiéndose en una de las bases sociales para la sustentación 
política del régimen.32 (134)

 Modernismo, regionalismo y Estado Novo

En el ensayo titulado “Espécie de história literária” de 1935, José Lins 
do Rego menciona a Sérgio Milliet como un escritor paulistano quien, al 
referirse a la novela contemporánea brasileña, sobredimensiona el papel 
de la Semana da Arte Moderna de 1922. En apariencia, la postura crítica 
y contestataria de José Lins do Rego parece surgir de la frustración que le 
genera el desconocimiento de Milliet, en cuanto vocero de la élite del sudeste, 
de los aportes hechos por los autores de novelas regionales nordestinas al 
modernismo y, a modo de desafío, recuerda que fue en Recife donde Gilberto 
Freyre advirtió sobre la superficialidad de este tipo de movimientos; así 

31	 El original dice: “A postura de Miceli foi insoportável porque, imediato, ele tomou 
estratégicamente o partido oposto, isto é, descartou completamente a producão literária 
revolucionária na análise, para se deter somente na relacão entre o intelectual e o Estado, 
estudando os mecanismos de mercado de postos que se abria naquela época”.

32	 El original dice: “O funcionalismo público federal, civil e militar, recebeu um trata-
mento privilegiado que consistiu, básicamente, num conjunto articulado de direitos e 
prerrogativas estatuidos em leis especiais que envolviam os principais aspectos relativos 
à reproducão das condições materiais e do status de praticamente todos os escalões 
do pessoal burocrático de carreira. Tornando-se o alvo de benefícios significativos, o 
funcionalismo público acabou convertendo-se numa das bases socias para a sustentacão 
política do régimen”.



152

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

mismo, recuerda que él en su momento, en un periódico político, toman-
do una posición contraria, atribuyó este tipo de actividades a caprichos 
nostálgicos e inoficiosos de un millonario como Oswald de Andrade (97).

En este escrito es posible evidenciar que la incomodidad de Lins do Rego 
nace del desconocimiento por parte de Milliet del movimiento intelectual 
del Nordeste, en especial, de lo realizado por Gilberto Freyre y Manuel 
Bandeira, este último, en opinión de do Rego, el verdadero protagonista 
del movimiento poético modernista.33 En términos generales, lo que parece 
incomodar a Lins do Rego, es que “[s]in embargo, para el Sr. Sérgio Milliet, 
toda la novela que viene del Norte está condenada a morir, porque le falta 
horizonte, que es un producto de la tierra, porque expresa una realidad 
infeliz” (“Especie de historia” 98).34 Es así como este ensayo se constituye 
en una lección de historia para el paulistano Milliet:

El gran error del Sr. Sérgio Milliet está en su ignorancia de la historia del arte 
y de la literatura. Lo que el Sr. Milliet rechaza en la literatura que él llama 
nordestina para humillarla, para darle límites estrechos, es lo que hay de  
grande en toda la literatura. Es el vigor, es la salud que viene de la tierra, 
de las entrañas de la tierra, del alma del pueblo.35 (“Espécie de história” 44)

33	 En “História do nosso Modernismo” de 1945, José Lins anuncia la conferencia que dictará 
Mario de Andrade en el salón de Itamarati sobre el Modernismo. Haciendo acopio de 
un lenguaje ambiguo, irónico para los que conocen su concepción del proceso creativo, 
la importancia de una tradición viva y la lengua auténtica. De acuerdo con el crítico, 
la presentación que hará Mario de Andrade será un acto de canonización, una forma 
de vedettización: “Qué fue el modernismo para Mário de Andrade sino un mágico 
ejercicio para su corazón atormentado” (126), “El hombre que hace 20 años imaginara 
una revolución para destruir un mundo de formas viejas solo quería una cosa: era tener 
una forma que fuese de su tiempo” (127). “Pudo haberme engañado. Mário de Andrade 
era más serio, más grave de lo que se pueda imaginar. Y hombre que sufre más de lo que 
se divierte. Vamos a abrirlo, mañana, contando la historia del modernismo que es su 
historia” (127). El original dice: “Que foi o modernismo para Mário de Andrade senão 
um mágico exercício para o seu coração atormentado?” (126), “O homem que há 20 
anos imaginara uma revolução para destruir um mundo de formas velhas só quería uma 
coisa: era ter uma forma que fosse de seu tempo” (127). “Posso ter me enganado. Mário 
de Andrade era mais serio, mais grave do que se possa imaginar. E homem que sofre 
mais do que se diverte. Vamos ouvir-lo, amanha, contando a história do modernismo 
que é a sua história” (127).

34	 El original dice: “No entanto, para o Sr. Sérgio Milliet, todo o romance que vem do Norte 
está fadado a morrer, porque lhe falta horizonte, que é um produto da terra, porque 
exprime uma realidade infeliz”.

35	 El original dice: “O grande erro do Sr. Sérgio Milliet está na sua ignorancia da história 
da arte e da literatura. O que o Sr. Milliet repele na literatura que ele chama nordestina 



153

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

Este ensayo, desde su título “Espécie de história literária”, parece incitar 
a una lectura deconstructiva de una narración de la historia que aspira a ser 
oficial, tan solo por el hecho de representar los sectores socioeconómicos y 
políticos que detentan el poder. Sectores que, conscientes de la necesidad 
aseguran su superioridad, se atribuyen la autoría única e inédita de logros 
que en realidad involucran a sectores sociales, políticos y culturales que 
históricamente han sido relevantes. Al menos así parece sentirlo José 
Lins do Rego y, para ello, no solo reconstruye dicha narración, sino que, 
como es de esperarse para lograr legitimidad, acude a escritores de gran 
valía en el ámbito literario mundial como Tolstoi y Dostoievski en Rusia o 
Rabelais en Francia, pues ellos alimentaron sus literaturas nacionales con 
lo cotidiano del pueblo y del dolor de este. Por esto, asimismo menciona a 
Knut Hamsun de Escandinavia, quien se ocupó del dolor y la desgracia de 
su región: “[c]riticar la novela porque expresa la desgracia de una región, 
de una porción de la humanidad, es querer conducir la creación al puro 
artificio gramatical” (44).36

La tragedia del nordestino, la sequía, el hambre y las inundaciones, para 
Milliet, en opinión de Lins do Rego, no pueden dar la talla de “un héroe 
universal” y parece esperar un héroe y una novela que no tenga nada que 
ver con Brasil, ubicándose en un mirador que, en opinión de Lins do Rego, 
es más una distancia ideológica y política (“Espécie de história” 44). Esta 
apreciación de José Lins, quien dice no identificarse con Macunaíma de 
Mário de Andrade y su lenguaje enrevesado y retórico, si bien parece querer 
restituir el protagonismo del nordeste en lo que a la renovación artística y 
cultural de Brasil de la década del veinte y el treinta se refiere, pareciera ser 
excesiva en lo que respecta a la lectura que hace Antonio Candido del mismo 
fenómeno mucho tiempo después.37 Atribuyendo el surgimiento de la novela 

para humilhá-la, para dar-lhe limites estreitos, é o que há de grande en toda a literatura. 
É o vigor, é a saúde que vem da terra, das entranhas da terra, da alma do povo”. 

36	 El original dice: “Criticar o romance porque ele exprime a desgraça de uma região, de 
uma porção da humanidad é querer conducir a criação para o puro artifício gramatical”.

37	 José Lins do Rego, en su extenso ensayo titulado “Presençã do Nordeste em la literatura” 
de 1945, hace una narrativa con la que seguramente pretende resarcir a su región del 
desconocimiento de sus grandes aportes artísticos e intelectuales: las artes plásticas desde 
el siglo xvii, el pensamiento y la investigación con Tobias Barreto y Silvio Romero. Por 
último, menciona a Manuel Bandeira como el niño “de la calle de União, de Recife, evocó 
la tierra de los abuelos y ligó lo moderno a lo eterno” (123) (da rua da União, do Recife, 
evocou a terra dos avós e ligou o moderno ao eterno).



154

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

regional nordestina a una consecuencia del “rechazo del inconformismo y 
anticonvencionalismo constituidos en derecho” (“La revolución”279) como 
efecto de las innovaciones formales y temáticas del modernismo. En términos 
generales la lectura de Candido puede resumirse en la siguiente cita:

En verdad casi todos los escritores de calidad acabaron escribiendo como 
beneficiarios de la liberación operada por los modernistas, que acarreaban 
la depuración antioratoria del lenguaje, buscando especialmente una sim-
plificación creciente y los giros coloquiales que rompían con la artificialidad 
anterior. (“La revolución” 279)

De esta manera, la afirmación de Candido parece sustentarse en el hecho 
de que la superación de la literatura académica de la Primera República ha 
sido atribuida, no solo a la democratización de la educación, en la cual São 
Paulo tendría el protagonismo a través de la Escola Nova38 y a su tímida 
aplicación tras el intento de golpe por parte del Partido Comunista (pcb) en 
1936, sino a lo que Sérgio Miceli alude como el resultado del contacto con la 
cultura popular y de masas de las jóvenes generaciones, desde cuya lógica y 
ordenamiento, según su perspectiva, se extraerán los principios de estruc-
turación del discurso literario como resultante del espíritu del modernismo.

Este tema será objeto de disputas por parte de los intelectuales nordestinos 
frente a las versiones de los del sudeste y, en consecuencia, una constante en 
la ensayística de José Lins do Rego. En este sentido, son innumerables las 
referencias de Lins do Rego tanto al pueblo como a la oposición entre lengua 
académica y la lengua coloquial y viva. En primer lugar, tenemos que resaltar 
su famoso ensayo titulado “Gordos e magros” escrito a fines de la década 
del veinte y principios del treinta; en sus propias palabras su título “es una 

38	 La lucha por la reforma de la enseñanza, de acuerdo con Luciano Martins, se constituye 
en un espacio de acción para la intelligentsia. Es así como en 1924 se funda la Asociación 
Brasileña de Educadores (abe) en Río de Janeiro. Esta asociación da origen a la Escola 
Nova. Se promueve la investigación de los profesores con el fin de constituir una 
educación, básica y profesional, gratuita, estatal y laica. Parte del dilema que sustenta al 
movimiento lo explícita Fernando de Azevedo por medio de un dilema: “O educamos al 
pueblo para que él engendre las élites, o formamos las élites para que ellas comprendan 
la necesidad de educar al pueblo” (citado en Candido, “La revolución” 279). En 1926, el 
periódico O Estado de São Paulo encarga a Fernando Azevedo una investigación sobre 
“instrucción pública” cuyos resultados se dieron a conocer por el periódico durante 
cuatro meses (Martins s. p.).



155

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

tentativa de interpretación del estilo en literatura” (xi)39 que, a la postre, es 
un rechazo a la retórica y una apuesta a la lengua del pueblo. Por esto en su 
ensayo “Prefiro a Montaigne” publicado en la colección A casa e o homem 
de 1954, afirma que ante la petición de uno de sus lectores, en relación con 
el cuidado del estilo, opta por “reconocer” falta de coraje para los recortes 
que su lector le sugiere y acude y se respalda en los maestros grandes de la 
verdadera literatura: Y me amparo en el maestro Montaigne, que confiesa: 
“El lenguaje que a mí me gusta es un lenguaje sencillo y espontáneo, lo 
mismo en el papel que en la boca” (“Le parle que j’aime c’est un parle simple 
et näif, tel sur le papier qu’à la bouche”) y termina su respuesta:

Al lector que me llama para la buena cadencia académica, para escribirle 
como un arte de hacer rentas, le digo, con toda mi grosera franqueza, que 
mejor vale escribir con mi alma y mi lengua cargada de impurezas, mi 
escritura, que la corrección gramatical que me haría escribir tan bien como 
escribe el Sr. Cláudio de Sousa.40 (94)

Es importante destacar que esta postura ya había sido expuesta por Lins 
do Rego en relación con la escritura de Graciliano Ramos en el ensayo  
“O mestre Graciliano” publicado en 1945:

La lengua de que se sirve es un instrumento de fabulosa precisión. No hay 
en ella un desgaste de pieza, un tornillo flojo. Todo va a un ritmo perfecto. 
Es un maestro de la lengua para muchos. Para mí, él es maestro de oficio 
más difícil que el de maniobrar bien las palabras. Es un maestro como fuera 
Stendhal, de palabras precisas, pero de pasiones indomables.41 (37)

39	 El original dice: “é uma tentativa de interpretação do estilo em literatura”.
40	 El original dice: “Ao leitor que me chama para a boa cadencia acadêmica, para o escrever 

como uma arte de fazer rendas, eu lhe digo, com toda a minha rude franqueza, que 
melhor vale escrever com a mina alma e a mina língua carregada de impurezas, mas o 
meu escrever, do que a correção gramatical que me faria escrever tão bem quanto escreve 
o Sr. Cláudio de Sousa”. (94)

41	 El original dice: “A língua de que ele se serve é um instrumento de fabulosa precisão. Não 
há em ela um desgaste de peça, um parafuso frouxo. Tudo anda num ritmo perfeito. É 
um mestre da língua para muitos. Para mim, ele é mestre de ofício mais difícil que o de 
manobrar bem as palavras. É um mestre como fora Stendhal, de palavras precisas, mas 
de paixões indomáveis”. 



156

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

Por último, en opinión de José Lins habría que resaltar que el modernismo se 
constituye en una facción del “mundanismo parisiense”, no obstante reconozca 
la participación de coterráneos nordestinos en lo sucedido en São Paulo, en 
especial, Graça Aranha. Este último descrito como una voz retardada de la 
Escola de Recife que renegó de la Academia y apoyó al modernismo paulistano, 
a sabiendas de la carencia de autenticidad: “Se derrumbaban ídolos de piedra 
mármol para fijar otros ídolos, otras fórmulas, otros prejuicios. La semana de 
arte moderno fue, sin embargo, un momento de tensión creadora, superando 
aquella integración en el todo universal del monismo romántico de Graçã Araña” 
(“O mestre” 123).42 Sin embargo, no todo se había perdido pues pasados tan solo 
unos meses regresaría Gilberto Freyre e iniciaría un movimiento que le daría 
relevancia a las raíces de la cultura popular nordestina, en comparación con 
el desencadenado “eurocentrismo” que había inspirado al de São Paulo y Río:

El regionalismo de Gilberto Freyre no era un capricho de nostálgicos, sino 
una teoría de la vida. Y, como tal, una filosofía de conducta. Lo que quería 
con su peaje a la tierra natal era darle universalidad [...] era transformar el 
suelo del Nordeste: de Pernambuco, en un pedazo del mundo [...]. Por este 
modo el Nordeste absorbía el movimiento moderno, en lo que éste tenía de 
más serio. Queríamos ser de Brasil siendo cada vez más de Paraíba, de Recife, 
de Alagoas, de Ceará.43 (“O mestre” 123)

No obstante todo lo anterior, en el prólogo a su libro Gordos e magros de 1942, 
pasados dieciséis años de haber escrito los ensayos que componen la colección, 
es caracterizada como: “Nada más que las reflexiones de un provinciano sobre 
un tema que será siempre eterno”44 (xi) y paso seguido afirma:

42	 El original dice: “Derrubavam-se ídolos de pedra mármore para fixar outros ídolos, outras 
fórmulas, outros preconceito. A semana de arte moderna foi, porém, um momento de 
tensão criadora, superando aquela integração no todo universal do monismo romántico 
de Graçã Aranha”.

43	 El original dice: “O regionalismo de Gilberto Freyre não era um capricho de saudosista, 
mas uma teoria da vida. E, como tal, uma filosofia conduta. O que queria com seu 
pedagio à terra natal era dar-lhe universalidade […] era transformar o chão do Nordeste: 
de Pernambuco, num pedaço do mundo […]. Por este modo o Nordeste absorvia o 
movimento moderno, no que este tinha de mais sério. Queríamos ser do Brasil sendo 
cada vez mais da Paraíba, do Recife, de Alagoas, do Ceará”.

44	 El original dice: “Nada mais que as reflexões de um provinciano sobre um tema que será 
sempre eterno”.



157

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

Recuerdo la etapa alagoana de mi vida como tiempos fecundos, época de 
floración de mi carrera. Terminación del aprendizaje para hacer cualquier 
cosa con mis manos. Comenzaba a sentir ese deseo de que habla Ramón 
Fernández, “un désir d’introducire le jugement dans son univers intérieur”. 
De ahí la necesidad de escribir sobre los demás, de pretender criticar, de 
discurrir sobre la creación. Debatí el modernismo. He sido a menudo injusto 
con los autores del movimiento. Acerté en muchas jugadas.45 (xiii)

Es evidente que, a esta altura de la polémica y del estado del modernismo, 
Lins do Rego tiene frente así a Mário de Andrade quien, en palabras de João 
Luiz Lafetá en lo concerniente al conflicto individuo/sociedad, ha llegado 
al punto de sentirse acorralado y sin ninguna opción y, por consiguiente, 
opta por el realismo exigente, pues el artista debe vivir plenamente su época, 
viviéndola de forma comprehensiva al punto de distinguir en ella lo esencial. 
Así lo manifiesta en el ensayo “A elegía de abril” de 1941:

Imagino que una verdadera conciencia técnica profesional podrá hacer que nos 
condicionemos a nuestro tiempo y superemos, desbastándolo de sus fugaces 
apariencias, en vez esclavizarlo a ellas. No pienso en ninguna tecnocracia, 
antes, confío es en la potencia moralizadora de la técnica. Y salvadora ... [...]. 
El intelectual no puede ser un abstencionista; y no es el abstencionismo que 
proclamo, ni siquiera cuando aspiro a la nueva revigorización del “mito” 
de la verdad absoluta. No obstante, si el intelectual es un verdadero técnico 
de su inteligencia, no será jamás un conformista [...]. Simplemente porque 
entonces su verdad personal será irreprimible.46 (193)

45	 El original dice: “Relembro a etapa alagoana de minha vida como tempos fecundos, época 
de floração da mina carreira. Saída do aprendizado para fazer qualquer coisa com as 
minhas mãos. Começava a sentir aquele desejo de que fala Ramón Fernández, ‘un désir 
d’introduire le jugement dans son univers intérieur’. Daí a necessidade de escrever sobre 
os outros, de pretender criticar, de discorrer sobre a creação. Debatí o modernismo. Fui 
muitas vezes injusto com os autores do movimiento. Acertei em muitos lances”.

46	 El original dice: “Imagino que uma verdadeira conciência técnica profissional poderá 
fazer com que nos condicionemos ao nosso tempo e superemos, desbastando de 
suas fugaces apariências, em vez de a elas escravizarmos. Nem penso numa qualquer 
tecnocracia, antes, confío é na potência moralizadora da técnica. E salvadora… […]. 
O intelectual não pode ser um abstencionista; e não é o abstencionismo que proclamo, 
nem mesmo quando aspiro ao revigoramento novo do ‘mito’ da verdade absoluta. Mais 
se o intelectual for um verdadeiro técnico da sua inteligência, ele não sera jamais um 
conformista […]. Simplesmente porque então a sua verdade pessoal será irreprimível”.



158

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

Y paso seguido afirma algo que está en conformidad con lo propuesto 
por José Lins do Rego:

Si hace veinte años, me hubieran me preguntado lo que valía más, si el autor, si  
la idea, yo respondería sin vacilar que el autor. Ahora ya no lo sé, vivo en la 
incertidumbre. El hombre es algo sublime, pero si las ideas prevalecieran 
sobre los hombres, seguramente haría mucho tiempo que la paz se hubiera 
posado sobre la tierra. Añoro la paz.47 (195)

El escritor, la escritura y la crítica

En el ensayo “O dever dos homens de letras”, citado arriba, José Lins 
do Rego hace una advertencia a la pérdida de la autonomía del escritor 
al atender el llamado de ideologías que se sirven de los sentimientos y 
añoranzas más profundas: como Dios y patria, a modo de un llamado 
para que abandone su lugar de confort o “torre de marfil” y se convierta 
en un hombre de acción. En opinión de Lins do Rego, este no es más que 
el canto de las sirenas, pues dicho llamado no pasa de ser más que “una 
limitación grosera de la libertad” (259).48 Al defender a la patria y al dios 
de los fascistas, “[el] escritor queda reducido a un apologista de la nación, 
de la raza, de ídolos otros que no tienen la belleza de los ídolos de oro del 
desierto”49 (259). Posteriormente, agrega: “Para el hombre de letras el llamado 
del fascismo es el llamado a la yunta, al trabajado forzado que dispersa la 
personalidad”50 (259).

Si antes los poetas que servían a Dios lo hacían como un acto de libertad, 
hoy el fascismo no hace más que “[ll]amar a los hombres de letras a la lucha, 
a exaltar los peores instintos del hombre, los más bajos y los más viles, como 
lo son los de la guerra, es querer reducir fuerzas nacidas para la creación más 

47	 El original dice: “Há vente anos atrás, se me perguntassem o que valia mais, se o autor, 
se a idéia, eu responderia sem hesitar que o autor. Agora já não sei mais, vivo incerto. O 
homem é coisa sublime, porem se as idéias prevalecessem sobre os homens, já de muito 
que a paz teria pousado sobre a terra. E ando saudoso da paz”. 

48	 El orignal dice: “uma limitação grosseira da libertade”.
49	 El original dice: “[o] escritor fica reduzido a um apologista da nação, da raca, de ídolos 

outros que nao tem a beleza dos ídolos de oiro do deserto”.
50	 El original dice: “Para um homem de letras o apelo do fascismo é o chamado para a 

canga, para o trabalho forcado para a disperção da personalidade”. 



159

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

alta a instrumentos de destrucción”51 (Rego, “El deber” 260-261). El ensayo 
concluye con el llamado directo a la razón de los intelectuales brasileños 
que se sienten atraídos por el fascismo para que protejan sus facultades de 
pensar y sentir: “Para todos los que vivimos de la libertad, el compromiso 
con partidos absorbentes no es más que un suicidio, un abandono de todo 
nuestro privilegio de estar por encima de los cerdos y los lobos”52 (Rego, 
“El deber” 261).

Posteriormente, en el ensayo “Arte e política” alude al mandato del 
“realismo socialista” y la directriz de constituirse en el espacio de denuncia 
de la injusticia y propaganda de las fábricas y las haciendas colectivas, puesta 
sobre los hombros del poeta y el pintor la carga de responsabilidades políticas 
disfrazadas (194-195). Este distanciamiento de José Lins, en relación con el 
arte propagandístico de derecha o izquierda, se evidencia también en lo 
concerniente a la evaluación de la literatura producida por su coterráneo 
Jorge Amado, al punto de afirmar, en el ensayo ya citado, “Presençã do 
Nordeste na literatura”:

Jorge Amado, ya no es tan de los nuestros como Raquel y Graciliano, porque 
le falta ese “sentido del humor” que es nuestra fuerza. Sus novelas quieren 
salvar a la humanidad. Y por lo que sé, novela alguna, hasta hoy, ha tenido 
fuerzas para tanto. Es así que, a pesar de su inmenso talento, no es más que 
un esfuerzo de proselitismo.53 (125)

En 1942, en su ensayo “Porque escreves?”, retoma lo planteado en los 
ensayos comentados, en torno a la importancia de que el artista se ponga 
al margen de ideologías que recorten su albedrío y voluntad creadora. Así, 
afirma que la imposición de una ideología lo pone, necesariamente, “al 

51	 El original dice: “[c]hamar os homens de letras para a luta, para exaltar os piores instintos 
do homem, os mais baixos e os mais vis, que são a guerra, é querer reduzir forças nascidas 
para a criação mais alta a instrumentos de destruição”. 

52	 El original dice: “Para todos nós que vivemos da liberdade, o compromisso com parti-
dos absorbentes é mesmo que um suicídio, um abandono de todo nosso privilégio de 
estarmos acima dos porcos e dos lobos”.

53	 El original dice: “Jorge Amado, já não é tão dos nossos como Raquel e Graciliano, porque 
lhe falta aquele ‘senso do humor’ que é a nossa força. Os seus romances querem salvar 
a humanidade. E pelo que sei, romance algum, até hoje, teve forças para tanto. É assim, 
apesar de seu imenso talento, mais um esforço de proselitismo”. 



160

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

servicio de Dios o del diablo”54 (304). De este modo, “[t]endría que someterse 
a los poderosos del día; los poderosos de arriba, o los poderosos de abajo”55 
(304) no pasa de ser más que en un instrumento de guerra: “especie de clavel 
rojo de las letras”56 (304).

Es claro que para José Lins do Rego, la escritura es un acto de libertad a 
partir del cual se justifica la existencia misma del artista y sustenta la exis-
tencia de la humanidad. Si bien no es muy claro este argumento, el crítico 
se opone a todo aquello que sea impuesto al hombre desde fuera. De ahí 
que argumente de una manera didáctica, alternando las posiciones entre el 
artista engagé y el librepensador para, con el contraste, mostrar el servilismo 
del primero. Es decir, servidor, esclavo, instrumento al servicio de jefes y 
señores para quienes no existe la libertad de creación sino obediencia.57 Ante 
la pregunta de ¿por qué escribes? el escritor de partido: “No dice: —‘Yo escribo 
porque tengo que escribir, porque tengo algo personal que decir, porque 
escribir, para mí, es liberarme, es sentirme en contacto con los hombres, es 
dar de mí lo que puedo dar’”58 (305). El escritor comprometido ve en el arte 
solamente su forma de combatir, lo contrario es distraerse, deleitarse. Tras 
una serie de reflexiones en las que menciona a Julian Benda, Machado de 
Assis y Dostoievski, cita la respuesta que André Gide le da a Valéry ante la 
pregunta ¿por qué escribes?:

“Escribo para no matarme”. Es lo que Gide dijo es todo lo que hay de 
más serio y de más trágico para el verdadero escritor, cuando, para este 
escritor, escribir representa su realidad esencial. Escribir para poder vivir, 
para salvarse de un demonio con los poderes de la creación. [...]

54	 El original dice: “ao serviço de Deus o do diabo”. 
55	 El original dice: “Teria de submeter-se aos poderosos do dia; os poderosos de cima, ou 

os poderosos de baixo” (304).
56	 El original dice: “espécie de ‘cravo vermelho’ das letras”. 
57	 Con respeto a la posición de Mário de Andrade, João Luiz Lafetá comenta: “La pregunta 

‘¿Qué debe ser el escritor?’ se encuentra unida a otra ‘¿Qué es escribir?’. Y Mário responde 
que debe ser una tarea doble, la creación de belleza y la creación de humanidad. Una 
contenida en la otra, de manera que el artista estará obligado a las dos, simultáneamente. 
La búsqueda insatisfecha de más humanidad se vuelve contra el lenguaje que no la 
satisface y lo destruye, como sucede en O carro da miseria, en Macunaíma, en toda su 
obra, puesta siempre bajo el signo de la pregunta y la investigación” (220).

58	 El original dice: “não diz: —‘Eu escrevo porque preciso escrever, porque tenho qualquer 
coisa de pessoal a dizer, porque escrever, para mim, é me libertar, é me sentir em contacto 
com os homens, é dar de mim o que posso dar’”.



161

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

Gide escribe para no matarse. Esta es la gran respuesta. Escribe para 
sobrevivir, para ponerse en intimidad con la vida, conectarse con ella. El 
creador, por lo tanto, venciendo la muerte. Si Gide se callara, estrangulando 
sus poderes de creador, habría cometido más que su propia muerte, habría 
asesinado a la humanidad. Él podría decir: —“Escribo porque puedo. Porque 
nací para esto. Porque vivo”.59 (306-308)

Este ensayo ha sido objeto de múltiples comentarios, sin embargo, 
consideramos que la aproximación que realiza César Braga-Pinto en su 
ensayo “Homen de palavra, homem de letras: literatura e responsabilidade 
na obra de José Lins do Rego”, además de coincidir en muchos aspectos con 
lo propuesto aquí, hace aportes importantes a los aspectos más oscuros. 
Es así como Braga-Pinto asegura que en la postura de do Rego es posible 
identificar dilemas y contradicciones en el momento de reflexionar en torno 
de la responsabilidad del escritor y la función de la literatura. Si bien José 
Lins dice ser consciente de la distancia que separa al intelectual de élite de la 
llamada “realidad brasileña”, a la cual él se propone representar, pareciera que 
toda su obra es una tentativa de superar esta distancia. En general, do Rego 
se centra más en cómo no se debe escribir, que sobre sus responsabilidades 
específicas: el imperativo ético de preservar la vida en general (Braga-Pinto 
181). El escritor, tal como se planteó en los comentarios anteriores, debe 
constituirse en testimonio de libertad (Braga-Pinto 182).

La apreciación anterior se corrobora en “Posição do escritor” de José Lins 
do Rego. En este ensayo, el escritor menciona una entrevista en la que se le ha 
preguntado sobre la participación del hombre de letras en la política. Así es 
como, con el ánimo de aclarar este dilema, dice remitir al periodista Denis de 
Rougemont como “el admirable interprete de una posición verdaderamente 
humana del hombre de letras ante los problemas de la sociedad”60 (325). 

59	 El original dice: “‘Escrevo para não me matar’. É o que Gide disse é tudo que há de mais 
sério é de mais trágico para o verdadeiro escritor, quando, para este escritor, escrever 
representa a sua realidade esencial. Escrever para poder viver, para salvar-se de um 
demônio con os poderes da creação. […]

	 Gide escreve para não se matar. Esta é a grande resposta. Escreve para sobreviver, para 
por-se em intimidade com a vida, ligar-se com ela. O criador, portanto, vencendo a 
morte. Se Gide se calasse, estrangulando seus poderes de criador, teria cometido mais 
que a su própria morte, teria assassinado a humanidade. Ele poderia dizer: —‘Escrevo 
porque posso. Porque nascí para isto. Porque vivo’”.

60	 El original dice: “o do admirávele intérprete de uma posição verdadeiramente humana 



162

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

Consecuente con la fórmula de San Pablo de comportarse en el mundo como 
si no fuera del mundo, encontró la clave para esta cuestión:

Porque precisamente al no tener el escritor un lugar claramente definido en 
la sociedad, tendrá que sufrir mucho por esta ausencia de estabilidad. No 
correspondiendo a su acción la función económica y política bien caracte-
rizadas, el escritor representa un elemento de juego entre las divergencias 
de liberación.61 (325)

En definitiva, la concepción de do Rego en lo concerniente al escritor en 
el que incluye no solo al novelista sino al crítico, está íntimamente ligada a 
una posición ascética del mismo que, en muchos aspectos, coincide con la 
concepción del intelectual como “clérigo” en los términos de Julian Benda:

[…] quiero hablar de esa clase de individuos a quienes yo llamaría intelectuales 
(clercs), designando con tal nombre a todos aquellos, cuya actividad, en 
sustancia, no persigue fines prácticos, pero que, al solicitar su alegría para 
el ejercicio del arte, o de la ciencia, o de la especulación metafísica, en suma, 
para la posesión de un bien no temporal, dicen en cierto modo: “Mi reino 
no es de este mundo”. (44)

Por último, habría que agregar respecto a las opiniones de José Lins do 
Rego en lo concerniente a la función del crítico literario, lo expuesto por 
el autor en su ensayo “A crítica do essencial”. En este ensayo se refiere al 

do homem de letras perante os problemas da sociedade”. 
61	 El original dice: “Porque, precisamente, o lugar do escritor, não estando claramente 

definido na sociedade, terá ele que sofrir muito por esta ausência de estabilidade. Não 
correspondendo a sua ação a função económica e política bem caracterizadas, o escritor 
representa um elemento de jogo entre as divergencias de libertação”. Paso seguido cierra 
su argumentación resaltando que el escritor debe constituirse en símbolo y testimonio 
“No solo de su libertad, de la libertad de su arte, sino de la libertad de cada uno, de la 
libertad de todos los hombres” (325) (Não so da sua libertade, da libertade da sua arte, mas 
da liberdade de cada um, da liberdade de todos os homens). En consecuencia, una de las 
obligaciones del artista es la solidaridad con la humanidad en los peores momentos. Así 
parece querer decirlo Lins do Rego cuando afirma: “No obstante el escritor tiene algunas 
obligaciones con la colectividad. Es él un pasajero del barco, y como tal ha de permanecer 
en la solidaridad contra la tempestad” (“Posição do escritor” 326) (No entanto o escritor 
teme algumas obrigações para com a coletividade. E ele um passageiro do barco, e como 
tal há de permanecer na solidariedade contra la tempestade).



163

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

crítico literario más prestigioso del momento, Alvaro Lins, quien se había 
dedicado a la cátedra universitaria en Portugal y regresaba a Brasil a practicar 
su oficio. Sin mencionarlo al inicio, en primera instancia hace referencia 
a un dato anecdótico: “En 1934, Rodrigo Melo Franco de Andrade, en un 
artículo para la Folha de Minas, hacía la siguiente comunicación, como en 
pequeños anuncios para cocineras: ‘Se necesita un crítico’”62 (139). Este dato 
anecdótico, al mejor estilo del género ensayístico, le permite, introducir 
su homenaje a Alvaro Lins quien vino a suplir la necesidad de críticos en 
el mercado de las letras. No obstante, en su juventud haya demostrado su 
“[v]ocación de político que hacía de líder de clase [...] seis años más tarde, 
este estudiante se transformaba en aquel crítico de que necesitaba Rodrigo 
Melo Franco de Andrade. La política cedía lugar a un auténtico escritor”63 

(139). Esta caracterización, recuerda lo expuesto por Benda en relación con 
“la traición de los críticos como intelectuales”:

Entre los que deberían dar al mundo el espectáculo de su actividad intelectual 
desinteresada y que revierten su función a fines prácticos, citaría, además, a 
los críticos. Todos saben que hay ahora entre ellos quienes quieren que una 
obra no sea bella con tal de que sirva al partido que les es grato, o que dicha 
obra exprese “el genio de su patria”, o que ella ilustre la doctrina literaria que 
se integra a su sistema político, u otras razones de la misma pureza […]. No 
obstante, también aquí [en donde lo útil determine lo bello], los que adoptan 
tal crítica no son, a decir verdad, críticos, sino políticos que hacen que la 
crítica sirva a sus designios pragmáticos. (74)

En lo que concierne a Alvaro Lins, las cualidades de político se aplican 
a mejores fines y posibilitan el nacimiento de alguien que personifica, en 
opinión de Lins do Rego, la primera condición para el crítico: “dejarse im-
presionar por las cosas”.64 Es así como, “El crítico debe ser un contemplativo 

62	 El original dice: “Em 1934, Rodrigo Melo Franco de Andrade, em artigo para a Folha 
de Minas, fazia a siguinte comunicação, como em pequenos anúncios para cozinheiras: 
‘Precisa-se de um crítico’”. 

63	 El original dice: “vocação de político que fazia de líder de clase […] seis anos mais tarde, 
este estudante se transformava naquele crítico de que precisava Rodrigo Melo Franco de 
Andrade. A política cedera lugar a um autêntico escritor”. 

64	 Así lo afirma Lins do Rego: “Ernst Curtius nos afirma que a primeira condição para o 
crítico é a de que ele se debe impresionar pelas coisas”.



164

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

de las obras que toca, porque la recepción es la condición previa para la 
percepción”65 (149) y agrega:

Recibir, he aquí el único camino para percibir. Sólo recibiendo, por los 
sentidos y por la inteligencia, podrá el crítico criticar bien. Criticar bien es 
más que descubrir defectos o valorar cualidades, es una conexión, casi un 
connubio con contenido espiritual de los autores.66 (140)

Desde esta perspectiva se evidencia que la crítica literaria tiene en el 
ensayo el espacio discursivo ideal, pues, es en él que el crítico empeña  
su palabra y dramatiza su argumentación, instaurándose a sí mismo y a su 
interlocutor en un diálogo estético-axiológico que sustenta el carácter del 
ensayo de “discurso situado”.

En este sentido, Liliana Weinberg en Pensar el ensayo, premio interna-
cional de ensayo del 2006, propone efectuar un desplazamiento conceptual 
de la imagen del ensayo como “proteico”, a propósito de la imposibilidad de 
establecer una forma específica y única, a resaltar su carácter “prometeico”, 
aludiendo a Albert Camus y su ensayo “Prometeo en los infiernos” de 
1946, quien, en el contexto de la posguerra, postula a un nuevo Prometeo, 
y “[…] la relación del hombre con la historia, la cultura y el sentido” (10). 
Dicha metáfora, le sirve a la autora, para afrontar lo que ella denomina “un 
ejercicio de coherencia intelectual” en donde, a su vez, es posible percibir 
la existencia de la cuestión axial que se relaciona con “el más allá y el más 
acá del texto, dado por la poética del pensar del ensayo y por la inscripción 
del texto en un mundo social de sentido” (12).67 En definitiva:

El ensayo se da en el presente no sólo porque surge ligado a la inminencia 
de una situación vivida, sino también porque trata de dejar inscrito en el 

65	 El original dice: “o crítico debe ser um contemplativo das obras que toca, porque a 
recepção é a condição prévia para a percepção”. 

66	 El original dice: “Receber, eis aí o único camino para perceber. Só recebendo, pelos 
sentidos e pela inteligencia, poderá o crítico criticar bem. Criticar bem é mais do que 
descubrir defeitos ou valorizar qualidades, é uma ligação, quase que um conúbio com 
conteúdo espiritual dos autores”. 

67	 Agrega Weinberg: “En América Latina ese héroe llamado Prometeo asume una más de 
sus innúmeras facetas: ingresa en las bibliotecas cerradas de la élite y se dedica a abrir los 
libros para las mayorías, hace del libro un símbolo por excelencia vinculador de mundos: 
en América latina, Prometeo se vuelve también educador y editor” (12)



165

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

papel el carácter perentorio, activo, eléctrico, de la indagación del sentido, 
mostrarlo en su propia dinámica y participarlo. (63)

Aceptada esta caracterización, es comprensible que la crítica haya 
intervenido en los ámbitos culturales y políticos del continente. En esto, 
Weinberg coincide con lo propuesto por Ernst Curtius en relación con la 
crítica y que se ha citado a través de José Lins do Rego. De acuerdo con 
Weinberg, al ensayo le corresponde

una forma enunciativa particular con fuertes marcas tensivas: un predicar 
sobre el mundo desde el punto de vista del autor que resulta al mismo 
tiempo el punto de partida de la reflexión referida a un presente del pensar 
y del decir. (19)

Lo afirmado arriba, a propósito de lo propuesto por Liliana Weinberg: 
“las marcas tensivas de un predicar sobre el mundo desde el punto de vista 
del autor”, coincide con lo expuesto por Lins do Rego en su ensayo “Sobre 
a crítica”. El brasileño, más que establecer un decálogo de la buena crítica, 
alude a un principio ético, la sinceridad: “Hay que creer en la sinceridad 
de los críticos y confiar en su honestidad. El elogio sincero al escritor a 
propósito de lo que él imagina que es un acontecimiento no puede merecer 
alguna restricción”.68 La dignidad e inteligencia junto a la buena fe, merecen 
nuestra admiración (140-141).69

Amparado bajo una misma concepción del ensayo, y respaldando la crítica 
hecha a su expresión más contemporánea, José lins do Rego, en “Boa crítica”, 
enfatiza “[t]engo la certeza de que la crítica literaria debe ser ejercida en térmi-
nos claros, sin la preocupación erudita; más intuitiva que doctrinaria”70 (141),  

68	 El original dice: “É preciso acreditar na sinceridade dos críticos e confiar em sua honesti-
dade. O elogio sincero ao escritor a propósito do que ele imagina que é un acontecimento 
não pode merecer alguma restrição”.

69	 A este respecto comenta Weinberg: “la inscripción del ensayo en el mundo […] no sólo 
debe contemplarse como el vínculo mecánico entre texto, intertexto, contexto, etc., 
sino como el modo en el que en el seno del mismo ensayo se representa, interpreta, 
despliega, reactualiza y re-simboliza en la relación con el mundo” (56). Todas estas son 
características propias de su carácter “prometeico” y, a su vez, apuntan a la buena fe y la 
sinceridad comentada por José Lins do Rego.

70	 El original dice: “Tenho para mim que a crítica literaria debe ser exercida em termos 
claros, sem a preocupação erudita; mais intuitiva do que doctrinária”. 



166

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

de lo contrario pasa a ser prisionera de la doctrina de la que se apoya. Entonces, 
retoma lo que ha mencionado antes con respecto a Curtius: “El buen crítico 
es el que siente el libro como si este fuera una creación de facultades que 
superan los datos positivos de las teorías”71 (141). De ahí que el ensayo, forma 
privilegiada de la crítica, deba continuar unido a la vida y no a principios que 
lo distancian de su naturaleza: “Montaigne fue más afin al contenido moral de 
los acontecimientos, aunque daba a los hechos una luminosidad que atravesaba 
los cuerpos”72 (142). Este ensayo, publicado en 1958, se refiere a lo mismo que 
para Silviano Santiago ha hecho desfallecer a la crítica y al ensayo:

Cuando me detengo a leer ciertos críticos brasileños me exaspera la arrogancia 
de hablar como si fuera la última palabra. Faltan más granos de modestia a 
los que clasifican y marcan las personalidades. A veces, se llenan de citaciones 
como bahianas cubiertas de colgandijos.73 (142)

Para José Lins do Rego “[...] la buena crítica se hace para orientar o descifrar. 
Y nunca para exhibición ruidosa”74 (142). La crítica sufre de la presencia de 
impostores que engañan a los lectores con el fin de obtener favores, como 
parte de un negocio: “El hecho triste es que el público no sabe lo que pasa 
tras bastidores y se engaña con los que dominan columnas prestigiosas. Lo 
que nos consuela es que estas intrucciones no sobreviven a sus mentiras y 
cavilaciones”75 (142) y, por último, afirma: “Necesitamos buena crítica, de 
hombres serios, de inteligencias lúcidas, corazones sensibles”76 (142).

71	 El original dice: “O bom crítico é o que sente o livro como si este fosse uma criação de 
faculdades que superam os dados positivos das teorias”. 

72	 El original dice: “Montaigne ligou-se mais ao conteúdo moral dos acontecimentos, 
embora desse aos fatos uma luminosidade que atravessava os corpos”. 

73	 El original dice: “Quando me detenho a ler certos críticos brasileiros me exaspera a arro-
gância de falar como a última palavra. Falta mais grãos de modéstia aos que classificam 
e marcam as personalidades. Ás vezes, se enchem de citões como baianas cobiertas de 
balangandãs”.

74	 El orignal dice: “[…] a boa crítica se faz para orientar ou decifrar. E Nunca para exibição 
ruidosa”.

75	  “O fato triste é que o público não sabe o que acontece atrás dos bastidores e se ilude 
com os que dominam colunas prestigiosas. O que nos consola é que estes intrujões não 
sobrevivem às suas mentiras e cavilações”.

76	 El orignal dice: “Precisamos de boa crítica, de homens sérios, de inteligencias lúcidas, 
corações sensíveis”.



167

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

Conclusiones

A lo largo de este trabajo he intentado establecer los parámetros a partir 
de los cuales José Lins do Rego ejerció, a través de la crítica, una práctica 
intelectual, coincidiendo con la postura expresada por Roberto Fernández 
Retamar al inspirarse tanto en el materialismo histórico como en la postura 
de Alfonso Reyes en lo que respecta a la concepción de una literatura “ancilar” 
propia del continente latinoamericano y de la cual se puede inferir como 
valor supremo la libertad.77 En un contexto histórico agitado, en medio 
de las más grandes crisis económicas, políticas y culturales, escritores y 
críticos, tales como José Lins do Rego y algunos compañeros de generación 
y profesionales, hombres de su tiempo, país y región, se propusieron, a través 
del ejercicio de la escritura, trascender sus pasiones políticas y caprichos 
personales, tal como en los años veinte lo plantearía Julian Benda:

Sin duda —y aunque hayan fundado el Estado Moderno en la medida en 
que este domina los egoísmos individuales— la acción de los intelectuales 
sería siempre teórica; no han podido que los profanos (laics) llenen toda 
la historia con el ruido de sus odios y matanzas; pero les han impedido 
convertir en religión tales movimientos y creerse grandes cuando trabajan por 
llevarlos a cabo.78 (45)

No obstante, es indudable que José Lins do Rego (como prototipo del 
intelectual de su tiempo) no se empeñó en mantener una posición ideológica 
antípoda, lo que tampoco llegó a significar momentos de claudicación de su 
libre albedrío. Siempre es posible encontrar en sus ensayos una recurrente 
actitud irónica que redunda en cierta autonomía y dignidad que parece 
haberlo marginado de un mayor reconocimiento. Así lo afirma en su ensayo 
“Arte e política”:

Recuerdo que sufrí con mis novelas de la misma persecución y de los mismos 
verdugos. Los libros míos fueron enviados a las autoridades, cartas fueron 

77	 En palabras de Alfonso Reyes: “Si no tomamos en cuenta algunos factores sociales, 
históricos, biográficos y psicológicos, no llegaremos a una valuación justa” (Reyes 155).

78	 Énfasis del original.



168

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

escritas al Jefe de la Nación, donde se apuntaba mi interés en acabar con la 
patria, en destruir a Brasil.79 (347)

No obstante, Sérgio Miceli afirma que:

Durante el gobierno de Vargas, las proporciones considerables a que llegó 
la cooptación de los intelectuales les proporcionó el acceso a los puestos 
y carreras burocráticas en prácticamente todas las áreas del servicio pú-
blico (educación, cultura, justicia, servicios de seguridad, etc.). Pero en lo 
concerniente a las relaciones entre los intelectuales y el Estado, el régimen  
de Vargas se diferencia sobre todo porque define y constituye el dominio de 
la cultura como un “negocio oficial”, implicando un presupuesto propio, la 
creación de una “intelligentzia” y la intervención en todos los sectores de 
producción, difusión y conservación del trabajo intelectual y artístico. (131)

Por su parte, Antonio Candido refiriéndose al papel de los intelectuales 
durante las cuatro presidencias de Gétulio Vargas —incluido el periodo 
dictatorial, apoyado por una mayoría compuesta por “profanos” y “clérigos 
traidores”, en términos de Benda, en medio del populismo de izquierda y 
de derecha— afirma que no siempre hubo una colaboración de los intelec-
tuales sin sometimiento, pues este grupo adoptaba cada vez más posiciones 
radicales frente al Estado autoritario (“La revolución” 290) e, incluso, los 
artistas reclutados desarrollaron formas de resistencia (Miceli 132).

A nuestro modo de ver, esta resistencia a los privilegios que le ofrecía 
el poder, en el caso de José Lins do Rego, se define a partir de su concep-
ción de intelectual, al margen de las luchas políticas y se concreta con el 
cultivo del ensayo. Si bien este género discursivo ha sido, históricamente, 
el instrumento de una lucha “cuerpo a cuerpo” entre el autor y el poder, su 
naturaleza le permitió a Lins do Rego constituirse en una voz autónoma 
sin que esto significara convertirse en una víctima del autoritarismo. Es 
claro que, para el autor, la única certeza es la falta de ella o en su defecto, la 
fragilidad de las cosas humanas (ascetismo al que se ha hecho referencia), 

79	 El original dice: “Lembro-me que sofri com os meus romances da mesma perseguição e 
dos mesmos algozes. Livros meus foram mandados às autoridades, cartas foram escritas 
ao Chefe da Nação, onde se apontava o meu interesse em acabar com a patria, em destruir 
o Brasil”. 



169

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

de ahí que sea susceptible de ser leído como un espíritu indomable e irónico, 
tal como puede colegirse a partir de lo que Graciliano Ramos le comenta 
a su esposa, Heloísa:

Vi ahí, en un pasillo, la nariz y el perfil del S. Exc. Sr. Gustavo Capanema. 
Zélins (José Lins do Rego) encuentra excelente nuestra desorganización que 
hace que un sujeto esté hoy en la Colônia (cárcel) y mañana hable con un 
ministro; yo encuentro pésima la mencionada desorganización que debe 
mandar para la Colônia al mismo sujeto que habló con el ministro. (176)

En este sentido, es relevante la caracterización del ensayo como aquella 
invitación, al aquí y al ahora, de la situación enunciativa elaborada por 
Liliana Weinberg (64-65) y que deja como efecto la clara expresión de la 
tensión del momento de la enunciación. En el caso de José Lins do Rego, 
corrobora lo que Braga-Pinto menciona, al aludir a su constante referencia 
al pueblo, a la lengua del pueblo, a la historia del pueblo como parte de los 
problemas que surgen en el contexto de los totalitarismos en el que la vida 
termina por constituirse en un espacio de indeterminación. Así, el totali-
tarismo al considerar a la vida “sagrada”, como todo lo sagrado, se excluye 
del mundo de los vivos (193). En general, la implicación del mundo apunta 
a la recuperación de un papel activo de la crítica literaria en el ámbito de la 
opinión pública. A la larga ¿se podría demandar algo más a los “hombres 
de letras” en las actuales circunstancias?

 Obras citadas

Adorno, Theodor. W. “Sobre la crisis de la crítica literária”. Notas sobre 
literatura. Obra completa ii. Traducido por Alfredo Brotons Muñoz, Madrid, 
Akal ediciones, 2003, págs. 641-645.

Andrade de, Mario. “A elegia de abril”. Aspectos da literatura brasileira. São 
Paulo, Livraria Martins, 1981, págs. 185-196.

. “O movimento modernista”. Aspectos da literatura brasileira. Traducido por 
Alfredo Brotons Muñoz, São Paulo, Livraria Martins, págs. 231- 255.

Benda, Julian. La traición de los intelectuales. Santiago de Chile, Ediciones 
Ercila, 1951.



170

Laverde Ospina, Alfredo · Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo...

Braga-Pinto, César. “Homen de palavra, homem de letras: literatura y 
responsabilidade na obra de José Lins do Rego”. Luso-Brazilian Review, vol. 
42, núm. 1, 2005, págs. 179-198.

Candido Antonio. “La revolución de 1930 y la cultura”. Ensayos y comentarios. 
Campinas, Fondo de Cultura Económica de México, 1995, págs. 273-295.

. “O ato crítico”. A edução pela noite & outros ensaios. São Paulo, Editora 
Ática, 1989, págs. 122-137.

. “Sergio Milliet”. Crítica radical. Caracas, Biblioteca Ayacucho, 1991, págs. 
385-398.

Johnson, Randal. “A dinâmica do campo literário brasileiro (1930-1945)”. Revista 
usp, núm. 26, 1995, págs. 164-181.

Lafetá, João Lui. 1930: A crítica e o Modernismo. São Paulo, Duas Cidades-
Editora 34, 2000.

Martins, Luciano. “A Gênese de uma intelligentsia. Os intelectuais e a política 
no Brasil 1920 a 1940”. Anpocs. Web. 6 de noviembre del 2017.

Miceli, Sérgio. Intelectuais e clase dirigente no Brasil (1920-1945). São Paulo, 
Difel- Difusão Editorial S.A., 1979.

Rego, José Lins do. “Espécie de história literária”. Cravo de Mozart é eterno. 
Presentación y selección de Lêdo Ivo, Río de Janeiro, José Olympio, 2004, 
págs. 42-45.

. “O mestre Graciliano”. Dias idos e vividos. Selección, organización y estudio 
crítico por Ivan Junqueira. Río de Janeiro, Nova Fronteira, 1981, págs. 35-37.

. “Prefacio”. Gordos e magros. Ensaios. Río de Janeiro, Casa do Estudante do 
Brasil, 1942.

. “Prefiro Montaigne”. Dias idos e vividos. Selección, organización y estudio 
crítico por Ivan Junqueira. Río de Janeiro, Nova Fronteira, 1981, págs. 93-94.

Richard, Nelly. “Un debate latinoamericano sobre práctica intelectual y discurso 
crítico”. Revista Iberoamericana, vol. 66, núm. 193, 2000, págs. 841-850.

Reyes, Alfonso. “Fragmento sobre la interpretación social de las letras 
iberoamericanas”. Obras completas, vol. xxii, 1989, págs. 155-159.

Santiago, Silviano. “A crítica literaria no jornal”. Crítica literaria hoy. Entre la 
crisis y los cambios: un nuevo escenario. Nuevo Texto Crítico, núm. 14-15, 
1995, págs. 61-68.

. “O intelectual modernista revisitado”. O eixo na roda: Revista de literatura 
brasileira, vol. 6, 1988, págs. 7-19. Web. 13 de noviembre del 2017.



171

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 131-171

Sarlo, Beatriz. “Intelectuales, un examen”. Revista de Estudios sociales, núm. 5, 
2000, págs. 9-12.

Schmidt-Welle, Friedhelm. “Letrados e intelectuales en Argentina y México: 
algunas figuras emblemáticas”. La historia intelectual como historia literaria. 
México, D. F., El Colegio de México, 2014, págs. 15-34.

Weinberg, Liliana. Pensar el ensayo. México, D. F., Siglo xxi, 2007.
. Situación del ensayo. México, D. F., unam, 2006.

Sobre el autor
Alfredo Laverde Ospina es magíster en Literatura Hispanoamericana (Seminario Andrés 

Bello, Instituto Caro y Cuervo, Colombia), doctor y posdoctor de la Universidad de São Paulo 
(Brasil). Profesor titular de la Universidad de Antioquia (Facultad de Comunicaciones) e 
investigador junior del grupo de investigaciones: “Colombia: tradiciones de la palabra” (ctp, 
Categoría A, Colciencias). Se desempeña como docente de Teorías Literarias y Estudios 
Literarios de América Latina y el Caribe. Autor de Tradición literaria colombiana: dos 
tendencias (2008, Editorial Universidad de Antioquia) y diversos artículos y capítulos de 
libros, tales como: “El posmarxismo como clave de lectura de la crítica e historias literarias 
latinoamericanas: el caso de José Carlos Mariátegui” (Historia y Sociedad, núm. 32, 2017), 
“La crítica literaria y la esfera pública: el ensayo de Hernando Téllez (1940-1950)” (Remate de 
males, vol. 37, núm. 2, 2017), “Reflexiones en torno al discurso estético literario. Una lectura 
de Crónica de una muerte anunciada de Gabriel García Márquez” (Lingüística y Literatura, 
núm. 72, 2017), “Crítica literaria y opinión pública: polémicas literarias en Colombia, Siglo 
xix” (Latinoamérica, núm. 57, 2013).

Sobre el artículo
Este artículo es el resultado parcial de la investigación de posdoctorado “Intervención 

cultural y efectos políticos de la práctica crítica: el caso de Hernando Téllez S. y José Lins do 
Rego (1940-1950)” realizado bajo la supervisión de la profesora Dra. Ana Cecilia Olmos en la 
Universidade de São Paulo (usp), Facultad de Filosofía, letras y Ciencias Humanas- fflch- 
(septiembre 2016-septiembre 2017).





Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78661

Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985  
y El género gauchesco. Un tratado sobre la patria: 

ley, límite, indecibilidad y autorreferencia

Natalí Incaminato
Universidad Nacional de La Plata, La Plata, Argentina

natalincaminato@gmail.com

La circulación del pensamiento de Jacques Derrida forma parte de la institucionalización de la teoría 
literaria en el marco de la recuperación democrática en Argentina. El seminario de Josefina Ludmer 
“Algunos problemas de teoría literaria” trabaja el posestructuralismo y particularmente con los textos de 
Derrida. Desde el punto de partida de Clases 1985 analizaremos las poco exploradas relaciones de pasajes 
entre la teoría del filósofo y el libro El género gauchesco. Un tratado sobre la patria. En dicho volumen los 
pasajes relativos a la deconstrucción y a su perspectiva sobre la literatura son profusos porque establecen 
una serie de continuidades con Clases, lo cual permite afirmar la continuidad también de la lectura de 
la obra de Jacques Derrida, de ella retoma sus concepciones sobre la literatura en su vínculo con la ley  
y con el límite, el problema de la referencia y la cuestión de la indecibilidad del sentido.

Palabras clave: Jacques Derrida; Josefina Ludmer; crítica literaria.

	 Cómo citar este artículo (mla): Incaminato, Natalí. “Jacques Derrida en Josefina Ludmer. 
Clases 1985 y El género gauchesco. Un tratado sobre la patria: ley, límite, indecibilidad y 
autorreferencia”. Literatura: teoría, historia, crítica, vol. 21, núm. 2, 2019, págs. 173-200.

Artículo original. Recibido: 12/11/18; aceptado: 04/02/19. Publicado en línea: 
01/07/19.



174

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

Jacques Derrida in Josefina Ludmer. Clases 1985 and El género gauchesco.  
Un tratado sobre la patria: Law, Boundary, Unsayability, and Self-Reference

The circulation of Jacques Derrida’s thought is part of the institutionalization of literary theory within 
the framework of Argentina’s return to democracy. Josefina Ludmer’s seminar “Some Issues of Literary 
Theory” addressed post-structuralism, particularly the texts of Derrida. On the basis of Clases 1985, 
we analyze the mostly unexplored relations between the philosopher’s theory and Ludmer’s El género 
gauchesco. Un tratado sobre la patria. This book abounds in passages regarding deconstruction and its view 
of literature, showing continuities with Clases. This also makes it possible to affirm Ludmer’s continued 
reading of Jacques Derrida’s work, drawing on the conceptions of literature in its relation to the law and 
the boundary, the question of reference, and the issue of the unsayability of meaning.

Keywords: Jacques Derrida; Josefina Ludmer; literary criticism.

Jacques Derrida em Josefina Ludmer. Classes 1985 e O gênero gauchesco.  
Um tratado sobre a pátria: lei, limite, indecidibilidade e autorreferência

A circulação de pensamento de Jacques Derrida faz parte da institucionalização da teoria literária no 
quadro da recuperação democrática na Argentina. O seminário de Josefina Ludmer “Alguns problemas 
da teoria literária” trabalha o pós-estruturalismo e particularmente com os textos de Derrida. A partir 
do ponto de partida de Clases 1985, analisaremos as relações pouco exploradas de passagens entre a 
teoria do filósofo e o livro O gênero gauchesco. Um tratado sobre a pátria. Neste volume os trechos 
relacionados à desconstrução e a sua perspectiva sobre a literatura são profusos, pois estabelecem uma 
série de continuidades com Clases 1985, o que permite afirmar a continuidade também da leitura da obra 
de Jacques Derrida, a partir da qual ele retorna às suas concepções sobre a literatura em sua ligação com 
a lei e com o limite, o problema da referência e a questão da indecibilidade do significado.

Palavras-chave: Jacques Derrida; Josefina Ludmer; crítica literária.



175

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

Josefina Ludmer fue una escritora, ensayista, profesora y crítica literaria 
argentina insoslayable para el ámbito de los estudios latinoamericanos. 
Su labor en la llamada “Universidad de las catacumbas”, el dictado de 

clases de teoría literaria por fuera de los ámbitos institucionales a causa 
de la dictadura militar argentina, y luego sus producciones realizadas en 
universidades norteamericanas (Princeton, Yale), se caracterizaron por una 
fuerte impronta teórica, marcada por la renovación y el uso original de las 
teorías en sus apuestas críticas.

En el presente trabajo se analizará la presencia de Jacques Derrida en una 
de sus publicaciones: El género gauchesco. Un tratado sobre la patria, publicado 
en 1988, cuyo corpus está constituido por textos de la literatura gauchesca 
argentina. Este libro constituyó un viraje en las referencias teóricas y críticas 
de sus obras anteriores Cien años de soledad, una interpretación (1972) y 
Onetti, los procesos de construcción del relato (1977), principalmente por la 
presencia del posestructuralismo. Además, se trabajará con sus clases de un 
seminario sobre teoría literaria dictado en 1985, reunidas y publicadas en el 
2015, con edición y prólogo de Annick Louis bajo el título Clases 1985. Algunos 
problemas de teoría literaria. Dichas clases se realizaron en la Universidad 
de Buenos Aires, en ellas se puede visualizar la actualización teórica de 
Ludmer y la relevancia otorgada al filósofo argelino. El estudio del uso que  
la crítica argentina hizo de Jacques Derrida se inscribe en la reflexión sobre la 
recepción de las teorías en el ámbito latinoamericano y la singularidad de su 
reapropiación, así como también se articula con el problema de los diálogos 
transdisciplinares entre filosofía, teoría y crítica literaria.

La institucionalización de la teoría literaria en el marco de la recuperación 
democrática en Argentina coincide con una particular relevancia y presencia 
de las formulaciones, conceptos y perspectiva de Jacques Derrida, como 
teoría literaria novedosa y como modo eminentemente filosófico del pensar 
que, asociado a otros nombres del llamado “posestructuralismo”, circuló 
de forma considerable en la crítica argentina del periodo (Gerbaudo “Algo 
más sobre un mítico Seminario”; Vitagliano; Topuzian; Lacalle y Migliore.

El seminario de Josefina Ludmer “Algunos problemas de teoría literaria”, 
dictado en la Universidad de Buenos Aires en 1985 y considerado de gran 
importancia en la historia de la Teoría en Argentina (en buena parte porque 
los integrantes de ese seminario son en la actualidad referentes de la crítica 
literaria), incluye en sus clases al posestructuralismo y trabaja particularmente 



176

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

con los textos de Derrida. Según Annick Louis, fue la primera vez que se 
enseñó este autor en la universidad argentina, con tres clases, de un total 
de catorce, sobre “Devant la loi” (“Ante la ley”).

La lectura que propone Ludmer en estas clases marca un acontecimiento 
inicial desde el cual se pueden leer las relaciones de pasajes entre su obra 
crítica posterior y el pensamiento del autor argelino. La apropiación de 
Derrida en este seminario de 1985 ha sido trabajada por Analía Gerbaudo 
con el interés de indagar en las razones de su inclusión en un seminario 
sobre teoría literaria y en los modos de leerlo. En este sentido, rescata la 
actualización de Ludmer:

Si bien en la bibliografía obligatoria del programa, Ludmer cita sus 
producciones entonces más circulantes, a saber, De la gramatología en  
la edición mexicana de S. xxi de 1969 (con traducción de Oscar del Barco), La 
diseminación en la edición española de Fundamentos de 1975 y L’écriture et la 
différence en su primera edición en francés con el agregado de un paréntesis 
que señala “(trad.)”, en las clases depara fundamentalmente en “Ante la ley”, 
el texto de Derrida (1985) que vuelve, incluso tomando su título, sobre el de 
Franz Kafka (1919) junto a El proceso (1925). (Gerbaudo, “El Derrida” 60)

Este texto, central en las tres clases dedicadas a Derrida, había sido pu-
blicado recientemente.1 En ese entonces, Ludmer visualiza en ese escrito una 
bisagra que articula y supera las dualidades teóricas: “Justamente me parece 
muy importante este texto como un modo de superar la escisión entre las 
dos teorías que venimos viendo que planteaban, por un lado, la especificidad 
y, por otro lado, las instituciones” (Ludmer, Algunos problemas 7).

Gerbaudo rescata principalmente la intuición temprana en su lectura del 
lugar de la literatura, de las instituciones y de los protocolos que las habitan, 
y las cercanías de las concepciones de Ludmer sobre la “Teoría literaria” con 
la posición derrideana (Gerbaudo, “El Derrida” 62).

1	 “Préjugés: Devant la loi” es presentado en el Coloquio de Ceris y organizado por François 
Lyotard en 1982, quien luego lo publica en 1985 en un volumen colectivo. Ludmer em-
pleaba una traducción al español publicada por Granica en 1984 en el libro La filosofía 
como institución (Gerbaudo, “El Derrida”). En el presente trabajo utilizaremos la versión 
publicada en La faculté de juger por Minuit en 1985, que incluye unos pasajes sobre 
Lyotard pero que no modifica los puntos que retoma Ludmer en sus clases de 1985.



177

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

El otro antecedente insoslayable para este trabajo lo constituye el abordaje 
que Jorge Panesi ha realizado de la presencia de Derrida en Ludmer. A 
diferencia de Gerbaudo, Panesi analiza principalmente El género gauchesco 
y El cuerpo del delito;2 sus hipótesis serán retomadas en el desarrollo del 
presente trabajo. Las mismas, que no han sido publicadas, constituyen el único 
asedio de la presencia de Derrida en el libro que trabajaremos, el resto de la 
bibliografía sobre El género gauchesco omite o minimiza la importancia de  
la teoría del filósofo francés.

El artículo “El estado de las cosas: Veinte años de critica Argentina” de 
Graciela Speranza, Graciela Montaldo y Anibal Jarkowski califica de “ecos” 
de Derrida a los usos que Ludmer hace de los juegos autorreferenciales, 
marcos, injertos y diferencias. Como intentaremos demostrar, los vínculos 
no se reducen a esos conceptos y, lejos de ser ecos, actúan como verdaderos 
ejes del modo en que Ludmer construye el tratado y analiza los textos que 
componen su corpus crítico. La presencia de Jacques Derrida en la lectura 
que Ludmer construye sobre el género gauchesco es fundamental para las 
concepciones de la literatura que articula.

Desde el punto de partida de Clases 1985 nos centraremos en las relacio-
nes de pasajes entre la teoría del filósofo y el libro El género gauchesco. Un 
tratado sobre la patria, publicado en 1988. En dicho volumen, los pasajes 
con las formulaciones derrideanas son ubicuos, porque establecen una serie 
de continuidades con Clases que permiten afirmar la continuidad también 
de la lectura que Ludmer realiza de la obra de Jacques Derrida hasta ese 
momento publicada.

En principio, como ha señalado Jorge Panesi, tiene un papel preponde-
rante la noción de límite del género en la construcción del objeto. Ludmer 
explicita la relación entre la idea de límites, del objeto y de la crítica, de la 
siguiente manera:

En este ensayo se construye una antología, una selección especifica de 
objetos verbales para leer el corpus del género gauchesco. Los objetos  
de la antología tienen un principio común que los une: cada uno constituye 

2	 Se trata de clases dedicadas a Ludmer en el marco del Programa 2013/2014 de la 
materia “Teoría de la crítica” de la fahce-unlp titulado “El crítico y sus teorías”; los 
apuntes a los que nos remitimos han sido registrados por Juliana Regis en el periodo 
7/8/2013–30/10/2013.



178

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

un límite, una frontera. Se experimenta con los objetos de los límites; los 
objetos son demarcadores y se constituyen para leer límites. Delimitar un 
objeto, un sentido y una frontera constituye el mismo movimiento. (Ludmer, 
El género gauchesco 19)

El género gauchesco, entonces, estaría delimitado por dos “cadenas 
de usos” que se entrelazan. Una de las cadenas está constituida por las 
leyes: la ilegalidad popular es el primer límite del género; el segundo es la 
revolución y la guerra de Independencia. Estos dos límites establecen una 
primera cadena de usos formada por el uso, por parte del ejército, del gaucho 
“delincuente”, además del uso de su registro oral por parte de la cultura 
letrada y la utilización del género para integrar al gaucho a la ley liberal y 
estatal. Esta primera cadena se abre con los textos de Hidalgo y concluye 
con La vuelta de Martín Fierro. La segunda cadena de usos está constituida 
por la voz y los sentidos de la voz: el uso del gaucho por el ejército añade 
un sentido diferente a la voz “gaucho” y los sentidos de esa voz se definen 
en el uso diferencial del gaucho en el género gauchesco: a veces es patriota, 
otras veces delincuente. Otra noción que opera en la delimitación es la de 
“orillas” como figura de límite y margen: el género posee orillas altas y bajas 
y, además, el género orilla con lo que no es él (teatro, novela, cuento).3

Por otra parte, el personaje que se encuentra en las orillas (Picardía, 
Vizcacha) está en “un borde más bajo y por eso puede decirlo todo” (Ludmer, 
El género gauchesco 282). Si el sentido es una institución entonces implica 
pacto, alianza y se rige por la ley de la razón. Vizcacha se encuentra en un 
límite interno y por lo tanto es “prehumano” y “animal”. La perspectiva 
posestructuralista de Ludmer actúa en estas afirmaciones: “los menores 
ponen en crisis porque muestran el centro mismo de la institución” (El 
género gauchesco 290).

3	 Este modo espacial de pensar el género se conecta con el pensamiento derrideano y, en 
general, con el lugar del espacio en la vida intelectual francesa desde los años cincuenta, 
tal como lo señala Russell West-Pavlov en Space in Theory: Kristeva, Foucault, Deleuze. 
En este libro se afirma la devaluación del espacio en el siglo xix por la preeminencia del 
historicismo y se citan las afirmaciones de Michel Foucault sobre esta cuestión: “L’espace, 
c’était ce qui était mort, figé, non dialectique, immobile. En revanche, le temps, c’était 
riche, fécond, vivant, dialectique” (“El espacio era lo que estaba muerto, congelado, no 
dialéctico, inmóbil. En cambio, el tiempo era rico, fecundo, vivo, dialéctico”) (“Dits et 
écrits” iii, 34). Con el estructuralismo francés este privilegio epistemológico de la Historia 
y el tiempo sobre el espacio comienza a tambalear.



179

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

La idea de límite en Derrida con respecto a la literatura se asocia 
fuertemente a la noción de ley. Este concepto de límite ha sido objeto de 
exposición en las clases de Ludmer a partir de la explicación de “Devant 
la loi” (“Ante la ley”), aunque también se encuentra, y vinculado de modo 
más directo al problema del género, en “La loi du genre”, publicado en 1980. 
En este texto género, límite y ley se solicitan entre sí, pensar en “género” 
implica el trazado de un límite:

A partir del momento en que se escucha la palabra “género”, desde que aparece, 
desde que se lo intenta pensar, se dibuja un límite. Cuando se asigna un 
límite, la norma y lo prohibido no se hacen esperar: “hay que”, “no hay que” 
dice el “género”, la palabra “género”, la figura, la voz o la ley del género.4 (253)

A su vez, esta ley que delimita el género tendría una contra-ley como 
condición de posibilidad, un principio de contaminación que “enloquece 
el sentido, el orden y la razón”5 (Derrida, “La loi du genre” 254). El género, 
además, implica la posibilidad de remarca en su clasificación:

[S]i un género existe (digamos la novela, ya que nadie parece discutirle su 
cualidad de género), un código debe proveer un rasgo identificable y por 
lo tanto, idéntico a sí mismo que autorice a decidir que determinado texto 
pertenece a tal género o a tal otro. Igualmente, fuera de la literatura o de las 
artes, si se intenta clasificar, hay que referirse a un conjunto de rasgos iden-
tificables y codificables para decidir que esto o aquello, determinada cosa o 
acontecimiento pertenece a tal conjunto o clase. Esto parece trivial. En tanto 
que marca, semejante rasgo distintivo es siempre a priori remarcable.6 (262-263)

4	 Las siguientes traducciones son mías. El original dice: “Dès qu’on entend le mot ‘genre’, 
dès qu’il paraît, dès qu’on tente de le penser, une limite se dessine. Et quand une limite 
vient à s’assigner, la norme et l’interdit ne se font pas attendre : ‘il faut’, ‘il ne faut pas’, dit 
le ‘genre’, le mot ‘genre’, la figure, la voix ou la loi du genre”.

5	 La traducción es mía. El original dice: “en affolerait le sens, l’ordre et la raison”. 
6	 El original dice: “si un genre existe (disons le roman puisque personne ne semble lui 

contester la qualité de genre), un code doit fournir un trait identifiable et donc identique 
à luimême qui autorise à arrêter que tel texte appartient à tel genre ou relève de tel genre. 
De même, en dehors de la littérature ou des arts, si on tient à classer, on doit se référer à 
un ensemble de traits identifiables et codables pour décider que ceci ou cela, telle chose 
ou tel événement appartient à tel ensemble ou à telle classe. Cela paraît trivial. En tant 
que marque, un tel trait distinctif est toujours a priori remarquable”.



180

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

Esta idea de “remarca” opera en las clases de Ludmer y en el libro, con el 
fin de repensar los límites del género e intervenir en la interpretación: se trata 
de un corpus organizado en un sistema de anillos, alianzas y desdoblamien-
tos. La marca es una posibilidad abierta que puede ser notada, remarcada 
(remarquable) y es una clave derrideana a partir de la cual Ludmer organiza 
su sistema de género. Para Derrida, si la marca de pertenencia pertenece sin 
pertenecer, la mención de género no forma parte del corpus, se encuentra 
en un borde de la obra que reúne el corpus y a la vez impide su cierre: es 
un axioma de incompletitud.7 Este axioma parece operar en algunas de las 
formulaciones de Ludmer sobre un “sistema” de la literatura gauchesca que 
contempla sus propios huecos y permite, por lo tanto, establecer relaciones 
con textos como los de Borges o Carriego a partir de la continuidad de los 
tonos de desafío y lamento de la gauchesca en el segundo capítulo.

La cláusula de género también implica, en Derrida, una serie de exclusiones 
e inclusiones: “La clásula o la esclusa del género descalifica aquello que le 
permite clasificar”8 (“La loi du genre” 265). Ya en Clases, Ludmer recupera la 
pregunta sobre la decisión de incorporar un texto a la literatura que se desprende 
de la conferencia de “Devant la loi” y su equiparación entre literatura y ley. 
Estas incorporaciones o exclusiones operan tanto en el corpus que construye 
Ludmer en su libro de 1988, como en el análisis del lugar de los personajes del 
género: “el lugar de Picardía en los comienzos, finales, consejos, partes del 
espacio de la patria, es diferencial y dividido, exactamente como el gaucho 
en La ida: tiene que ver siempre con inclusiones y exclusiones, adentros y 
afueras” (62). Del otro lado del género está desde el Facundo de Sarmiento 
hasta el himno nacional, condenados por el género, en cuanto exterior, a la 

7	 Derrida lo enuncia del siguiente modo: “Este topos singular se ubica en la obra y fuera 
de ella, en su borde, una inclusión y una exclusión con respecto al género en general, 
de una clase identificable en general. Reune el corpus y al mismo tiempo, en el mismo 
guiño, le impide cerrarse e identificarse consigo mismo. Este axioma de no-cierre o de 
incompletitud hace cruzar en él la condición de posibilidad y la condición de imposibilidad 
de una taxonomía”. El original dice: “Mais ce singulier topos situe dans l’œuvre et hors 
d’elle, à sa bordure, une inclusion et une exclusion au regard du genre en général, d’une 
classe identifiable en général. Il rassemble le corpus et du même coup, du même clin 
d’oeil il l’empêche de se fermer, de s’identifier à lui-même. Cet axiome de non-fermeture 
ou d’incomplétude croise en lui la condition de possibilité et la condition d’impossibilité 
d’une taxinomie” (“La loi du genre” 265, énsafis añadido).

8	 El original dice: “La clause ou l’écluse du genre déclasse ce qu’elle permet de classer”. 



181

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

indefinición e indiferenciación, a lo inclasificable. Derrida, además, asocia 
el género literario con el género de la diferencia sexual:

La cuestión del género literario no es una cuestión formal: atraviesa de 
parte a parte el motivo de la ley en general, de la generación, en el sentido 
natural y simbólico, del nacimiento, en el sentido natural y simbólico, de la 
diferencia generacional, de la diferencia sexual entre el género masculino 
y femenino, de el himen entre los dos, de una relación sin relación entre 
los dos, de una identidad y de una diferencia entre femenino y masculino.9 
(“La loi du genre” 277)

Dicha asociación entre género discursivo y género sexual también 
tiene su lugar en el libro de Ludmer: “la patria del gaucho pertenece, ella 
sola, al género masculino”. La gauchesca asocia género gauchesco y género 
sexual, especialmente en Hernández, pues en La ida el sexo del extranjero 
es femenino, los “gringos” son mujeres (El género gauchesco 49).

La otra asociación derrideana que hemos presentado, además de literatura 
y límite, es la de literatura y ley. Esta relación en Ludmer también ha sido 
señalada por Jorge Panesi y se articula de manera más acabada en “Devant 
la loi”.10 Este texto es de principal relevancia dado que condensa los cuatro 
grandes problemas y núcleos de conceptos que Ludmer hará jugar en El 
género gauchesco. El primero es la relación entre la ley y la literatura, luego, 
el vínculo entre literatura y límite (Derrida realiza una lectura topológica 
que el relato de Kafka habilita); en tercer lugar, la cuestión de la lectura 
como diferimiento del sentido y la intangibilidad del texto, y, por último,  
la autorreferencia de la literatura y la rarificación del sistema referencial.11 Con 

9	 El original dice: “La question du genre littéraire n’est pas une question formelle : elle 
traverse de part en part le motif de la loi en général, de la génération, au sens naturel et 
symbolique, de la naissance, au sens naturel et symbolique, de la différence de génération, 
de la différence sexuelle entre le genre masculin et le genre féminin, de l’hymen entre les 
deux, d’un rapport sans rapport entre les deux, d’une identité et d’une différence entre 
le féminin et le masculin”.

10	 La propia exposición de Derrida juega en espejo con el relato de Kafka o se ve atravesado 
por un contagio con lo literario: su intervención tiene el mismo nombre que el cuento 
y, al igual que lo narrado en el relato “Ante la ley”, Derrida aplaza y retarda las hipótesis, 
sin abrevar a un sentido único.

11	 La formulación que alude a estas nociones teóricas de la literatura se puede recuperar en 
el siguiente fragmento, en el que puntualiza una noción de “autorreferencia” distinta o 
lejana a la idea de acceso transparente al propio sentido y, aún más, como la destitución 



182

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

respecto al primer problema, Derrida afirma que una de las dimensiones en 
que cada texto literario se asocia a la ley es en su comparecencia ante ciertos 
guardianes (al igual que lo relatado en el cuento de Kafka) que deciden y 
juzgan qué pertenece o no a la literatura y penalizan modificaciones de un 
texto, considerado como una unidad e idéntico a sí mismo:

Cualquiera que dañe la identidad original de este texto podría tener que 
comparecer ante la ley. Esto podrá ocurrir a todo lector en presencia del 
texto, al crítico, al editor, al traductor, a los herederos, a los profesores. Todos 
éstos son guardianes y, al mismo tiempo, campesinos. En los dos lados del 
límite.12 (Derrida, “Devant la loi” 129)

El apartado de El género gauchesco en el que esta remisión a Derrida es 
directa se titula “Borges ante la ley”, allí se define a la literatura como “la 
construcción de una ecuación lengua-ley” (Ludmer 227). La posición de 
Borges sería la del escritor ante la ley de la literatura nacional: Hernández, 
Carriego, Gutiérrez. A su vez, Borges, campesino y guardián como en el 
relato de Kafka, pasa a “ser” la literatura: “Cuando la ecuación lengua-ley 
de Borges pueda ser hostigada por otra justicia habrá cambiado la historia 
y la literatura argentina” (236).

de lo “propio” del sentido: “El cuento ‘Ante la ley’ sólo se contaría o describiría a sí mismo 
como un texto. No haría otra cosa que eso o haría también eso. No en una reflexión 
especular que asegura alguna transparencia autorreferencial, e insisto en este punto, 
sino en la ilegibilidad del texto, si queremos decir con eso la imposibilidad de acceder a 
su propio sentido, al contenido quizás inconsistente que guarda celosamente en reserva. 
El texto se guarda, como la ley. Habla solo de sí mismo, pero de su no identidad consigo 
mismo. Él tampoco llega a sí mismo. Él es la ley, hace la ley y deja al lector ante la ley.” El 
original dice: “Le récit ‘Devant la loi’ ne raconterait ou ne décrirait que lui-même en tant 
que texte. Il ne ferait que cela ou ferait aussi cela. Non pas dans une réflexion spéculaire 
assurée de quelque transparence sui-référentielle, et j’insiste sur ce point, mais dans 
l’illisibilité du texte, si l’on veut bien entendre par là l’impossibilité où nous sommes aussi 
d’accéder à son propre sens, au contenu peut-être inconsistant qu’il garde jalousement 
en réserve. Le texte se garde, comme la loi. Il en parle que de lui-même, mais alors de 
sa non-identité à soi. Il n’arrive ni en laisse arriver à lui-rnême. Il est la loi, fait la loi et 
laisse le lecteur devant la loi” (Derrida, “Ante la ley” 128).

12	 El original dice“Quiconque porterait atteinte à l’identité originale de ce texte pourrait 
avoir à comparaître devant la loi. Cela peut arriver à tout lecteur en présence du texte, 
au critique, à l’éditeur, au traducteaur, aux héritiers, aux professeurs. Tous, ils sont donc 
à la fois gardiens et hommes de la campagne. Des deux côtés de la limite”.



183

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

Ludmer, además, se apropia de la articulación derrideana en una relación 
de pasaje que desvía el problema tal como se presenta en “Devant la loi”: 
asocia la ley, que en el texto del filósofo es abstracta y general, el ser ley 
de las leyes (se piensa en Kant, en Freud y en el funcionamiento del relato 
kafkiano) con la ley estatal: ya en Clases afirma que en toda la gauchesca, 
pero especialmente en el Martín Fierro, de lo único que se habla es de la ley, 
la confrontación de una ley consuetudinaria a una ley escrita de la ciudad 
(Ludmer 277) y compara este texto con “Ante la ley” de Kafka. El pasaje 
de legalidades que se asocia con el estatuto del gaucho (si es delincuente o 
no) se piensa desde la perspectiva de Michel Foucault (principalmente el 
de Vigilar y castigar) en conjunto con las formulaciones de “Devant la loi”.

Otro de los conceptos derrideanos muy asociados al problema de los 
límites, que tiene un lugar preponderante en el libro de Ludmer, es el de 
“marco”.13 En las clases del seminario de 1985, la autora le da una importancia 
notable y cita uno de los textos en los que Derrida expone la cuestión: La 
verdad en pintura. Especialmente en Parergon de La verdad en pintura se 
expone la teoría del marco y su funcionamiento en la pintura, pero gene-
ralizando esas formulaciones a la concepción de la lectura del programa 
deconstruccionista, que opera en el modo de leer “Ante la ley” de Kafka. El 
texto asedia el concepto de párergon en la filosofía kantiana y deconstruye 
su lugar accesorio a partir de los ejemplos que el filósofo alemán propone 
en su tercera Crítica.

En la clase que Ludmer cita este texto da su explicación de los dos efectos 
del marco en los textos: el primero es separar del contexto y dar unidad, el 
segundo efecto es que ese marco pasa a ser central y se vuelve hacia adentro, 
genera formas de la autorreferencia y de la autonomía (Ludmer 232).

Estos dos efectos se pueden rastrear en el modo en que se lee el Nuevo 
diálogo patriótico de Hidalgo como uno de los límites del género gauchesco. 
Ludmer reconstruye los sistemas de marcos del poema, en consonancia 
directa con los dos efectos que ha explicitado en Clases 1985: el primer 
sistema está conformado por el título y el subtítulo que funcionan como 

13	 Estos conceptos se separarán en nuestra exposición por razones de ordenamiento, pero 
son indisociables y se reclaman entre sí. Además, para los objetivos del trabajo, nos 
concentraremos en las obras a las que Ludmer ha referido y que han sido publicadas 
al momento de la publicación de El género gauchesco, dado que muchos conceptos y 
constructos se repiten y (re)formulan en varias zonas de la obra de Derrida. 



184

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

primer marco de los textos, y el segundo marco, interno, es la textualización 
en la apertura de los poemas del contexto oral en que ocurre el diálogo: los 
textos incorporan y representan la situación de cantar un cielito o la ocasión 
en que ocurre el encuentro y diálogo entre los amigos.

En un “afuera” un escritor letrado escribe y “reproduce o cita” lo que los 
“autores orales” cantan o dicen. El marco exterior del título, en el registro de 
la palabra escrita, funciona como introductor de un discurso formalmente 
directo. El marco letrado del título y subtítulo postula la “originalidad” de la 
voz oída para diferenciarse de ella. Este sistema de marcos, conformado por

(títulos, subtítulos, escena oral, narrador final) de las palabras “orales” y “escritas” 
se da vuelta, siguiendo el círculo característico de los usos (o siguiendo las 
vueltas de los husos[sic]): la voz de la escritura dice lo inverso de lo que hace. 
Escribe lo que quiere que se diga y haga. El discurso formalmente directo de 
la “voz oída” es el campo de ficción del género. Un tipo de ficción especifica, 
en forma de anillo o círculo, donde los “autores” y las citas o reproducciones 
se invierten estrictamente y remiten cada una a la otra, como si fueran 
autorreferenciales. O especulares […]. Y no sólo es un anillo entre lo oral y 
lo escrito sino entre “decir” y “hacer” con la voz. El escritor aparece como el 
primero que “reproduce” lo oral para establecer la cadena de reproducciones 
que debe devolver el texto a la oralidad. (Ludmer, El género gauchesco 77)

El segundo sistema de marcos estaría conformado por dos “no voces” o 
silencios al principio y al final, las del malevo (cuerpo sin uso) y del soldado 
sin pierna (cuerpo ya usado), los mismos constituyen orillas.

Estos marcos permiten configurar el espectro básico de Hidalgo que 
serán variantes o extensiones en el espacio interior de género, en los que 
se despliegan las diferencias entre la palabra letrada y la voz diferencial del 
gaucho, oral y también escrita, y los que ocupan los silencios de las orillas. 
En Derrida, los marcos y los límites introducen una lógica paradojal que, 
como vimos, recupera Ludmer en el fragmento citado anteriormente:

Si sustraemos de este texto todos los elementos que podrían pertenecer a 
otro registro (información cotidiana, historia, saber, filosofía, ficción, etc.;  
en breve: todo eso que no está necesariamente afiliado a la literatura), sen-
tiremos oscuramente que eso que opera y se conduce en este texto guarda 



185

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

una relación esencial con el juego del enmarcar y la lógica paradójica de los 
límites que introducen una suerte de perturbación en el sistema “normal” de 
la referencia, mientras revela una estructura esencial de la referencialidad.14 
(Derrida, “Devant la loi” 131)

Una de las consecuencias metodológicas que se desprenden de las formula-
ciones derrideanas sobre el marco, y que el propio autor francés puso en juego 
en sus obras, es la puesta en crisis del estatuto de “accesorio”, predestinado 
a ciertas zonas de los textos. Los títulos y subtítulos, como analizamos, son 
claves para las lecturas de Ludmer,15 pero también los prólogos y las notas 
al pie cobran una relevancia particular en El género gauchesco.16 Tal es el 
caso del apartado “El mundo de las referencias: la comunicación entre las 
orillas extremas del libro” en que se analiza el prólogo de Hernández a La 
vuelta en contraposición a los dos prólogos de La ida, y las notas al texto 
de Hernández como “última orilla del libro” (Ludmer 56); estos prólogos y 
sistema de notas juegan entre sí y se refieren mutuamente.

El gesto de analizar y describir con atención los llamados “paratextos” 
de las obras del género gauchesco también ha sido un movimiento de 
Jacques Derrida: no se trata de analizar la intertextualidad solamente, sino 
de poner en jaque la propia categoría de texto y paratexto, hacer tambalear 
la jerarquización y dicotomía. En “Fuera de libro” de La diseminación, por 
ejemplo, Derrida teoriza sobre el estatuto del prefacio y el prólogo a partir 
de una lectura de los prefacios de Hegel y Los cantos de Maldoror.

14	 Énfasis en el original: “Si nous soustrayons de ce texte tous les éléments qui pourraient 
appartenir à un autre registre (information quotidienne, histoire, savoir, philosophie, 
fiction, etc., bref, tout ce qui n’est pas nécessairement affilié à la littérature), nous sentons 
obscurément que ce qui opère et fait oeuvre dans ce texte garde un rapport essentiel avec le 
jeu du cadrage et la logique paradoxale des limites qui introduit une sorte de perturbation 
dans le système ‘normal’ de la référence, tout en révélant une structure essenttielle de la 
référenttalité”.

15	 También son claves para la lectura de “Ante la ley” de Kafka en “Devant la loi”: Derrida se 
concentra en la frase “Vor dem Gesetz” en tanto título y en tanto primera línea del relato 
para pensar en los desdoblamientos y estatutos de cada uno. Sobre el título afirma: “El 
acontecimiento del título da al texto su ley y su nombre”. El original dice: “L’événement 
intitulant donne au texte sa loi et son nom” (Derrida 119).

16	 Ya en Clases 1985 Ludmer planteaba en su exposición: “Ustedes saben que la teoría de 
Derrida se llama ‘deconstrucción’. ¿Qué quiere decir ‘deconstrucción’? Quiere decir 
eso: hacer caer un edificio, agarrarse de un punto marginal y transformarlo en central, 
agarrarse del punto que cuestiona el sistema y está dentro del sistema, sacarlo para 
deconstruirlo, para tirarlo abajo” (217).



186

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

Otra de las dimensiones de El género gauchesco en la que se observa 
una relación de pasaje con Derrida es en la concepción de lo real como 
construcción discursiva que se despliega en el libro: “Este libro se escribió 
con la idea absolutista de que la imaginación crítica es puramente verbal” 
(Ludmer 9), dice en el prólogo a la reedición del año 2000. El pasaje de 
la delincuencia a la civilización que tiene como protagonista al gaucho es 
narrado por la gauchesca, pero a su vez aquél es su producto: en los capítulos 
predomina una lectura inmanente del significado de los textos, los límites, 
tonos, relatos, aún las acciones se desprenden de las lecturas de la gauchesca 
que ponen el acento en las duplicidades, las paradojas y los juegos.

La concepción derrideana del significado supone la revisión de los 
supuestos que operan en el proyecto de la semiología estructuralista17 y del 
modelo hermenéutico con las consecuencias insoslayables que eso conlleva 
en la crítica literaria. En Ludmer, se trata de dos frentes, uno, el del modelo 
hermenéutico presente en la universidad dictatorial;18 otro, el proyecto 
estructuralista del que Ludmer también ha participado.19

A diferencia de la polisemia, que permitiría reponer sentidos múltiples pero 
identificables, la perspectiva derrideana señala el resto (restance) y la disemi-
nación del sentido. La lectura, entonces, se ve atravesada por este desborde y 

17	 La crítica derrideana al Estructuralismo y a la existencia de un “centro” se encuentra ya 
en “La estructura, el signo y el juego en el discurso de las ciencias humanas”, conferencia 
pronunciada en el College international de la Universidad Johns Hopkins (Baltimore) el 
21 de octubre de 1966, fecha de “La invención del posestructuralismo”, según François 
Cusset. En su texto fundacional De la Grammatologie de 1967 el Curso de lingüística 
general de Saussure, es un texto clave para los fundamentos teóricos y epistemológicos 
del paradigma, presente en la mayor parte de las ciencias sociales y humanas de la década 
de los sesenta, es pensado por Derrida en su relación solidaria con las dualidades y 
jerarquizaciones metafísicas que se remontan a la filosofía platónica y al logocentrismo 
(Significado/Significante, Lengua/Habla, etc.). En Force et signification de 1967 también 
lleva a cabo una crítica al modelo estructuralista como pretendido “metalenguaje obje-
tivo” para leer literatura: la estructura, al convertirse en la propia cosa literaria, termina 
por opacar el texto. 

18	 Analía Gerbaudo recupera las críticas lapidarias de Jorge Panesi a la hermenéutica, 
perspectiva hegemónica durante la Universidad de la dictadura (Estrín y Blanco): “Panesi 
sanciona un uso en las antípodas tanto de la relación entre literatura y territorio que 
Ludmer imagina [...] como de la forma rigurosa de trabajar con los textos que promueve” 
(Gerbaudo, “Algo más sobre un mítico Seminario” 142).

19	 Para referencias y análisis del estructuralismo en Ludmer ver Prieto, “Estructuralismo 
y después”; Aguilar y Lespada, Prólogo a Suspender toda certeza: antología crítica (1959-
1976), y Peller, Pasiones teóricas en la crítica literaria. Será tema de un futuro trabajo el 
modo en que en varias críticas o referencias al “estructuralismo francés” se asoció con 
ese rótulo el nombre de Jacques Derrida como parte de Tel Quel.



187

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

parte del programa de la deconstrucción es no negar sino poner en escena los 
nudos aporéticos o potencialmente inabarcables de las significaciones.

Un procedimiento central del programa derrideano, que la propia Ludmer 
señala en sus Clases, es la detención en determinadas palabras de los textos que 
condensan sentidos a veces contrapuestos. El análisis de estas piezas léxicas 
ha sido señalado por Gerbaudo en Derrida y la construcción como uno de 
los protocolos de lectura en Derrida: en De la Grammatologie, la noción de 
pharmakon en Platón es asediada en su doble valencia (veneno y remedio); 
la palabra hymen de Mallarmé es explorada en su carácter indecidible en “La 
doble sesión”; también en Espolones. Los estilos de Nietzsche se reconstruyen 
los sentidos contrapuestos de “mujer” en Nietzsche.

En El género gauchesco, Ludmer también se concentra en palabras que no 
se pueden capturar en un solo significado: la noción central de “gaucho” es 
sitio de sentidos que oscilan: es delincuente, patriota, valiente; estos términos, 
afirma, no se anulan entre sí. Otro ejemplo de este tipo de lectura detenida 
en las contradicciones no sintetizables de las palabras es el señalamiento 
de la deriva de “alma” de Sarmiento en El Facundo al Fausto de Estanislao 
del Campo (21).

Esta concepción constitutivamente contradictoria del sentido se amplía 
en el libro de Ludmer desde la palabra hacia las obras en general: la noción 
derrideana de “indecidible” es central para las definiciones paradójicas de 
la gauchesca que propone: 

La oscilación del sentido entre el uso del cuerpo y de la voz, entre la guerra 
y la guerra de palabras, constituye la materia literaria fundamental del 
género. Porque allí está la literatura, y lo que importa para la literatura es la 
indefinición, la discrepancia. (El género gauchesco 29)

La insistencia de Jacques Derrida sobre la indeterminación del sentido se 
encuentra en varios de sus trabajos, tanto como formulación teórica como 
en su puesta en acto. La literatura genera un conjunto de indecidibles que 
no se dejan capturar por ningún discurso “meta” que intentaría cercarlo y 
detener la indecisión constitutiva, por lo tanto, vulnera la propia noción 
de crítica en un sentido muy específico, en cuanto que crínein, en cuanto 
posibilidad de lo decidible. En “La doble sesión”, texto incluido en La 
diseminación, define lo indecidible del siguiente modo:



188

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

Una proposición indecidible, Gödel mostró su posibilidad en 1931, es una 
proposición que, dado un sistema de axiomas que domina una multiplici-
dad, no es ni una consecuencia analítica o deductiva de los axiomas, ni en 
contradicción con ellos, ni verdadera ni falsa con respecto a esos axiomas.20 

(Derrida 330)

Ese indecidible, ese más suplementario, es un no-sentido o no-tema del 
espaciamiento que pone a los sentidos en relación entre sí en una lógica 
abisal, en una diseminación que marca los límites de una crítica temática y 
su intento de reconstruir la polisemia de ciertos temas en un texto, como es 
el caso del estudio del “blanco” en Mallarmé que expone Richard (L’univers 
imaginaire de Mallarmé), sobre el que Derrida se expide.

La perspectiva derrideana de los marcos, el género y la literatura se asocia 
a la cuestión de lo indecidible y, a su vez, esta serie de problemas se articulan 
con el modo en que Ludmer entiende y define la autorreferencialidad. En 
su delimitación del primer trazado del género se dibuja un círculo en el 
que el “uso del gaucho y uso de la voz remiten uno al otro como si fuesen 
autorreferenciales” (El género gauchesco 37), o sea, la frontera exterior del 
género y el conjunto del género participan de un juego de remisiones y 
referencias mutuas.

Luego, la autorreferencialidad es decisiva en su lectura de Fausto y aquí 
hay una oscilación: este texto parecería ser el inicio de la literatura en tanto 
autonomía y despliegue de los juegos autorreferenciales, pero como hemos 
visto, esta manera autorreferencial ya se encontraba en la caracterización 
general del género. Según Ludmer, con esta obra de Estanislao Del Campo 
inicia la literatura autónoma, desligada de la política.

Del Campo constituiría un punto de inflexión ya que es un extremo 
del género, lo parodia y marca el primer momento en que espacio interior 
y exterior del género son lo mismo; es el primero que lee el género como 
literatura y, por lo tanto, toma a sus escritores como escritores. De esta 
manera, el Fausto es el corte entre lo literario y lo político, supone una 
autonomización. Un efecto de despolitización es el cambio de relación entre 
lo narrado y el marco, no se trata de una representación de un referente, 

20	 En “Envío” de 1980, a partir de una crítica del análisis de Greimas, Derrida plantea 
que es la iteración y sus efectos, la parodia, la ironía, que impide pensar en un núcleo 
inalterado (4).



189

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

sino que “en el Fausto se trata de lo que la representación representa”21 
(Ludmer, Clases 254).

En “La doble sesión” Derrida trata sobre el problema de la representa-
ción, estructurado por un sistema metafísico que distingue lo imitado de 
lo imitante, el original y la copia. La crítica de arte se articuló según esta 
metafísica en las distintas remisiones a una referencia, a una presencia. El 
texto de Mallarmé, Mimique, es un caso ejemplar de una dislocación con 
respecto a la referencia y, por lo tanto, a la metafísica de la presencia. Según 
Derrida, no hay referente en ese texto, hay recursividad; el mimo Pierrot no 
imita nada, no reproduce ninguna acción y ningún habla en cuanto logos. 
Mimique invita a un “laberinto textual tapizado de espejos” (“La doble 
sesión” 293); es una escritura que no remite más que a sí misma y a la vez 
remite indefinidamente a otra escritura (en su exposición Derrida esboza 
las posibles derivas diseminatorias de tales remisiones). Esta mímica que 
no imita nada, que no refleja ninguna realidad, es simulacro en el sentido 
platónico: una copia de copia, lo que arrastra consigo la posibilidad de 
decisión entre oposiciones o interpretaciones definitivas, incluso de lo que 
sucede en la obra:

La diseminación inscribe, con una extensión regulada del concepto de texto, 
otra ley de los efectos de sentido o de referencia (anterioridad de la “cosa”, 
realidad, objetividad, esencialidad, existencia, presencia sensible o inteligible 
en general, etc.), otra relación entre la escritura en sentido metafísico y su 
“afuera” (histórico, político, económico, sexual, etc.).22 (Derrida, Positions 49)

En el análisis de Ludmer, el narrador de El Fausto es irónico y la ironía 
“produce ambigüedad y paradoja, por momentos es indecidible y puede 
generar double-bind” (El género gauchesco 56), esto es, decodificaciones 
distintas, a partir de lo cual recuerda en nota al pie las interpretaciones 
hechas de la obra por Hernández, Ricardo Gutiérrez, Borges, Anderson 
Imbert, entre otros.

21	 Énfasis en el original. 
22	 El original dice: “La dissémination inscrit, avec une extensión réglée du concept de texte, 

une autre loi des effets de sens ou de référence (antériorité de la ‘chose’, réalité, objectivité, 
essentialité, existence, présence sensible ou intelligible en général, etc.), un autre rapport 
entre l’écriture au sens métaphysique et son ‘dehors’ (historique, politique, économique, 
sexuel, etc.)”.



190

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

La marca de autonomización surge en el Fausto con un discurso sobre la  
literatura gauchesca en el interior mismo del género: hay discurso sobre 
el género dentro de la propia obra. Ludmer apela nuevamente a la noción 
derrideana de marco: Fausto innova en la construcción del marco de los 
diálogos gauchescos; antes consistían en la apertura con la voz “directa” del 
gaucho y cierre con la del que escribe (o a veces dice) el diálogo, en un marco 
mixto mitad “oral” mitad “escrito”; en cambio, el marco en la obra de Del 
Campo “pertenece totalmente al orden de la escritura; es el mismo narrador, 
que ‘contempló’ el encuentro de los amigos, el que clausura el texto” (El 
género gauchesco 265). El marco, plantea Ludmer, hace que el texto se vuelva 
hacia sí mismo, se autorrefiera generando efectos de autoengendramiento, 
especulares, divisiones internas, duplicaciones y repeticiones. Esos efectos 
solicitan una lectura distinta a la autoridad última de un sentido, debido a que:

La ambivalencia invade el texto y el doble juego no tiene fin: militares, 
diablos, gauchos, buenos-malos, aliados-enemigos. Porque el sentido no 
responde solamente a las palabras sino también a las acciones: juicio burlesco 
al género en un poema que ha sido leído como una burla del gaucho.23 (El 
género gauchesco 268)

Tradición crítica en la que justamente Ludmer quiere intervenir y aquí, 
como adelantábamos, pone en juego su detención de la indecibilidad derri-
deana que usa para pensar el texto, ya que apuesta por una interpretación 
política que afirma una posibilidad: el Fausto da lugar, por primera vez 
en el género, a un código de justicia opuesto a la ley letrada, a una alianza 
entre iguales (El género gauchesco 271) y un ataque a los dos sectores que 
constituyeron una alianza fundante del género, el doctor y el militar (El 
género gauchesco 272). Ante la lectura de Fausto como burla hacia el gaucho 
se abre la lectura de la resistencia de los marginados y su ataque a las élites.

23	 Esta lectura de Ludmer tiene su antecedente directo en las Clases 1985; a partir de la 
clase veinte dedicada al sentido, se aboca a analizar en detalle el Fausto de Estanislao 
del Campo. Allí repasa y confronta lecturas: la lectura de Lugones según la cual la obra 
es una parodia que no se corresponde con “la realidad”, la de Martínez Estrada que 
también la lee como una burla del gaucho, la de Anderson Imbert, según el cual se trata 
de una burla de los gauchos y también de la burguesía de Buenos Aires, etc. Además, ya 
sostiene en 1985 la tesis de la despolitización del viaje en el Fausto. 



191

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

Las nociones de diferencia, ambivalencia, autorreferencia, especularidad 
y ambigüedad recorren el texto de Ludmer, así como la definición general 
del sistema, la posibilidad de “darse vuelta” y la inversión de los sentidos es 
constitutiva. De todos modos, esta ambivalencia y diseminación del sentido 
que arruina las ideas de interpretación y decisión crítica encuentra una 
objeción que Ludmer ya enuncia en sus clases de 1985: la política. Luego 
del análisis de diversas lecturas del Fausto, Ludmer plantea:

¿Cómo funciona el sentido en literatura? Puede funcionar en direcciones 
opuestas, como funciona formalmente este texto y, por lo tanto, esto, por 
supuesto, justifica también la idea de que entonces no hay que interpretar. 
Pero —y acá ponemos un punto importante en apoyo de lo que podríamos 
sostener, una opinión propia— acá sí tiene sentido interpretar este texto. 
Acá criticamos la tendencia antiinterpretativa y decimos: si nosotros no 
interpretamos, no participamos de esa tradición histórica de lecturas donde 
el gaucho se ríe y no se ríe del gaucho, y nosotros con esta lectura hacemos 
una reinscripción política del texto. (Ludmer, El género gauchesco 344)

Tiene lógica que la crítica apueste por el sentido y esta apuesta se asocia 
fuertemente a un anclaje local: “en la cultura argentina hay que interpretar”, 
agrega. De todos modos, subsiste un resto no interpretable e intraducible 
del Fausto:

[A]unque se traduzcan todas las palabras una atrás de la otra, queda; eso 
que es lo gauchesco, lo argentino, la complicidad, la risa y eso se ha sentido 
como lo nacional […] o puede sentirse como cualquier elemento abstracto, 
como amistad o como nacionalidad, o como lectura propia, que funda una 
lectura en ese resto que no es interpretable. (Clases 345)

En el resto se juega el porvenir de las lecturas, incluyendo la de El género 
gauchesco.

Ahora bien, como la propia Ludmer aclara en esta clase y como se des-
prende del modo en que lee la gauchesca, la interpretación que se pondría 
en juego no tiene que ver con la consecución de un sentido hermenéutico 
o exegético, asociado a los “oráculos” y a las “interpretaciones de los dioses” 
(Clases 344), pero sí se asociaría con el sentido como intervención.



192

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

Como adelantábamos, las formulaciones derrideanas apuntan en buena 
medida a acentuar la indeterminación del sentido en la lectura: el movi-
miento interpretativo que no escapa a la lógica de la différance y no puede 
ser, por lo tanto, detenido, toma el nombre de dissémination, palabra de un 
poemario de Mallarmé. Por lo tanto, la apuesta por la lectura política de 
Ludmer se puede comprender como una reapropiación que se desvía de este 
modo de leer. No obstante, Derrida no desactiva la lectura política en sus 
intervenciones que se proponen escapar del contenidismo, pero también 
del formalismo que despolitiza la literatura:

Creo que fue un proceso decisivo de este medio siglo formular explícitamente 
la cuestión de la literalidad, sobre todo a partir de los formalistas rusos (no 
solamente a partir de ellos: en razón de un conjunto de necesidades históricas, 
siendo la más inmediatamente determinante una cierta transformación de 
la misma práctica literaria). La emergencia de esta cuestión de la literalidad 
ha permitido evitar un cierto número de reducciones y de desconocimientos 
que siempre tendrán tendencia a resurgir (tematismo, sociologismo, histo-
ricismo, psicologismo bajo las formas más disfrazadas). De ahí la necesidad 
del trabajo formal y sintáctico. Sin embargo, una reacción o una reducción 
simétricas podrían ya dibujarse: consistiría en aislar, para ponerla al abrigo, 
una especificidad formal de lo literario que tendría una esencia y una verdad 
propias, que ya no haría falta articular a otros campos, teóricos o prácticos.24 
(Derrida, Positions 94-95)

Ahora bien, sostenemos la idea de desvío y reapropiación en Ludmer 
en tanto que lo preponderante en las formulaciones y trabajos críticos de 

24	 El original dice: “Ce fut, je crois, un progrès décisif de ce demi-siècle que de formuler 
explicitement la question de la littérarité, notamment à partir des formalistes russes 
(non seulement à partir d’eux: en raison d’un ensemble de nécessités historiques, la 
plus immédiatement déterminante étant une certaine transformation de la pratique 
littéraire elle-même). L’émergence de cette question de la littérarité a permis d’éviter un 
certain nombre de réductions et de méconnaissances qui auront toujours tendance à 
resurgir (thématisme, sociologisme, historicisme, psychologisme sous les formes les plus 
déguisées). D’où la nécessité du travail formel et syntaxique. Néanmoins, une réaction 
ou une réduction symétriques pourraient maintenant se dessiner: elles consisteraient à 
isoler, pour la mettre à l’abri, une spécificité formelle du littéraire qui aurait une essence 
et une vérité propres, qu’on n’aurait même plus à articuler à d’autres champs, théoriques 
ou practiques”.



193

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

Derrida es la puesta en primer plano de lo que resta y se fuga de la fijación 
del sentido. Dado el movimiento de la diseminación, según Gerbaudo, 
en Derrida interpretar “no implica sino intentar capturar ese excedente o 
bien el punto o los puntos donde las intenciones fracasan” (“Derrida y la 
construcción” 393). Lo que parece estar presente de manera constante es la 
precaución de no fijar una interpretación como la interpretación definitiva, 
y de llevar a cabo un desmontaje de la crítica que sí ha operado con esa 
ambición hermenéutica.25

Una característica clave del tipo de relaciones de pasajes que se establecen 
entre la obra de Jacques Derrida y las intervenciones críticas de Ludmer en El 
género gauchesco es el intento de superar dicotomías teóricas y aunar miradas. 
Jorge Panesi señala sobre este libro su “afán de totalización”,26 hipótesis que 
deriva de una nota al pie en la que relata la búsqueda de una “fórmula” del 
género, de la idea de “Sistema” y, además, del intento de realizar a la vez una 
crítica literaria y una crítica cultural. Optamos por llamar “sincretista” a este 
afán, que tiene como correlato una de las singularidades del libro: el análisis 
cultural, la reflexión sobre el Estado y su deuda con Contorno enunciada 

25	 En “Lettre à un ami japonais”, Derrida precisa el término “Deconstrucción” (décons-
truction) y plantea por qué no es un “análisis” (en cuanto búsqueda de elementos más 
simples o un origen) ni una “crítica” (en tanto decisión, juicio, elección): “En cualquier 
caso, a pesar de las apariencias, la deconstrucción no es ni un análisis ni una crítica, 
y la traducción debe tener esto en cuenta. No es un análisis, en particular porque el 
desmantelamiento de una estructura no es una regresión al elemento simple, a un 
origen que no se puede descomponer. Estos valores, como el del análisis, son en sí 
mismos filosofemas sujetos a la deconstrucción. Tampoco es una crítica, en un sentido 
general o en un sentido kantiano. La instancia de krinein o krisis (decisión, elección, 
juicio, discernimiento) es en sí misma, como todo el aparato de la crítica trascendental, 
uno de los ‘temas’ u ‘objetos’ esenciales de la deconstrucción”. El original dice: “En tout 
cas, malgré les apparences, la déconstruction n’est ni une analyse ni une critique, et la 
traduction devrait en tenir compte. Ce n’est pas une analyse, en particulier parce que 
le démontage d’une structure n’est pas une régression vers l’élément simple, vers une 
origine indécomposable. Ces valeurs, comme celle d’analyse, sont elles-mêmes des 
philosophèmes soumis à la déconstruction. Ce n’est pas non plus une critique, en un 
sens général ou en un sens kantien. L’instance du krinein ou de la krisis (décision, choix, 
jugement, discernement) est elle-même, comme d’ailleurs tout l’appareil de la critique 
transcendantale, un des ‘thèmes’ ou des ‘objets’ essentiels de la déconstruction”.

26	 Al respecto, Panesi afirma: “Ser discípula de Contorno supone compartir, al menos, 
una tarea manifiesta o subterránea, la de narrar otra vez, de otro modo, la historia de la 
literatura argentina. Un proyecto histórico totalizador que se advierte en la construcción 
de los relatos críticos que abarcan y relacionan distintos momentos de la literatura, la 
cultura y la política” (“La seducción de los relatos” 147).



194

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

en el prólogo son articuladas con la idea de ambigüedad e indecibilidad del 
género, otorgadas principalmente por la teoría derrideana.

Este intento de sincretismo está repleto de tensiones dado que el acento 
en la ambigüedad irreductible debe convivir con el análisis sociocultural: 
la búsqueda es de síntesis entre una mirada literaria y una perspectiva de 
crítica cultural, de asociación entre los textos de la gauchesca y los estudios 
sociológicos e históricos, como habíamos vislumbrado en el nexo que Ludmer 
establece entre la ley en Derrida y la ley estatal, siguiendo una mirada más 
cercana a Michel Foucault.27 Este nexo se da especialmente en la relación 
entre el desarrollo de los capítulos y el aparato de citas; por ejemplo, luego 
de explicitar el sistema de marcos en Hidalgo, se sostiene que en la escena 
oral “la voz del gaucho habla de lo otro, lo político, lo oficial: habla de la 
vida pública de la patria” (Ludmer, El género gauchesco 74) e incluye al final 
de esta oración una nota al pie en la que se explicita cómo el género liga 
la vida pública de las masas rurales con la nueva vida pública de la revo-
lución y la guerra. Esta última, aclara Ludmer, estaría cercana al concepto 
habermasiano de “opinión pública”. De esta manera, en las formulaciones 
conviven en conflicto los usos de los conceptos derrideanos y su fuerte carga 
antirreferencialista o antifenoménica con referencias bibliográficas de análisis 
sociológico, histórico y cultural (sobre los gauchos y la historia Argentina 
del periodo, principalmente) que tienden puentes a un afuera del texto.

Esta afirmación que sostenemos podría rebatirse con una aclaración 
en otra nota al pie que salvaría este “afuera del texto”: en la nota 26 del 
capítulo “Desafío y lamento, los tonos de la patria” incluye las “coyunturas 
políticas” como parte del género porque “él mismo se define como político 
y coyuntural”, por lo menos hasta el surgimiento de Fausto. En este sentido, 
Ludmer plantea algo clave: la coyuntura política que permite tipificar el 
sistema polémico del género se puede pensar como otra “ficción teórica” 
y esta ficción de coyuntura sería un elemento exterior-interior del género 
como conjunto agujereado. De todos modos, la bibliografía citada y sus 
perspectivas de análisis histórico y cultural no se ajusta sin conflicto a su 
estatuto de “ficción teórica”. Es este intento de articular miradas disímiles en 
sus presupuestos teóricos y metodológicos que Jorge Panesi señala como un 

27	 Esta pulsión de sincretismo también se ve en las Clases como intención de superar las 
dicotomías teóricas, así como la idea de que dos tipos de lectura (por ejemplo, las tendencias 
sociológicas y las tendencias formalistas) son complementarias (Ludmer 37).



195

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

fracaso por su afán de totalización, o, desde nuestra perspectiva, padece su 
resto, el propio principio de indecibilidad se contradice con algunas de las 
voces que el aparato de citas invoca y que analizan la cuestión de la gauchesca 
desde una mirada culturalista, no discontinuista entre mundo y literatura.28

El uso de Derrida en la lectura del género gauchesco se caracteriza, 
entonces, por la puesta en suspenso en ciertas zonas de la lectura crítica de 
la indecibilidad y la ambivalencia del sentido, con la finalidad de efectuar 
una intervención política que dispute las interpretaciones existentes sobre 
la gauchesca.

Otro de los conceptos de la constelación teórica derrideana asociado al 
sentido que puede rastrearse en Ludmer es el de la différance,29 pero traducido 

28	 Esta dimensión de crítica cultural en el libro de Ludmer se puede comprender en el marco 
que caracteriza Dalmaroni del siguiente modo: “Entre los años ochenta y los noventa 
la crítica argentina focalizó y comenzó a privilegiar la preocupación por las relaciones 
entre literatura, o cultura, y Estado, en principio por algunas circunstancias: por una 
parte, la declinación del llamado Estado de Bienestar y las transformaciones correlativas 
del Estado capitalista durante las últimas décadas, transformaciones en las que el Estado 
argentino ingresa de manera tardía mediante su propia reforma, la que incluye —en 
términos de posible intervención y sensibilización de los intelectuales— la reforma del 
sistema educativo a mediados de los noventa; por otro lado, la orientación de ciertas 
corrientes de la sociología, la historiografía y la crítica cultural hacia los problemas del 
espacio urbano, de las culturas populares urbanas y, en general, de la ciudad moderna; 
en el debate intelectual de los ochenta y noventa esa orientación se combinó o se cruzó 
con la presencia de esas mismas preocupaciones en los clásicos del culturalismo inglés y 
luego en los llamados ‘estudios culturales’, y con varios factores de la historia sociopolítica 
reciente que van desde los debates acerca de la recuperación de la ‘esfera pública’ o la 
reconstrucción de una ‘sociedad civil’ a partir del fin de la dictadura, hasta el proceso 
de autonomización de la ciudad de Buenos Aires desde 1996, la revalorización política 
y teórica del papel del Estado a partir de los efectos de la precedente reforma” (104).

29	 La categoría différance es un constructo complejo, paradójico e intraducible que Derrida 
desarrolla en “La différance”, texto de 1968. Se trata de un neologismo que mezcla el 
verbo différer y el sustantivo différence; el primero en sus dos significados distintos: 
“diferenciarse” (en su funcionamiento como verbo intransitivo) y “diferir” en tanto que 
“retardar” y “reservar” (en tanto que transitivo). Lo que el verbo añade al sustantivo 
différence son las dimensiones espaciales y temporales; estos dos sentidos, vinculados con 
la temporización y la desavenencia, son rastreadas etimológicamente en el verbo latino 
differre. La “a” de différance se toma de différant, participio presente que connota la acción 
antes de ser resultado, y el sufijo nace como una partícula asociada a la oscilación entre 
lo activo y lo pasivo que justamente aminora el sentido activo de différant. De este modo, 
Derrida introduce “en un sustantivo de corte más bien estático una idea de actividad 
con las connotaciones de temporización y espaciamiento” (Gerbaudo “Derrida y la 
construcción” 403). La différance, en tanto juego sistemático de las diferencias, produce 
las diferencias y las oposiciones, por lo tanto, no existe una presencia originaria o lugar 
para pensar el carácter primario de, por ejemplo, la oralidad con respecto a la escritura. 
El oxímoron “differánce originaire” que se arruina a sí mismo (la diferencia también 



196

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

al español y simplificado en el uso. Este concepto es acuñado por Derrida 
ya en sus primeras obras: en De la Grammatologie (De la Gramatología), y 
en La Voix et le Phénomène (La voz y el fenómeno) de 1967 plantea cómo la 
différance arruina la ilusión de todo “comienzo” que se pretenda “originario”, 
y esa imposibilidad se asocia con la significación:

[E]ste es entonces el momento en que, en ausencia de centro o de origen, 
todo se convierte en discurso —a condición de entenderse acerca de esta 
palabra—, es decir, un sistema en el que el significado central, originario o 
trascendental no está nunca absolutamente presente fuera de un sistema de 
diferencias. La ausencia de significado trascendental extiende hasta el infinito 
el campo y el juego de la significación.30 (Derrida, L’écriture et la différence 411)

La différance, entonces, supone un modo de entender la lengua que 
deconstruye el sistema saussureano y, por lo tanto, los fundamentos del 
estructuralismo y la crítica literaria que depende o se vincula con este 
modelo teórico y metodológico.

Aquello que sobrevive del complejo término en Ludmer es la idea del 
juego de la significación: en Clases 1985 explica el lenguaje en Derrida 
como juego de diferencias a partir de la lectura que el filósofo realiza de la 
lingüística de Saussure. Además, llama la atención sobre la concepción del 
lenguaje como repetición que nunca es “repetición pura”, como cita y red 
de diferencias (224), y este parece ser el modo crítico de Ludmer en el libro 
de 1988: el género gauchesco se define por el uso de la voz diferencial del 
gaucho y es una serie de vueltas en los sentidos de los usos diferenciales.

Si los gauchos sirven, la voz tiene un sentido y un uso posible en la 
literatura; si no son usables, si se sustraen como Facundo, la voz “gaucho” 
tiene un sentido negativo. El género se sitúa entre los dos sentidos para 
pensar su diferencia en los usos diferenciales de las voces. Y la lógica de los 

difiere consigo misma) apunta a deconstruir la metafísica (es Platón un nombre clave de 
esta metafísica) que construye una ontología de lo originario/la idea/lo inteligible y sus 
copias. Esta metafísica constituye al logocentrismo continuado por Saussure.

30	 El original dice: “c’est alors le moment où, en l’absence de centre ou d’origine, tout devient 
discours —à condition de s’entendre sur ce mot— c’est-à-dire système dans lequel le 
signifié central, originaire ou trascendantal, n’est jamais absolument présent hors d’un 
système de différences. L’absence de signifié trascendantal étend à l’infini le champ et le 
jeu de la signification”.



197

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

usos da otra vuelta más: el género explora el sentido de la voz “gaucho” en 
y por el uso de la palabra del gaucho, y ese uso es a la vez el uso del gaucho, 
el otro de los sentidos o definiciones del género. El género es un tratado 
sobre los usos diferenciales de las voces y palabras que definen los sentidos 
de los usos de los cuerpos (Ludmer, El género gauchesco 31). La diferencia, 
sostiene Ludmer, está puesta de entrada y es lo primero que se escribe (El 
género gauchesco 73).31

A modo de conclusión, recapitulamos los nudos que constituyen las 
relaciones de pasajes entre Derrida y Ludmer más presentes en Clases 
1985 y El género gauchesco. Un tratado sobre la patria; en principio hemos 
desarrollado el vínculo entre literatura, límite y ley en Derrida y Ludmer, 
específicamente la asociación entre límite, ley y género en el modo de ase-
diar la gauchesca. Luego, desarrollamos la presencia de la idea de “marco” 
de Derrida y sus efectos de separación y autorreferencia en los textos del 
género gauchesco. Para explicitar la cuestión de la autorreferencialidad, la 
indecibilidad y la ambigüedad nos hemos referido a la concepción derrideana 
del significado y nos detuvimos en la lectura que Ludmer lleva a cabo de 
Fausto para dar cuenta de la importancia del deseo de intervención política 
en su reapropiación de algunas formulaciones de la deconstrucción. En 
este sentido, planteamos la hipótesis, del sincretismo teórico como modo 
de uso particular. Por todo lo expuesto, se demuestra la relevancia que ha 
tenido la teoría derrideana en uno de los libros más importantes de una 
figura insosayable en la crítica argentina, y si se consideran las clases de su 
seminario de 1985, la importancia del pensamiento de Jacques Derrida en 
la institucionalización de la teoría y la crítica literaria en Argentina en el 
periodo de la vuelta de la democracia.

El género gauchesco. Un tratado sobre la patria es la publicación más influida 
por la perspectiva teórica derrideana en la obra de Josefina Ludmer. En sus 
obras posteriores la adscripción derrideana disminuirá paulatinamente: en 
El cuerpo del delito, un manual de 1999 se reduce a un capítulo que retoma 
las reflexiones del filósofo francés sobre la verdad, la ficción y el dinero; 
y en su último libro Aquí América Latina. Una especulación, del 2010, la 
referencia a Derrida se confina a pocas notas al pie.

31	 Aquí Ludmer parece sostener una prelación temporal de la “diferencia” que no se 
encuentra en la filosofía derrideana y su idea de différance.



198

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

Obras citadas

Aguilar, Gonzalo, y Gustavo Lespada. Prólogo. Suspender toda certeza: antología 
crítica (1959-1976). Dirigido por Noé Jitrik, Buenos Aires, Biblos, 1997, págs. 
9-16.

Cusset, François. French Theory. How Foucault, Derrida, Deleuze & co. 
Transformed the Intellectual Life of the United States. Traducido por Jeff Fort, 
Minneapolis, University of Minnesota Press, 2008.

Dalmaroni, Miguel. La palabra justa. Literatura, crítica y memoria en la 
Argentina 1960-2002. Santiago de Chile, ril Editores, 2004.

Derrida, Jacques. De la Grammatologie. París, Minuit, 1967.
. “Devant la loi”. La faculté de juger. París, Minuit, 1985.
. “Envío”. La desconstrucción en las fronteras de la filosofía. Traducido por 

Patricio Peñalver, Paidós, Barcelona, 1996.
. Espolones: Los estilos de Nietzsche. Traducido por Manuel Arranz Lázaro, 

Valencia, Pre-textos, 1981.
. La diseminación. Traducido por José Martín Arancibia, Madrid, 

Fundamentos, 1997.
. “La loi du genre”. Parages. París, Galilée, 1986.
. “La Structure, le signe et le jeu dans le discours des sciences humaines”. 

Twentieth Century Literary Theory: An Introductory Anthology Intersections. 
Editado por Vassilis Lambropoulos, y David Neal Miller, Albany, State 
University of New York Press, 1987.

. La verdad en pintura. Traducido por María Cecilia González, y Dardo 
Scavino, Buenos Aires, Paidós, 2005.

. L’écriture et la différence. París, Éditions du Seuil, 1967.

. Positions. París, Minuit, 1972.
Estrín, Laura, y Oscar Blanco. “Hermenéutica nacional”. Políticas de la crítica. 

Historia de la crítica literaria en la Argentina. Editado por Nicolás Rosa, 
Buenos Aires, Editorial Biblos, 1999, págs. 251-289.

Gerbaudo, Analía. “Algo más sobre un mítico Seminario (usina teórica de la 
universidad argentina de la posdictadura)”. 452ºF. Revista de Teoría de la 
Literatura y Literatura Comparada, núm. 12, 2015, págs. 132-152. Web. 2 de 
noviembre del 2018.

. Derrida y la construcción de un nuevo canon crítico para las obras literarias. 
Córdoba, Jorge Sarmiento Editor / Editorial f. f. y h, 2007.



199

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 173-200

. “El Derrida de Josefina Ludmer y otras figuraciones en las clases de los 
críticos (1984–1986)”. Primer Coloquio de Avances de Investigaciones del Cedintel, 
2013. Web. 2 de noviembre del 2018.

. “Plus d’un Derrida. Notas sobre desconstrucción, literatura y política”. 
Espéculo. Revista de Estudios Literarios, núm. 41, 2009, págs. 1-17. Web. 2 de 
noviembre del 2018.

Lacalle, Juan Manuel, y Majo Migliore. “Aproximaciones a la historia de la 
Teoría Literaria en la carrera de Letras de la uba. Parte v (1986-1989)”. 
Revista Luthor, núm. 30, vol. vii, 2016. Web. 2 de noviembre del 2018.

Ludmer, Josefina. Clases 1985. Algunos problemas de teoría literaria. Edición y 
prólogo por Annick Louis. Buenos Aires, Paidós, 2015.

. El género gauchesco. Un tratado sobre la patria. Buenos Aires, Sudamericana, 
1998.

. Prólogo. El género gauchesco. Un tratado sobre la patria. Buenos Aires, 
Libros Perfil, 2000.

Panesi, Jorge. “El crítico y sus teorías”. Clases dedicadas a Ludmer en el marco 
del Programa 2013/2014 de “Teoría de la crítica” fahce-unlp, 2013. Apuntes 
no publicados.

. “La seducción de los relatos: diez años de crítica argentina (2004-2014)”. 
Celehis–Revista del Centro de Letras Hispanoamericanas, vol. 24, núm. 29, 2015, 
págs. 143- 158.

Peller, Diego. “Pasiones teóricas en la crítica literaria argentina de los años 
setenta”. Tesis doctoral, Universidad de Buenos Aires, 2012. Web. 2 de 
noviembre del 2018.

Prieto, Adolfo. “Estructuralismo y después”. Punto de vista, vol. xii, núm. 34, 
1989, págs. 22-25.

Speranza, Graciela, Graciela Montaldo, y Anibal Jarkowski. “El estado de 
las cosas: veinte años de crítica Argentina”. Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana, vol. 16, núm. 31/32, 1990, págs. 9-37.

Topuzian, Marcelo. “Spoilers de final de temporada. Futuro pasado de la teoría”. 
Revista Luthor, vol. 7, núm. 30, 2016. Web. 2 de noviembre del 2018.

Vitagliano, Miguel. “Variaciones sobre un punto. Notas de trabajo sobre teoría 
y crítica literaria”. Perspectivas actuales de la investigación literaria. Buenos 
Aires, Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras, 2011.

West-Pavlov, Russell. Space in Theory. Kristeva, Foucault, Deleuze. New York, 
Editions Rodopi, 2009.



200

Incaminato, Natalí · Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985...

Sobre la autora
Natalí Antonella Incaminato es profesora en Letras de la Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Educación de la Universidad Nacional de La Plata, alumna del doctorado en 
Letras de la misma casa de estudios y becaria Conicet. Su tema de tesis es “La filosofía francesa 
en la crítica literaria argentina: Foucault, Deleuze, Derrida y Badiou (1980-2010)”. Ha publicado 
varios trabajos en congresos y revistas especializadas sobre teoría literaria, crítica literaria y 
filosofía. Actualmente se desempeña como ayudante diplomada en la materia “Metodología 
de la investigación literaria” en la Universidad Nacional de La Plata y participa del Centro de 
Investigación de Teoría y Crítica Literaria de la misma institución.



Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78664

Literatura colonial como espaço de disjunção: 
a historiografia literária brasileira no contexto 

latino-americano

Paula Regina Siega
Universidade Estadual de Santa Cruz, Bahia, Brasil

prsiega@uesc.br

Apoiando-nos em Walter Mignolo, Thomas Pollock, Philppe Caron e João Hansen, investigamos as 
transformações semânticas que vincularam a palavra “literatura” à noção de arte literária. Observando 
a predominância de critérios estético-nacionalistas na historiografia literária brasileira, pontuamos a 
resistência de Hansen, Haroldo de Campos e Teixeira Gomes à perspectiva historiográfica de Antonio 
Candido, trazendo as reflexões de Jauss acerca das histórias literárias que perseguem a finalidade romântica 
da plenitude nacional. Tomando as considerações de Eni Orlandi sobre a vigência oficial do português 
e do espanhol nas ex-colônias, refletimos sobre a sua proposição acerca da língua colonial como ponto 
de disjunção entre uma diferença real e um imaginário homogeneizante. Transpondo essa proposição 
para o terreno da literatura, tecemos pontos de contato com as ideias de dicotomia do mundo colonial 
(Fanon), da heterogeneidade e fragmentação constitutiva desse mundo (Cornejo) e da compensação 
semântica que, no discurso colonial, conduz a diferença ao reconhecível (Hansen).

Palavras-chave: nacionalismo; esteticismo; heterogeneidade; homogeneização.

	 Cómo citar este artículo (mla): Siega, Paula Regina. “Literatura colonial como espaço de 
disjunção: a historiografia literária brasileira no contexto latino-americano”. Literatura: 
teoría, historia, crítica, vol. 21, núm. 2, 2019, págs. 201-227.

Artículo original. Recibido: 30/11/18; aceptado: 08/02/19. Publicado en línea: 
01/07/19.



202

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

Literatura colonial como espacio de disyunción: la historiografía literaria  
brasileña en el contexto latinoamericano

Apoyándonos en Walter Mignolo, Thomas Pollock, Philppe Caron y João Hansen, investigamos las 
transformaciones semánticas que acercaron la palabra “literatura” a la noción de arte literario. Observando 
la predominancia de criterios estético-nacionalistas en la historiografía literaria brasilera, puntuamos la 
resistencia de Hansen, Haroldo de Campos y Teixeira Gomes a la perspectiva historiográfica de Antonio 
Candido, considerando las reflexiones de Jauss acerca de las historias literarias que persiguen la finalidad 
romántica de la plenitud nacional. Tomando las consideraciones de Eni Orlandi sobre la vigencia 
oficial del portugués y el español en las antiguas colonias, se reflexiona sobre su propuesta acerca de la 
lengua colonial como punto de disyunción entre una diferencia real y un imaginario homogeneizante. 
Transponiendo esta proposición para el terreno de la literatura, enlazamos puntos de contacto con las 
ideas de dicotomía del mundo colonial (Fanon), la heterogeneidad y fragmentación constitutiva de este 
mundo (Cornejo) y la compensación semántica que, en el discurso colonial, conduce la diferencia a lo 
reconocible (Hansen).

Palabras clave: nacionalismo; esteticismo; heterogeneidad; homogenización.

Colonial Literature as a Space of Disjunction: Brazilian Literary Historiography  
in the Latin American Context

Drawing on the ideas of Walter Mignolo, Thomas Pollock, Philippe Caron, and Juan Hansen, we examine 
the semantic transformations that gradually brought the term “literature” close to the notion of literary 
art. Observing the predominance of nationalist-aesthetic criteria in Brazilian literary historiography, 
we highlight the resistance to Candido’s historiographical approach on the part of Hansen, Haroldo de 
Campos, and Teixeira Gomes, taking into account Jauss’ reflections on literary histories that pursue the 
Romantic objective of national fulfilment. On the basis of Eni Orlandi’s considerations on the official 
prevalence of Portuguese and Spanish in the former colonies, we reflect on her proposal regarding colonial 
language as a disjunction between an actual difference and a homogenizing imaginary. We then transfer 
that proposal to the field of literature in order to establish points of contact among the ideas of dichotomy 
of the colonial world (Fanon), the heterogeneity and fragmentation inherent to that world (Cornejo), and 
the semantic compensation that, in colonial discourse, leads the difference to the recognizable (Hansen).

Keywords: nationalism; aestheticism; heterogeneity; homogenization.



203

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

Em 1993, na introdução a Escribir en el aire, Antonio Cornejo 
Polar sintetizava as principais problemáticas percorridas, em cerca 
de três décadas, pela crítica literária latino-americana: as utopias 

coletivas dos anos 1960, com as experimentações artísticas, de um lado, e a 
renovação dos instrumentos teórico-metodológicos, do outro; o retorno à 
“obsessão primordial” da identidade nacional que tentava chegar à índole 
da literatura latino-americana, para a qual se buscava uma teoria específica; 
a reivindicação da pluralidade heteróclita das literaturas do continente, 
enfatizando, no lugar da identidade, “as abissais diferenças que separam e 
contrapõem até mesmo com beligerância os vários universos socioculturais, 
e nos muitos ritmos históricos, que coexistem e se solapam inclusive dentro 
dos espaços nacionais”1 (6).

Eram as fases por que passara um projeto crítico-literário continental 
que tentara estabelecer uma visão em comum sobre as afinidades históricas, 
sociais e culturais da América Latina. Nesse contexto de integração intelectual, 
entre os anos 1970 e 1980, se dava a aproximação de Antonio Candido e 
Cornejo Polar, sem que isso, contudo, resultasse em uma proposição teórica 
compartilhada.2 Enquanto Cornejo Polar transformava o seu conceito de 
heterogeneidade conforme evoluíam os debates críticos latino-americanos, 
Candido mantinha a perspectiva identitária que sustentara na Formação 
da literatura brasileira (Cota). De grande impacto nas letras brasileiras, a 
concepção historiográfica de Candido deixaria como uma das principais 
heranças a difusão da expressão “manifestações literárias” para designar a 
produção letrada dos primeiros séculos da colonização do país. Assim, se, 
na América Hispânica, os historiadores de literatura se empenharam na 
operação de “nacionalizar a tradição literária pré-hispânica, como no século 
xix se fez com a colonial”3 (Cornejo 7), no Brasil, a perspectiva historiográfica 
dominante se guiava por cortes que descartavam as partes do corpo literário 
que não serviam à genealogia identitária de nação.

1	 As seguintes traduções são nossas. No original: “las abisales diferencias que separan y 
contraponen, hasta con beligerancia, a los varios universos socio-culturales, y en los 
muchos ritmos históricos, que coexisten y se solapan inclusive dentro de los espacios 
nacionales”. 

2	 O contexto da aproximação entre os dois intelectuais, bem como as afinidades e diferenças 
entre seus projetos críticos e os limites regionais de suas difusões são tratados por Débora 
Cota. 

3	 No original: “nacionalizar la tradición literaria prehispánica, como en el xix se hizo con 
la colonial”. 



204

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

Ao considerar especificamente a historiografia literária brasileira, 
procuramos analisar, aqui, os critérios estetizantes e teleológicos que a 
orientaram, somando-nos aos estudiosos que apontaram seu anacronismo. 
Como pretendemos arguir, a adoção de uma ideologia de caráter esteticista, 
finalizada ao reconhecimento de uma plenitude nacional nas letras brasileiras, 
tendeu a desconsiderar diferenças, ambiguidades e fraturas que fazem parte 
da complexa malha simbólica da realidade colonial que as habitou. É com 
esse espírito que, aproando em uma visão de literatura que inclui as noções 
de alteridade, diglosia e heterogeneidade como próprias do espaço colonial, 
somamos à de disjunção, tomada por sua vez a Eni Orlandi. Ao fazê-lo, 
esperamos contribuir aos debates acerca da literatura latino-americana, na 
expectativa de afirmação de um sistema de pensamento pelo qual a nossa 
existência, enquanto tradição literária, não se dê ao custo de nossa diminuição.

As historiografias finalistas de matriz romântico-nacionalista

Às margens da Revolução Industrial que se operava na Europa e nos 
Estados Unidos, as ex-potências marítimas de Portugal e Espanha assistiram, 
no início do século xix, ao colapso do já decadente regime de exploração 
colonial. Enquanto, na América portuguesa, a proclamação da indepen-
dência caracterizava-se como ruptura formal que mantinha o estatuto 
monárquico e as fronteiras intactas, na América espanhola, a descolonização 
se dava através de forte presença revolucionária, cujas tendências localistas 
facilitaram a divisão da colônia em unidades autônomas (Wasserman). 
Impossibilitavam-se, assim, as tentativas da unificação continental imaginada 
por Simon Bolívar, cujo projeto utópico de uma “Pátria grande” naufragava 
com a formação dos vários estados nacionais. À fragmentação política, 
observa Juan-Manuel García Ramos, seguir-se-ia a literária, com os ideais 
nacionalistas de matriz pré-romântica que penetrariam com facilidade no 
quebra-cabeças das repúblicas hispano-americanas.

Rapidamente, instrumentos intelectuais desta inesperada independência se 
põem a trabalhar nos desenho das novas literaturas nacionais. [...] Esforços 
literários abarcadores das primeiras décadas da Independência, como os 
liderados por Andrés Bello e continuados por um José Joaquim de Olmedo 
ou um José Maria Heredia, foram substituídos gradualmente, na medida em 



205

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

que se conformavam os novos povos como produtos da desintegração dos 
antigos vice-reinados e dos enfrentamentos dos caudilhos das guerras de 
libertação, por esforços literários centrados em levantar uma ata identitária 
das novas realidades nacionais.4 (70)

Nas fronteiras internas, as fraturas socioculturais eram costuradas através 
do que Cornejo Polar identifica como “discurso homogeneizante” que se 
prestava a harmonizar todo tipo de contradições. Por parte dos escritores 
brasileiros, o esforço de homogeneização se evidenciava em criações que 
faziam da nação e da natureza americana objetos da representação literá-
ria, sobretudo com a poesia e o romance indianistas, cujos ápices seriam 
atingidos com Gonçalves Dias e José de Alencar. Dava-se curso, assim, à 
idealização do passado pré-cabralino em que personagens como I-Juca 
Pirama, Peri ou Ubirajara se moviam no mesmo nível dos heróis da épica 
ocidental (Teixeira 179).

No Brasil, simultâneos ao processo de emancipação política foram os 
inícios das discussões acerca da literatura brasileira. Movidos pela identifica-
ção com o movimento romântico europeu, os homens das letras —guiados 
pelo ideário das relações entre poesia, povo e nação— passavam a discutir a 
formação do país e a necessidade de uma literatura que expressasse o espírito 
nacional, a se concretizar por obra do gênio que fosse capaz de captá-lo. 
Ilustrativas dessa tendência são as afirmações de Gonçalves de Magalhães 
no “Ensaio sobre a História da Literatura do Brasil”, publicado, em 1836, na 
França, no primeiro volume da Revista Niteroy. A sua procura infrutífera por 
um “brasileiro distinto” entre os poucos poetas dos quais se tinha notícia, no 
Brasil e na Europa, fazia evidente a necessidade de um “gênio” que, a modelo 
de outras civilizações, representasse o seu “povo”. Povo, bem entendido, 
seguindo uma compreensão burguesa que via como destinatárias da nova 
poesia romântica as camadas médias, ou seja, aquela parte da população 

4	 No original: “Muy pronto, instrumentos intelectuales de esa inesperada independencia se 
ponen a trabajar en el diseño de las nuevas literaturas nacionales. [...] Esfuerzos literarios 
abarcadores de las primeras décadas de la Independencia, como los liderados por Andrés 
Bello y continuados por un José Joaquín de Olmedo o un José María Heredia, fueron 
sustituidos gradualmente, a medida que se conformaban los nuevos pueblos producto 
del desgajamiento de los antiguos virreinatos y los enfrentamientos de los caudillos de 
las guerras de liberación, por esfuerzos literarios centrados en levantar acta identitaria 
de las nuevas realidades nacionales”.



206

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

nem sofisticada demais (como os nobres), nem grosseira demais (como os 
camponeses e operários), mas dotada de bom-senso, cultura e sensibilidade 
(como a burguesia). É evidente, portanto, que da ideia de povo brasileiro não 
participavam a vasta massa de escravos nem os indígenas contemporâneos 
a Gonçalves de Magalhães —estes últimos empurrados pela colonização 
para os rincões do país. Como, no período, o vate brasileiro parecia ainda 
não ter dado mostras de atividade, era necessário cultivá-lo.

O aparecimento de um grande homem é uma época para a história, e seme-
lhante a uma joia preciosa, que só possuímos quando a podemos possuir, 
o grande homem jamais se apresenta quando nós não o merecemos. [...] 
Empreguemos os meios necessários, e nós possuiremos grandes homens. Se 
é verdade que a paga anima o trabalho, a recompensa do Gênio é a gloria. 
(Gonçalves de Magalhães 138)

Para obter a almejada glória, porém, o esperado “gênio” não poderia 
repetir o erro dos escritores do Brasil colonial —que teriam se limitado à 
imitação dos modelos metropolitanos—, devendo empenhar-se no resgate da 
paisagem brasileira, humana e física, fazendo da literatura um instrumento 
civilizatório para o progresso nacional. Segundo João Adolfo Hansen, é o fim 
patriótico-evolutivo da historiografia literária de Magalhães a estabelecer os 
critérios de validação estética da obra literária, acordada na medida em que 
esta preanuncia a realização de uma nação que, todavia, é posterior e exterior 
à própria obra (“Notas”). Estabelece-se, desse modo, o princípio teleológico 
da ideologia nacionalista romântica que orientaria as organizações historio-
gráficas sucessivas, crentes em uma evolução da literatura dada em direta 
relação com a afirmação da identidade nacional. O vínculo histórico com a 
independência explica o esforço discursivo de demarcação da originalidade 
literária da ex-colônia e da busca por elementos que confirmassem a sua 
emancipação do tronco português: “Declarar a diferenciação entre a literatura 
produzida no Brasil em relação à produção poética da ex-metrópole foi a 
fórmula encontrada pelos intelectuais do país para contribuir com a tarefa 
de consolidação política da nação” (Zilberman e Moreira 9).5

5	 Em 1826 —enquanto Almeida Garret, em Portugal, integrava a produção de poetas 
nacionais ao Parnaso Lusitano—, a França sediava a primeira separação oficial entre as 
literaturas brasileira e a portuguesa, com Ferdinand Denis, que anexava o Resume de la 



207

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

Em oposição ao romantismo, mas ainda embebida de preocupação 
nacionalista, a crítica literária do fim do século xix encontrava-se, nas 
palavras de Alberto Luiz Schneider, “sob o vigor da cultura beletrista e 
bacharelesca da República das letras”, o que lhe conferia “um prestígio jamais 
alcançado em qualquer outro momento da vida intelectual brasileira” (57). 
Nesse clima, nascia a primeira grande tentativa de organização histórica do 
conjunto da produção literária do país, por obra de Silvio Romero que, em 
1888, publicava a sua História da literatura brasileira. Filiada ao historicismo 
patriótico alemão, tratava-se de uma sistematização generalizante que buscava 
dar um respaldo científico à interpretação da sociedade brasileira através 
das mais variadas fontes —poesias, romances, crônicas, histórias, sermões, 
textos jurídicos etc.— pois, para Romero, “literatura era tudo aquilo que 
havia sido escrito e publicado em livro. Os textos, literários ou não, eram 
documentos que registravam a ‘efusão do gênio nacional’” (Schneider 58).

Seria José Veríssimo, com a sua História da Literatura Brasileira, em 1916, 
a dar início a uma crítica que privilegiava as características estéticas do texto 
literário, restringindo-o aos limites do que fosse então considerada a arte da 
palavra, cujo valor era dado, principalmente, pela qualidade do acabamento 
formal, ou seja, pelo “bom gosto” da realização. “Literatura”, escrevia Veríssimo, 
era “sinônimo de boas ou belas letras”, ou seja, a “arte literária” escrita “com 
o propósito e a intuição dessa arte, isto é, com os artifícios de invenção e 
composição” (9). Ao restringir o termo “literatura” a um tipo específico de 
textos considerados “literários” —entenda-se, com características de obra 
estética—, o crítico se colocava em clara e consciente oposição aos critérios 

histoire litteraire du Brasil ao Resume da la histoire litteraire du Portugal. A eles seguiu-se 
o Parnaso Brasileiro, primeira antologia da poesia produzida no Brasil, organizada por 
Januário da Cunha Barbosa e publicada entre 1829 e 1831 pela Tipografia Imperial e 
Nacional, sucessora da Imprensa Régia, criada em 1808 por Dom João VI. Logo depois, 
em 1835, o general Abreu Lima publicava o Bosquejo histórico, político e literário do Brasil 
e, em 1836, em Paris, Gonçalves Magalhães dava à luz o seu “Ensaio sobre a literatura do 
Brasil”, na Revista Niteroy. Em 1840, saía em capítulos, no jornal O despertador, o estudo 
que Joaquim Norberto de Sousa e Silva publicaria no ano seguinte como “Bosquejo 
da história da poesia brasileira”, e que estabelecia um sistema periódico que classificaa 
literatura brasileira em fases, constantemente retomado pelos historiadores que o 
sucederam (Mendonça). De 1850 a 1853, vinham à luz os três tomos de “Florilégio da 
Poesia Brasileira”, organizado por Francisco Adolfo de Varnhagen, que escrevera antes 
um “Ensaio Histórico sobre as Letras no Brasil”, aos quais se seguiram a “História da 
Literatura Brasileira”, publicada entre 1859 e 1862 por Norberto de Sousa e Silva, o Curso 
Elementar de Literatura Nacional (1862), do cônego Fernandes Pinheiros e o Curso de 
Literatura Portuguesa e Brasileira (1866), de Francisco Sotero dos Reis (Mendonça).



208

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

universalistas de Romero. Filiando-se a correntes germanistas, o antecessor 
de Veríssimo se opusera declaradamente ao beletrismo de matriz francesa 
afirmando que a “expressão literatura” compreendia “todas as manifestações 
da inteligência de um povo; —política, economia, arte, criações populares... 
e não, como era costume supor-se no Brasil, somente as intituladas belas 
artes” (Romero 13).

De parecer diverso, Veríssimo trazia à baila as “propriedades” ou “qua-
lidades literárias” das obras, cujo vínculo com o beletrismo se evidenciava, 
por exemplo, na crítica tecida à retórica quinhentista de Gabriel Soares de 
Sousa no Tratado descritivo do Brasil: “Nem pelo estímulo que o originou, 
nem pelo seu propósito, nem pelo estilo é o livro de Gabriel Soares obra 
literária” (27). Se, na censura do crítico ao estilo do escritor subjazia a 
noção de um trabalho que não tinha características “artísticas”, na crítica ao 
“estímulo” que gerara a obra, pesava o reproche ao fato de que esta não fosse 
movida pelo “desinteresse” característico do gozo estético, conceito de matriz 
iluminista. Assim, além da má qualidade formal do texto, depunha contra 
o seu caráter “literário” o fato de ter sido escrito com o objetivo de angariar 
o favor real, manifestado pelo “propósito de empreiteiro de facilitar-se a 
mercê impetrada, justificando-a sobejamente com a notícia interesseira da 
terra que se propunha a explorar” (Veríssimo 27).

O encerramento da literatura na categoria das obras pertencentes ao rol 
“desinteressado” das belas letras pautou muitas das sistematizações históricas 
que se seguiram. Entre elas, a de maior influência é certamente a Formação 
da literatura brasileira, de Antonio Candido, publicada em 1959. Assim 
como Veríssimo, Candido ressaltava a importância do “valor estético” de 
determinadas obras, cuja premissa desinteressada diferenciava a literatura 
—“criações de toque poético ficcional ou dramático” (“O direito” 174) – da 
“não literatura”— os enxertos “de moral ou política, de religião ou sociologia” 
(“Timidez” 83), e cuja “eficácia da expressão” poderia ser calculada pelo 
efeito emotivo que desencadeava no leitor culto (Formação 35).

Na sua análise, Candido procurava conjugar “método histórico” (dado 
histórico social) e “método estético” (juízo de valor fundado no gosto), 
chegando à formulação de que o seu era “um livro de crítica, mas escrito do 
ponto de vista histórico” (Formação 24). Era a partir da tentativa de síntese 
entre história e estética que o crítico delineava uma ligação profunda a unir 
arcadismo e romantismo brasileiros, entendendo que estas eram estéticas que, 



209

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

apesar de formalmente distantes, se aproximavam uma da outra na vocação 
histórica de encaminhar-se à “literatura plenamente constituída”, rumo ao 
desenvolvimento da nossa originalidade (Formação 16). Estabelecida nos 
períodos árcades e românticos —considerados os momentos decisivos da 
formação literária nacional— essa vocação histórica seria a razão de a lite-
ratura brasileira configurar-se, desde o início, como literatura “empenhada”, 
ou seja, engajada no processo histórico de formação da nação, assumindo 
para si a responsabilidade de elaboração de uma cultura brasileira. Como 
seus predecessores, Candido dava continuidade ao sistema de classificação 
da literatura em períodos sucessivos, fortalecendo a ideia de um processo 
linear que progride em direção da autonomia, conquistada enfim com a 
formação do Estado Nacional: galho secundário da literatura portuguesa, 
dela, a brasileira teria se emancipado no processo pós-independência, 
com o romantismo, continuando e renovando as marcas nativistas dos 
árcades mineiros.

Questionado sobre a exclusão de todo o período considerado “barroco” 
na literatura da era colonial, o estudioso rebateria as críticas recebidas 
através do prefácio à segunda edição do livro, de 1963. Nele, esclarecia que, 
entre os vários modos de entender a literatura, o seu fazia opção pela ideia 
de um sistema articulado sobre a tríade autor-obra-público, cuja interação 
dinâmica estabelecia uma ligação com a tradição precedente: “Sendo assim, 
a brasileira não nasce, é claro, mas se configura no decorrer do século xviii, 
encorpando o processo formativo, que vinha de antes e continuou depois” 
(Formação 15-16). No corpo do livro, Candido construía a ideia de sistema 
literário como evento presente somente quando existissem as condições 
materiais para a produção-transmissão-recepção da obra, fluxo estabelecedor 
de uma continuidade ininterrupta que compunha a tradição, sem a qual não 
existiria a literatura, propriamente dita, mas somente parciais manifestações 
de uma prática letrada.

A ideia de literatura como sistema em interação dinâmica era referenciada 
por Candido, em nota, ao livro do estadunidense Thomas Clark Pollock The 
Nature of Literature, de 1942, que, por sua vez, procurava estabelecer as bases 
teóricas para a compreensão da literatura enquanto fenômeno social. Pollock 
considerava-a uma forma específica de linguagem e, como tal, mediada 
pelos passos fundamentais do processo comunicativo, sintetizados na ideia 
de produção-transmissão-recepção. Nesse prisma, a linguagem literária 



210

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

pressupunha: “(1) a atividade da pessoa que produz os sinais [linguísticos], 
(2) os próprios sinais como ocorrências físicas extra-orgânicas tais quais 
ondas de ar ou marcas no papel, e (3) a atividade da pessoa recebendo os 
sinais” (48).6 Relacionada aos estudos de Pollock, a opção crítica por uma 
compreensão social da literatura, por parte de Candido, é amplamente 
conhecida. Menos observada, no entanto, é a concepção beletrista que 
subjaz a essa opção, para cujo entendimento é útil atentar, na própria obra de 
Pollock e na de outros estudiosos, às investigações acerca das transformações 
semânticas que aproximam a palavra “literatura” da noção de arte literária.

A afirmação da noção beletrista de literatura

Ao discutir sobre as diferenças historicamente traçadas entre literatura e 
história na tradição ocidental, Walter Mignolo lembra que o primeiro termo, na 
Grécia antiga, era desconhecido, já que inexistia o conceito de littera (letra), e 
sim o de gramma, tendo sido Aristóteles a estabelecer a diferença entre poesia 
—entendida como arte e, portanto, imitação verossímil— e história —que carre-
gava a noção de veracidade (coisa realmente acontecida). Na Idade Média, com  
a tradução latina de gramma por littera para referir tudo o que fosse escrito, 
se afirma a figura do litteratus —equivalente ao clericus— como homem de 
saber associado à leitura (Mignolo). Posteriormente, com a aproximação do 
conceito de literatura ao de poesia —cujo sentido aristotélico de imitação 
era ligado ao de falsificação e, por essa razão, de ficção—, a primeira passou 
a adquirir um significado mais restrito, entrando para o sistema das artes, 
enquanto a história passou a integrar o rol das ciências, organizada não mais 
por princípios retóricos, mas científicos (Mignolo), conforme o modelo 
experimental de verificação de uma hipótese a partir de leis universais.

Em seu estudo sobre as mudanças de significado da literatura, Pollock 
também considera o processo de separação entre as letras e as ciências para 
que o termo viesse a adquirir os sentidos que lhe são atribuídos a partir 
do século xix, quando se afirmava a noção de literatura como escrita que 
se distinguia pela beleza da forma ou pelo efeito emocional que produzia. 
Anteriormente, pontuava o teórico, a palavra se referia ao corpo de escritos 
produzidos em determinado país ou período, enquanto, para os textos 

6	 As traduções são de nossa autoria. 



211

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

que se distinguissem por beleza ou efeito emocional, eram usados termos 
como “letras”, “drama”, “ficção”, “poesia” ou “litterare humaniores”. O novo 
significado vinha a captar o senso moderno e especializado da palavra, 
que expressava a necessidade de realizar a separação, dos demais textos, do 
corpo de escritos que incluía a poesia, mas, para o qual, o termo “poesia” 
já não era mais satisfatório enquanto referente. Com a divisão do trabalho 
intelectual entre os campos da ciência e das artes, na qual era inserida a 
literatura, restringia-se o âmbito da especialização literária, formado por sua 
vez durante o romantismo, período em que a figura do poeta se sobressaíra 
em relação à do cientista. Dessa delimitação de campo, teria resultado o 
contágio entre o valor agregado pelo romantismo à poesia —considerada 
a mais elevada das linguagens— e a literatura, cujo uso especializado 
articulava-se também à especialização da ciência que, de conhecimento 
geral, passara a referir-se, no início do século xviii, exclusivamente aos 
métodos experimentais. Assim,

[p]ara aqueles que no período romântico aceitaram as premissas do pensa-
mento transcendental, poesia com todas as suas implicações era um termo 
bastante satisfatório, mas conforme o século xix progrediu e o significado da 
abordagem indutiva ao conhecimento ficou óbvia para o mundo das letras, 
o sentido especializado de literatura tornou-se necessário. (Pollock 8-9)

Recentemente, também o estudioso canadense Philippe Caron tem 
considerado o processo de diferenciação entre os campos da ciência e o das 
letras para compreender a afirmação da palavra “literatura” com o sentido 
normalmente atribuído a ela nos dias de hoje. Investigando o termo na 
língua francesa, Caron revela as condições históricas que levaram à sua 
significação contemporânea, sinalizando os séculos xvi e, sobretudo, xvii, 
como marcos no caminho que conduziu à transformação de divisões tra-
dicionais da escolástica —por exemplo, artes liberais / artes mecânicas— às 
divisões modernas como belas letras / ciências exatas.

Citando o discurso sobre o método em que Descartes falava das letras 
para referir-se ao mundo do conhecimento —no qual incluía eloquência, 
poesia, matemática, teologia, jurisprudência, medicina e demais ciências—, 
Caron lembra que o sentido da expressão era dado pela Enciclopédia do 
Saber Universal do século xvii, que a intercambiava facilmente com a 



212

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

palavra “ciências”. A partir das primeiras décadas do século, o léxico francês 
incorporara o termo belles-lettres, que permanecera com ampla significa-
ção entre 1620 e 1650 para, num segundo momento, adquirir conotações 
estetizantes, em sintonia com os interesses de uma elite mundana para 
qual a cultura era utilizada como adorno para brilhar nos salões (Caron). 
Perdendo a sua antiga amplitude, o termo passava a denotar um conjunto 
de textos limitados, sobretudo, aos produzidos por oradores, poetas da 
antiguidade clássica e grandes historiadores. Contemporaneamente, 
enquanto as letras humanas se circunscreviam ao estudo das línguas cultas 
do homens das letras, e as bonne-lettres designavam a ilustração jurídica 
dos homens de toga, as belles-lettres faziam referência sempre mais às 
obras primas da literatura, indicando o gosto dominante da corte, à qual 
davam um verniz de ilustração: “a antiguidade já não era a grande fonte 
do pensamento. Para esta nova elite, ela cumpria uma função muito mais 
ornamental” (Caron 5).

A lexicalização das belas-letras foi acompanhada pela das ciências, 
que passou a referir-se, preferencialmente, às da observação e do cálculo, 
excluindo de tal domínio as artes da retórica (Caron). Dessa forma, criava-se 
uma clara separação entre as ciências duras e as ciências do espírito, num 
binarismo fadado a acentuar-se ao longo do tempo e que ia associando às 
últimas a palavra “literatura”, cuja significação passava a ser o de competência 
advinda do estudo profundo das Letras, aproximando-a das noções de 
doutrina e erudição. Em 1727, aponta Caron, um léxico atualizado agregava 
à palavra “literatura” o universo das belas-letras, numa operação hedonista 
própria de uma cultura de elite. Quantitativamente, o termo belles-lettres foi 
predominante até a metade do século xviii para designar as obras que hoje 
são consideradas literárias, enquanto o termo “literatura” era usado como 
seu sinônimo ou substituto; mas, a partir de 1760, a relação se inverteria, 
tornando-se mais frequente o termo “literatura”, ao qual belles-lettres podia 
funcionar como substituto lexical. Dessa forma, conclui Caron, manifestava-
-se um de ponto de vista segundo o qual a palavra “literatura” indicava um 
estudo reflexivo das grandes obras, com uma preocupação sempre menos 
retórica e mais especulativa que estaria na origem das noções que, nos 
séculos xix e xx, atrelariam à literatura a noção de obra de arte.

Pertinentes à percepção da afirmação do sentido beletrista da palavra 
“literatura” são também as considerações do historiador brasileiro João 



213

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

Adolfo Hansen, observador do fato de que à valorização da poesia, a partir 
do século xviii, acompanha-se a desvalorização da retórica e de suas 
artes (“Notas”). Estas, durante o iluminismo, passavam a ser associadas à 
ideia de instrumento de persuasão do combatido Antigo Regime e, como 
práticas contrárias à inovação, desqualificadas como expressão de confusão, 
mau gosto ou irracionalidade. Hansen aponta para a impossibilidade da 
adoção de critérios estéticos para o entendimento dos significados que, 
possivelmente, tinha a produção letrada dos séculos xvii e xviii, seguidora 
como era do modelo retórico e mimético de representação. Nesse modelo, 
não se encontrava o sentido romântico que delimitava, reivindicando-a, 
uma forte subjetividade expressiva manifesta em categorias quais autor, 
originalidade, plágio ou psicologia, e tampouco existia a figura do crítico 
literário como especialista que julga e define, o sentido das obras a partir de 
critérios estéticos, ou seja, a partir do esgotamento da validade da mimese 
aristotélica (Hansen, “Notas”). Anteriormente ao sentido romântico finalista 
de tempo, pontua Hansen, “não existe ‘estética’, mas retórica e poética. A 
reconstrução arqueológica destas categorías pode ser oportuna para quem 
deseje ocupar-se destas artes em um trabalho histórico”7 (“Notas” 130).

Como visto, a ressemantização da palavra “literatura” —contaminada 
pelo significado atribuído às belas letras— é desenvolvida em conjunto com 
o processo de separação do campo científico do literário, realocado em um 
novo domínio, o da estética. Esta última, por sua vez, germinara no terreno 
da especulação filosófica, tendo sido recuperada do grego por Baumgarten, 
no século xviii, para designar a esfera do conhecimento sensível. Foi sobre 
esta noção que Kant baseou a sua ideia de “juízo estético”, estruturada sobre 
a premissa da inata aptidão humana ao sentimento do belo, considerado 
como puro, desinteressado —ou seja, sem fins utilitários— e universal. 
Em seguida, os românticos, se, por um lado, recusariam o domínio que os 
iluministas designavam à ciência sobre as demais esferas do conhecimento, 
por outro, dariam continuidade à separação entre conhecimento sensível e 
conhecimento lógico, defendendo a superioridade da poesia sobre as demais 
manifestações do saber humano.

7	 No original: “no hay ‘estética’, sino retórica y poética. La reconstitución arqueológica de 
esas categorías puede ser oportuna para quien desee ocuparse de esas artes en un trabajo 
histórico”.



214

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

Contemporâneas ao processo das independências coloniais, num momento 
em que são formados os novos estados nacionais nas Américas e na Europa, 
as categorias românticas incidem fortemente sobre a historiografia literária 
brasileira, estabelecendo como eixos dominantes os pressupostos beletrista 
e nacionalista-evolutivo. Estes seriam, de fato, a base estrutural da ideia de 
uma autonomia literária que acompanhava, em seu desenvolvimento, o 
processo político da formação da nação.8 Filiados ao pensamento moderno 
ocidental, tais critérios orientariam a seleção dos textos que passariam a 
compor o cânone nacional, imbricando-se tanto às discussões referentes à 
nacionalidade quanto às que abordam as características do objeto literário. Nas 
primeiras como nas segundas, afirmam-se ideias enraizadas no iluminismo 
e vindas à superfície, no Brasil, com os contornos marcadamente românticos 
da supremacia do nacional sobre o não nacional e do poético sobre o não 
poético. Se, com Silvio Romero, todos os textos vinham a alimentar o espírito 
da nação, com José Veríssimo, as letras nacionais passavam a ser delimitadas 
pelo ponto de vista estético, conformando-se à visão do belo “desinteressado” 
e colocando as bases dos julgamentos valorativos que seriam expressos a 
partir de então. Chega-se, assim, à “interpretação, visando o juízo crítico, 
fundado sobretudo no gosto” (10), como escreveria Antonio Candido ao 
explicitar os fundamentos da Formação da literatura brasileira.

8	 Útil lembrar a descrição de João Hansen acerca da concepção de tempo histórico 
romântico: “O tempo da historiografia literária romântica, à qual ainda estamos parcial-
mente presos. Nela, desde o século xix, o tempo é entendido como evolução, contradição, 
superação e progresso, não existindo nele nada parecido com um princípio absoluto 
que se repete. Na consideração das artes, este tempo implica categorias românticas e 
expressivas, como ‘subjetividade psicológica’ e ‘autoria’, e outras instâncias, como o ‘artista’, 
invenção do século xviii, a mercadoria ‘originalidade’, a competição no mercado dos 
bens culturais, a crítica literária e a das artes etc., que por definição negam ou anulam 
a retórica e a teologia política das práticas de representação anteriores ao século xviii”. 
No original: “El tiempo de la historiografía literaria romántica, en la que aún estamos 
parcialmente presos. En ella, desde el siglo xix, el tiempo es entendido como evolución, 
contradicción, superación y progreso, no habiendo en él nada parecido a un principio 
absoluto que se repite. En la consideración de las artes, ese tiempo implica categorías 
románticas y expresivas, como ‘subjetividad psicológica’ y ‘autoría’, y otras instancias, 
como el ‘artista’, invención del siglo xviii, la mercancía ‘originalidad’, la competición en 
el mercado de bienes culturales, la crítica literaria y de las artes, etc., que por definición 
niegan o anulan la retórica y la teología política de las prácticas de representación 
anteriores al siglo xviii” (“Notas” 117).



215

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

Resistências teóricas à Formação da literatura brasileira

Nas pesquisas que têm como objeto as literaturas contemporâneas, coube 
sobretudo aos estudos culturais o papel de pontuar o caráter exclusivista 
das concepções fundadas sobre o gosto, já que estas tendem a considerar 
como artístico somente o que é realizado à imagem e semelhança do que a 
classe que efetua o julgamento estético considera agradável. A prevalência 
do viés beletrista revela-se demasiadamente restritiva também para os 
estudos interessados nas literaturas do passado, já que, por tal critério, a 
seleção dos textos que merecem ou não figurar nos compêndios de literatura 
nacional opera-se de forma anacrônica, ignorando as condições históricas 
de produção e recepção. Desconsidera-se, assim, que, no caso de literaturas 
forjadas a partir de um processo de colonização, como as latino-americanas, 
são inicialmente transplantadas práticas de escrita e interpretação proemi-
nentemente retóricas, voltadas exatamente aos “enxertos políticos, morais, 
religiosos e sociais” que passariam a ser considerados “não literários” pela 
crítica do século xx. Descartar essa prática letrada com base em julgamentos 
estéticos que, naquela época, não faziam parte do horizonte de expectativas 
próprio dos gêneros utilizados para dizer da e na colônia (cartas, crônicas, 
relatos de viagem etc.) significa amputar uma parte expressiva de história 
literária, sobretudo se consideramos que muitos dos tópicos que seriam 
explorados pela produção poética subsequente foram firmados naqueles 
momento e naqueles textos. Como demonstram estudos sobre os escritos que 
a tradição crítica formada a partir de Veríssimo considera como “literatura 
de informação” —a prosa quinhentista sobre o Brasil—, a teoria literária 
e sua cognição a respeito das práticas interpretativas de gêneros letrados 
como as cartas jesuíticas têm muito a contribuir para o seu desvendamento, 
evidenciando o legítimo pertencimento de tais textos ao campo dos estudos 
literários. Em outras palavras, imprópria não é a literatura feita na colônia, 
mas seu critério de análise.

Em relação à permanência da concepção ontológico-nacionalista da 
historiografia literária, os problemas referentes à seleção do que pertence 
ou não ao cânone brasileiro também permanecem abertos. Vencedora 
na disputa entre os critérios universalistas ou estéticos na delimitação da 
literatura nacional, a síntese entre beletrismo e nacionalismo proposta pela 
história de Veríssimo estabelecia o que poderia ser considerado literatura 



216

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

brasileira: tratava-se esta de uma literatura escrita no Brasil e que expressava 
ideias e sentimentos que não mais se confundiam com os portugueses. 
Mantendo uma classificação evolutiva da produção literária nacional, o 
crítico dividia-a em dois períodos: o colonial, em que se dera a formação 
e o desenvolvimento da literatura brasileira, e o nacional, que, iniciando 
com o romantismo, assinalava a etapa da emancipação literária da nação. 
Ligando os dois períodos estaria uma fase de transição identificada com a 
produção dos neoclássicos mineiros. A classificação de Veríssimo colocava 
como marco inicial de nossa literatura o ano de 1601, identificada com o 
primeiro texto poético (e, portanto, “artístico”) produzido por escritor 
nascido no Brasil: a Prosopopeia, de Bento Teixeira, cujo único mérito, 
pontuava, era o da prioridade. No balanço geral do patrimônio simbólico 
de nossa produção escrita, o primeiro aspecto problemático desse “marco 
das origens” é a exclusão do conjunto da literatura brasileira daquilo que se 
produziu durante o século xvi, ou seja, a vasta literatura de viagem, crônicas, 
cartas e sermões, além de toda a produção poética de José de Anchieta.

Sucessivamente, Candido operaria uma ulterior remoção do passado 
literário, já que a formação da literatura brasileira é situada na segunda 
metade do século xviii, a partir do arcadismo. A sua ideia de sistema literário 
desenharia a inexistência de um mecanismo de transmissão textual anterior 
às academias, já que defende a ideia de que, se existiam escritos e escritores, 
não existiam leitores e, portanto, o processo de transmissão que fundamentava 
a tradição não tinha lugar. Evidentemente, manifesta-se, na historiografia de 
Candido, uma concepção da história (e da tradição) como continuum que 
não admite interrupções ou descontinuidades, pois, ao impedirem o traçado 
de uma linha sucessória, tais interrupções comprometem o sentido finalista 
de uma narrativa que deve, forçosamente, perfazer a ideia de totalidade 
orgânica de características “literárias” e “nacionais”. Se, para Candido, a 
“literatura propriamente dita” dava frutos de sabor brasileiro somente com 
a poesia árcade mineira, tudo o que a antecedia era uma espécie de esboço 
desarticulado dessa literatura, desde então identificado com a expressão 
“manifestações literárias”, características de um período que ia “dos autos 
e peças de Anchieta às Academias do século xviii” (Formação 23-24).

Uma aguerrida resistência à periodização proposta por Candido foi 
interposta por Haroldo de Campos, nos anos 1980. O poeta, tradutor e crítico 
literário questionou —em ensaio de 1981 que abordava a poesia concreta e 



217

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

suas relações com o barroco— o “nacionalismo ontológico” calcado sobre o 
modelo organicista-biológico para o qual uma literatura passava por diversas 
fases que atingiam a perfeição quando capazes de expressar organicamente o 
caráter da nação. “Trata-se”, escrevia Campos, “de um episódio da metafísica 
ocidental da presença, transferido para as nossas latitudes tropicais, e que 
não se dá bem conta do sentido último dessa translação” (“Da razão” 236).

Pouco depois, em O sequestro do barroco na Formação da literatura 
brasileira, de 1989, Haroldo de Campos partiria das considerações de Jauss 
acerca da história das literaturas nacionais para assinalar a concepção 
romântica subjacente à história literária de Candido, réu de considerar a 
literatura como processo que culminava na expressão da nacionalidade. Os 
questionamentos de Campos acerca do projeto romântico-nacionalista de 
historiografia literária são coerentes com as colocações de Hans Robert Jauss 
sobre os fundamentos da história da literatura, disciplina que entrava em 
crise na medida em que o inteiro discurso histórico passava a ser colocado 
em questão.

Em sua célebre A história da literatura como provocação à teoria literária, 
título da sua aula inaugural na Universidade de Constança, em 1967, Jauss 
repercorria a linha traçada pelo raciocínio dos pioneiros da história da litera-
tura alemã, orientados pelo princípio de que as obras literárias, consideradas 
diacronicamente, refletiam o caminho percorrido por um povo em busca de sua 
individualidade nacional. Para tanto, indicava o objetivo patriótico de historia-
dores como Georg Gottfried Gervinus, que fazia coincidir o desenvolvimento 
e ápice da formação política da nação alemã com o desenvolvimento e ápice 
de seu desenvolvimento literário. Jauss desnudava orientação teleológica que, 
de Schiller a Gervinus, fundamentara a compreensão dos objetos literários, 
entendidos como formas atravessadas por uma ideia central idêntica à que 
se manifestava nos acontecimentos históricos de que eram contemporâneos. 
A serviço da ideologia nacionalista e adotado pela história da literatura, essa 
orientação teleológica criava uma genealogia finalista capaz de demonstrar 
que um povo como o alemão —herdeiro da civilização grega senão por 
filiação natural, por aptidão “espiritual”— era predestinado ao seu destino 
histórico, entendido como marcha rumo à unificação da nação, expressa 
literariamente por um modelo clássico nacional. Esse finalismo estava na 
origem da história literária do século xix, que se apoiara “na convicção de 
que a idéia da individualidade nacional seria a parte invisível de todo fato e 



218

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

de que essa idéia tornaria representável a forma da história também a partir 
de uma sequência de obras literárias” (Jauss 12).

Afinado com o pensamento de Jauss, Campos observa que a seleção 
historiográfica de Candido elegia próprio no classicismo nacional os modelos 
de partida de sua literatura, resultando no cancelamento do Barroco da 
história literária brasileira. Para Campos, este era o resultado de um modelo 
interpretativo que identificava a literatura com a ontologia nacionalista 
do projeto romântico, integrando-o a um gosto classicista e antibarroco, 
e daí resultaria a síntese entre romantismo e classicismo como princípios 
formadores da literatura brasileira. Ao privilegiar uma perspectiva de 
tipo linear-evolutivo, a história de literária de Candido teria integrado as 
diversas fases da literatura numa narrativa que tentava encadear de forma 
coerente o caráter nacional, num modelo descritivo e argumentativo que “é 
necessariamente redutor: o que nele não cabe é posto à parte, rotulado de 
‘manifestações literárias’ por oposição à literatura propriamentedita [sic], 
à literatura enquanto ‘sistema’” (“O sequestro” 44).

Ainda que expressão “manifestações literárias” —que passou a figurar em 
muitos livros, discursos e programas dos cursos de Letras do país— permita 
que se contabilizem as produções escritas de ou sobre o Brasil no período 
colonial, ela está longe de resolver o problema das origens da literatura brasileira 
e seu percurso de formação. Uma perspectiva pós-colonial, por exemplo, não 
encontraria dificuldades em problematizar o termo, observando nele a mani-
festação do complexo de inferioridade do “particular” em relação ao “universal”, 
do latino-americano em relação ao europeu. De fato, na oposição entre uma 
literatura plenamente formada alhures e a mera manifestação literária local, é 
fácil perceber a incorporação da ideia da literatura como coisa imprópria dos 
brasileiros —“literatura propriamente dita” seria uma exclusividade portuguesa, 
no período colonial—, reforçando a noção de incompletude como traço 
característico da colônia em relação à metrópole.

Orientada pela teleologia nacionalista, a história literária de matriz 
romântica persegue a finalidade da representação plena (ou clássica) da 
nação, selecionando no passado literário somente as obras que possam ser 
interpretadas como anúncio dessa representação por vir. Parafraseando 
Candido quando diz que a literatura brasileira é uma “literatura empenhada”, 
pode-se dizer que, formada a partir do romantismo, mais empenhada é 
a historiografia literária brasileira, que assume para si a função histórica 



219

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

de delimitar o nascimento e desenvolvimento de uma literatura nacional. 
Observados à luz dos critérios beletrista-nacionalistas dessa narrativa 
finalística, as obras ou autores que não anunciem o evento estético-político 
da literatura plenamente brasileira ou que configurem lacunas no modelo 
continuísta da tradição são, forçadamente, uma não literatura. Historicamente 
anacrônicos, tais critérios interpretam as obras estabelecendo uma arbitrária 
continuidade com a ideia de nação, movidos como são pela busca —da qual 
são também indutores — de indícios anunciadores de uma totalidade futura.

É, neste sentido, o que ocorre com a história literária brasileira, que propõe 
os autores do século xvii e ainda da primeira metade do xviii como “mani-
festações”, parciais, do que deverá vir depois como plenitude do “nacional”, 
como se os autores seiscentistas fossem românticos ou pré-românticos, 
duzentos anos antes do romantismo. O pressuposto iluminista acostuma 
acusar invariavelmente o passado de não ter sido o que a crítica pressupõe 
que deveria ter sido para que se realize satisfatoriamente a evolução temporal 
como progresso.9 (Hansen, “Notas” 129)

Ao tratar da historiografia literária brasileira, especialmente a proposta 
por Antonio Candido, João Carlos Teixeira Gomes fala de conceitos meca-
nicamente repetidos que deformam a avaliação da literatura do país em seu 
processo de formação, considerada a partir de um sentimento de inferiori-
dade em relação às grandes literaturas ocidentais. Guiada por prevenções 
antisseiscentistas herdadas da crítica portuguesa, tal historiografia reafirma 
uma visão que atribui pouco valor às produções anteriores ao movimento 
academicista do século xviii, tidas como reflexo insignificante da literatura 
portuguesa (Teixeira 1995). Dessa feita,

o Prof. Antonio Candido, conquanto tenha escrito um livro que, por todos 
os títulos, honra os estudos literários no Brasil, em termos práticos favoreceu 

9	 No original: “Es, en ese sentido, lo que ocurre con la historia literaria brasileña, que 
propone a los autores del xvii y aun de la primera mitad del xviii como ‘manifestaciones’, 
parciales, de lo que deberá venir después como plenitud de lo ‘nacional’, como si los 
autores seiscentistas fuesen románticos o prerrománticos, doscientos años antes del 
romanticismo. El presupuesto iluminista acostumbra a acusar invariablemente al pasado 
de no haber sido lo que la crítica presupone que debiera haber sido para que se realizara 
satisfactoriamente la evolución temporal como progreso”.



220

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

também a supressão de mais de 200 anos de produção literária nacional, tida 
em geral como secundária, mas, na verdade, ainda precariamente pesquisada 
e, portanto, imperfeitamente conhecida. (Teixeira 76)

Língua portuguesa e literatura brasileira:  
um complexo colonial

Como a literatura, também as discussões sobre a língua da qual os textos 
literários se compõem passaram a considerar, no século xix, a questão da 
diferenciação em relação a Portugal. Se a nova nação ia produzindo a sua 
própria literatura ao mesmo tempo que historiografava as suas origens, 
características e etapas evolutivas, a busca por uma língua que expressasse o 
“espírito nacional” passou a ser realizada pela pena dos poetas e prosadores. 
Do anseio por uma língua brasileira que marcasse a diferença em relação 
à dos portugueses, o mais expressivo exemplo, em época romântica, foi 
a incorporação da língua tupi pelo indianismo de Gonçalves Dias e José 
de Alencar, este último empenhado também na aclimatação tropical de 
vocábulos europeus.10

Apesar do afã nacionalista, a língua falada e escrita na ex-colônia 
continuou sendo o português, outorgado juridicamente língua oficial do 
Brasil, enquanto o país continuou a viver, no seu dia a dia, uma língua muito 
diferente daquela que lhe foi infligida. Essa existência dupla entre línguas que 
se contradizem é expressa de forma bem-humorada por Mário de Andrade, 
no manuscrito da Gramatiquinha da fala brasileira, obra inacabada em que 
tentava pôr as bases gramaticais da língua falada no Brasil.

10	 Eis o que escrevia José de Alencar em “Benção paterna”, título do seu prefácio ao romance 
Sonhos de ouro, de 1872, respondendo aos críticos avessos ao uso de estrangeirismos 
na língua portuguesa: “Em vez de andarem assim a tasquinhar com dente de traça 
nos folhetinistas do romance, da comédia, ou do jornal, por cansa dos neologismos 
de palavra e de frase, que vão introduzindo os novos costumes: deviam os críticos 
darem-se a outro mister mais útil, e era o de joeirar o trigo do joio, censurando o mau, 
como seja o arremedo grosseiro, mas aplaudindo a aclimatação da flor mimosa, embora 
planta exótica, trazida de remota plaga. Sobretudo compreendam os críticos a missão 
dos poetas, escritores e artistas, nesse período especial e ambíguo da formação de uma 
nacionalidade. [...] E de quanta valia não é o modesto serviço de desbastar o idioma, 
novo das impurezas que lhe ficaram na refusão do idioma velho com outras línguas? 
Ele prepara a matéria, bronze ou mármore, para os grandes escultores da palavra que 
erigem os monumentos literários da pátria” (xvi).



221

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

O portugues comum é incontestavelmente mais estilista que o brasileiro 
comum. As suas cartas são mais bem escritas, isto é, tem as ideias exprimidas 
com maior clareza e rapidez. Será que o portugues é mais inteligente ou mais 
artista que o brasileiro? É ridículo pensar isso. O que se dá é que o portugues 
comum quando escreve, escreve o que aprendeu nas gramaticas e que êle 
fala todo o dia enquanto o brasileiro se vê obrigado a abandonar o que 
fala todo o dia pra se lembrar das regras da gramatica que mecanicamente 
aprendeu na escola e de que pouco se utilizou. O brasileiro pra escrever 
larga do chapelão, e da boa ou do simples paletó praceano e enverga o fraque 
didático. O portugues escreve como está, manga arregaçada e chinelo, sem 
meia. Resultado: está a seu gosto, mexe-se bem. O brasileiro, coitado! nem 
pode sentar porque amassa o rabo do fraque.11 (Citado em Novais 26)

O impulso crítico de Mário de Andrade é seguido por Eni Orlandi, estudiosa 
do discurso para quem a língua europeia aqui desembarcada instituiu um 
movimento de deslizamento que deu forma a outra língua, a brasileira. Tratar-
se-ia de um deslizamento de significados que teria modificado e desdobrado 
maneiras de dizer, já que a relação entre as palavras e as coisas do Brasil jamais 
foi perfeitamente coincidente com a relação entre as palavras e as coisas de 
Portugal. Essa diferença material, sentida concretamente no quotidiano dos 
brasileiros, é negada por uma identidade imaginária, gerando uma ambiva-
lência (ou fratura) que, tipicamente colonial, faz com que o colonizado viva a 
própria realidade tendo como referência, o imaginário trazido e imposto pelo 
colonizador. Por isso, nos países da América Latina, explica Orlandi, línguas 
como o espanhol ou o português possuem uma dupla identidade: fala-se a 
mesma língua de Espanha e Portugal, mas fala-se diferentemente, e quem não 
fala corretamente, no padrão europeu, está falando errado. O que significa, 
continua a estudiosa, que existe um fundo falso, uma dupla presença em que a 
mesma língua abriga um diferente que é historicamente outro, já que português 
brasileiro e português de Portugal assumem uma identidade que não se verifica 
na prática: “Ao falarmos o português, nós, brasileiros, estamos sempre nesse 
ponto de disjunção obrigada: nossa língua significa em uma filiação de memória 
heterogênea” (Orlandi 30), pois, embora seja, na realidade, uma língua distinta, 
a história da colonização produz um imaginário unificante e homogeneizante.

11	 Citação a partir do manuscrito de Mário de Andrade, reproduzido digitalmente e 
transcrito por Aline Novais de Almeida em sua dissertação de mestrado. 



222

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

A direção do pensamento de Orlandi pode ser útil para orientar também 
as discussões em torno aos problemas de definição da literatura brasileira, 
se se considera esse espaço de ambiguidade e disjunção obrigatória como 
parte intrínseca da experiência colonial. A partir da chegada do colonizador 
português, uma tradição letrada se exercita na escrita e leitura dos temas 
das terras e gentes dos Brasis. Como a língua falada na colônia, a literatura 
que dela se nutre é calcada sobre uma memória heterogênea para referir o 
que encontra no novo território, significado a partir de um processo ana-
lógico que, informando sobre ele a um destinatário ausente, ficcionaliza-o, 
acomodando-o às convenções letradas então em uso. Desse ponto de vista, 
recorremos ao pensamento de Cornejo Polar quando argumenta sobre a 
heterogeneidade das literaturas latino-americanas, lembrando que “debaixo de 
sua textura ‘ocidental’, subjazem formas de consciência e vozes nativas”12 para 
pontuar a duplicidade congênita marcada pelo par oralidade e escritura —ou 
voz e letra— em um contexto multiliguístico (10). Essa tessitura múltipla 
configura o texto como espaço de fricção em que coexistem, muitas vezes 
contradizendo-se e em disputa pelo que Cornejo chama de “hegemonia 
semântica” (11), discursos de procedências e tempos variados que conferem 
ao tecido literário densidade e espessura históricas desestabilizadoras. Nos 
textos da cultura latino-americana, seria possível ler, por esse viés, uma 
estratificação profunda, plasmada por muitas vozes, silêncios, ambiguidades 
e contradições, evidenciando processos e lutas em que um discurso revela-se 
feito de tantos outros, concordes somente por imposição autoritária.

Para sustentar nosso raciocínio, tragamos em consideração o estudo 
de João Hansen (“O nu e a luz”) sobre os sentidos verossímeis das cartas 
jesuíticas no Brasil, no século xvi. Hansen desvenda a circularidade do 
código daquelas cartas constatando a identidade estabelecida entre emissor 
e destinatário, que se reconhecem mutuamente como membros de um único 
corpo político e místico, ao qual eram integrados a colônia e seus habitantes. 
Tal corpo é reproduzido, por sua vez, em convenções de escrita e leitura 
que traduzem o desconhecido através de critérios teológicos e retóricos que, 
compartilhados, identificam e unificam os temas da terra ao imaginário da 
metrópole. Assim, na correspondência jesuítica,

12	 No original: “debajo de su textura ‘occidental’, subyacen formas de conciencia y voces 
nativas”.



223

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

a enunciação produz a função de reconhecimento do destinatário como um 
pressuposto, modelando-o como ausente e ignorante dos temas locais [...], 
e, simultaneamente, como presente e conhecedor dos códigos retóricos-
-doutrinários que os interpretam. (“O nu e a luz” 93)

Ocorre, elucida Hansen, uma compensação do desnível semântico da 
narração (o conhecimento do emissário/o desconhecimento do receptor) pelo 
ato interpretativo de leitura que, através do horizonte comum dos códigos 
teológico-político-estilísticos em uso, conduzem a diferença ao terreno do 
reconhecível. Assim, os agentes da correspondência “não pensam a nova terra 
e o gentio que a habita antropologicamente, deve ser óbvio, mas o propõem 
sempre como o Mesmo, apenas que muito distanciado da boa semelhança 
católica”, fazendo com que “toda diferença da experiência [seja] traduzida 
como um análogo distante, por isso mesmo reconhecível e identificável” (“O 
nu e a luz” 94). O que nos permite dizer que, como na língua, na literatura 
colonial, atua-se um processo de homogeneização que apaga diferenças 
materiais através de equivalências de ordem imaginária, mediadas pelas 
convenções expressivas e interpretativas dos gêneros letrados e operadas 
por analogias. De forma semelhante ao processo linguístico, o processo de 
formação literária brasileira produz um “mesmo” que abriga um “outro”, 
apagando-o: de propriedade portuguesa, a literatura que se produz no/sobre 
o Brasil colônia é também um ponto de disjunção obrigada, habitada como é 
pela duplicidade, fruto de uma cisão que é característica da condição colonial. 
“O mundo do colonizado é um mundo cortado em dois”,13 escrevia Franz 
Fanon, discorrendo sobre a dicotomia infligida ao mundo pela colonização 
e que os movimentos de libertação — obedecendo a um irresistível impulso 
dialético —tendiam a homogeneizar com base nas ideias de nação ou de 
raça (7). Com Cornejo Polar, poderíamos falar desse mundo como espaço 
constituído por fissuras e contradições, habitado por um sujeito heterogêneo 
que se apresenta fragmentado, interseccionado como é por identidades 
oscilantes e variadas que, entrecruzando-se e desagregando-o, negam sua 
identidade monolítica. Na esteira de tais perspectivas, considerar a literatura 
brasileira, em suas origens coloniais, como espaço de disjunção em que  
a realidade é codificada, pela escrita, segundo uma memória letrada que a 

13	 No original: “Le monde colonisé est un monde coupé en deux”.



224

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

decodifica alhures, é propor aos estudos literários que resistam ao exercício 
de homogeneização de nossa realidade literária a critérios que a diminuem.

Últimas considerações

Se o caminho de separação entre ciência e literatura fez, desta última, 
um campo da especialização estética, na qual o poético prevaleceu sobre o 
retórico, a história literária que se forma a partir do século xviii se orienta 
por uma concepção linear que, como lembra Hansen, entende o tempo como 
um contínuo de superações progressivas finalizadas à plenitude do Estado 
Nacional (“Notas”). A consequência mais evidente dos critérios nacional-
-beletristas para a seleção e avaliação dos textos a constituírem o cânone é a 
mutilação de parte considerável da produção escrita da ex-colônia, pois, ao 
situar o seu marco inicial neste ou naquele texto de características “estéticas” 
ou “nacionais”, aplicam-se à cultura letrada colonial práticas interpretativas 
orientadas por visões de mundo que se afirmam somente depois.

Orientada ao fim de encontrar no passado as confirmações pretendidas 
pelo presente, a historiografia literária brasileira voltou-se à localização das 
obras e dos autores que sinalizassem os momentos decisivos de sua diferen-
ciação de Portugal. No entanto, essa diferença, essa heterogeneidade não 
se manifesta a partir de um determinado período, mas é parte constitutiva 
da literatura brasileira enquanto literatura obrigada a confrontar-se com o 
problema da própria definição em um contexto colonial, que comporta as 
ideias de duplicidade, fratura e disjunção. A possibilidade de colher essa 
heterogeneidade discursiva está na aplicação de um conceito mais amplo 
de literatura, que problematize o embate interpretativo de

duas consciências que desde seu primeiro encontro se repelem através da 
matéria linguística em que se formalizam, o que pressagia a extensão de 
um campo de enfrentamentos muito mais profundos e dramáticos, mas 
também a complexidade de densos e confusos processos de imbricação 
transcultural.14 (Polar 22)

14	 No original: “dos conciencias que desde su primer encuentro se repelen por la materia 
lingüística en que se formalizan, lo que presagia la extensión de un campo de enfrenta-
mientos mucho más profundos y dramáticos, pero también la complejidad de densos y 
confusos procesos de imbricación transcultural”.



225

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

Entende-se, portanto, que a origem da literatura brasileira não se atrela 
ao surgimento de uma arte literária realizada por brasileiros, mas data do 
instante em que se dá o primeiro contato do colonizador com o colonizado, 
o primeiro embate da língua estrangeira com as línguas da terra. Até onde 
se tem notícia, a primazia na representação escrita de tal encontro coube à 
notória carta de Pero Vaz de Caminha a El Rei Dom Manuel, em 1500, cuja 
grafia marca, também, o silêncio imposto ao indígena, de cuja versão não 
dispomos. Para o que viria a ser esse “ramo da literatura portuguesa” que 
brotava em outra terra e frutificava em outra língua, contribuíram esse e 
tantos outros textos produzidos e transmitidos por uma tradição letrada 
que a colônia continuou, conformando-a à própria realidade ao mesmo 
tempo que se conformava às suas convenções. O que permite afirmar que 
a constituição problemática da literatura brasileira e de suas histórias não 
se resolve na procura de um marco de partida e de chegada, mas na cons-
tatação da impossibilidade de considerá-la a partir de tais marcos, senão 
ao preço da eterna submissão à ideia de incompletude, impropriedade ou 
indefinição como características da produção cultural latino-americana.

Referências

Alencar, José de. “Benção paterna”. Sonhos D’ouro. Rio de Janeiro, b. l. Garnier, 
1872, pp. v-xix.

Campos, Haroldo de. “Da razão antropofágica: diálogo e diferença na cultura 
brasileira”. Metas linguagens e outras metas: ensaios de teoria e crítica 
literária. 4.ª ed., São Paulo, Perspectiva, 1992, pp. 231-55.

. O sequestro do barroco na Formação da literatura brasileira: o caso de 
Gregório de Matos. São Paulo, Iluminuras, 2011.

Candido, Antonio. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos. Belo 
Horizonte, Itatiaia, 2000.

. “O direito à literatura”. Vários escritos. Rio de Janeiro, Duas Cidades, 1995.

. “Timidez do romance”. alfa: Revista de lingüística, vol. 18-19, 1972-73, pp. 
61-80.

Caron, Philippe. “De las ‘Belles-Lettres’ a la ‘littérature’ ¿Que es la ‘littérature’ 
en el siglo 18?”. ResearchGate. Seminario de humanidades, Universidad 
Autonoma de México, 2002. Web. 07 fevereiro de 2019.



226

Siega, Paula Regina · Literatura colonial como espaço de disjunção: a historiografia literária...

Cornejo Polar, Antonio. Escribir en el aire: ensayo sobre la heterogeneidad 
sociocultural en las literaturas andinas. Lima, Celapc, 2003.

Cota, Débora. “Antonio Candido, Antonio Cornejo Polar e a constituição de 
um pensamento latino-americanista”. Remate de males, vol. 36, n. 1, 2016, pp. 
61-74.

Fanon, Frantz. Les damnés de la terre. Paris, François Maspero, 1970.
García Ramos, Juan-Manuel. “Literatura en América Latina: la historia no 

escrita.” Revista de Filología, vol. 31, 2013, pp. 67-78. Web. 07 de fevereiro de 
2019.

Gonçalves de Magalhães, Domingos José. “Ensaio sobre a literatura do Brasil: 
estudo preliminar”. Niteroy, vol. 1, 1836, pp. 132-159.

Hansen, João Adolfo. “Notas sobre el barroco”. Revista de Filología, vol. 22, 
2004, pp. 111-131. Web. 07 fevereiro de 2019.

. “O nu e a luz: cartas jesuíticas do Brasil: Nóbrega: 1549-1558”. Revista ieb, vol. 
38, 1995, pp. 87-119. Web. 07 fevereiro de 2019.

Jauss, Hans-Robert. A história da literatura como provocação à teoria literária. 
Traduzido por Sérgio Tellaroli, São Paulo, Ática, 1994.

Mignolo, Walter. “Lógica das diferenças e política das semelhanças: da literatura 
que parece história ou antropologia e vice-versa”. Literatura e História na 
América Latina. Editado por Ligia Chiappini, e Flávio Wolf Aguiar, São 
Paulo, Edusp, 2001.

Novais de Almeida, Aline. “Edição genética d’A gramatiquinha da fala brasileira 
de Mario de Andrade”. Tese de mestrado, Universidade de São Paulo, 2013.

Orlandi, Eni. “A língua brasileira”. Ciência e cultura, vol. 57, 2005, pp. 29-30. 
Web.07 fevereiro de 2019.

Pollock, Thomas Clark. The Nature of Literature: its Relation to Science, 
Language and Human Experience. Nueva Jersey, Princeton University, 1942.

Romero, Silvio. História da literatura brazileira: 1500-1830. Rio de Janeiro, b. l. 
Garnier, 1888.

Schneider, Alberto Luiz. “Silvio Romero: crítico e historiador da literatura 
brasileira”. Temas e matizes, n. 6, 2004, pp. 56-64. Web. 07 fevereiro de 2019.

Teixeira Gomes, João Carlos. “Literaturas emissoras e literaturas receptoras”. A 
tempestade engarrafada: ensaios. Bahia, egba, 1995, pp. 71-94.

Teles, Gilberto Mendonça. “Historiografia literária brasileira 2ª parte”. Jornal 
opção. 9-15 de setembro de 2012, pp. 1-4. Web. 07 fevereiro de 2019.



227

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 201-227

Veríssimo, José. História da literatura brasileira. Domínio público. Fundação 
Biblioteca Nacional. Web. 07 fevereiro de 2019.

Wasserman, Claudia. “A formação do Estado Nacional na América Latina: 
as emancipações políticas e o intrincado ordenamento dos novos países”. 
História da América Latina: cinco séculos (temas e problemas). Porto Alegre, 
Editora da Ufrgs, 2010, pp. 177-214.

Zilberman, Regina, e Maria Eunice Moreira. O berço do cânone: textos 
fundadores da história da literatura brasileira. Porto Alegre, Mercado 
Aberto, 1998.

Sobre a autora
Doutora em Línguas, Culturas e Sociedades pela Universidade de Veneza em 2011. De 

2012 a 2014 foi pesquisadora bolsista do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico 
e Tecnológico/Fundação de Amparo à Pesquisa do Espírito (Cnpq/Fapes) na Universidade 
Federal do Espírito Santo, onde atua como professora colaboradora do Programa de Pós-
graduação em Letras. Desde 2014, é professora visitante na Universidade Estadual de Santa 
Cruz, Bahia, onde é professora permanente do Programa de Pós-graduação em Letras. 
Atualmente, desenvolve projeto de pesquisa na área de literatura brasileira, que investiga o 
processo da ficcionalização do antropófago operada pelos textos coloniais. É líder do grupo 
de pesquisa “Cânone: dissidências e reexistências”, que tem entre seus objetivos a proposição 
de leituras críticas voltadas à investigação da complexidade colonial, marcada por disjunções, 
ambiguidades e fraturas.





Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78644

Elementos y simbolismo del arquetipo  
filosófico afrocaribeño de Oshún en la obra  

Del amor y otros demonios

Katia de la Cruz García
University of Cape Town, Ciudad del Cabo, Sudáfrica

dlckat001@myuct.ac.za

El presente artículo plantea el análisis de la obra Del amor y otros demonios (1994) de Gabriel García 
Márquez utilizando el oráculo de Ifá como principal fuente mitológica, literaria y filosófica. Esta lectura 
propone el oráculo de Ifá como un sistema de significación mucho más relevante en el análisis de obras 
en el Caribe que los enfoques europeos. Se establece una comparación entre Sierva María de Todos los 
Ángeles y la diosa yoruba Oshún, Óríshá del amor, así como de su imagen sincretizada en la virgen de 
la Caridad del Cobre. La lectura de Sierva/Oshún se constituye como ejemplo de un arquetipo filosófico 
afrocaribeño al considerar los componentes estéticos y conceptuales de esta heroína/diosa en la obra y 
su representación del drama arquetípico.

Palabras clave: arquetipos; filosofía de Ifá; teoría critica africana; Caribe; Gabriel García 
Márquez.

	 Cómo citar este artículo (mla): de la Cruz García, Katia. “Elementos y simbolismo 
del arquetipo filosófico afrocaribeño de Oshún en la obra Del amor y otros demonios”. 
Literatura: teoría, historia, crítica, vol. 21, núm. 2, 2019, págs. 229-264.

Artículo original. Recibido: 26/11/18; aceptado: 25/02/19. Publicado en línea: 
01/07/19.



230

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

Elements and Symbolism of the Afro-Caribbean Philosophical Archetype  
of Oshún in Of Love and Other Demons

The article analyzes Of Love and Other Demons (1994) by Gabriel García Márquez using the Ifá oracle as 
the main mythological, literary, and philosophical source. According to our reading, the Ifá oracle, as a 
system of meaning, is much more relevant for the analysis of Caribbean works than European approaches. 
The article carries out a comparison between Sierva María de Todos los Ángeles and the Yoruba goddess 
Oshún, the Óríshá of love, syncretized with the Virgen de la Caridad del Cobre. The analysis of this Afro-
Caribbean philosophical archetype takes into account the aesthetic and conceptual components of the 
heroine/goddess Sierva/Oshún in the book and its representation of the archetypal drama.

Keywords: archetypes; philosophy of Ifá; African critical theory; Caribbean; Gabriel García 
Márquez.

Elementos e simbolismo do arquétipo filosófico afro-caribenho  
de Oxum na obra Do amor e outros demônios

Este artigo apresenta a análise da obra Do amor e outros demônios (1994), de Gabriel García Márquez, 
utilizando o oráculo de Ifá como principal fonte mitológica, literária e filosófica. Esta leitura propõe 
o oráculo de Ifá como um sistema de significado muito mais relevante na análise de obras no Caribe 
do que as abordagens europeias. Faz-se uma comparação entre a Serva Maria de Todos os Anjos e 
a deusa yorubá Oxum, Orixá do amor, bem como sua imagem sincretizada na Virgem da Caridade  
do Cobre. A leitura de Serva/Oxum constitui um exemplo de um arquétipo filosófico afro-caribenho ao 
considerarmos os componentes estéticos e conceituais dessa heroína/deusa na obra e a sua representação 
do drama arquetípico.

Palavras-chave: arquétipos; filosofia de Ifá; teoria crítica africana; Caribe; Gabriel García 
Márquez.



231

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

Mito: redundancia y repetición

La novela Del amor y otros demonios nace de un evento real registrado 
por el escritor en sus años de periodista en Cartagena. Según el propio 
García Márquez en el prólogo, la historia tiene como antecedente la 

leyenda contada por su abuela sobre “una marquesita de doce años cuya 
cabellera le arrastraba como una cola de novia, que habría muerto de mal 
de rabia por el mordisco de un perro, y era venerada en los pueblos del 
Caribe por sus muchos milagros” (13). El joven periodista pensó haberla 
encontrado en la noticia irrelevante de una mañana de 1949, después de 
presenciar la exhumación de una tumba en el antiguo convento de Santa 
Clara. Parte fundamental de la obra es la época y la magistral descripción 
que se hace de la Cartagena colonial, de su cotidianidad y especialmente, 
de sus miedos.

Algunos críticos han mencionado como leitmotiv de la novela el proceso 
de sincretización vivido en el Caribe y en América. Al parecer este enfoque 
hacia la hibridación cultural ha cerrado la discusión en cuanto al análisis 
de esta obra. Las conclusiones se han centrado en la clasificación de los 
componentes étnicos (Kline 61-69), la decisiva presencia de la inquisición 
en Cartagena y la importancia de los discursos de cada etnia (Álvarez 147-
164). Cabe resaltar que los análisis sobre representación africana en la obra, 
aunque hacen referencia a la presencia estética o filosófica de las religiones 
de origen africano en el Caribe, no profundizan sobre estos componentes 
(Palencia-Roth 75-82; Fajardo 87; Vidal 30).

Las bases para el presente análisis se encuentran en la filosofía moral yoruba 
implícita en su sistema adivinatorio, conocido como Ifá, el cual es posible 
rastrear en diversas estructuras de la literatura del Caribe. Este artículo ha 
sido enfocado desde la espiritualidad africana como elemento fundamental 
en la religiosidad popular y, por ende, como uno de los elementos centrales 
de la identidad cultural del Caribe. El análisis de la novela lleva a identificar 
los elementos religiosos centrales como el mito, los ritos, la simbología y la 
magia presente en la obra como parte constitutiva de la historia.

Sierva María de todos los Ángeles, quien es presentada como personaje 
principal de la novela de García Márquez, aparece como una niña de doce 
años, con una cabellera color cobre que le arrastra al caminar. Oshún, 
por su parte, es la divinidad femenina más poderosa del panteón yoruba. 



232

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

Se dice que fue la única Óríshá femenina entre las diecisiete divinidades 
designada por Olódùmarè para intervenir en la creación del mundo. Su 
culto se extiende desde Osogbo en el Estado de Osun hasta Ikoro en Ikiti 
y desde Ibadan en Oyo a Ijumu en el Estado de Kwara en Nigeria y, desde 
allí, al Caribe, Latinoamérica y Norteamérica (Abiodun, “Hidden Power” 
240). Ahora bien, es posible analizar el personaje de Sierva y el de la diosa 
Oshún desde tres facetas principales, esto es, como fenómeno natural, como 
ser espiritual o diosa y como ser humano.

Según la cosmogonía yoruba, todos los elementos poseen una existencia 
primordial y otra compleja, que se mueve entre lo humano y lo espiritual. 
“Estos se vuelven comprensibles a la luz de la percepción cosmológica 
yoruba, que considera que todos los elementos, visibles e invisibles, poseen 
dos características básicas: una existencia primordial y una compuesta de 
elementos humanos y espirituales”1 (Olajubu 88). En primera instancia, 
como fenómeno natural, se sabe que Oshún es el río Osun en Osogbo y 
es la sagrada representación de todas las aguas frescas. Se dice que todo 
aquello que contiene agua contiene también a esta divinidad; así pues, se 
puede decir que es el elemento primordial de supervivencia para los seres 
humanos y dioses. “Osun se identifica, no solo con el gran río que lleva su 
nombre, sino también con muchos arroyos, pozos y manantiales. En todos 
los lugares donde se la adora, sus sacerdotisas y sacerdotes encuentran su 
presencia curativa y transformadora en el flujo de toda agua local”2 (Murphy 
y Sanford 230).

En segunda instancia, de acuerdo con estas referencias, Oshún pertenece 
al panteón yoruba y, según los patakies o leyendas yoruba, se distingue por 
su gran belleza y por su sensualidad: en el imaginario popular de la diáspora, 
Oshún es una mulata sensual y coqueta. Esta apreciación debe distinguirse 
de los preceptos filosóficos de la religión, pues lo que se ha entendido como 
sensualidad y coquetería en el imaginario popular es en realidad seguridad 

1	 Las traducciones siguientes son mías. El original dice: “These become understandable 
in the light of the Yoruba cosmological perception, which views all elements, seen and 
unseen, as possessing two basic characteristics: a primordial existence and a composite 
of both human and spiritual elements”.

2	 El original dice: “Osun is identified, not only with the great river which bears her name, 
but with many streams, pools, and springs. In every place where she is worshiped, her 
priestesses and priests find her healing and transforming presence in local flowing water”. 



233

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

en sí misma y reconocimiento de su feminidad. Oshún desde la filosofía de 
Ifá representa el poder femenino.

Así pues, en la novela son múltiples las alusiones que relacionan a Sierva/
Oshún con diversas formas del agua, especialmente del mar y la lluvia. La 
primera forma del agua y de mayor relevancia en el Caribe es sin duda la de 
su mar. Las aguas del Caribe están presentes en la novela como puente que 
conecta el microcosmos de Cartagena con el mundo, transporta los barcos 
cargados de esclavos e incluso los cadáveres de aquellos perecidos en el viaje. 
El mar Caribe como representación del agua, en su dimensión espiritual, 
tiene una connotación de cementerio para las comunidades africanas y 
afrodescendientes, puesto que es la madre Yemayá, el mar, quien recibe los 
cadáveres de los africanos muertos durante el viaje.

Desde el nacimiento de Sierva, el agua hace parte fundamental de su 
caracterización ya sea en forma de lluvia o de aguas propicias: “Una mañana 
de lluvias tardías, bajo el signo de Sagitario, nació sietemesina y mal Sierva 
María de Todos los Ángeles” (García Márquez 53). Asimismo, son las lluvias 
torrenciales la forma definitiva en la que Oshún se manifiesta como diosa 
del amor y es precisamente en los momentos decisivos para el personaje 
Cayetano Delaura cuando la lluvia cobra importancia:

Delaura huyó sin despedirse. Protegió la maletita bajo la capa y se envolvió 
en ella, porque llovía a mares. Tardó en darse cuenta de que su voz interior 
iba repitiendo versos sueltos de la canción de la tiorba. Empezó a cantarla 
en voz alta, azotado por la lluvia, y la repitió de memoria hasta el final. 
(García Márquez 70)

Oshún es también el agua de beber, el agua dulce que permite la vida y 
la sanación:

[Delaura] Le agradeció el colirio que en efecto, le había borrado de la retina 
la imagen del eclipse. “No tiene nada que agradecerme”, le dijo Abrenuncio. 
“Le di lo mejor que conocemos para el deslumbramiento solar: gotas de agua 
lluvia”. (García Márquez 76)

Del mismo modo, Oshún es la manifestación espiritual del río y el río 
mismo en su dimensión física y ontológica. Los yorubas entienden que este 



234

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

es vital para la existencia humana y la supervivencia del mundo, por tanto, 
este elemento físico es incluido en todos sus rituales. En su manifestación 
espiritual, el río es la frescura y desde su dimensión ontológica es la exis-
tencia y realidad espiritual. El ser africano tiene la dualidad del ser físico y 
espiritual y Oshún representa esa complejidad.

Como diosa, Oshún puede ser comparada con otras divinidades africanas 
como Olokún, Yemayá y Mami Wata, todas por estar relacionadas con el 
agua. “Las deidades del agua son ubicuas y de vital importancia en el sur 
de Nigeria. Entre estas deidades se encuentran Osun en el sudoeste yoruba, 
Olokún en Bini y Edo al sudeste, y Mami Wata en el Delta del Níger”3 
(Stanford 229). Estas cuatro divinidades pueden incluso confundirse entre 
sí en algunos pueblos africanos del occidente. A Oshún, como es sabido, 
le pertenece el agua dulce; mientras que Olokún es la divinidad que habita 
en las profundidades del mar, se dice que es andrógina y muchas veces 
temible. Por su parte, Yemayá es la diosa de las aguas del mar y es también 
su espuma. Ella es reconocida como uno de los avatares de Olokún o uno 
de sus caminos. Mami Wata representa los espíritus del agua. Se le conoce 
también como la sirena o la serpiente del agua.

En las lenguas vernáculas pidgin de África occidental, el término Mammy 
Wata describe un complejo de creencias y prácticas que involucran a los 
espíritus del agua que otorgan buena fortuna o infligen desgracias a cambio 
de algún tipo de relación personal, generalmente enmarcada como atracción 
sexual.4 (Gore y Nevandomsky 60)

Por otra parte, las manifestaciones como ser espiritual u Óríshá yoruba 
empiezan a revelarse en Sierva desde la temprana infancia. En la forma como 
asusta a su propia madre se ve la presencia de un ser con características 
extraordinarias:

3	 El original dice: “Water deities are ubiquitous and vitally important in southern Nigeria. 
Among these deities are Osun in the Yoruba southwest, Olokún in Bini and Edo southeast, 
and Mami Wata in the Niger delta”. 

4	 El original dice: “In the pidgin vernaculars of West Africa, the term Mammy Wata 
describes a complex of beliefs and practices involving water spirits that bestow good 
fortune or wreak personal disaster in return for some kind of relationship, usually framed 
as a sexual attraction”. 



235

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

[Bernarda] Vivía con el alma en un hilo desde que creyó descubrir en la 
hija una cierta condición fantasmal […]. Cuando más concentrada estaba 
en sus negocios sentía en la nuca el aliento sibilante de serpiente en acecho 
[…]. Ella le aumentaba el susto con una retahíla en lengua yoruba. (García 
Márquez 56)

La fuerte referencia hacia la inmaterialidad e invisibilidad de la niña, o 
como ser de otro mundo, ratifica la imagen de ser espiritual oculto en esta. 
“Su modo de ser era tan sigiloso que parecía una criatura invisible. Asustada 
con tan extraña condición, la madre le colgaba un cencerro en el puño para 
no perder su rumbo en la penumbra de la casa” (García Márquez 21). Con 
relación a la idea de invisibilidad e inmaterialidad propia de los Óríshás, 
Bňolaji Idowu explica lo siguiente:

El nombre orísa se usa exclusivamente para las divinidades, y nunca para los 
espíritus ordinarios […]. Por connotación, orísa trae a la mente la imagen de 
seres con cualidades personales, si no físicas, ciertamente antropomorfas, que 
las convierten en realidades individuales para sus adoradores y las habilitan 
para las funciones en el mundo de los hombres.5 (61)

No obstante, como se menciona en líneas anteriores, en su existencia 
humana Oshún es reconocida en la diáspora como una mulata alegre, sensual 
y extremadamente hermosa. La idea de la mulata es un avatar de Oshún 
que se contextualizó en el Caribe y Latinoamérica a partir de los arquetipos 
femeninos del contexto colonial, caracterizado por sus divisiones raciales. 
Este contexto también creó en su dinámica racial este tipo de arquetipos 
racializados dentro de las religiones. Así pues, la idea de la mulata es una 
construcción propia de la diáspora. En África particularmente el concepto 
de la mulata no se aplica puesto que es muy difícil dicha presencia; de hecho, 
esta sería una de las contradicciones más evidentes en la construcción 
del arquetipo afrocaribeño de Oshún, puesto que desde la filosofía de Ifá 

5	 El original dice: “The name orísa is used exclusively for the divinities, and never for 
any ordinary spirits […]. By connotation, orísa brings to the mind the image of beings 
with personal, if not physical, certainly anthropomorphous, qualities which make them 
individual realities to their worshippers and qualify them for their function in the world 
of men”. 



236

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

representa la vitalidad y el poder femenino, y en el Caribe ha sido racializado 
y erotizado bajo la idea de la mulata.

Es posible argüir que Oshún se manifiesta en la floración feliz, en la 
cadencia al caminar y en la tímida sensualidad de la niña. No es casualidad 
que, en la preparación para la fiesta, Sierva sea llevada hasta el puerto y allí 
sea testigo de la presentación y venta de la esclava abisinia. Este personaje 
aparece como la representación de la existencia humana de Oshún y de su 
llegada al Caribe. La abisinia es la pieza más preciada del cargamento de 
esclavos, tanto que ella es puesta en venta por su sola belleza y comprada 
por su peso en oro. Aparece en la primera parte como un presagio de la 
presencia de la diosa en la novela, así como del desembarco de los Óríshás 
en el Caribe. Dentro de la caracterización estética de Sierva como Oshún 
cabe mencionar elementos como la miel o la melaza de caña con la que 
embadurnan a dicha mujer:

Era una cautiva abisinia con siete cuartas de estatura, embadurnada de 
melaza de caña en vez del aceite comercial de rigor, y de una hermosura 
tan perturbadora que parecía mentira. […] No la herraron en el corralón, 
ni cantaron su edad ni su estado de salud, sino que la pusieron en venta por 
su sola belleza. El precio que el gobernador pagó por ella, sin regateos y de 
contado, fue el de su peso en oro. (García Márquez 16)

En efecto, con la mención de la abisinia, el autor muestra el recorrido 
que debió seguir la diosa Oshún desde África hasta desembarcar en el nuevo 
mundo. Así, Oshún, Óríshá del amor y la belleza, llega a América en barco, 
en el corazón y la tradición de los esclavos. Para la tradición yoruba,

[s]e considera a Òşun como una de las diecisiete divinidades principales que 
descendieron al mundo desde el cielo en la mitología Yorùbá. Olódùmarè les 
dio el poder (àsẹ) para dirigir los asuntos del mundo. Ella es la única mujer 
entre estos y la que tiene el poder de hacer que las cosas sucedan.6 (Ajíbádé 32)

6	 El original dice: “Òşun is seen as one of the Seventeen principal Divinities who descended 
into the world from heaven in Yorùbá mythology. Olódùmarè gave them the power (àsẹ) 
to direct the affairs of the world. She is the only female among them and the one with 
àse-the power to make things happen”.



237

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

Sierva María, Oshún y Nuestra Señora  
de la Caridad del Cobre

La abisinia conecta igualmente con otro personaje que representa el 
tercer elemento clave en la caracterización estética de Sierva, es decir, la 
criada mulata que acompaña a Sierva al mercado y desatiende las órdenes de 
Bernarda para aventurarse al encuentro con el destino, esto es, Sierva con el 
perro del lucero en la frente y ella misma con la abisinia. En consecuencia, 
este personaje de la mulata es el eslabón entre la cultura ancestral africana 
y la pequeña marquesita con cabellos color cobre.

De igual manera, en el Caribe la diosa Oshún es conocida como Ochún y 
está relacionada directamente con la Virgen de la Caridad del Cobre, patrona 
religiosa de la isla de Cuba. Entonces es fundamental estudiar la relación 
entre Oshún y la Caridad del Cobre para entender las implicaciones de este 
fenómeno sincrético en la identidad del Caribe. La Caridad del Cobre no 
es solo la máscara blanca que los esclavos debieron utilizar para adorar a 
su diosa, sino también una nueva forma de entender a Oshún en América 
(Murphy y Sanford 78).

Es relevante decir que el impacto que causa en la lectura la venta de 
la abisinia contrasta con la forma distraída con la que se describe a la 
acompañante de Sierva en la primera parte. Esta última es mencionada en 
el párrafo introductorio como “la sirvienta”, con quien Sierva habría ido 
a comprar los cascabeles para la fiesta de sus doce años. Seguidamente se 
nombra como “la criada”, quien se aventura hasta el arrabal de Getsemaní 
y se enfrenta con la belleza de la abisinia.

Se puede observar cómo este personaje aparece en los momentos claves 
del inicio de la novela. Es ella quien advierte la mordida del perro y cura 
a Sierva:

Así que la criada no se alarmó. Ella misma le hizo a la niña una cura de 
limón y azufre y le lavó la mancha de sangre de los pollerines, y nadie siguió 
pensando en nada más que en el jolgorio de sus doce años. (García Márquez 16)

Es “la criada” quien no le cuenta a Bernarda sobre el incidente del perro, 
pero le da un reporte completo de la venta de la abisinia, poniendo en contraste 
las dos situaciones: “Cuando regresó la criada que acompañó a Sierva María, 



238

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

y no le habló del mordisco del perro. En cambio, le comentó el escándalo del 
puerto por el negocio de la esclava” (17). Luego, “por descuido”, esta misma le 
deja saber a Bernarda el evento en el mercado: “Dos días después de la fiesta, 
y casi por descuido, la criada le contó a Bernarda que a Sierva María la había 
mordido un perro” (García Márquez 21). Igualmente, la sirvienta mulata es 
quien descubre el cadáver del perro con el lucero en la frente,

cuando la criada fue sola al mercado y vio el cadáver de un perro colgado de 
un almendro para que se supiera que había muerto del mal de rabia. Le bastó 
una mirada para reconocer el lucero en la frente y la pelambre cenicienta 
del que mordió a Sierva María. (García Márquez 22)

Y después da la noticia de que la niña presenta los primeros síntomas 
de la rabia: “‘Mi pobre niña, señor, ya se está volviendo perro’” (García 
Márquez 62).

Más adelante, con la muerte de Dominga de Adviento, el personaje de la 
criada adquiere una nueva dimensión pues se convierte en el reemplazo de 
la madre protectora. El personaje de Dominga revela el nacimiento de una 
nueva forma religiosa que combina y complementa las creencias juntadas 
en el Nuevo Mundo. Dominga es descrita como la personificación del 
sincretismo entre religiones nacido en el Caribe, pues

era el enlace entre aquellos dos mundos, se había hecho católica sin renunciar 
a su fe yoruba, y practicaba ambas a la vez, sin orden ni concierto. Su alma 
estaba en sana paz, decía, porque lo que le faltaba en una lo encontraba en 
la otra. (García Márquez 20)

Solo después de esta descripción, la esclava mulata reaparece con nombre 
propio y con una identidad que aclara su verdadero papel dentro del relato: 
“la única mulata, que se llamaba Caridad del Cobre, se identificó tiritando de 
miedo. El marqués la tranquilizó. ‘Encárgate de ella como si fueras Dominga 
de Adviento’, le dijo” (36).

El nombre de Caridad del Cobre remite a Cuba y a uno de sus personajes 
más representativos, esto es, la Virgen de la Caridad del Cobre, que es la 
patrona religiosa de la isla e imagen sincretizada de la diosa yoruba Oshún. 
El cobre es el componente que conecta a estas dos entidades religiosas. 



239

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

Incluso, en uno de los mitos sobre Oshún se menciona: “Ella poseía una 
gran cantidad de pulseras, bastones, agujas, aretes, todo en bronce, el metal 
que los yoruba consideran el más precioso”7 (Thompson 79). Al respecto, 
Lydia Cabrera en su libro Yemayá y Ochún indica que debido a que

el cobre originalmente le pertenecía, y era dadivosa y complaciente, los Lukumí 
[una de las denominaciones del pueblo yoruba en Cuba] la identificaron 
con Nuestra Señora de la Caridad del Cobre, que se adoraba en la iglesia 
parroquial de la villa del Cobre, en zona abundante en minas de ese metal, 
a cuatro leguas de la ciudad de Santiago de Cuba. (56)

La conexión principal entre Sierva y Caridad del Cobre, y por ende entre 
Oshún, es mencionada por García Márquez desde el prólogo, en el cual se 
refiere a la noticia origen de la novela. La característica primera que invita 
al escritor a recrear esta historia es sin duda el cabello color cobre que brota 
desproporcionado de la lápida:

[Y] una cabellera viva de un color de cobre intenso se derramó fuera de 
la cripta. El maestro de obra quiso sacarla completa con la ayuda de sus 
obreros, y cuanto más tiraban de ella más larga y abundante parecía. […] 
Extendida en el suelo, la cabellera espléndida medía veintidós metros con 
once centímetros. (13)

El énfasis en el color del cabello se repite a lo largo de la novela como 
conexión entre la Virgen de la Caridad del Cobre y Oshún, diosa del amor y 
la belleza, sincretizadas en Sierva María, en otras palabras, como ejercicio de 
complementariedad entre opuestos y metáfora de sincretización. Se puede 
observar en las diferentes descripciones que hace el narrador de la niña:

Empezaba a florecer en una encrucijada de fuerzas contrarias. Tenía muy 
poco de la madre. Del padre, en cambio, tenía el cuerpo escuálido, la timidez 
irredimible, la piel lívida, los ojos de un azul taciturno, y el cobre puro de 
la cabellera radiante. (García Márquez 21)

7	 El original dice: “She owned a wealth of bracelets, staffs, needles, earrings – all in brass, 
the metal the Yoruba regard as most precious”. 



240

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

Asimismo, cuando Sagunta intenta curarla: “encontró a Sierva María 
pataleando en el piso, y a Sagunta encima de ella, envuelta en la marejada 
de cobre de la cabellera y aullando la oración de San Huberto” (63).

Para poder adentrarse en el análisis de Sierva María, en otras palabras, 
de Oshún en el Nuevo Mundo, es necesario buscar sus formas sincréticas 
primigenias u originarias en América, África y Europa en una relectura del 
Caribe como lo propuso Benítez-Rojo:

Ciertamente, para una relectura del Caribe hay que visitar las fuentes de 
donde manaron los variadísimos elementos que contribuyeron a la formación 
de su sistema cultural. Esto es así, porque en cuanto logramos establecer e 
identificar por separado los significantes que integran el objeto sincrético 
que estamos analizando, se produce al momento un radical desplazamiento 
de esos significantes. (122)

Existen tres componentes fundamentales en la figura suprasincrética 
de la Virgen de la Caridad del Cobre: Atabey o Atabex de procedencia 
aborigen, la Virgen María, en la figura de la Virgen de la Caridad de Illescas 
de procedencia europea, y Oshún, Óríshá del culto yoruba de procedencia 
africana. Atabey es la divinidad taína conocida como el principio femenino 
del mundo. Es también reconocida como diosa madre, divinidad de la luna, 
el mar, el nacimiento y era representada por los indígenas en forma de una 
rana. Esta diosa está relacionada también con Orehu, diosa arahuaca, y con 
una diosa aún más antigua, la Madre de las aguas. Es sin duda una figura 
sincrética que implica el paso de la tradición del pueblo arahuaco al taíno, 
sus descendientes directos:

Atabey/Orehu es entonces reconocida como progenitora del Ser Supremo de 
los taínos, madre de los lagos y ríos taínos, protectora de los flujos femeninos, 
[…] y allá, al otro lado del arco antillano [en Guayanas], la Gran Madre de 
las Aguas, la inmediatez del matriarcado, los inicios de la agricultura de la 
yuca. (Benítez-Rojo 123)

Igualmente, Benítez-Rojo menciona cómo la Virgen de Illescas es también 
un objeto sincretizado. En el Renacimiento se inicia en Bizancio el culto 
a la Virgen María. Gracias a la aparición de los trovadores y a la renovada 



241

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

imagen de la mujer, quien pasa de ser “pecadora, la Serpiente tentadora de 
Adán” a ser reconocida por sus virtudes de “Madre” y “Señora”, el culto a 
la Virgen María se extiende rápidamente por toda Europa y llegó sin duda 
hasta la villa de Illescas. Se dice que la primera imagen de la Virgen fue 
llevada a Illescas por San Pedro en uno de sus dos viajes a Hispania. La 
imagen pintada por San Lucas tenía como objetivo conservar la belleza de 
la Virgen para las generaciones futuras (Martín i Ros et al. 20).

El culto a la Virgen de la Caridad de Illescas se difundió y fue entonces 
cuando en el siglo xvi llegó a la isla de Cuba en manos de un Capitán de 
artillería:

A la isla de Cuba, fue trasladada una copia de la imagen por el capitán de 
artillería, Francisco Sánchez de Moya, vecino de Illescas quien por orden 
de Felipe II debía dirigir las minas de cobre cercanas a Santiago de Cuba y 
construir allí una pequeña iglesia para atender espiritualmente a colonos  
y naturales. (Benítez-Rojas 40)

La extracción del cobre fue una de las principales fuentes económicas 
en la isla de Cuba mucho antes de las largas plantaciones de caña. En 1530 
fue descubierto un depósito grande de este mineral. Para su extracción los 
españoles esclavizaron a la población taína, pero estos sucumbieron ante el 
trabajo forzoso y las enfermedades euroasiáticas (Murphy 79). Para suplir la 
necesidad de mano de obra se trajeron esclavos de África cuyas condiciones 
físicas garantizaban el funcionamiento de la mina. En estas condiciones de 
opresión y esclavitud hizo su aparición milagrosa la Caridad del Cobre. 
En una historia que todo cubano conoce, se cuenta cómo la imagen de la 
Virgen se les apareció a tres niños en una canoa en la bahía de Nipe en la 
segunda mitad del siglo xvii.

La Virgen de la Caridad del Cobre tras una larga tradición religiosa fue 
declarada Patrona de Cuba el 10 de mayo de 1916 por el Papa Benedicto 
XV. En la exégesis de la aparición de la Virgen a los “Tres Juanes”, como la 
tradición los ha llamado, se interpreta a los tres niños como las tres etnias 
presentes en cada cubano. El hecho de que haya aparecido a niños de etnias 
distintas a las europeas es la clave para la complejidad de esta figura. De esta 
manera, la Caridad del Cobre es la representación de la mezcla cultural y 
de la lucha racial en el Caribe.



242

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

Los africanos llevados como esclavos a las minas de cobre aprendieron 
a adorar la imagen de la virgen mulata y, en voz baja sin ser escuchados 
por sus amos españoles, la llamarían Yeyé, que quiere decir Madre en 
yoruba (Cabrera 50). Ochún en el Caribe es la diosa del amor y la belleza. 
Tradicionalmente reina de las aguas dulces, relacionada con las bahías y la 
orilla del mar:

Ochún es una orisa mulata. Es la dueña del río, del oro y de la miel. Su 
característica más señalada es la sensualidad. Además, Ochún es muy sexual 
y sus danzas lo demuestran plenamente. Es como Afrodita, la diosa del amor. 
Su color simbólico es el amarillo. (Barnet 19)

En definitiva, el fenómeno Oshún/Virgen de la Caridad del Cobre, es un 
claro ejemplo del complejo proceso cultural y de construcción de identidades 
ocurrido en el Caribe. Como estrategia de resistencia, el pueblo yoruba utilizó 
la imagen de la Virgen de la Caridad para yuxtaponer a su diosa y rendirle 
culto. Se podría entender este fenómeno como la utilización de dos códigos 
para una misma entidad. Una forma de “esconder” sus verdaderas creencias 
con la máscara de la Virgen blanca al utilizar una estrategia subversiva de 
resistencia a las condiciones de opresión en que se encontraban. La Caridad 
podría entenderse de esta forma como el código blanco socialmente aceptado, 
un código que, como se ha visto, no reemplaza el original, sino que se le 
adiciona y lo complementa.

Transfiguración del arquetipo mítico al arquetipo literario

En la cultura yoruba los dioses son entendidos desde el contexto de la 
falibilidad humana, por lo tanto, están propensos a cometer errores que 
pueden trastornar la naturaleza; para reestablecer este orden son llamados 
a expiar sus errores a través de la penitencia. En ese sentido, la moral en la 
cosmovisión yoruba está ligada a la compensación obligatoria de lo que la 
naturaleza demanda. Así pues, en el mundo de los humanos y el cosmos 
en general, el restablecimiento de la armonía en la naturaleza es el objetivo 
último. El drama de los dioses y, por ende, la dialéctica del ritual están 
conectados con la dinámica cíclica de la naturaleza, con los ciclos alternados 
de la muerte y la vida, la escasez y la abundancia, la sequía y la lluvia, etc. 



243

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

El drama de los dioses es esencialmente un ritual (un rito de paso) y los 
dioses mismos son los primeros actores en este. El drama que se desarrolla 
en la historia de Sierva María, por su parte, es un rito de paso distinguido 
por una estructura de tres partes, que contiene todos los ritos de transición, 
es decir, ordalía, rito de la muerte y renacimiento.

Las representaciones humanas del drama de los dioses son imitaciones 
del arquetipo original. El término “arquetipo ritual” es usado por Soyinka 
como sinónimo del “drama de los dioses” (40), pues, al ser el drama 
primigenio o primordial, lo convierte en arquetípico. El drama de Oshún 
se centra en el reconocimiento y restablecimiento de su poder y autoridad 
entre los hombres. Al ser la única mujer entre los diecisiete Óríshás que 
intervinieron en la creación del mundo, Oshún demuestra su importancia 
y necesidad de ser incluida en todas las acciones que se planeen. En el Odú 
Òşéturá (Òşé y Òtúá)8 como una combinación de dos Odú mayores, se 
hace referencia al mito de la creación y la intervención de Oshún, como se 
indica a continuación:

El cangrejo estaba dentro del estanque (río) / Marchando en un suelo 
extremadamente frío / se adivino para los diecisiete Odù / En el día de 
infortunios desde el cielo a la tierra / Entraron / Limpiaron el canal de Orò 
/ Despejaron el canal de Ọpa / Ellos planearon / Ellos ignoraron a Òşun (en 
su planificación) / Trataron de gobernar el mundo / No había paz y orden en 
el mundo / Se levantaron instantáneamente / Y fueron a ver a Olódùmarè / 
Olódùmarè les dio la bienvenida / Y preguntó por el decimoséptima de ellos 
/ Olódùmarè dijo: “¿Por qué la ignoraron? / Ellos dijeron: “Porque es una 
mujer entre nosotros”, / Olódùmarè dijo: / Boríborí, el sacerdote (adivino) 
de Ìrágberí, / es un aprendiz de Òşun. / Ègbà, el sacerdote (adivino) de 
Ìlukàn, / es un aprendiz de Òşun / Àtòmù, su sacerdote (adivino) en Ìkirè 
Ilé, / es un aprendiz de Òşun Estas divinidades (deidades) son aquellos / 
quienes permiten que una persona haga negocios, / Quien le permite a una 
persona obtener ganancias / Pero, no le permite a la persona irse a casa con 
las ganancias./ Olódùmarè dijo: / ¡Lo que ignorabas antes!/ ¡Es lo que sabes 

8	 Los Odú son capítulos en los que esta constituido el oráculo de Ifá. Existen dos categorías 
de Odú: Ojú Odú u Odú mayores que son dieciséis y Omo Odú u Odú menores que 
suman 240. Desde el contexto de Ifá, se pueden considerar los Odú como arquetipos 
metafísicos o principios de significación que conforman la base del mundo yoruba.



244

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

ahora! / Regresa al mundo e involucra a Òşun, / en lo que quieras hacer. / 
Lo que sea que pongas en tus manos./ Continuará prosperando / Cuando 
regresaron al mundo / Comenzaron a involucrar a Òşun en su planificación 
/ Y empezaron a elogiar a Òşun como: / La que tiene lugar para guardar el 
bronce / La que arrulla a sus hijos con el bronce / ¡Mi madre, la que acepta 
cuentas de coral para el ritual / ¡Piedra! ¡Agua! Ẹdan / Àwúrà Olú Agbaja / 
La Preciosa / Madre,llena de gracia, Òşun / Ládékojú es la siempre presente 
en la toma de decisiones, / Òşun, la Preciosa / Madre, la llena de gracia.9 
(Ajíbádé 30-32)

La armonía en el mundo solo es reestablecida cuando Oshún es reconocida 
como parte fundamental en la toma de decisiones. Olódùmarè restablece el 
orden y le entrega el Ashé (poder para realizar todo), reivindica su posición 
ante los hombres y les revela el conocimiento, demuestra la importancia de 
Oshún para llevar a cabo sus planes y, por ende, la importancia de la mujer 
en el orden social y natural. La tragedia o el drama de Oshún está ligado a la 
constante lucha femenina por reconocer y restablecer su posición e impor-
tancia en el mundo. Oshún es el arquetipo de la lucha y el reconocimiento 
femenino en el orden social y natural.

En el drama de Ogún, mencionado por Soyinka como drama arquetípico, 
la “angustia de la separación” hace posible el principio de complementariedad, 

9	 El original dice: “The crab was inside the pond (river)/ Marching on an extremely cold 
ground (soil)/ Divination was made for the seventeen Odù/ On the day of their plight 
from heaven into the world/ They got into the world/ They cleared Orò groove/ They 
cleared Ọpa groove/ They planned/ They ignored Òşun (in their planning)/ They tried to 
govern the world/ There was no peace and order in the world/ They rose up instantly/ And 
went to Olódùmarè/ Olódùmarè welcomed them/ And asked for the seventeenth of them/ 
Olódùmarè said, “Why did you ignore her?/ They said, “It was because she is a woman 
among us,”/ Olódùmarè said:/ Boríborí, the priest (diviner) of Ìrágberí,/ Is an apprentice 
of Òşun./ Ègbà, the priest (diviner) of Ìlukàn,/ Is an apprentice of Òşun/ Àtòmù, their 
priest (diviner) in Ìkirè Ilé,/ Is an apprentice of Òşun These divinities (deities) are those/ 
Who allow a person to trade,/ Who allow a person to make gains/ But, they don’t allow the 
person to go home with the gains./ Olódùmarè said:/ What you were ignorant of before./ 
Is what you have now known!/ Go back into the world and involve Òşun,/ in whatever 
you want to do./ Whatever you lay your hands upon./ Will continue to prosper/ When 
they got into the world/ They begin to involve Òşun in their planning/ And they begin 
to praise Òşun as:/ The one who has shelf to store brass/ The one who lulls her children 
with brass/ My mother, the one who accepts coral beads for ritual/ Stone! Water! Ẹdan/ 
Àwúrà Olú Agbaja/ The Precious/Gracious Mother, Òşun/ Ládékojú is the ever-present-
one-in-decision-making,/ Òşun, the Precious/Gracious Mother”.



245

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

en el cual dioses y humanos sienten la necesidad constante de experimentar 
la existencia del uno en el otro y esta interacción entre humanidad y divi-
nidad lleva a una personalidad completa, un ser unitario, a lo que Soyinka 
llamaría “la totalidad cósmica” (144-145). En el drama de Oshún nunca habrá 
armonía u orden en el mundo mientras no se reconozca la importancia 
del poder femenino. Ogún debe luchar contra las fuerzas del inframundo, 
como representación del extrañamiento entre dioses y hombres, para cerrar 
la brecha entre estos y así restablecer el principio de complementariedad. 
Por su parte, Oshún es llamada a luchar entre dioses y a imponerse como 
igual. En el mito primigenio se develan sus características como fuerza 
creadora, guerrera y a la vez conciliadora, reposada, sabia, como presencia 
que equipara la balanza, la armonía del mundo y como complemento en 
el orden de los dioses.

A diferencia de Ogún, llamado a la ordalía por su arrogancia o act of 
hubris, es su naturaleza lo que hace a Oshún transgresora. Es la mujer que 
se impone en un orden de hombres. Mientras Soyinka menciona el hubris 
o arrogancia como la raíz de toda tragedia o incluso como una necesidad 
trágica, para Oshún su único acto de transgresión es el hecho de ser mujer: 
“¿Por qué la ignoraron? Ellos dijeron: ‘Porque es una mujer entre nosotros’”10 
(Ajíbádé 30).

Desde luego, la consciencia trágica del drama yoruba es la conciencia 
del protagonista en su progreso paralelo a través del abismo de transición. 
El destino trágico, en general, es la recreación del rito de transición de 
los dioses. Las tribulaciones, el infortunio, la mala suerte son vistas como 
reflexiones personales de la agonía de los dioses (Soyinka 150). En la tragedia 
de Oshún el “golfo de transición”, su intento por cerrar la brecha y sus luchas 
se centran en el establecimiento de un orden femenino.

Ordalía

En la tradición oral yoruba se registra la utilización de la ordalía o prueba, 
como una forma para determinar la inocencia en casos de transgresión de 
las leyes sociales (Owomoyela 65). La ordalía propone solo dos caminos: la 
superación de la prueba, o camino de la vida e inocencia, y el fallo de esta 

10	 El original dice: “Why did you ignore her? They said, ‘It was because she is a woman 
among us’”. 



246

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

o camino de la muerte y culpabilidad. En el drama de la Oshún garciamar-
queana se establecen la vida y la muerte como sujetos, esferas de existencia 
y complemento en el ciclo del rito.

Oshún es nombrada en uno de sus oríkì verbales (nombre de alabanza, 
metáforas) más representativos como “una mujer corpulenta cuya cintura 
no pueden abarcar dos brazos” (Abiodun 88). Esta imagen de la diosa 
integra la idea de un poder creador que esconde el don de la vida, con una 
autoridad sin límites en el pensamiento yoruba. Asimismo, Oshún, como el 
agua fresca, es entendida como el origen de la vida, tan caudalosa y extensa 
como el río que lleva su nombre. En el caso de los oríkì visuales, la falda 
amplia, blanca o amarilla, usada por las devotas o sacerdotisas de Oshún, es  
el recordatorio constante de que la imagen literal y metafórica de la diosa 
es la de un ser más extenso que la vida misma:

Las faldas distintivas, voluminosas, blancas [y amarillas en el Caribe] de las 
sacerdotisas y devotas de Òsun son los oríkì visuales más fácilmente recono-
cibles, cuya gran cantidad de seguidores en África y el Nuevo Mundo son un 
testimonio de su presencia perdurable. Además, como descubriremos, estas 
faldas grandes con miriñaque, dondequiera que ocurran, son un recordatorio 
constante de la imagen de un Orisa que es literal y metafóricamente más 
larga [en existencia] que la vida.11 (Abiodun, Yoruba art 88)

En la novela, Sierva/Oshún es el sujeto que contiene la vida y es la  
vida misma que sobrepasa su extensión. El oríkì o la metáfora visual de  
la vida en la novela es el cabello color cobre de Sierva, en su extensión in-
verosímil descrita desde el prólogo del libro y repetido en cada descripción 
del mismo: “‘Ya no me hace falta’, dijo él [Delaura], alentado. ‘Ahora cierro 
los ojos y veo una cabellera como un río de oro’” (77).

Señalado en el prefacio por la cita de Tomás de Aquino en De la inte-
gridad de los cuerpos resucitados, aparece como motivo central de la obra 
directamente relacionado con la idea de la vida y la resurrección: “Parece que 

11	 El original dice: “The distinctive, voluminous flowing white [and yellow in the Caribbean] 
skirts of Òsu´s priestesses and devotees are the most easily recognizable visual oríkì to  
Òsun whose extremely large following in Africa and the New World is a testimony  
to her enduring presence. Besides, as we will discover, these big hoop skirts, wherever 
they occur, are a constant reminder of the image of an Orisa who is literally and meta-
phorically larger than life”. 



247

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

los cabellos han de resucitar mucho menos que las otras partes del cuerpo” 
(7). El cabello es la metáfora de la existencia que sobrepasa la extensión de  
la vida. En la cosmovisión yoruba la existencia no está determinada por la 
vida o la muerte, hay esferas o mundos que confluyen y se entrelazan de forma 
natural, a través de ritos y posesiones, en los cuales los vivos, los ancestros 
y los dioses pueden coexistir sin problema. El cabello de Sierva es también 
el Ashé poseído por Oshún para hacer posible toda empresa humana, la 
autoridad sin límites que posee la diosa para intervenir en la consecución 
del destino y de su poder femenino como única diosa entre los diecisiete 
Óríshás presentes en la creación del mundo.

Por otro lado, Dominga de Adviento, como la madre protectora, Yemayá, 
es quien establece la relación entre el cabello y la vida. Es ella quien ofrece la  
promesa a los Óríshás de no cortar el cabello de la niña si estos le regalan  
la vida. A partir de este momento, en la historia, las características de Oshún 
reveladas en el mito primigenio, la relación entre el cabello y la representación 
de la vida son reveladas en las múltiples descripciones de la protagonista 
en la novela; he aquí uno de los ejemplos más claros:

Las evidencias de su buena salud estaban a la vista, pues a pesar de su aire 
desvalido tenía un cuerpo armonioso, cubierto de un vello dorado, casi 
invisible, y con los primeros retoños de una floración feliz. Tenía los dientes 
perfectos, los ojos clarividentes, los pies reposados, las manos sabias, y cada 
hebra de su cabello era el preludio de una larga vida. (García Márquez 40)

Esta relación entre Sierva/Oshún como sujeto de la vida, la simbología 
del cabello y la consecución del destino pueden claramente ser entendidas 
desde dos de sus orìkì verbales; por un lado, Òsun, Sèègèsío “la encarnación 
de la gracia y la belleza” y, por otro, Olóòbyà iyùn Adagbadébú Onímole Odò 
como “la peluquera preeminente con un peine de cuentas de coral” (Abiodun, 
“Hidden Power” 1). Oshún es conocida en la mitología yoruba como una 
experta estilista, tiene por tanto una influencia profunda en el destino de 
todos los seres humanos y Óríshás. Su relación con la cabeza y el cabello 
como elementos externos de los seres humanos está directamente conectada 
con el orí o cabeza espiritual. El Orí es la cabeza regente de cada ser humano 
(Idowu 169). Se cree que es el destino, la personalidad y el ángel protector. 



248

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

Cada persona posee una cabeza regente, es el Orí quien se arrodilla y recibe 
el destino mucho antes de nacer y llegar a la tierra:

Además de aumentar el poder y el placer estético del rostro humano y la cabeza, 
la cual es el centro de gran interés estético en el arte yoruba, el peinado tiene 
un significado religioso más importante en la tradición yoruba. La trenzadora 
(peluquera) es una artista visual de oríkì que honra y adorna el Orí (Orí-inú), 
el “Orí espiritual interior”, el “òrìsà de la cabeza, el asignado” a través de su 
trabajo en la cabeza externa, reconocible y física, Orí- oda. La peluquería 
está fuertemente vinculada a un buen Orí-inú que, en gran medida, no solo 
influye sino que en realidad determina qué tan bien funciona la contraparte 
física externa, Orí-òde.12 (Abiodun, Yoruba art 91)

Igualmente, por ser la estilista con un peine de cuentas de coral, Oshún 
está llamada a determinar el destino de los seres humanos y de los dioses, así 
como a ser la responsable de la creación y la vida en la tierra. En la novela, 
el destino de Sierva es la muerte, sin embargo, esta la enfrenta desde la 
tradición yoruba, como complemento y no como opuesto.

El ritual de la muerte

Puede decirse que la muerte aparece como una presencia inminente a 
lo largo de la novela de García Márquez. Desde el nacimiento de Sierva la 
muerte es una constante que se hace mucho más evidente con la llegada a sus 
doce años. Es importante mencionar cómo desde el inicio de la novela hay 
una clara referencia a esta en el acecho de la enfermedad representada por 
el perro y la descripción de este, así como la mortandad del barco negrero, 
y su cercanía en la enfermedad de Bernarda. Algunos sustantivos como 

12	 El original dice: “Besides adding to the power and aesthetic pleasure of the human face and 
the head, which is the focus of much aesthetic interest in Yoruba art, hair-plaiting carries a 
more important religious significance in Yoruba tradition. The hair-plaiting (hairdresser) is 
a visual oríkì artist who honors and adorns Orí (Orí-inú), the ‘inner spiritual Orí’, the ‘òrìsà 
of the head, one´s allotment’ through her work on the outer, recognizable, and physical 
head, Orí-òde. Hair-plaiting is thus strongly linked to a good Orí -inú which, to the large 
extent, not only influences but actually determines how well the outer physical counterpart, 
Orí-òde, performs”. 



249

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

mortecina, mortandad, un muerto de tres días o, incluso, una carroza con 
crespones mortuorios, saltan en la lectura (García Márquez 15-25).

Desde la primera línea de la obra, la muerte como sujeto es anunciada 
con la irrupción de “El perro cenizo con un lucero en la frente” (García 
Márquez 9) y reaparece en la descripción de Delaura como “el hombre 
maduro de cabello muy negro con un mechón blanco en la frente” (68). Estos 
dos personajes son sin duda el mismo sujeto. En algunos ìtan (cuentos), 
el perro, es mencionado como el ayudante que se encarga de defender al 
protagonista de la muerte o de lidiar con un mensajero falso (Bascom 135). 
En otras historias, guía a los enemigos hasta el escondite de un rey (Arango 
234). En cuanto a la relevancia de esta figura y su relación con el personaje de 
Delaura, es necesario realizar esta lectura desde la estética de las religiones 
africanas en el Caribe. Delaura y el perro son en esencia portadores de la 
muerte. Ambos están conectados a través del lucero en la frente como un 
referente de su dualidad humana/animal. En este aspecto, cobra relevancia 
Manuel Mendive, pintor cubano, reconocido por incorporar temas Yoruba/
Lukumí en sus cuadros, pues posee una propuesta única de representación 
de esta temática basada en la esencia artística y en la filosofía religiosa de 
esta cultura.

La propuesta de Mendive presenta imágenes arquetípicas de los dioses 
yorubas, su narrativa visual revela un énfasis fuerte en representaciones 
amórficas, nubladas, monstruos, bestias, híbridos y figuras de dos caras. 
Practicantes de la Regla de Ocha o Lucumí en Cuba creen que todos los 
iniciados tienen una contraparte en el reino animal o vegetal, conocido 
como su dios o diosa rural, y que las características físicas de este par ani-
mal, ave o árbol, hacen referencia a características personales del iniciado 
(Martínez-Ruíz 18).

De igual manera, Cayetano, analizado desde la tradición afrocaribeña, 
está relacionado con otro dios yoruba, llamado Oddúa. En la parte final de 
la novela y en el clímax del romance, Sierva le regala a Cayetano el collar 
de este dios: “Antes que se fuera, Sierva María le regaló el precioso collar de 
Oddúa: dieciocho pulgadas de cuentas de nácar y coral” (García Márquez 146).

Ahora bien, Oddúa o Odúduwá representa los secretos y los misterios 
de la muerte. Esta deidad de relevante importancia en Nigeria no guarda 
la misma posición en el Caribe. En Cuba, por ejemplo, Oddúa se sincretiza 
con el Santísimo Sacramento, precisamente Sierva trata de prenderle fuego a 



250

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

su celda con la veladora de esta figura católica (García Márquez 158). Por su 
parte, Barnet lo identifica como una divinidad dual, en Cuba es representado 
como la vida y la muerte, simboliza también la fuerza organizada, el gobierno 
y la ejecución (García Márquez 242). Su animal es la paloma, símbolo que 
se utiliza también para el Espíritu Santo de quien es devoto Delaura. Otra 
de las características es que Oddúa tiene un solo ojo, fosforescente, tal como 
el ojo que pierde momentáneamente Cayetano después del eclipse:

Al cabo de un largo silencio, el obispo lo rastreó en la penumbra, y vio sus 
ojos fosforescentes ajenos por completo a los hechizos de la falsa noche. 
[…] No entendió que él llevara un parche en el ojo si ella había mirado el 
sol sin protección y estaba bien. (García Márquez 108)

“Dice nuestra tradición, Oduduwá u Oddú es un Óríshá y rige en los 
secretos de Eggun e Ikú (la muerte). […] Vive en las tinieblas profundas de 
la noche. Tiene un solo ojo fosforescente” (Foundation Águila de Ifá, s. p.).

La idea final de la muerte como destino de Sierva se concretiza en el 
sueño que Delaura y Sierva comparten. El mismo sueño desde diferentes 
perspectivas. Los símbolos católicos se pueden ver claramente, el racimo de 
uvas que renace, los tres días de nieve como el tiempo para la resurrección 
y, finalmente, la idea del cordero muerto:

Cada uva que arrancaba retoñaba enseguida en el racimo. En el sueño era 
evidente que la niña llevaba muchos años frente a aquella ventana infinita 
tratando de terminar el racimo, y que no tenía prisa, porque sabía que en la 
última uva estaba la muerte. (García Márquez 89)

En definitiva, es posible afirmar que el sueño es la confirmación de la 
muerte. Además, aunque en las dos versiones la niña no parece tener prisa, 
esto cambia en el sueño final.

Re-nacimiento

En cuanto a la idea del renacimiento, la resurrección o vuelta a la vida, 
son múltiples los elementos que el escritor utiliza para enfatizar este motif. 
La imagen del eclipse, las flores que reviven en la biblioteca, la presencia 



251

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

de Dominga en el personaje de Martina, la presencia de Babalú Ayé o San 
Lázaro, sinónimo de resurrección y, especialmente, los prodigios del médico 
Abrenuncio.

Este último personaje, que en un principio no encaja en el análisis desde 
la tradición yoruba, se devela mucho más claramente desde la mitología 
grecorromana. Desde esta tradición, Abrenuncio podría ser comparado 
con el dios de la medicina, Esculapio. Las bases para esta comparación se 
pueden determinar desde cinco puntos importantes: su apariencia física, su 
profesión, su relación con el Centauro como maestro en las artes curativas, 
su capacidad para predecir el día de la muerte y, finalmente, su don para 
resucitar a los muertos. Este último punto es la conexión directa con el 
drama de Sierva/Oshún y la importancia de la muerte como complemento 
en el proceso de transfiguración.

La escena final de la historia es la tercera versión del sueño. En este la 
niña aparece en el mismo lugar, pero varios elementos han cambiado. En 
el sueño final no solo aparecen elementos de la tradición católica, sino 
también de la diosa Oshún. Las uvas esta vez son doradas, la calma de 
antes ha sido reemplazada por el ansia de ganarle al racimo y, más que la 
muerte, se pueden apreciar los detalles del nacimiento de la nueva Oshún. 
El motivo del renacimiento o resurrección expuesto en el prefacio cierra 
completamente la historia con las últimas líneas del libro, así como la idea del 
cabello y su significado en la novela. Sierva es convertida ahora en Oshún, 
la Óríshá del amor, la belleza, la creación y, sobre todo, símbolo de la vida, 
cuya existencia, como es entendida en la filosofía yoruba, es tan extensa 
que sobrepasa la muerte:

La guardiana que entró a prepararla para la sexta sesión de exorcismos la 
encontró muerta de amor en la cama con los ojos radiantes y la piel de recién 
nacida. Los troncos de los cabellos le brotaban como burbujas en el cráneo 
rapado, y se les vía crecer. (García Márquez 169)

La Oshún garciamarqueana, un intento fallido

Como figura literaria femenina, Sierva no solo se relaciona con la diosa 
Oshún, sino además con el concepto de Àjé como la idea de una fuerza 



252

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

o poder femenino establecido en la línea materna. Alejada de las teorías 
europeas y norteamericanas, Àjé es un concepto clave cuando se piensa 
en analizar un texto desde su visión femenina en el contexto Caribe. Este 
concepto se hace relevante para el análisis de la obra puesto que permite 
observar al personaje no solo desde su esencia mítica sino en su relación 
intertextual con otras obras del Caribe.

En la mitología yoruba, Oshún posee una posición privilegiada dentro 
de los dioses por ser la única mujer incluida en la creación. Esta posición 
la consigue la diosa imponiéndose al orden masculino establecido como 
se menciona en su mito primigenio. De acuerdo con lo anterior, Oshún 
representa la mujer empoderada que define y establece su lugar en el 
mundo, lo cual la relaciona directamente con el concepto de Àjé como 
poder femenino.

En la cosmovisión yoruba, Àjé es un elemento que se encuentra en medio 
de las fuerzas sobrenaturales benignas y malignas. No pertenece a ninguno 
de los dos extremos, pero oscila entre ambos. Àjé es una fuerza espiritual 
innata en las mujeres afrodescendientes, se reconoce en los humanos fuertes 
espiritualmente. Las mujeres solemnes y reservadas de Àjé son temidas y 
veneradas en la sociedad yoruba, a estas mujeres se les llama “Madres de 
todos” (Washington 171).

En las interpretaciones que se han hecho de este concepto, Àjé ha sido 
traducido como “la bruja” para hacer referencia a una mujer transgresora 
del orden social, perversa, cercana o confabulada con el diablo, puesto 
que históricamente, desde la visión europea, una mujer espiritualmente 
empoderada y poseedora de conocimiento es una amenaza para el orden 
masculino. En su libro Our Mothers, Our Powers, Our Texts, Teresa Washington 
discute en la primera parte cómo la traducción errónea del concepto de Àjé 
como bruja ha generado una connotación evidentemente negativa de este 
elemento fundamental en la cosmovisión yoruba. La autora menciona que 
a pesar de que Àjé es una fuerza derivada biológicamente, la cual hombres 
y mujeres pueden heredar, en la visión patriarcal aparentemente se hace 
importante diferenciar hombres de mujeres espiritualmente empoderados. 
Así los hombres son magos y las mujeres se convierten en brujas. Bajo esta 
idea la mujer es maliciosa, extremadamente reservada, aquellas que hacen 
mal incluso a personas inocentes (Washington 6). Esta idea pone de relieve 
la problemática presentada en la novela Del amor y otros demonios puesto 



253

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

que permite enfocarse en la tensión establecida entre Sierva/Oshún y las 
figuras masculinas en la obra.

El concepto de Àjé no solo se ocupa de humanos, sino que además se 
relaciona con los Óríshás. Así, todo Óríshá conectado con el nacimiento, la 
creación, la protección de un pueblo posee este poder. Àjé es proclamado 
como el “vientre de la creación”, las hijas de Odúduwá vigilan la creación y 
la destrucción, la adivinación, la sanación y el poder de la palabra. Dada su 
propiedad y administración femenina es posible afirmar que la fuente terrestre 
de nacimiento, actualización y manifestación de Àjé es el vientre materno. Al 
respecto, Washington también afirma que las poseedoras de Àjé tienen el don 
de controlar los órganos reproductivos, y están enlazadas a través del poder 
cósmico y la fuerza dadora de vida de la menstruación. Lo más importante que 
vale resaltar es que Àjé puede ser pasado genéticamente de madre a hija (171).

Puede decirse que Àjé es la mujer dueña de sí misma con autoridad 
y la sabiduría de los años. Según Samuel M. Opeola, ella da equilibrio a 
la tela social, está en contra del sistema y la explotación, y afirma que la 
tolerancia del Àjé contribuye a la salud del cosmos (citado en Washington 
15). Dominga de Adviento representa la presencia de Àjé en la novela, las 
descripciones de este personaje permiten identificar las características de 
un Àjé física y espiritualmente poderosa:

Dominga de Adviento, una negra de ley que gobernó la casa con puño de 
fierro hasta la víspera de su muerte, era el enlace entre aquellos dos mundos. 
Alta y ósea, de una inteligencia casi clarividente, era ella quien había criado 
a Sierva María. (García Márquez 20)

Como puede verse, Dominga es el arquetipo de la madre protectora. Su 
carácter y sobretodo el sentido de propiedad y autorreconocimiento son 
sobresalientes en este personaje:

Dominga de Adviento se fue con un portazo que le sonó a Bernarda como 
una bofetada. Ella la convocó esa noche y la amenazó con castigos atroces 
por cualquier comentario que hiciera de lo que había visto. “No se preocupe, 
blanca”, le dijo la esclava. “Usted puede prohibirme lo que quiera, y yo le 
cumplo”. Y concluyó: “Lo malo es que no puede prohibirme lo que pienso”. 
(García Márquez 33)



254

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

En la mitología yoruba, la madre protectora y complemento del guerreo 
Ogún, es el arquetipo de la diosa del mar, Yemayá. De esta manera, se puede 
reconocer en Dominga el arquetipo de esta diosa. El traspaso de autoridad 
que hace el Marqués entre Dominga de Adviento y la criada mulata propone 
una triada que podría considerarse como generacional: la abuela (Dominga 
de Adviento), la madre (Caridad del Cobre) y la hija (Sierva María). Como 
se ha mencionado, Àjé es heredado a través de la línea materna, al respecto 
Audre Lorde comenta:

El linaje de Àjé encuentra su cúspide en una trinidad matrilineal: Yo he sentido 
el antiguo triángulo de madre, padre e hijo, con el “Yo” en su núcleo eterno, 
alargado y aplanado en la tríada elegantemente fuerte de abuela, madre e 
hija, con el “Yo” moviéndose hacia adelante y hacia atrás fluyendo en una 
o ambas direcciones según sea necesario.13 (citado por Washington 218)

Dominga es la primera madre, la abuela que vigila desde el mundo 
espiritual como el ancestro y el Àjé transmitido que vive en Sierva. 

El vínculo entre Sierva (Oshún) y Dominga (Yemayá) como Àjé y ancestro 
protector es estrecho gracias a la promesa hecha por la esclava y que remite 
al concepto de Òrò: “Fue entonces cuando Dominga de Adviento prometió 
a sus santos que, si le concedían la gracia de vivir, la niña no se cortaría 
el cabello hasta la noche de bodas” (García Márquez 54). Para Rowland 
Abiodun, Òrò es entendido como una fuerza compleja depositaria de 
múltiples significados, compuesto de sabiduría (ogbón), conocimiento (ìmò) 
y entendimiento (òye). Òrò puede entenderse entonces como “la palabra y 
la enunciación”, “el asunto o motivo de discusión, preocupación o acción”; 
así como “el poder de la palabra” (252). Inclusive, se podría asegurar que la 
esencia de la historia se encuentra en esta promesa de Dominga, o, en otras 
palabras, en el poder de su palabra para convocar a los Óríshás, establecer el 
vínculo entre el cabello y la existencia de la niña, y especialmente, prepararla 
para su transfiguración. Cabe añadir que el poder de la palabra, Òrò, viene 
en sí mismo de la fuerza de Àjé.

13	 El original dice: “Linage Àjé finds its ápex in a matrilineal trinity: I have felt the age-old 
triangle of mother father and child, with the ‘I’ at its eternal core, elongate and flatten 
out into the elegantly strong triad of grandmother, mother and daughter, with the ‘I’ 
moving back and forth flowing in either or both directions as needed”.



255

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

La relación entre Oshún como arquetipo filosófico afrocaribeño y Àjé 
como concepto clave en el análisis de textos caribeños se puede observar 
también en el cuento “La muñeca menor” de la puertorriqueña Rosario Ferré, 
si se hace de este una lectura desde la cosmovisión yoruba. No obstante, 
el análisis aquí planteado es realizado de forma general y con el objetivo 
de sustentar a través de la comparación lo argumentado sobre la novela de 
García Márquez.

“La muñeca menor” ha sido ampliamente analizado bajo una visión 
feminista y de crítica al orden patriarcal, es otro ejemplo de la necesidad 
de indagar la literatura del Caribe desde una teoría crítica que considere el 
componente africano, si se quiere alcanzar una visión amplia del significado 
de estos textos. Desde el contexto de Ifá y su filosofía, se pueden encontrar 
puntos de conexión con la novela de García Márquez. Los dos textos rea-
lizados por escritores del Caribe comparten fuertes elementos simbólicos 
que, fuera de esta perspectiva, parecen no tener ningún punto en común. 
Lo interesante en la comparación de los dos textos es que, además de definir 
la presencia del arquetipo afrocaribeño de Oshún y la energía femenina de 
Àjé, se define la tensión contra el orden patriarcal en la resolución de ambas 
historias. Aunque en el texto de García Márquez la intención narrativa es clara 
en cuanto a la transfiguración de la diosa Oshún en el Caribe, no consigue 
cumplir con el objetivo de la diosa en el drama arquetípico. Contrario a esto, 
en el cuento de Ferré los elementos estéticos y filosóficos del arquetipo de 
la diosa Oshún y su drama confluyen de forma compacta.

El primer punto de comparación de los dos textos se centra en la carac-
terización estética de Oshún, señora del río, aquella que tiene el poder de 
curar con miel y agua dulce, la Óríshá afrocaribeña de la belleza, el amor, la 
fertilidad y del ser femenino. Su orìkì verbal Òsun, Sèègèsí o “la encarnación 
de la gracia y la belleza” sirve para caracterizar los dos personajes femeninos 
en los textos a quienes se describe como poseedoras de esta cualidad.

La belleza de Sierva María es descrita en varios apartes siendo el mo-
mento del retrato uno de los más puntuales: “Estaba en la sala de actos, 
cubierta de joyas legítimas y con la cabellera extendida a sus pies, posando 
con su exquisita dignidad de negra para un célebre retratista del séquito 
del virrey. Tan admirable como su belleza era el juicio con que obedecía al 
artista. Cayetano cayó en éxtasis” (García Márquez 123). De la protagonista 
del cuento de Ferré se dice: “Había sido muy hermosa, pero la chágara que 



256

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

escondía bajo los largos pliegues de gasa de sus faldas la había despojado 
de toda vanidad” (Ferré 1).

La referencia a la belleza de las protagonistas, acompañada de la presencia 
del río y la lluvia en el inicio de los textos, así como el ataque del animal, 
son los primeros símbolos que conectan las dos historias. Las formas de 
la lluvia y el agua en la novela ayudan a identificar a Sierva con la diosa de 
origen africano. De igual forma, en el cuento de Ferré este elemento aparece 
en sus primeras líneas para confirmar está conexión:

De joven se bañaba a menudo en el río, pero un día en que la lluvia había 
recrecido la corriente en cola de dragón había sentido en el tuétano de los 
huesos una mullida sensación de nieve. La cabeza metida en el reverbero 
negro de las rocas, había creído escuchar, revolcados con el sonido del agua, 
los estallidos del salitre sobre la playa y pensó que sus cabellos habían llegado 
por fin a desembocar en el mar. (Ferré 1)

A partir de lo anterior puede decirse que existe un elemento directamente 
relacionado con Oshún, que a la vez podría ser entendido como símbolo de 
Àjé o del poder femenino en la literatura de la diáspora. Las muñecas, que 
en múltiples análisis feministas han sido entendidas como la representación 
de la imagen de la mujer como objeto, cambian al ser observadas desde la 
óptica de Ifá y su filosofía; bajo esta mirada las muñecas pueden tomarse 
como representación de Oshún y, por ende, de la presencia de los dioses 
en los textos, del tránsito de Sierva entre la vida y la muerte como estados 
complementarios al referirse a las “muñecas vivas y las muñecas muertas” y, 
finalmente, a la sabiduría, el conocimiento y el entendimiento de lo femenino 
en las dos historias: “[…] y los objetos nuevos de Sierva María: las muñecas 
vivas, las bailarinas de cuerda, las cajas de música” (128), “Bernarda despertó 
muerta de sed por los excesos del cacao, y encontró una muñeca de Sierva 
María flotando en el fondo de la tinaja. No le pareció en realidad una simple 
muñeca flotando en el agua, sino algo pavoroso: una muñeca muerta” (56).

La idea de una entidad que conecta los estados de la vida y la muerte como 
complemento y como metáfora de la transfiguración es expresada también 
por Ferré con el símbolo de las muñecas: “Luego le hacía una mascarilla 
de cera que cubría de yeso por ambos lados como una cara viva dentro de 
dos caras muertas” (Ferré 1).



257

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

En el drama primigenio de Oshún la diosa debe imponerse ante los otros 
Óríshás, quienes la ignoran por su condición de mujer. La diosa debe pasar 
los tres estados del rito de transición para cumplir su objetivo y finalidad, que 
es establecer un lugar para las mujeres en el orden social y en el mundo. Los 
estados que pasa Sierva, es decir, Ordalía, muerte y resurrección, como parte 
de su transfiguración en la diosa afrocaribeña Oshún, son los mismos que 
describe Ferré en su cuento. Por lo tanto, las muñecas son la metamorfosis 
de la mujer que debe encontrar su sitio en el mundo. “Las niñas empezaron 
a casarse y a abandonar la casa. El día de la boda la tía les regalaba a cada 
una la última muñeca dándoles un beso en la frente y diciéndoles con una 
sonrisa: ‘Aquí tienes tu Pascua de Resurrección’” (Ferré 2).

Retomando la imagen de la muñeca muerta flotando en el agua dulce de 
la tinaja, se puede mencionar que esta es otra metáfora de la presencia de 
Oshún en la novela y del poder femenino amenazado por un orden patriarcal. 
En el cuento de Ferré los ojos de las muñecas sumergidos en la quebrada 
guardan una conexión directa con esta idea, pues el objetivo de sumergir 
los ojos en el agua dulce antes de ponérselos a las muñecas es aprender a 
reconocer los movimientos de la chágara, es decir, aprender a reconocer las 
formas de patriarcado. “La tía los consideraba [los ojos] inservibles hasta 
no haberlos dejado sumergidos durante un número de días en el fondo de 
la quebrada para que aprendiesen a reconocer el más leve movimiento de 
las antenas de las chágaras” (Ferré 2).

En consecuencia, las muñecas son la representación de los dioses y en el 
caso de los dos textos la representación de Oshún. De acuerdo con Moreno, 
con respecto al tema de las muñecas, la elaboración de figuras litúrgicas 
por parte de las religiones sincretizadas, especialmente la Regla de Ocha, 
ha sido una de las muestras religiosas de mayor predominio en el Caribe. Si 
bien es cierto que la elaboración de estas figuras proviene claramente de la 
tradición yoruba, la gran diferencia es la adición de vestimenta y abalorios 
propios de los santos católicos (Moreno 7-14).

El siguiente elemento que conecta el cuento de Ferré y la novela de 
García Márquez es la miel. Esta última le pertenece a Oshún y es entregada 
como ofrenda en sus múltiples rituales, y de igual forma es utilizada en 
procesos de sanación. En la tradición popular la miel es reconocida como 
el alimento favorito de Oshún. En una versión del mito de la creación se 
cuenta que los diecisiete Óríshás enviados a crear el mundo bajaron en 



258

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

forma de abejas. Por otra parte, no es difícil encontrar una relación entre la 
miel y Oshún, teniendo en cuenta sus características esenciales, ante esto, 
Ogunnaike comenta:

Cualquiera que tenga una familiaridad con la música y la mitología de 
Ọṣun, la encantadora Oriṣa de las aguas dulces y la fertilidad, puede ver  
de inmediato por qué la miel es usada para adorarla. Ọṣun es como la miel: 
dulce, dorada y fuerte. O más bien, la miel es, y se manifiesta, como algunos 
aspectos de Ọṣun. Numerosos mitos y canciones conectan Ọṣun y la miel, 
hacen que esta conexión intuitiva sea oficial y explícita.14 (245)

En el cuento la miel juega un papel mucho más simbólico que en la 
novela, en la cual solo se nombra para hacer referencia a los excesos sexuales 
de Bernarda y en la forma de presentación de la abisinia. En la historia de 
Ferré, la tía remplaza el relleno normal de las muñecas por la miel, pero 
solamente en la muñeca de boda, considerada para ella la última muñeca. 
“Esta diferencia encubría otra más sutil: la muñeca de boda no estaba jamás 
rellena de guata, sino de miel” (Ferré 2). La miel, imagen del poder femenino 
de Oshún y Àjé, es puesta en la muñeca como una metáfora de la sabiduría 
(ogbón), el conocimiento (ìmò) y el entendimiento (òye) femenino contenido 
en toda mujer. Las niñas convertidas en mujer al casarse debían reconocer 
en la miel esta fuerza femenina como remplazo de la guata regular o, dicho 
de otro modo, la inocencia de la infancia.

De allí que la muñeca más que la imagen de la mujer/objeto es una 
representación del universo femenino y del poder de Àjé presente en las 
mujeres del Caribe. En el cuento de Ferré priman elementos característicos 
de la esencia de Àjé, de tal forma que la creatividad, la creación, el autodes-
cubrimiento y el reconocimiento de la mujer como víctima y vengadora se 
entienden desde otra perspectiva.

El poder de Àjé reflejado en la tía se puede observar en la dedicación a la 
crianza, el traspaso de conocimientos y sabiduría generacional, “al principio 

14	 El original dice: “Anyone with a passing familiarity with the music and mythology of 
Ọṣun, the lovely Oriṣa of sweet waters and fertility, can immediately see why honey is 
used to worship her. Ọṣun is like honey: sweet, golden, and strong. Or rather, honey 
is like, and manifests, aspects of Ọṣun. Numerous myths and songs connect Ọṣun and 
honey, make this intuitive connection official and explicit”. 



259

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

se había dedicado a la crianza de las hijas de su hermana, arrastrando por 
toda la casa la pierna monstruosa con bastante agilidad” (Ferré 1). La creación 
de las muñecas habla también de la creación y el don de las mujeres para dar 
vida, “[l]as cogía con una mano y con un movimiento experto de la cuchilla 
las iba rebanando una a una en cráneos relucientes de cuero verde” (Ferré 2).

El último punto de comparación se acerca al tema de la imposición 
patriarcal considerando la imagen del cuerpo lacerado. En la novela de 
García Márquez es el perro del lucero blanco que, como mensajero de la 
muerte, muerde a la niña y determina su tragedia. En el cuento es la chágara 
viciosa que se incrusta en la pierna de la tía. Estos animales son mensajeros 
de la muerte y también actúan como símbolo de la imposición del orden 
patriarcal. Determinan el destino de encierro de las protagonistas, la primera 
a una celda de clausura y la segunda, confinada a la casa y al sillón desde 
donde ve extinguirse su vida.

En cuanto a la tensión entre el establecimiento del orden masculino 
y femenino en las dos historias, es el padre de Sierva quien primero le 
hace entender que existe en el mundo un orden masculino y que ella está 
obligada a obedecer. “La niña resistió cuando él quiso llevarla en brazos al 
dormitorio, y tuvo que hacerle entender que un orden de hombres reinaba en 
el mundo” (35). Es el padre quien la entrega a la muerte, la lleva al convento 
sin ninguna explicación y la abandona a su suerte. La niña lo desprecia, pues 
si antes no se interesaba por ella, luego lo reconoce como el ayudante en su 
desgracia. Primero la somete a las torturas de los curanderos y después la 
entrega al Santo Oficio.

En cuanto al personaje de Cayetano Delaura o la figura del enamorado, 
directamente relacionado con el perro pues también posee un mechón o lunar 
blanco en la frente, este personaje ha sido identificado como el mensajero 
de la muerte en el drama de Sierva. El narrador muestra en Cayetano un 
romántico amante de los versos de Garcilaso, de quien dice es pariente, 
sacerdote de treinta y seis años, sumido en los éxtasis de la fe y los yermos 
de la pureza hasta que conoce a Sierva, veinticuatro años menor que él, 
quien ha convivido con las potencias del amor libre en las barracas de los 
esclavos y lo introduce en los tremedales de la pasión.

La descripción que hace el narrador de Cayetano Delaura lo presenta 
casi como una víctima, el hombre que se enamora perdidamente y la niña 
seductora, callada pero conocedora de los misterios del amor libre, que 



260

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

lo tienta y enloquece. El amor es, entonces, la justificación que utiliza el 
escritor para celebrar el abuso y la pederastia. Ya antes se ha visto este caso 
en personajes como Remedios Moscote, quien aún mojaba la cama cuando 
Aureliano empezó a pretenderla, y en la última novela de García Márquez, 
Memorias de mis putas tristes, la historia de Delgadina de catorce años y 
Mustio Collado de noventa:

El silencio de los personajes femeninos facilita el sostenimiento de las 
proyecciones y fantasías sobre las que se construye esta exoneración, y hasta 
el disfrute en su representación, mientras reproduce al interior del texto 
la docilidad que los pederastas requieren no solo de sus víctimas, sino, a 
menudo, de sus familias y otros testigos. (Celis 34)

En el artículo “Del amor, la pederastia y otros crímenes literarios: América 
Vicuña y las niñas de García Márquez”, Nadia Celis manifiesta que al tema de 
la pederastia en la obra del nobel se le ha realizado poca crítica e incluso ha 
sido celebrado en algunos casos. El escritor en la descripción del personaje 
masculino construye una justificación de su comportamiento y presenta la 
idea de las lolitas, las niñas seductoras que enloquecen al hombre maduro. 
Finalmente, el obispo como referencia del orden social se encarga de realizar 
el exorcismo, es decir, de llevar a cabo el último estadio en la tragedia de la 
niña, confirmando definitivamente el orden masculino que lidera la tierra.

En el cuento de Ferré es el médico quien traiciona a la tía y la obliga a 
renunciar a su vida. El médico se aprovecha de la chágara incrustada en 
la pierna para financiar los estudios de su hijo y recluye a la tía en la casa 
obligándola a abandonar su vida y rehusar de todos sus pretendientes. 
“Usted hubiese podido haber curado esto en sus comienzos, le dijo. Es 
cierto, contestó el padre, pero yo solo quería que vinieras a ver la chágara 
que te había pagado los estudios durante 20 años” (Ferré 2).

De igual forma, el hijo, médico joven, ve en la sobrina menor la oportu-
nidad de un matrimonio conveniente que subiese su estatus social y se casa 
con ella por interés. La recluye en la casa como antes hizo su padre con la 
tía y se lucra de su relación con ella,

[e]l joven médico se la llevó a vivir al pueblo, a una casa encuadrada dentro 
de un bloque de cemento. La obligaba todos los días a sentarse en el balcón, 



261

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

para que los que pasaban por la calle supiesen que él se había casado en 
sociedad. (Ferré 2)

Como la vida y la muerte, dos opuestos complementarios según la filosofía 
de Ifá, así también la diosa Oshún y el poder de Àjé tienen un lado luminoso y 
uno oscuro. La diosa del amor puede llegar a ser implacable con sus enemigos 
y el poder Àjé capaz de moverse entre los poderes benignos y malignos, y 
actuar de acuerdo con estos. La tía empieza a preparar su venganza una vez 
descubre las intenciones del médico joven: “Era evidente su interés por la 
menor y la tía pudo comenzar su última muñeca con amplia anticipación” 
(Ferré 2). En un final de terror el médico joven descubre que la esposa ha 
desaparecido y que él ha estado viviendo desde hace mucho con la muñeca. 
Las antenas de las chácaras saliendo por los ojos marcan el cierre del cuento. 
La venganza de la tía y la liberación de la sobrina menor es el éxito de Oshún 
en su drama primigenio, esto es, la imposición y el triunfo del orden femenino.

La lectura de la novela desde la perspectiva filosófica de las religiones 
afrocaribeñas y, por ende, desde el oráculo de Ifá presenta un sentido más 
profundo en la intención narrativa del escritor. Desde esta óptica, la novela 
muestra cómo el arquetipo mítico de la diosa Oshún se convierte en arquetipo 
literario, bien sea en la niña poseída, en la santa milagrosa o en la bella muerta 
de amor; a su vez, profundiza en el proceso de sincretización religiosa y en 
la construcción de una identidad transnacional caribe. Aunque el proceso 
de sincretización entre Oshún y Sierva queda establecido claramente en la 
novela y el rito de transición (ordalía, muerte y renacimiento) se cumple, 
su drama no se resuelve desde la esencia mítica de la diosa.

De allí que se piense que la Oshún garciamarqueana o el arquetipo 
filosófico afrocaribeño que propone García Márquez no logra el objetivo 
alcanzado en el drama arquetípico. La heroína nunca consigue tener una 
voz, aunque la niña está predestinada a convertirse en la diosa afrocaribeña, 
a establecerse como figura femenina, incluso a imponerse en ese orden de 
hombres que gobierna el mundo, no lo consigue.

Su condición de víctima no cambia y queda finalmente abandonada a su 
suerte, traicionada por las figuras masculinas, por el padre que la entrega, por 
el amante victimario y por el obispo que la asesina. En el mito primigenio 
Oshún restablece la armonía al posicionarse como igual y establecer su 
poder femenino o Ashé como el poder para realizarlo todo.



262

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

Según su drama, Oshún logra conseguir su objetivo y se hace imprescin-
dible en toda empresa humana. En la novela se da la transfiguración de la 
niña a diosa, por cuanto la figura mítica se convierte en figura literaria, pero 
su arquetipo es un intento fallido. En definitiva, no hay esperanza para las 
mujeres en esta obra de García Márquez porque la Oshún garciamarqueana 
está destinada al caos y a la opresión.

Obras citadas

Abiodun, Rowland. “Hidden Power Òsun, the Seventeenth Odù”. Òsun across 
the Waters: A Yoruba Goddess in Africa and the Americas. Murphy y Sanford, 
págs. 1-24.

. “Verbal and Visual Metaphor: Mythical Allusions in Yoruba Ritualistic Art 
of Orí”. African Art and Literature, vol. 3, núm. 3, 1987 págs. 252-270.

. Yoruba Art and Language: Seeking the African in African Art. Nueva York, 
Cambridge University Press, 2014.

Ajíbádé, George Olúşọlá. Negotiating Performance: Òsun in the Verbal and 
Visual Metaphors. Bayreuth, Bayreuth African Studies Universität Bayreuth, 
2005. Web. 11 de abril del 2016.

Álvarez Espinoza, Nazira. “La polifonía bajtiniana en la novela Del amor y otros 
demonios”. Revista de Lenguas Modernas, núm. 14, 2011, págs. 147-164.

Arango, Pedro. Dice ifa. Habana, s. f.
Barnet, Miguel. La Fuente Viva. Editado por Bertha Hernández López, La 

Habana, Casa Editorial Abril, 2011.
Bascom, William. Ifa Divination: Comunication between Gods and Men in West 

Africa. Bloomington, Indiana University Press, 1969.
Benítez-Rojo, Antonio. The Repeating Island: The Caribbean and the Postmodern 

Perspective. Traducido por James Maraniss, Durham, Duke University Press, 
1997.

Cabrera, Lydia. Yemayá y Ochún: Kariocha, Iyalorichas y Olorichas. Miami, 
Ediciones Universal, 1996.

Celis, Nadia. “Del amor, la pederastia y otros crímenes literarios: América 
Vicuña y las niñas de García Márquez”. Revista poligramas, núm. 33, 2010, 
págs. 29-55.

Fajardo, Diógenes. “El mundo africano en Del amor y otros demonios”. 
Memorias: XX Congreso Nacional de Literatura, Lingüística y Semiótica. 



263

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 229-264

Bogotá, octubre 29- 31 de 1997. Universidad Nacional de Colombia, 1998, 
pág. 87.

Ferré, Rosario. “La muñeca menor”. Serwis. Web. 2 de mayo del 2017.
Foundation Águila de Ifá. “Oduduwa: Un Patriarca que fue Matriarca”. 

Foundation Águiela de Ifa, 2017. Web. 11 de noviembre del 2018.
García Márquez, Gabriel. Del amor y otros demonios. Barcelona, Random House 

Mondadori, 1998.
Gore, Charles, y Joshep Nevandomsky. “Practice and Agency in Mammy Wata 

Worhship in Southern Nigeria”. African Arts, vol. 30, núm. 2,1997, págs. 60-69.
Idowu, E Bňolaji. Olódáumaré: God in Yoruba Belief. Nigeria, Longman Nigeria 

(Ikeja), 1982.
Kline, Carmenza. “Del amor y otros demonios: reflexiones sobre la simbiosis 

étnica y la inquisición española”. Cuadernos de Literatura, vol. 1, núm. 2, 
2013, págs. 61-69.

Martín i Ros, Rosa, et al. La Caridad Reina. Illescas, Fundación Hospital Ntra. 
Sra. De la Caridad Memoria Benéfica de Vega, 2005.

Martínez-Ruíz, Bárbaro. Things That Cannot Be Seen Any Other Way: The 
Art of Manuel Mendive. Exhibition catalogue: The Patricia & Phillip Frost 
Art Museum & California African American Museum, Abril 26 del 2013–
Octubre 20 del 2013. Miami y Los Angeles.

Moreno, Dennis. Cuando los orichas se vistieron. Habana, Centro de 
Investigación y Desarrollo de la Cultura Cubana Juan Marinello, 2002.

Murphy, Joseph M. “Ye’ye’ Cachita Ochu´n in a Cuban Mirror”. Murphy y 
Sandford, pág. 78.

Murphy, Joseph M., y Mei-Mei Sanford, editores. Osun Across the Waters. 
Bloomington, Indiana University Press, 2001.

Ogunnaike, Oludamini. Sufism and Ifa: Ways of Knowing in Two West African 
Intellectual Traditions. Tesis de doctorado, Harvard University, 2015.

Olajubu, Oyeronke. Women in the Yoruba Religious Sphere. Albany, State 
University of New York Press, 2003.

Owomoyela, Oyekan. Yoruba Trickster Tales. Nebraska, U of Nebraska Press, 
1997.

Palencia-Roth, Michael. “Demonios: Tragedia inquisitorial, beatificación 
africana”. Apuntes sobre literatura colombiana. Compilado por Carmenza 
Kline, Santafé de Bogotá, Ceiba Editores, 1997, págs. 75-82.



264

De la Cruz García, Katia · Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico afrocaribeño...

Soyinka, Wole. Myth, Literature and the African World. Cambridge, University 
Press, 1990.

Stanford, Mei-Mei. “Living Water O.`s.un, Mami Wata, and Olo´ku`n in the 
Lives of Four Contemporary Nigerian Christian Women”. Osun across the 
Waters, A Yoruba Goddess in Africa and the Americas, Murphy y Sandford, 
págs. 228-241.

Thompson, Robert Farris. Flash of the Spirit: African & Afro-American Art & 
Philosophy. New York, Vintage books, 2010.

Vidal Ruales, María Stella. “Presencia de la cosmovisión yoruba en Del amor y 
otros demonios”. Memorias IX Congreso de la Asociación de Colombianistas, 
Santafé de Bogotá, Instituto Caro y Cuervo, 1995, págs. 305-316.

Washington, Teresa N. Our Mothers, Our Powers, Our Texts: Manifestations of 
Aje in Africana Literature. Bloomington, Indiana University Press, 2005.

Sobre la autora
Katia de la Cruz García es candidata a doctora en Literatura, University of Cape Town, 

Sudáfrica. Hace parte del Departamento de Español y Literatura de esta misma universidad 
desde el 2014. Sus intereses de investigación están enfocados hacia la literatura latinoamericana, 
caribeña y de la diáspora. Se centra en la conexión entre las dinámicas históricas y culturales 
de la diáspora africana a través de los componentes espirituales, estéticos y conceptuales 
presentes en la literatura del Caribe. Tiene un interés particular por los estudios descoloniales 
y la perspectiva teórica africana, de esta forma, plantea la filosofía de Ifá, mitología yoruba y 
las religiones afrocaribeñas como sistemas de significación.



Notas





Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 267-285
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78665

La crítica cultural y literaria de vanguardia  
de Carlos Rincón

Juan David Escobar
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, Colombia

jdescobarc@unal.edu.co

La intención de estas notas es comentar críticamente la evolución de la obra de Carlos Rincón entre 
1978 y 1999, período en el que el autor pasa de un modo de lectura literario a uno culturalista. En ese 
sentido, se propone que, a pesar de este cambio, la obra del crítico cultural colombiano siempre fue fiel 
a los siguientes principios: 1) la interpretación de cualquier objeto cultural depende de las circunstancias 
históricas y sociales en el que se inscribe y se lee; 2) los objetos de la cultura operan sobre la vida real, 
ergo la relación entre el texto y el mundo es de continuidad e interpenetración, y no de exclusión; 3) todo 
texto literario es palimpsesto, por ende, en ellos se traslucen las huellas de la tradición recodificada. Esta 
revisión se hace a partir de la reflexión sobre la posición de Carlos Rincón en algunos de los debates 
epistemológicos más importantes de las últimas décadas del siglo xx.

 Palabras clave: Carlos Rincón; pensamiento latinoamericano; intertextualidad; estudios de 
recepción; estudios culturales.

	 Cómo citar este texto (mla): Escobar, Juan David. “La crítica cultural y literaria de 
vanguardia de Carlos Rincón”. Literatura: teoría, historia, crítica, vol. 21, núm. 2, 2019, 
págs. 267-285.

Artículo original (nota). Recibido: 24/02/19; aceptado: 15/03/19. Publicado en 
línea: 01/07/19.



268

Escobar, Juan David · La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón

Carlos Rincón’s Avant-garde Cultural and Literary Criticism

The article provides a critical commentary of the evolution of Carlos Rincón’s work between 1978 and 
1999, a period in which the author passes from a literary reading mode to a culturalist one. It argues that, 
despite this shift, the Colombian cultural critic always remained loyal to the following principles: 1) the 
interpretation of any cultural object depends on the historical and social circumstances in which it is 
inscribed and read; 2) cultural objects operate on real life; therefore, the relation between text and world 
is one of continuity and interpenetration, rather than of exclusion; 3) every literary text is a palimpsest, 
for which reason it bears the traces of a tradition that is recoded. The review is carried out on the basis 
of a reflection on Carlos Rincón’s position in some of the most important epistemological debates of the 
last decades of the 20th century.

 Keywords: Carlos Rincón; Latin American thought; intertextuality; reception studies; 
cultural studies.

A crítica cultural e literária de vanguarda de Carlos Rincón

A intenção destas notas é comentar criticamente a evolução do trabalho de Carlos Rincón entre 1978 
e 1999, período no qual o autor pasa de un modo de lectura literária a um culturalista. Nesse sentido, 
propõe-se que, apesar dessa mudança, o trabalho do crítico cultural colombiano foi sempre fiel aos 
seguintes princípios: 1) a interpretação de qualquer objeto cultural depende das circunstâncias históricas 
e sociais nas quais ele for registrado e lido; 2) os objetos da cultura operam na vida real, e a relação 
entre o texto e o mundo é de continuidade e interpenetração, e não de exclusão; 3) todo texto literário é 
palimpsesto, portanto, neles estão os traços da tradição recodificada. Esta revisão é baseada na reflexão 
sobre a posição de Carlos Rincón em alguns dos mais importantes debates epistemológicos das últimas 
décadas do século xx.

 Palavras-chave: Carlos Rincón; pensamento latino-americano; intertextualidade; estudos de 
recepção; estudos culturais.



269

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 267-285

I. El agente cultural

Wortwandel ist Kulturwandel und Seelenwandel.1

Leo Spitzer, Linguistics and Literary History

Carlos Rincón falleció el pasado 24 de diciembre en Berlín. Su 
obra, más estudiada en Europa que en Colombia, es el fruto de una 
mente aguda, comprometida y visionaria. Se le podría considerar 

un teórico de vanguardia que situó la ficción latinoamericana en los debates 
culturales más importantes a nivel mundial desde los años setenta hasta la 
actualidad. La posmodernidad, el pensamiento colonial, el posestructuralismo 
y los estudios latinoamericanos se integran en una obra en la que destaca la 
rigurosidad, la erudición y la teoría crítica y política. Su actividad en el campo 
cultural es incuestionable: fue profesor emérito en el Instituto de Estudios 
Latinoamericanos de la Freie Universität Berlin; participó en revistas de la 
talla de Mito, eco, la Revista Iberoamericana de la Universidad de Pittsburg 
y la Revista de crítica latinoamericana de Antonio Cornejo Polar; tradujo 
por primera vez al español a Walter Benjamin, Theodor Adorno y Antonin 
Artaud, así como a otros autores del alemán, el portugués, el inglés y el 
francés; se constituyó como una figura clave de la recepción de la cultura 
latinoamericana en el mundo germanoparlante; editó, en sus últimos años, 
las obras del precoz intelectual marxista Francisco Posada y las de los críticos 
y pensadores Hernando Téllez y Hernando Valencia Goelkel; dictó clases en 
diferentes universidades de Colombia y del mundo; y publicó en conjunto 
con sus estudiantes y otros académicos obras necesarias como Fealdad, 
gracia y libertinaje. Estética y modernidad en el pensamiento colombiano. 

Durante el último periodo de su obra se dedicó a rastrear los orígenes  
de los mitos que constituyen el imaginario nacional y cultural colombiano: de  
la Atenas suramericana, pasando por los monumentos que constituyen el 
canon literario nacional, hasta el celebrado carácter étnico y pluricultural 
de nuestra nación. Su obra se sitúa en los intersticios de los debates episte-
mológicos más importantes de finales del siglo xx como el giro lingüístico, 

1	 La traducción es mía: “El cambio de la palabra es el cambio de la cultura y del alma”. 



270

Escobar, Juan David · La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón

la teoría de la imagen y el texto, la intertextualidad, la teoría de la recepción 
y el pragmatismo. La intención de estas notas es comentar críticamente la 
evolución de su obra, la cual se sostiene, a pesar de su extensa red de referencias 
y de citas, sobre los siguientes principios: 1) la interpretación de cualquier 
objeto cultural depende de las circunstancias históricas y sociales en el que 
se inscribe y se lee; 2) los objetos de la cultura operan sobre la vida real, ergo 
la relación entre el texto y el mundo es de continuidad e interpenetración, y 
no de exclusión; 3) todo texto literario es palimpsesto, por ende, en ellos se 
traslucen las huellas de la tradición recodificada. Abordaré principalmente 
la transición de Carlos Rincón de los estudios literarios a los estudios de 
la cultura entre 1978 y 1999, año en el que publica una magnífica lectura 
de Del amor y otros demonios de Gabriel García Márquez, muestra de sus 
modos de “transitar” el texto literario. 

II. La literatura como continuidad del mundo  
o de cómo exiliar a la inmanencia literaria

Nadie en la primera habitación, nadie en la segunda. La puerta del salón, y 
entonces el puñal en la mano, la luz de los ventanales, el alto respaldo de un sillón 

de terciopelo verde, la cabeza del hombre en el sillón leyendo una novela.
Julio Cortázar, “Continuidad de los parques”

La clave de lectura para comprender la obra de Carlos Rincón la obtuve 
de un artículo de Mukařovský escrito entre 1935 y 1936: “Función, norma y 
valor estéticos como hechos sociales”, así como de la magnífica introducción 
que hace Emil Volek al mismo. Específicamente de la dimensión histórica 
y hermenéutica que es transversal al análisis de las artes realizadas por el 
estructuralista checo. Mukařovský, por un lado, restituye la obra de arte  
al escenario de las relaciones sociales particulares de un momento histó-
rico y social; es decir, define su lugar en la cultura teniendo en cuenta la 
dinámica entre la estructura semiótica de un objeto cultural y el repertorio 
de normas que dictaminan lo que es estético; las posibles valoraciones de 
la comunidad receptora; y las funciones particulares de una obra en unas 
coordenadas espaciales y temporales específicas. Apoyado en la sociología 
de Durkheim, el teórico resalta la influencia del “inconsciente colectivo”, 
entendido como la relación de los sujetos con las instancias que median 



271

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 267-285

en la configuración de su colectividad. De esta manera, antes que una 
lectura esencialista o inmanentista del objeto artístico, esta propuesta 
restituye de forma seminal la importancia del receptor en la constitución 
y valoración del objeto estético, sin llegar a tener los alcances de la Escuela 
de Constanza, las teorías del lector de Umberto Eco o de Stanley Fish, un 
par de décadas después. Por el otro lado, al proponer que los límites entre 
la esfera del arte y lo extraestético no son realmente claros, disuelve la 
dicotomía interior-exterior en la obra de arte, pues como menciona: “La 
obra de arte se muestra, en última instancia, como un verdadero conjunto 
de valores extraestéticos y no es nada más que una denominación global 
para la unidad dinámica de las relaciones recíprocas de aquéllos” (197). 
En consecuencia, las márgenes de lo que definen lo que es literario o no 
se vuelven borrosas. 

A pesar de las reservas de Carlos Rincón con el estructuralismo, esta 
digresión es significativa, ya que uno de sus textos canónicos “El cambio 
en la noción de literatura en América Latina” reelabora las ideas del esteta 
checo. A lo largo del ensayo, el crítico colombiano encuentra que dos escollos 
se le atraviesan a la posibilidad de una teoría apropiada para la situación 
histórica de la literatura en Latinoamérica: el primero, los remanentes del 
esencialismo literario manifiestos en las aproximaciones de Anderson 
Imbert, Martínez Bonati, Afranio Coutinho o Luiz Costa Lima, así como 
en los intentos de constituir una ontología de lo nacional (lo mexicano) o 
lo americano como en el caso de Octavio Paz en el Laberinto de la soledad. 
Igualmente, Rincón consideraba que la recepción de la teoría literaria 
europea en el Cono Sur había sido acrítica en sus dos vertientes: por un 
lado, aquellas derivadas de la dialéctica hegeliana, como la del primer 
Lukács, no contemplaban los modos de producción ni de recepción de 
la obra artística, a la vez que esencializaban la noción de sujeto histórico; 
por el otro, el estructuralismo francés y el formalismo se mostraban como 
depositarios ambos del positivismo cientificista del siglo xx. El segundo 
obstáculo a nivel conceptual era la noción de autonomía literaria, que, desde 
cierto análisis crítico, aísla el texto y las dinámicas del sistema literario de 
las estructuras y procesos sociales y culturales en el cual es recibido. Para 
el caso particular de la literatura latinoamericana, esto se traducía en la 
imposibilidad de pensarla desde un horizonte distinto al planteado por la 
concepción de cultura burguesa.



272

Escobar, Juan David · La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón

Citando a David Bary, Rincón inicia el ensayo con la pregunta: “¿Cómo 
actúa el concepto de literatura latinoamericana de hoy?” (“El cambio” 13). 
Un par de páginas más adelante su ataque se cristaliza al mencionar que las 
“teorías del conocimiento” veían a la obra como una totalidad cerrada, como 
una unidad en la que se constituía la esencia, el contenido, el ser social, el 
significado y la apariencia (16), como “interrogaciones dependientes de la 
teoría del conocimiento” que “descansaba[n] y a la vez remitía[n] a la idea 
de una esencia de la literatura, existente en todas las épocas” (“El cambio” 
16). Para Rincón, las anteriores propuestas olvidaban que la noción de obra 
artística, y por extensión de los campos del arte, se define por la tensión 
entre “dialéctica histórica” y “constitución del sentido”. De esta forma, la 
atención del teórico y del crítico debía ser puesta en los modos de recepción 
y de producción de las obras literarias en el contexto de las “necesidades 
histórico-sociales” del subcontinente, y de su posición en los debates políticos, 
económicos y sociales a nivel global, sin perder de vista la asimilación de 
procesos exteriores en espacios locales y regionales. 

III. La literatura ya no es lo que solía ser…

Siempre tendrá que ganar el muñeco que llamamos “materialismo histórico”.
Walter Benjamin, “Tesis de la filosofía de la historia”

La propuesta de Rincón era radical. No formulaba una transformación 
a nivel genérico, ya fuera este en el ámbito de la novela, el cuento, la poesía 
o el teatro, sino de un movimiento telúrico en la concepción misma de la 
literatura y de su función social. Dicho cambio significaba el abandono 
de discusiones en torno a sistemas conceptuales binarios (alta y baja 
cultura; ficción y no ficción, etc.), los cuales menospreciaban el análisis 
de los nuevos procedimientos de construcción literaria del momento, u 
omitían que la literatura se constituía como una práctica cultural que 
operaba sobre la realidad social. Es decir, en el momento en el que en 
Latinoamérica se establecían las dictaduras militares, con todo su sistema de 
vigilancia, desaparición y exclusión, los escritores trasformaron su poética 
en política. Aspecto que se vio reflejado en la inclusión de procedimientos 
del mundo “real” en sus obras, diluyendo así la supuesta autonomía 



273

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 267-285

del objeto literario y los límites que separaban la vida real de la unidad 
textual. En otras palabras, el texto literario y la ficción de ese momento se 
separaban de la norma imperante, la cual situaba a la literatura ya fuera 
como objeto de consumo o como elemento importante en la constitución 
de los imaginarios nacionales. 

Por eso el interés de Carlos Rincón en obras en las que el testimonio, 
la biografía, la autobiografía o “las formas documentales” se convertían en 
procedimientos literarios. Para él: 

[L]a presión del proceso social en el continente ha llevado, a nivel ideológico, 
no solo a hacer saltar los marcos sino a poner en cuestión la realidad misma 
del espejismo de una esencia substancialista de la literatura vital para que 
esta mantenga su estatus tradicional. (“El cambio” 17) 

Rincón pone como ejemplo de este descentramiento de la posición 
privilegiada de la literatura durante la construcción del Estado burgués a 
El cimarrón (1967), Rayuela (1962) y El libro de Manuel (1967), la primera 
de Miguel Barnet y las últimas de Julio Cortázar. En la primera de estas 
novelas, encuentra un caso de un texto que escapa a las convenciones lite-
rarias de la época, a la vez que se incorpora en la esfera literaria debido a su 
tratamiento del narrador autobiográfico y de los materiales documentales: 
a través de la forma en primera persona confluye no solo la experiencia 
individual, la cual durante la narrativa moderna se imponía como “punto 
de origen de la estructura del texto” (30), sino la de la vida misma en un 
pacto de lectura en el que no importa “el carácter ficticio o no ficticio del 
texto” (“El cambio” 28) (podemos ver aquí, además, una breve formulación 
del pacto narrativo de la denominada autoficción mucho antes de su re-
ciente auge en la última década). En las obras de Cortázar, por otra parte, 
Rincón destaca el uso del bricollage, la estructura narrativa fragmentada, 
el montaje y la noción de individuo descentrado. Así mismo, en el campo 
de la lírica, observa la disolución de la idea de alta y baja cultura, cuando 
se refiere a la relación entre canción popular y poesía, nombrando a Chico 
Buarque y a Violeta Parra, quienes integraron procedimientos literarios 
en sus creaciones artísticas. 



274

Escobar, Juan David · La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón

IV. Diferentes contextos, diferentes usos: el problema  
de la teoría en Hispanoamérica y en Brasil 

Articular históricamente lo pasado no significa conocerlo  
“tal y como verdaderamente ha sido”. Significa adueñarse de un recuerdo  

tal y como relumbra en el instante de un peligro.
Walter Benjamin, “Tesis de la filosofía de la historia”

Una nueva literatura significaba, entonces, una reevaluación histórica de las 
categorías que analizaban el “despliegue histórico del objeto”. Así lo propone 
en “Hacia una teoría de la literatura latinoamericana. Fundamentaciones 
y perspectivas”. En este ensayo, confronta los avances teóricos de la teoría 
literaria que surgían de la reflexión sobre los procesos socio-históricos del 
continente y la posición teórico-literaria de lo que para él se constituía como 
una perspectiva reducida de la obra literaria en cuanto signo verbal. La 
primera vertiente, cuyo frente estaba conformado por Roberto Fernández 
Retamar, Alejandro Losada y François Perus, se manifestaba como una 
forma de superar los viejos “ideologemas” americanistas, representados en 
su máxima expresión por El hombre cósmico de José Vasconcelos, y en los 
esfuerzos de escapar a cualquier tipo de colonialismo cultural. Carlos Rincón 
no deja de exponer las paradojas de esta postura. Esto ocurre cuando presenta 
los cuestionamientos a la posibilidad de una teoría “hispanoamericana” o 
“latinoamericana”. ¿Deben existir realmente conceptos solo aplicables a una 
realidad histórica específica? Y responde casi con humor: 

[h]abría en ellas, según se suele desprender de esa denominación, la misma 
contradicción lógica con el propósito universalizador de la teoría y de la 
ciencia que se daría en la concepción de una física espacial, físico química, 
una biología, una cibernética peruanas, jamaiquinas o brasileñas. (201) 

Sin embargo, vuelve sobre Fernández Retamar e invalida el argumento 
al exaltar el interés del crítico cubano en la especificidad histórica latinoa-
mericana (201).

 La segunda vertiente, aparece en la magnífica erudición de Carlos Rincón 
sobre el debate de la teoría literaria en Brasil de la dictadura militar. Allí, 
articula la polémica en torno a la constitución de lo “brasileño”, citando 



275

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 267-285

Da nacionalidade da Literatura brasileira de Santiago Nunes (1843), con la 
recepción del formalismo, el estructuralismo y la semiología como polos 
que concentraron la definición del objeto literario en ese país. Estas escuelas 
serían luego tendencia en la academia argentina, chilena y mexicana, y 
se volverían posiciones hegemónicas dentro de los estudios literarios, 
sofocando lo que la literatura ya había logrado en el terreno de la vida 
cultural durante los años sesenta y setenta. 

Este gesto me parece significativo por dos razones: al comparar las 
diferencias entre los procesos históricos y sociales de los países latinoa-
mericanos desde la Independencia con los de la constitución de Brasil, 
primero como imperio y, luego, como república, Rincón reivindica, no solo 
la heterogeneidad del continente americano, sino la recepción del debate 
literario con respecto a los rasgos particulares de los procesos históricos. 
Segundo, y en esto se concentra la antesala de lo que serán sus tesis de La 
simultaneidad de lo no simultaneo de 1995, Carlos Rincón encuentra que 
el rasgo común predominantemente problemático en la situación de ese 
momento es el impacto de los procesos de modernización en todos los 
países de Latinoamérica y que la diferencia (lo no simultáneo) son sus 
diferentes respuestas. Las consideraciones sobre la nacionalidad brasileña se 
impusieron en un momento en el que la dictadura desaparecía o exiliaba a su 
propia intelligentsia, constituyéndose como una teoría ciega y sorda ante la 
situación de su momento. De esta manera, en Brasil, la crítica y la teoría se 
refugiaron en teorías idealistas e integracionistas de los métodos literarios, 
como en el caso de Afranio Coutinho. Este punto permite pensar que más 
allá de una literatura común “latinoamericana”, lo que había era múltiples 
respuestas ante los mismos hechos: el establecimiento del modelo neoliberal, 
el impacto de los medios en las masas y la represión y criminalidad estatal. 

Para Rincón la conciencia del debate literario se había estancado en 
Brasil, quizá con excepción de Antonio Candido, y significaba el retorno 
a viejas posturas que no respondían a las circunstancias de la época, sino 
que se convertían en el resguardo de la noción de literatura burguesa. Por 
eso menciona, al referenciar a Ariel Dorfmann con su ponencia “La cultura 
como resistencia democrática hoy en Chile. Problemas de la clandestinidad 
y la lucha de masas”, que el debate en Latinoamérica debía girar en torno a la 
“inclusión de puntos de vista de clase. Solo así puede superarse la oposición 
abstracta civilización y barbarie fascista, que suele inspirar hasta ahora muchos 



276

Escobar, Juan David · La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón

de los análisis y estudios disponibles” (“Hacia una teoría” 213). Así mismo, 
afirma en “Modernidad periférica, y el desafío de lo postmoderno” que: 

Uno de los problemas irritantes en el tratamiento de la literatura de la mo-
dernidad por parte de la crítica afecta —y tanto más de los propios autores: 
cfr. Mario Vargas Llosa y Carlos Fuentes—, es la irrebasable dificultad de 
argumentar a no ser sobre la base de antinomias: texto tradicional/texto 
moderno, compromiso político / compromiso literario, función afirmativa/
función emancipadora de la literatura. (66) 

La disolución de modelos binarios para ampliar el marco de referencia 
bajo el cual se entendía la literatura será otro de los grandes aciertos de 
Carlos Rincón para ese momento. 

V. Sin anverso ni reverso: de la literatura a la cultura

Con alivio, con humillación, con terror, comprendió que  
él también era una apariencia, que otro estaba soñándolo.

Jorge Luis Borges, Las ruinas circulares

En “El crítico ¿un estratagema en las luchas literarias?” se condensa una de 
las problemáticas principales para Rincón: la confrontación entre los avances 
llevados hasta ese momento por la crítica y la teoría latinoamericana que 
valoraba y posicionaba la nueva literatura, y la contradictoria crítica cientificista 
o idealista, refugio del inmanentismo y de la ideología burguesa. Una de las 
secciones reconstruye el debate sobre la relación entre objeto o fenómeno 
de estudio, la teoría y el método en los estudios literarios latinoamericanos, 
y lo compara con el estatus del estudio científico en Europa. La confusión 
metodológica entre crítica, teoría y ciencia de la literatura en nuestro continente 
resultó en una vuelta a un esencialismo que es evidente en el discurso de lo 
“bello” de Anderson Imbert, aun cuando irónicamente “el arte dejó de ser bello 
hace mucho tiempo” (63). Otras posiciones problemáticas que se plantearon 
en Latinoamérica fueron las de Alfonso Reyes, quien muy temprano planteó 
un eclecticismo idealista en el que la solución a la aproximación teórica a 
los estudios literarios se resolvería en la integración de conceptos traídos de 
diferentes escuelas, aunque estos fueran incompatibles. 



277

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 267-285

Esto lleva a Carlos Rincón a volver al problema de la definición del objeto. 
Él plantea su posición con respecto a lo literario, al referirse a la discusión 
entre Antonio Candido y Coutinho en Brasil. Lo literario y lo extraliterario, 
lo que permitiría ligar el análisis estructuralista-formalista con el análisis 
sociológico es ilusorio: lo social no está por fuera de la literatura, o viceversa. 
Antes de que el debate decayera en el continente, dice Rincón, ya Candido 
había expresado en A literatura e a vida social, 

contra las tesis del inmanentismo, que en literatura, en cuanto sistema simbólico 
de comunicación cuyo proceso sería integrador y transitivo, lo externo es, en 
realidad, interno. En lo interno reside su carácter social y su capacidad de 
tomar funciones que no pueden asumir objetivamente las concretizaciones 
de otros campos de producción y el consumo ideológicos como lo podemos 
demostrar en su examen de las manifestaciones de la literatura oral frente a 
la erudita.2 (“El crítico” 83)

Esta noción de literatura, en la que lo literario y lo extraliterario se diluyen 
y se confunden, significa la puntada decisiva que articula las posiciones de 
Mukařovský y de Carlos Rincón. A la vez, explica su apertura al análisis general 
de la cultura, pues toda esta se encuentra “dentro” del texto literario, y su interés 
por el lugar de Latinoamérica en el debate global sobre la posmodernidad. 

VI. Juegos posmodernos: Jorge Luis Borges  
y Gabriel García Márquez

Para Heinrich von Kleist, desde que probamos los frutos del Árbol del bien y del mal, 
los frutos del árbol del paraíso, las puertas de aquel se han clausurado, los querubines 

y los serafines están a nuestras espaldas. Habría que dar la vuelta al mundo y ver así 
si tal vez el paraíso está otra vez abierto. En eso ha andado García Márquez, en eso 

andan jóvenes escritores como Rodríguez Julia con sus crónicas apócrifas.
Carlos Rincón, “Modernidad periférica”

Para los años ochenta tanto el debate cultural como sus protagonistas eran 
otros. Jean-François Lyotard y Jürgen Habermas discutían si la historia se 

2	 Énfasis añadido. 



278

Escobar, Juan David · La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón

encontraba en transición hacia un nuevo orden global. Para el primero, este 
cambio significaba el fracaso de la modernidad, mientras que, para el segundo, 
su continuación: “lo postmoderno como anti-ilustración y neo-conservatismo 
o como simulacro de estricto escrutinio del pensamiento y el destino de la 
Ilustración” (Rincón, “Modernidad periférica” 62). Más allá de una mera 
moda, la tensión generada por el concepto de lo “posmoderno” implicaba la 
construcción de categorías para entender el estado del nuevo sujeto histórico. 
Ya no había vuelta atrás. Rincón propone que en la literatura latinoamericana 
se evidencia dicha coyuntura, por lo tanto, a través del análisis de los meca-
nismos que rigen su funcionamiento se pueden entender los desafíos de la 
posmodernidad a las sociedades latinoamericanas. Él buscaba, por un lado, 
integrar el pensamiento latinoamericano a las problemáticas que discutían las 
nuevas escuelas de teoría cultural: el feminismo, el poscolonialismo, los estudios 
culturales y los estudios de medios. Por el otro, dar a conocer la asincronía 
del debate en el subcontinente, puesto que este se encontraba a merced de 
condiciones socio-históricas muy específicas. Así, en La no simultaneidad 
de lo simultáneo (título que es una inversión del motivo de Ernst Bloch “la 
simultaneidad de lo no simultáneo”), obra que sintetiza un trabajo de más de 
quince años, Carlos Rincón dice en torno a la posmodernidad: 

Lo simultáneo es el cambio de los discursos; la no simultaneidad es la de 
cada uno de los procesos donde tiene lugar el cambio. Lo simultáneo es la 
necesidad del debate sobre la contemporaneidad, articulada en el debate 
mismo de lo postmoderno, que internacionalmente ya se planteó en términos 
de diferencia global (Weimann & Gumbrecht 1991). La no simultaneidad 
son las diversas respuestas a esa necesidad, dentro de la heterogeneidad y 
diversidad de las sociedades latinoamericanas. La ficción latinoamericana 
es determinante dentro del debate posmoderno internacional. (226) 

Para Rincón, este debate sobre la posmodernidad se encuentra cifrado 
en cuentos de Borges como “Pierre Menard, autor del quijote”, “El inmortal”, 
“El Aleph”, “Tlön, Uqbar, Orbis tertius” y las grandes novelas de Gabriel 
García Márquez. Sin embargo, más allá de una prefiguración, la recepción 
de estos textos en Europa y en ee.uu se revelaba como la posibilidad de un 
orden en el que posiciones periféricas podían potencialmente reconfigurar 
toda la cultura occidental. Significaba, en otras palabras, un nuevo orden, en 



279

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 267-285

el que lo “excéntrico” o lo “periférico” podía “tomar validez para hombres 
de todas las latitudes” (La no simultaneidad 75). 

La constelación que vinculaba a estos dos autores con la posmodernidad 
tenía su punto de partida en los comentarios de críticos y escritores como 
John Barth, así como el reconocimiento de sus obras por parte de teóricos 
como Douwe Fokkema, Charles Russell, Gerald Graff y Jauss a sus obras. Al 
hablar de “Pierre Menard, autor del Quijote”, Rincón cita a Jauss, quien exalta 

las notables analogías que existen, de hecho, entre la teoría de la recepción, 
los fenómenos que la siguen y la acompañan como la lingüística textual, 
semiótica, investigaciones de la lectura, deconstructivismo, de un lado, y la 
práctica de la estética posmoderna. (La no simultaneidad 73)

 Cuestiones como el descentramiento del sujeto; el fracaso de los grandes 
relatos; el fragmento como principio constitutivo de los procedimientos 
literarios; la integración de los modos de narración oral en la novela; la 
recodificación de la tradición literaria occidental; la entrada de la cultura 
popular de manera problemática en los textos; la autoconciencia irónica; 
la intertextualidad, el plagio, la citación; y la disolución de los límites entre 
el mundo literario y el mundo real, son las características que constituyen 
no solo el estado actual de la cultura, sino también del sujeto. 

El quijotesco proyecto de Pierre Menard de escribir de forma exacta 
algunos fragmentos de la gran obra de Cervantes “hace tangible para Jauss 
el punto de partida de la teoría de la recepción” (La no simultaneidad 76): 

Es una revelación cotejar el Don Quijote de Menard con el de Cervantes. 
Éste, por ejemplo, escribió (Don Quijote, primera parte, noveno capítulo):

... la verdad cuya madre es la historia, émula del tiempo, depósito de las 
acciones, testigo de lo pasado, ejemplo y aviso de lo presente, advertencia 
de lo por venir. 

Redactada en el siglo xvii, redactada por el “ingenio lego” Cervantes, 
esa enumeración es un mero elogio retórico de la historia. Menard, en 
cambio, escribe: 

... la verdad, cuya madre es la historia, émula del tiempo, depósito de las 
acciones, testigo de lo pasado, ejemplo y aviso de lo presente, advertencia 
de lo por venir. (Borges, vol. i: 846)



280

Escobar, Juan David · La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón

El texto es, en efecto, idéntico, pero “la distancia temporal” entre los 
dos significa que son distintos. La lectura se vuelve (re)creación, el texto 
se abre al vértigo de la multiplicación y la obra deja de ser una y total. Por 
su parte, “Tlön Uqbar Orbis Tertius” interroga los límites entre la ficción 
y la realidad. Al final del cuento, la realidad, el lugar de enunciación del 
narrador, se ha convertido en Tlön: “El contacto y el hábito de Tlön han 
desintegrado este mundo. Encantada por su rigor, la humanidad olvida y 
torna a olvidar que es un rigor de ajedrecistas, no de ángeles” (Borges, vol. 
ii: 841). El mundo es contundentemente un simulacro. No recordamos, 
como en Tlön, que antes el universo era otra versión del nuestro. Solo 
accedemos a las huellas de otras ficciones, por lo tanto, lo que se presenta 
es intertexto, o mejor palimpsesto. Esto es aún más claro en los tiempos de 
la “sociedad del espectáculo”, en la que cientos de mediaciones, como las 
telenovelas, la pornografía y las redes sociales, reconfiguran simultánea y 
constantemente nuestra percepción de las cosas. La realidad se fragmenta 
en millones de “espejos negros”, a través de los cuales el otro aparece como 
montaje o apariencia. Nuestro contacto con lo real se ha tornado ficción. Así, 

todos los sistemas de sentido, incluida su estructura lógico-formal, tienen 
carácter ficticio—[sic]pensamiento y experiencia del mundo aparecen 
unidos por principio a las condiciones del lenguaje; el sujeto que conoce ha 
dejado ya inexorablemente de estar en el centro y de ser fuente de todas las 
posibles constituciones y dotaciones de sentido. (Rincón, “Modernidad” 78)

En el caso de Cien años de soledad, El otoño del patriarca y Del amor en 
los tiempos del cólera, Carlos Rincón las asocia a los postulados teóricos 
de Ihab Hassan sobre la posmodernidad: en términos de cosmovisión, 
aparecen la parodia, el carnaval, la descanonización y la pérdida del yo; en 
términos de sentido, la indeterminación; en términos de composición, la 
hibridación y la fragmentación; en términos pragmáticos, el performance y 
la participación (“Modernidad” 77). Todos son elementos que se articulaban 
a la larga historia, desde Rabelais, Cervantes, Diderot, Fielding y Sterne, 
“del discurso interficticio de la literatura sobre sí misma como artefacto, [el 
cual] transformó sus modos de producción y recepción, sus procedimientos 
de textualización y sus posibilidades de modular la realidad, en forma tal, 
que hoy tiene valor paradigmático” (La no simultaneidad 58). 



281

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 267-285

Las tesis de Rincón significaban que la situación histórica de los sujetos 
se encontraba prefigurada en la literatura latinoamericana y sus procedi-
mientos. En ese sentido, su horizonte de lectura se expandió súbitamente, 
pues a partir del texto literario elabora una escritura que es una inmensa 
cartografía del campo político, cultural e intelectual global. El ejercicio de 
leer a Carlos Rincón supone, de hecho, operaciones propias de la era del 
internet: zooms in y zooms out, hipervínculos, textos multimediales, montajes, 
recontextualización de citas, etc. Si en su primera etapa se concentra en las 
problemáticas de la teoría y la crítica latinoamericana, el posmodernismo lo 
lleva a estallar todos los marcos que delimitaban la posición de los objetos 
culturales, incluso los de la literatura. Literalmente Carlos Rincón “navegaba” 
entre las enormes olas de la teoría, la crítica y la producción cultural con 
una desenvoltura aterradora. Fue interdisciplinario en todo el sentido de 
la palabra, ya que su discurso poseía referencias a debates en áreas como la 
filosofía, la sociología, la antropología etnográfica, el estudio de los medios, 
el urbanismo, los estudios culturales, entre otros. Igualmente, sus lecturas 
establecerían relaciones impensadas entre las artes y los medios. 

VII. Navegar el texto

Somos nuestra memoria, somos ese museo quimérico  
de formas cambiantes, ese montón de espejos rotos.

Jorge Luis Borges, “Cambridge”

En García Márquez, Hawthorne, Shakespeare, de la Vega & Co. Unltd., 
Carlos Rincón no alude a problemas de carácter teórico propiamente; se 
trata, en cambio, de una travesía por “bosques de símbolos” que “observan 
con miradas familiares”. Su lectura de Del amor y otros demonios funciona 
como una caja de resonancias: todo elemento textual tiene una conexión 
secreta con la tradición literaria, con la experiencia vital del sujeto y con 
otros componentes de la obra. Se podría considerar, de hecho, como un 
hipertexto de la novela de Gabriel García Márquez debido a que, en esencia, 
la reconstruye a partir de un diario de lectura. El primer apartado, “Un 
presente”, cumple la función del prólogo sin serlo: brinda las claves de 
lectura para entrar en el texto a través de una anécdota que se convierte en 
el inicio de un viaje por los laberínticos recovecos de la novela. Más que 



282

Escobar, Juan David · La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón

tratado académico, reelabora la tradición del prólogo en los estudios críticos, 
dirigiéndose al narratario desde un “yo” que es previo a la escritura y que, 
a diferencia de los prólogos tradicionales, no explica ni la intención, ni el 
objetivo, ni el pacto de lectura que establecerá con su audiencia. Todo lo 
contrario, la clave está cifrada en la forma del relato. 

Por eso nos cuenta cómo recibió la novela en la secretaría del instituto 
en el que trabajaba; y que no se sentó en el “sillón de lector de Pére Goriot”, 
sino en un sofá con sus propias “dosis de interés, pasiones, la expectativa 
de crecientes placeres: ‘vas a principiar la nueva novela de García Márquez, 
Del amor y otros demonios. Relájate. Concéntrate. Aparta cualquier otro 
pensamiento. Deja desvanecerte del mundo que te rodea’”[sic.] (15); y que 
la clave de lectura se la dio Valeria (¿su nieta?), quien en, ese presente, pasa 
de tocar Pour Élisa en el piano a cantar las canciones de The Lion King, una 
reelaboración de Disney de la interpretación freudiana de Hamlet, que a su 
vez influye en la composición del soundtrack de Elton John para la película. 
Este último recuerdo lo retrotrae a la infancia: “¿Por qué podía tener tanto 
peso en él [el canon de lecturas infantiles] la Classic American Literature? 
¿Por qué nos podían obsequiar, cuando tenía la edad de Valeria, como regalo 
de cumpleaños o de primera comunión, los cuentos de Edgar Allan Poe?” 
(16). Y del recuerdo salta a otro: Valeria había participado en el Kindergarten 
del Max Planck Institut en una representación de la Cenicienta en la que 
“su amiguito holandés Auke era la Cenicienta” (16). Y ahora al futuro: por 
aquellos días dictaría unas clases para el seminario de teoría de ficción, en 
el cuál trabajarían “el ocaso de las desmedidas ambiciones de la semiótica 
lingüística, el paso de la sintaxis del relato, a la retórica y de la retórica al 
discurso” (16). Como si el mundo fuera espejo de sus reflexiones, Carlos 
Rincón le pregunta a la niña de once años, “para intentar mostrarle que 
participaba de distintas maneras en su mundo”, lo que trabajarían en el 
seminario de la siguiente semana, a lo cual la niña mágicamente “responde 
sin pestañear: Kulturpolitik und Postmoderne” (García 16). 

Cada apartado que sigue, a la manera de una novela (o quizá de un libro 
de cuentos), tiene un título que cifra el contenido del capítulo: “El final de 
una ilusión”, “Los encantos de otras caballeras”, “La cautiva abisinia”, “Los 
dos espejos”, “Naturalmente otro manuscrito encontrado y una peluca”. 
Estos se intercalan con otros de tipo más teórico o metanarrativo: “¿Un 
discurso narrativo posmoderno?”, “¿Por qué leer? ¿Cómo leer?”, “Derecho 



283

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 267-285

y responsabilidad de contar y de escuchar” o “Para resituar el American 
Renaissance”. Cada fragmento tendrá una relación intratextual con el 
título, el cual se muestra como clave de lectura en una serie de cadenas de 
hipervínculos que llevan a Rincón a “saltar” de un lado a otro, del texto a 
su realidad, y de vuelta a la tradición. El hilo: el relato de la lectura y su 
condensación total en una teoría de la narrativa posmoderna a partir de la 
reinscripción del texto de Gabriel García Márquez en un sujeto posmoderno. 
De allí, que más que explicación de sentido, el libro de Carlos Rincón sea 
contar una experiencia. El texto, como decía, Roland Barthes, se recorre, 
no se lee; el texto se despliega en el horizonte y dota de sentido al mundo. 

Por eso, no es de extrañar que en este ensayo, que es al mismo tiempo 
un relato, teoría de la cultura y mensaje de amistad, aparezca: un excurso 
sobre la teoría del deseo y la muerte de Nicholas Abraham y María Took que 
emana de la imagen de la larga cabellera roja de Sierva María de todos los 
Ángeles; una foto de Richard Avedon en París, el 11 de enero de 1968, que 
corrobora esta conexión; Shakespeare, sacado de una nota de un artículo 
de Juan Manuel Roca; una serie de clases en la Universidad Libre de Berlín 
sobre economía y política en Latinoamérica; el Rey león; una comparación 
entre el análisis del cuento maravilloso de Vladimir Propp y el prólogo 
de Del amor y otros demonios, en el cual este último es contrastado con el 
cuento-tipo “matador de dragones”, único tipo morfológico estudiado por 
Propp en realidad; entre otras miles de conexiones. Como dice Alejandro 
Sánchez Lopera en su artículo “Carlos Rincón y la crítica de voluntad de 
verdad. Una pragmática de la crítica literaria”: “La densidad del trabajo 
de Rincón y la diversidad de caminos de interpretación que abre al lector 
tienen una singularidad: provocar relaciones impensables entre elementos 
dispares” (85). Si nos atenemos a la filiación de Carlos Rincón con Borges, 
podemos deducir que, si en la era moderna las convenciones de la cultura 
y de la literatura se han desestabilizado, se puede escribir un texto que se 
mueve en los intersticios de la narración, la crítica cultural y el “yo” auto-
biográfico. Un texto que no es ni lo uno ni lo otro, pero que participa de 
todos los procedimientos literarios propios de la literatura “posmoderna” que 
estudiaba Rincón. Su lectura sumerge al lector en el vértigo de la referencia. 
“Nada está construido en piedra; Todo está construido sobre arena, pero 
debemos construir como si la arena fuera de piedra” (vol. ii: 648), decía 
Borges en “Fragmentos de un Evangelio Apócrifo”. La escritura de Carlos 



284

Escobar, Juan David · La crítica cultural y literaria de vanguardia de Carlos Rincón

Rincón, en medio del desmoronamiento de los sistemas de representación, 
aparece no como respuesta o antídoto, sino como una “ruta” en medio del 
confuso fluir de la modernidad líquida. 

Esa, creo, era la forma de “navegar” el texto para Carlos Rincón. 

Obras citadas

Benjamin, Walter. “Tesis de la filosofía de la historia”. Revolta Global /Formacio. 
Web. 23 de febrero del 2019. 

Borges, Jorge Luis. Obras completas. Vols. i y ii. Comentado por Rolando Costa 
Picazo. Buenos Aires, Emecé, 2010. 

Cortázar, Julio. “Continuidad de los parques”. Ciudad Seva. Web. 23 de febrero 
del 2019. 

Mukařovský, Jan. “Función, norma y valor estéticos como hechos sociales”. 
Signo, función y valor. Estética y semiótica del arte. Editado y traducido por 
Jarmila Jandová y Emil Volek, Bogotá, Universidad Nacional, págs. 126-219. 

Rincón, Carlos. “El cambio actual de la noción de literatura en Latinoamérica”. 
El cambio en la noción de literatura, págs. 13-45.

. El cambio en la noción de literatura. Bogotá, Instituto colombiano de cultura, 
1978.

. “El crítico ¿un estratagema en las luchas literarias?”. El cambio en la noción 
de literatura, págs. 49-86.

. García Márquez, Hawthorne, Shakespeare, de la Vega & Co. Unltd. Bogotá, 
Instituto Caro y Cuervo, 1999. 

. “Hacia una teoría de la literatura latinoamericana. Fundamentaciones y 
perspectivas”. El cambio en la noción de literatura, págs. 197-248.

. La no simultaneidad de lo simultáneo. Postmodernidad, globalización y 
culturas en América Latina. Bogotá, Universidad Nacional, 1995.

 . “Modernidad periférica y el desafío de lo posmoderno: perspectivas del arte 
narrativo latinoamericano”. Revista de crítica latinoamericana, núm. 29, 1989, 
págs. 61-104.

Sánchez Lopera, Alejandro. “Carlos Rincón y la crítica de voluntad de 
verdad. Una pragmática de la crítica literaria”. Estudios de Literatura 
Colombiana, núm. 30, 2012, págs. 81-107.

Spitzer, Leo. Linguistics and Literary history. Essays in Stylistics. Nueva Jersey, 
Princeton Legacy Library, 1948. 



285

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 267-285

Sobre el autor
Juan David Escobar es docente de Literatura en la Universidad Nacional de Colombia. En 

el 2011 ganó el concurso Mejores Trabajos de Grado de la Universidad Nacional de Colombia, 
en el Departamento de Lenguas Extranjeras, con una investigación sobre la manifestación 
de los discursos dionisíacos y apolíneos de Friedrich Nietzsche en la novela El Retrato de 
Dorian Gray de Oscar Wilde. Cursó su maestría en la Universidad Nacional de Colombia 
y se graduó con una monografía sobre la configuración del lector implícito en la obra de 
Macedonio Fernández (2015). Es integrante del grupo de investigación en literatura comparada 
Contrapuntos, con el cual ha participado en la organización de dos eventos internacionales: 
El Arte y el Oficio del Traductor en las Ciencias Humanas (2014) y Cruzando Fronteras: 
Segundo Encuentro Internacional de Literatura Comparada (2016). Sus investigaciones 
giran en torno a la teoría literaria, la literatura comparada, la traducción y la relación entre 
el campo estético y político.





Reseñas





Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 289-300
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78667

Pistacchio, Romina. La aporía descolonial. Releyendo la tradición 
crítica de la crítica literaria latinoamericana. Los casos de Antonio 
Cornejo Polar y Ángel Rama. Madrid, Iberoamericana, 2018, 200 págs.

Hablar sobre lo latinoamericano requiere entenderlo en unas dimen-
siones históricas, sociales y políticas. Estas deben dar cuenta de su origen 
en la necesidad de ser reconocidos como diferentes, y de que, también, es 
una realidad resultado de la historia de estos procesos de diferenciación. 
Así mismo, lo latinoamericano, además de ser el sustantivo que engloba la 
complejidad de una comunidad, se descompone en un adjetivo aplicable 
a todo aquello que configura este proceso de diferenciación. Pensamiento 
latinoamericano, historia latinoamericana, literatura latinoamericana y, en este 
caso, teoría y crítica latinoamericanas son formas de abordar la complejidad 
que resulta de preguntarnos qué constituye y diferencia nuestra autonomía. 
La aporía descolonial es partícipe de esta problemática al presentar a Ángel 
Rama y Antonio Cornejo Polar como intelectuales que querían construir 
una colectividad bajo el nombre de América Latina. Romina Pistacchio en 
este libro parte de la necesidad de repensar a América Latina como una 
comunidad diversa ante las problemáticas actuales del capitalismo global, 
el auge del neoimperialismo y el fuerte debate acerca de la hegemonía 
de lo universal sobre lo local. La autora vuelve a la década de los sesenta 
para señalar el punto de partida de la conformación de una comunidad de 
intelectuales1 que, inspirados en el proyecto descolonial de la Revolución 
Cubana, reflexionaron sobre América Latina como una complejidad cultural 
y pensaron la problemática de un proyecto descolonial como lo es la creación 
de una crítica latinoamericana.

1	 La comunidad intelectual referida en este libro es un conjunto amplio de escritores, 
artistas y críticos literarios como José Donoso, Mario Benedetti, Carlos Fuentes, Rafael 
Gutiérrez Girardot, Roberto Fernández Retamar, Julio Cortázar, entre otros. Más que un 
grupo específico, se hace referencia aquí a una comunidad que compartía la necesidad 
común de pensar a América Latina.



290

Reseñas

Dicho esto, La aporía descolonial es un libro que quiere participar del 
debate sobre la teoría latinoamericana, pero entiende la necesidad primera 
de revisar el pasado para continuar con un proyecto válido como el de 
Ángel Rama y Antonio Cornejo Polar. Publicado en el 2018 por la editorial 
Iberoamericana, este libro hace parte de la colección “Nexos y diferencias, 
estudios de la cultura de América Latina”, la cual propone, “a través de la 
publicación de estudios sobre los aspectos más polémicos y apasionantes de 
este ineludible debate, contribuir a la apertura de nuevas fronteras críticas 
en el campo de la cultura de América Latina” (4). 

Romina Pistacchio es también autora del libro Una perspectiva para ver. 
El intelectual crítico de Beatriz Sarlo (2006), el cual comparte con La aporía 
descolonial la preocupación por el quehacer del intelectual en América Latina. 
El libro reseñado consta de una introducción, cuatro capítulos y un epílogo. 
La introducción del texto marca las preocupaciones de la autora con las cuales 
estudiará las obras críticas y el rol de Ángel Rama y Antonio Cornejo Polar 
como intelectuales. Estas preocupaciones toman un tono personal cuando 
Romina narra su experiencia como estudiante de literatura en la Universidad 
de Chile dentro de un contexto que ella llama “posdictadura”. Para ella este 
contexto había afectado la situación académica al crear una “ciudad letrada”, 
una comunidad apartada de las preocupaciones sociales de la realidad. En este 
marco, da inicio a las preguntas sobre la función del intelectual en la sociedad 
y del saber literario en un contexto afectado por la opresión dictatorial: 

En ese “proyecto” [la ciudad letrada], se reconocía incipientemente la 
efectividad y el poder de los discursos y de la ideología que los sostiene en 
la formación y consolidación de una narrativa sobre la identidad. Debido a 
ello, también se asomaban los argumentos y las razones por las cuales era 
necesario volver al pasado para repensarlo. Sobre todo, porque ese viaje 
retrospectivo no solo permitiría ver cómo el discurso de la dictadura había 
mermado nuestra capacidad de ver, sino porque también la ideología que 
ella representaba había sido motor esencial en la desarticulación del con-
flictuado proceso de descolonización de los sesenta y de la deslegitimación 
del quehacer del crítico e intelectual. (15)

El primer capítulo del libro, titulado “Formación de la voz enunciativa”, 
expone aquel proceso de descolonización y su desarticulación para dar 



291

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 289-300

inicio al desarrollo de las preocupaciones sobre el campo intelectual lati-
noamericano. La profesora Pistacchio presenta el proceso de constitución 
de espacios para la reflexión e intercambio de ideas entre intelectuales de 
toda la región; pone como ejemplo el Primer Encuentro de Intelectuales, 
realizado en la Universidad de Concepción en 1962. Allí se desarrolla un 
pensamiento sobre las características constitutivas de lo latinoamericano 
frente al mundo. El conflicto político de la Revolución Cubana era el marco 
de las reflexiones de estos intelectuales que tomaban tonos cada vez más 
políticos por las exigencias que la relación entre literatura y revolución les 
hacía. Para explicar esta relación, Romina trae a colación el llamado de 
Fidel Castro a los intelectuales en la Biblioteca Nacional de Cuba en 1961, 
en el cual los invita a pensar y defender la revolución, y señala que “[a]sí 
como la revolución económica, la cultural era una pieza fundamental en la 
consecución de la sociedad nueva y el intelectual era emplazado como líder 
y dirigente natural en ese caminar hacia ella” (21). El papel del intelectual 
aquí se perfila en una relación que mezcla política, cultura y estética hacia 
un proyecto descolonial de construcción de una cultura propia.

El panorama intelectual de la década de los sesenta que detalla este 
capítulo presenta los mecanismos para la construcción de una comunidad 
de intelectuales, tales como la creación de revistas académicas, encuentros 
académicos, conferencias y premios.2 La problemática que desarticula las 
aspiraciones comunitarias de estos intelectuales surge cuando la revolu-
ción exige una radicalización de sus posturas y accionar político; ya no es 
suficiente la palabra, sino que se debe pasar a la acción. Romina detalla la 
confrontación entre intelectuales, la cual dejaba ver la ficticia coherencia que 
había entre ellos. Las acusaciones giraban en torno al nivel de compromiso 
con la Revolución, la lucha contra los valores burgueses y la defensa de 
la autonomía de la obra de arte y el pensamiento crítico. Con esto se nos 
presenta un conflicto para el intelectual, pues la revolución cuestiona su 
posición de élite letrada y le exige abandonarla para acercarse al pueblo. 

De esta manera, el intelectual latinoamericano se enfrentaba a un proceso 
de transformación: 

2	 De estos mecanismos forman parte la creación de Casa de las Américas y las revistas 
Mundo nuevo, Libre, Marcha, entre otras. 



292

Reseñas

Ese cambio implica para el intelectual el atravesar y torcer su propia historia, 
desde su ser burgués hacia el ser del hombre nuevo que en un nuevo escenario 
construye una nueva sociedad, una nueva cultura y produce una nueva 
literatura. Sin embargo “el futuro es ahora”, y su inminencia era un desafío 
que muchos artistas e intelectuales no estuvieron dispuestos a asumir. (33)

El lugar de enunciación de los intelectuales comienza a ser problemático. 
Para Romina se trata de la distancia entre la “ciudad letrada” y la “ciudad 
real” la cual impide tomar la voz del pueblo que se quiere representar. Bajo 
esta exposición de la situación política de los intelectuales en la década de 
los sesenta parece estar la pregunta por cómo romper esa distancia entre la 
cultura letrada y una realidad popular, múltiple y plural. La autora quiere 
responder a esta pregunta al presentar a Antonio Cornejo Polar y Ángel 
Rama como rearticuladores de una comunidad y un pensamiento sobre lo 
local y lo propio, un proyecto que se había visto truncado por la injerencia 
de los Estados Unidos en los golpes de Estado en Chile y Uruguay en 1973. 
En estos eventos “se presentía el regreso al orden (neo)colonial, destino del 
cual parecía imposible escapar” (38). 

Frente a esta situación, Romina expone las teorías de Rama y Cornejo 
Polar como las bases para redefinir la identidad latinoamericana a partir 
de su producción cultural y literaria. Su lectura señala la importancia de 
estas teorías como proyectos descolonizantes al repensar a América Latina 
como una complejidad entre el dilema de lo propio y lo extranjero. En 
este punto se presenta la “aporía descolonial”, el concepto central del libro 
con el cual la autora define la irresoluble posición de América Latina al 
pensarse a sí misma. La aporía “emerge del conflicto entre la disidencia 
política, legal, económica y teórica frente al colonialismo, y la irrenunciable 
dependencia simbólica del paradigma epistemológico colonial” (61). Ejemplo 
de esto es la lectura que se hace de Transculturación narrativa en América 
Latina de Ángel Rama, pues Romina centra su atención en el concepto 
de “transculturación” como una herramienta que permite entender los 
procesos de modernización en América Latina en una tensión histórica 
entre lo nacional y lo extranjero. De este modo, la postura de Ángel Rama 
es presentada como la armonización de un conflicto permanente que ha 
sido visto como un enfrentamiento. El impulso descolonial aparece en la 
creación de una teoría como afirmación de la independencia, que busca 



293

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 289-300

reconstruir a América Latina y evitar la imitación de recetas conceptuales 
que eran aplicadas a la lectura de la producción cultural (53). En el caso de 
Antonio Cornejo Polar, Romina hace bien en rescatar una cita del crítico 
peruano en Sobre literatura y crítica latinoamericanas, la cual propone una 
tarea descolonizante a la crítica literaria: 

[L]a crítica latinoamericana debería considerarse a sí misma como parte 
integrante del proceso de liberación de nuestros pueblos, no solo porque de 
alguna es también crítica ideológica y esclarecimiento de la realidad, […] sino, 
también porque al proponerse un desarrollo en consulta con los requerimientos 
específicos de su objeto está cumpliendo, en el orden que le corresponde, una 
importante tarea de descolonización. (Cornejo Polar citado en Pistacchio 55)

La tarea de la crítica literaria va unida a la teoría que estaría construyendo 
Cornejo Polar, pues piensa un sistema de literaturas que se relacionan en 
una dinámica enmarcada en la diversidad propia de lo latinoamericano. 
Así, confluyen distintos tipos de literaturas, nacional, global, regional, 
y manifestaciones que no han sido consideradas como literarias, con el 
objetivo de reivindicar las producciones literarias que han sido excluidas 
del canon a causa de las pulsiones coloniales de la crítica. Romina señala 
como eje central de este pensamiento el concepto de “totalidad heterogénea”, 
contrario al concepto de “unidad” que le permitía a la crítica peruana excluir 
de la historia literaria las llamadas “literaturas menores”; con la “totalidad 
heterogénea” se entiende el sistema literario como un conjunto de diferencias 
irreconciliables. Llama la atención de esta presentación que el concepto de 
“heterogeneidad” aparece contrario a “transculturación” por el optimismo de 
este último, pues para Ángel Rama una literatura transculturada da cuenta de 
una armonía entre las diferencias que componen el sistema, lo regional contra 
lo universal; para Cornejo Polar no existe dicha reconciliación armónica, 
sino un conflicto irresoluble presente en la literatura como resultado del 
mismo proceso conflictivo en la realidad. La lectura que hace la profesora 
Romina se retroalimenta de la comparación entre las dos teorías, pues señala 
el interés común de reconstruir a América Latina entre los dos críticos, pero 
da cuenta de las diferencias en sus planteamientos. 

El segundo capítulo del libro, titulado “La escena de la rearticulación”, 
desarrolla mejor el paralelo entre las teorías de Ángel Rama y Antonio 



294

Reseñas

Cornejo Polar como intentos de representación de América Latina. Antes de  
esto, la autora desarrolla la problemática implícita en la representación de 
una comunidad: ¿cómo lograr una representación que en su generalidad 
no excluya las diferencias existentes? La problemática es desarrollada por 
Romina al hablar sobre el libro Literatura y praxis en América Latina3 y se 
localiza en la relación entre el intelectual y el pueblo, pues se establece una 
dinámica sujeto-objeto en el momento de la representación que impide 
captar la totalidad de este. La tarea de los intelectuales, entonces, consiste en 
lograr una escritura que configure una subjetividad que sea sujeto y objeto 
del programa de refundación de la narrativa sobre lo latinoamericano (68). 
El interés de la autora se dirige, en este punto, hacia la integración de las 
subjetividades excluidas en la representación. Si la representación permite la 
hegemonía de una particularidad sobre las otras, aquella se constituye como 
una totalidad fallida, en la medida en que no podrá nunca ser universal y, 
sin embargo, encarna la unidad apetecida. Esta unidad imperfecta adopta un 
nombre figurado: “pueblo”;4 la particularidad dominante debe responder a 
las demandas de las particularidades excluidas y, por medio de esa garantía 
de igualdad, se puede construir una identidad popular (69).

Este funcionamiento ideal era el propósito de la Revolución Cubana, según 
Romina. Sin embargo, bajo la denominación de “pueblo”, de “campesinado”, 
“obreros” y “humildes” se ocultaban unas diferencias que estaban siendo 
veladas. En el campo intelectual esta situación trae la reconsideración 
de las particularidades excluidas y de las posibilidades de renombrarlas. 
Para Romina, Antonio Cornejo Polar y Ángel Rama buscan rescatar esa 
“otredad” excluida al problematizar la noción de identidad latinoamericana 
y criticar los mecanismos homogeneizantes que habían operado sobre ella. 
La exposición de Romina sobre Rama y Cornejo Polar tiene como punto en 
común la zona andina peruana: los dos críticos la entienden como el lugar 

3	 El libro es una compilación de los textos leídos por Noé Jitrik, Rafael Gutiérrez Girardot, 
Marta Traba, Fernando Alegría y Ángel Rama en el Congreso de Romanística de la 
Universidad de Bonn en el año 1973. Aquí estos intelectuales reflexionan sobre su 
quehacer frente a los nuevos desafíos que imponía la Revolución Cubana.

4	 En el libro pueblo hace referencia al uso que le da Fidel Castro en el Discurso frente al 
Cementerio Colón el 16 de abril de 1961. La cita de Fidel dice así: “esa Revolución no la 
defenderemos con mercenarios; esa Revolución la defendemos con los hombre y mujeres 
del pueblo” (citado en Pistacchio 70). Según Romina, esta denominación engloba diversas 
particularidades y le permitía a Fidel construir una subjetividad colectiva en oposición 
a lo que amenaza al pueblo, la potencia neocolonial.



295

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 289-300

de permanencia de la diversidad cultural latinoamericana, pues conviven 
las culturas indígenas y la cultura hispánica. 

Sin embargo, al hablar sobre el “indigenismo” como movimiento literario, 
surge una divergencia con respecto a la forma como se representa la cultura 
indígena. Señala Romina que Rama critica a intelectuales como Mariátegui, 
César Vallejo y Haya de la Torre porque su interés en reivindicar al indígena 
va en pro de un conflicto de clases, de disputa del poder político. Así la 
representación que hacen del indígena es una idealización de su pasado y 
un olvido de las problemáticas presentes, lo que conlleva a una aculturación 
en aquella lógica proteccionista (78). Por el otro lado, Cornejo Polar, en su 
ensayo “El problema nacional en la literatura peruana”,5 ve el proceso de 
modernización de los años veinte y treinta como una búsqueda por lo propio 
para “ponerlo al servicio de una homogeneización totalizante que rescataba 
exclusivamente los elementos que armonizaban lo local a lo universal” (83). 
Mariátegui, para Cornejo Polar, confirma la pervivencia del problema indígena 
en conflicto con la homogeneización hispanizante y, con su lectura política 
de la realidad peruana, desplaza a la oligarquía peruana y permite que la 
otredad indígena deje de ser una materia pasiva para la cultura (87). Las 
dos posiciones dejan ver la problemática de la representación, de la acción 
de tomar la voz de la otredad en el pensamiento de Mariátegui. Romina 
resume la problemática al explicar la posición de Cornejo: 

[L]o que le está cuestionando Cornejo a la crítica de Rama es precisamente su 
propensión a la inhabilidad de la representación; es decir, a la imposibilidad 
de que la voz del indio pueda ser hablada por otro. Efectivamente, Cornejo 
reconoce no solo el lugar desde donde enuncia Mariátegui: la ciudad, […] 
sino que no ve en ello ningún inconveniente. Al contrario, descubre en 
esa fórmula la posibilidad cierta de generar espacios de reconocimiento y 
reivindicación. (91)

De esta lectura comparada entre Rama y Cornejo surge otra diferencia 
muy acertada de parte de Romina, ya que ve en estos proyectos teóricos la 
construcción de dos nociones del “sujeto” latinoamericano que buscaban 
reivindicar y cuyas diferencias se dan por la metodología de cada crítico. 

5	 Ensayo recogido en Sobre literatura y crítica latinoamericanas y publicado primero en 
1980 en la revista Quehacer.



296

Reseñas

Para la autora, Cornejo Polar construye un sujeto escrito, es decir, constituido 
en la escritura: “Un sujeto que existe en la medida en que es escrito por 
aquellos que tienen el poder y la capacidad de escribirlo y cuya característica 
constitutiva es la heterogeneidad” (89). Es en el lenguaje, en el cruce entre 
idiomas, donde se dan los conflictos constitutivos de este sujeto. En Ángel 
Rama, Romina ve la delimitación del sujeto a zonas geográficas, territorios 
y regiones en relación con particularidades culturales en interacción. Para 
el crítico uruguayo, el sujeto latinoamericano es uno antropológico, es decir, 
signo de una totalidad cultural (90). Las observaciones de la profesora 
Pistacchio permiten ver la teoría literaria como un proyecto de reivindicación 
de las subjetividades excluidas y como una reconstrucción de la identidad 
latinoamericana, más compleja y menos homogénea.

En “Arguedas, modelo para armar”, tercer capítulo del libro, Romina 
Pistacchio centra el punto de comparación en la lectura que Rama y Cornejo 
Polar hacen de la obra literaria de José María Arguedas, el cual es visto como 
la representación de esa noción de sujeto, “heterogéneo” o “transculturado”, 
que habían construido los dos teóricos. Las dos lecturas sobre Arguedas que 
presenta Romina están articuladas por lo que ha dicho hasta el momento 
sobre Cornejo Polar y Rama; es decir, los conceptos de “transculturación”, 
entendido como una armonía de las diferencias, y “heterogeneidad”, como la 
presentación de un conflicto irresoluble, articulan la discusión sobre Arguedas 
y presentan dos visiones de este. Para Cornejo Polar, la obra de Arguedas 
“se configura como un universo que actualiza y encarna los conflictos que 
nunca podrán ser resueltos” (97). Mientras que para Rama, “se trata de la 
armonía integradora que supera las visiones conservadoras o puramente 
cosmopolitas, […] ya que esta logra esa consideración de lo indígena desde 
el presente” (97). La obra de Arguedas y sus apreciaciones estéticas,6 según 
Romina, confirman los postulados teóricos de Rama y Cornejo Polar y, a su 
vez, construyen una figura de intelectual/artista y pueblo, pues no construye 
solamente el universo de una otredad, sino experimenta en sí mismo las 
contradicciones que plantea. Esta idea le permite a la autora volver a la 

6	 Romina relaciona su argumentación en este punto con el prólogo escrito por Arguedas 
a la edición conjunta de Agua y Yawar fiesta en 1950. En este texto Arguedas expone el 
proceso de composición de sus dos novelas y señala como dos problemáticas la veracidad 
de sus personajes y el uso del lenguaje. Para Romina, es importante la transformación 
que hace Arguedas del lenguaje al castellanizar el quechua, pues esta mezcla de idiomas 
inspira a los dos críticos a defender sus teorías. 



297

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 289-300

reflexión sobre el quehacer intelectual y el problema representacional. Así 
propone que 

Arguedas es sujeto/objeto “pueblo”, pero es también mediador. Es un articu-
lador, una bisagra de la puerta que permite los flujos entre dos mundos en 
conflicto. Él es el conflicto […]. José María Arguedas es un transculturado, 
pero también un transculturador y un heterogéneo heterogeneizante. (105)

En medio de las lecturas abordadas por la autora, Rama y Cornejo Polar 
son presentados como mediadores, pero no pertenecientes a esa categoría 
de “pueblo” al igual que Arguedas. Este capítulo aborda en gran medida las 
lecturas que los dos críticos han hecho sobre José María Arguedas y detalla el 
paso a paso de la influencia del escritor peruano en la composición teórica de  
Rama y Cornejo Polar. El lector puede encontrar aquí un buen recorrido 
de la lectura que hacen estos dos críticos sobre Arguedas, sus diferencias 
metodológicas (Rama culturalista y Cornejo Polar sociohistórico) y la 
influencia del escritor peruano para la elaboración de sus teorías. Sobre 
estas ideas siempre está presente una lectura que ve estos procesos de teo-
rización y crítica como reconstructores de una identidad latinoamericana 
y reelaboradores del canon literario. Para el lector del capítulo, José María 
Arguedas queda como el modelo de intelectual, artista y sujeto que logra 
superar la dicotomía de la representación, pues la distancia entre él y su 
objeto desaparece al encarnar el conflicto cultural que representa. 

Al llegar al capítulo cuarto, “La aporía descolonial”, nos encontramos 
con el desarrollo teórico de la problemática que Romina venía exponiendo 
en los capítulos anteriores. La “aporía descolonial”, como concepto, es 
resultado, primero, de la “pulsión” descolonial, es decir, el deseo frente a lo 
colonial de ser reconocidos en la diferencia, y, segundo, de la pertenencia 
epistemológica que le permite ese rechazo hacia lo colonial. Parafraseando 
a la autora, la pulsión descolonial es un discurso crítico que representa el 
enfrentamiento contra un orden hegemónico que ignora las diferencias 
y, a su vez, sospecha de sí mismo pues reconoce que emerge del deseo de 
renuncia y de la dependencia simbólica del paradigma epistemológico que le 
ha servido para construirse (139). El conflicto de este discurso radica, según 
Romina, en el lugar de enunciación que toma, ya que es elaborado desde 
la “ciudad letrada” por los herederos del saber occidental y, así, el reclamo 



298

Reseñas

por la diferencia queda atrapado en esta aporía (140). La aporía descolonial 
es, entonces, “el fenómeno de la paradoja interna que surge en el locus de 
enunciación (en el sujeto de la agencia/representante) al enfrentarse a la 
alternativa de integración a ‘lo universal’ o la elaboración de una otredad 
basada en la diferencia” (140).

Con este concepto, Romina hace la propuesta más interesante de su libro, 
pues invita a leer los procesos políticos e intelectuales de América Latina 
entre el proceso de configuración de lo propio y el enfrentamiento con su 
dependencia. En el plano de la crítica literaria la “aporía descolonial” es más 
evidente, ya que el estudio de la producción literaria de una región parte de 
la búsqueda del reconocimiento de esta en la consolidación de una cultura 
propia. La autora en este punto hace un recorrido del proceso de construcción 
de una crítica literaria latinoamericana y presenta la respuesta de esta frente a 
los auges del neocolonialismo. Así, vuelve a Ángel Rama y Antonio Cornejo 
Polar para abordar los últimos textos de estos críticos, La ciudad letrada 
(1984) y Escribir en el aire (1994), ya que para Romina en estos dos textos 
sus autores son conscientes de la “aporía descolonial” como intelectuales. 
Ejemplo de esta lectura es la pregunta por el lugar de los intelectuales en La 
ciudad letrada; la situación es expuesta por Romina en estas palabras: 

[E]n el texto de 1984, Rama establece un juego de analogías que comandarán su 
línea argumentativa y actualizan este nuevo marco analítico. Para él, “espacio” 
y “poder”, entonces, se traducen en ciudad/letrada, puesto que entiende “la 
letra” como la manifestación material y simbólica de la dominación y la urbe 
como el terreno natural para el ejercicio de ella. Al mismo tiempo, opone a 
esa estructura la de la ciudad/real, que será aquella a la que la escritura es 
incapaz de traducir e intenta permanentemente domar, moldear, ordenar y 
dominar. En este sentido, la contradicción del intelectual que Rama detecta 
una y otra vez a lo largo de la historia se halla inscrita en su ambigua y 
problemática capacidad de “ubicarse”. (153)

De nuevo el lugar de enunciación es una problemática constante para 
el intelectual. La lectura de Romina señala que Rama no renuncia del todo 
a la acción intelectual frente a esta aporía, pues Rama señala que, aunque 
los intelectuales son dueños del poder, su realización solo se alcanza si 
los respalda el centro del poder real de la sociedad (162). La “ciudad real”, 



299

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 289-300

entonces, debe reclamar a los intelectuales el reconocimiento y estos no deben 
darle la espalda. Esta posible superación de la aporía queda sin desarrollar 
en La ciudad letrada por la muerte de Ángel Rama y, para Romina, debe 
ser un proyecto que continuar. 

La lectura que hace Romina de Escribir en el aire señala dos cuestiona-
mientos a este: primero, el análisis del proceso histórico de la construcción 
de la identidad latinoamericana y, segundo, indagar la trayectoria del sujeto 
que desarrolla ese proceso, es decir, el crítico mismo. Cornejo Polar aparece 
aquí como un sujeto que se reconoce como heterogéneo que, consiente 
de la aporía que lo enmarca, interpreta la constitución heterogénea de la 
identidad latinoamericana. Según Romina: 

[S]u crítica se dirige a la episteme que construye su forma de conocer a partir 
de la noción moderna del sujeto unificado. Precisamente es esa construcción 
monolítica y monológica, que ha moldeado los marcos de inteligibilidad 
de la diferencia, la que justamente ha capturado a los intelectuales que, aun 
intentando desafiliarse de yugo colonial, lo sostienen y propagan a través 
de la reproducción de su sistema de lectura. (164)

Escribir en el aire es presentado aquí como el proceso de lectura hetero-
génea de Cornejo Polar, que busca dar cuenta de la condición heterogénea, 
irresoluble, compartida por el texto crítico, quien lo escribe y su objeto 
de estudio. 

Como apartado final, Romina presenta un epílogo en el que detalla la 
influencia de los dos críticos en las lecturas posteriores a sus muertes. Romina 
rescata en este punto algunos aspectos que ya son presentes en las teorías 
de Ángel Rama y Cornejo Polar, como un concepto amplio de cultura, las 
prácticas académicas interdisciplinares y una distinción entre cultura alta 
y baja, no solamente resultado de la llegada de los estudios culturales a 
América Latina. Para ella es importante señalar el contexto académico en 
el que fueron leídos y rescatar sus conceptos como representaciones de la 
conflictividad inherente de lo latinoamericano, frente a la apropiación que 
puedan hacer los estudios culturales de estas formas de acercamiento a las 
diferencias y subalternidades. 

La lectura que encontramos en La aporía descolonial sobre la obra de Ángel 
Rama y Antonio Cornejo Polar deja ver un pensamiento complejo de parte 



300

Reseñas

de los dos críticos, ya que su forma de abordar la identidad latinoamericana 
y sus producciones culturales logra dar cuenta del conflicto cultural propio 
de América Latina. Romina Pistacchio rescata esa idea de conflictividad, ya 
sea “armonizada” o “irresoluble” según cada crítico, pero entendida siempre 
en la relación entre su diversidad. Así mismo, la reflexión sobre el quehacer 
del intelectual es muy útil, ya que señala el terreno conflictivo en el que se 
sitúa todo aquel que se vale de la escritura para representar la otredad que 
compone lo latinoamericano. La “aporía descolonial” también es una forma de 
epistemología, similar a la dialéctica negativa, que entiende la problemática de 
lo latinoamericano en su contradicción inicial: emanciparse del yugo colonial 
desde los saberes occidentales, pero sin intentar resolver la contradicción, 
pues el objetivo principal de este concepto es representar el conflicto interno 
en el intelectual, la crítica latinoamericana y la literatura misma.

Nicolás Sepúlveda Perdomo
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, Colombia 



Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 301-308
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

http://dx.doi.org/10.15446/lthc.v21n2.78666

Volek, Emil. Despistemes: la teoría literaria y cultural de Emil Volek 
(antología de textos). Editado y traducido por Andrés Pérez-Simón, 
Madrid, Editorial Verbum, 2018, 383 págs.

En esta antología de textos, Andrés Pérez-Simón recopila quince ensayos 
realizados por Emil Volek durante las últimas dos décadas, en los que aborda 
la teoría cultural latinoamericana, la teoría literaria y la filosofía del lenguaje. 
Los ensayos que componen el libro se encuentran organizados en dos 
partes: “Claves para comprender la industria académica latinoamericanista 
(literatura, cultura, ideología)” y “Más allá de los límites de las poéticas 
lingüísticas. Fundamentos lingüísticos y antropológicos para nuevos estudios 
sobre la cultura”. En la primera sección de este volumen aparecen textos en 
los que Volek presenta su teoría cultural latinoamericana. Algunos de los 
ensayos con los que el lector se puede encontrar allí son: “José Martí, nuestra 
(Macondo) América”, “Anverso y reverso del laberinto de la soledad: Octavio 
Paz y cien años de Macondo”, “Ídolos rotos: los entramados ideológicos del 
Testimonio”, entre otros. 

Antes de referir las ideas que Volek presenta en estos ensayos, es 
importante considerar el contexto en el que se formó este profesor checo, 
puesto que, muchas veces, la profundidad de las reflexiones de teóricos e 
intelectuales se debe más a su condición de testigo de la historia que a sus 
sesudas disertaciones dedicadas a un área específica del conocimiento. Tal 
es el caso de Emil Volek, quien desde el inicio de su formación se dedicó 
al estudio de la literatura latinoamericana desde la lejana Praga, lo que le 
permitió estudiar bajo la tutoría de Roberto Fernández Retamar en la Cuba 
de 1966. Aunque Volek continuó su formación académica durante la década 
del setenta, quizás un punto importante durante este proceso fue la escritura 
de su tesis de doctorado Dos décadas de la narrativa de Alejo Carpentier: 
1944-1962, desde Checoslovaquia. 

Si bien Emil Volek no se presenta ni formula sus reflexiones en calidad 
de espectador de la historia, en la primera parte de esta antología se puede 
seguir la aguda mirada de un teórico que se fascina por la literatura latinoa-
mericana y también la critica en cuanto discurso que impide el desarrollo 
moderno de la región. Esa perspicacia se configura, entre muchos otros 



302

Reseñas

factores, gracias a las diferentes vicisitudes a las que tuvo que enfrentarse 
durante las álgidas décadas del sesenta y setenta, cuando cualquier producto 
cultural era susceptible de censura, tal como lo menciona Pérez-Simón 
sobre la doble censura de la que fue objeto la tesis de doctorado de Volek: 

A finales de ese mismo año [1970] el Instituto de Literatura y Lingüística de 
la Academia de las Ciencias de Cuba aceptó para su publicación la versión 
revisada de la tesis, ahora un libro con el título de La arquitectónica de la 
narrativa de Alejo Carpentier. La entonces privilegiada relación cultural entre 
Cuba y Checoslovaquia, y el hecho de que se tratara de un estudio sobre un 
escritor cubano, parecían presagiar un final feliz, pero pocas semanas después 
el comité editorial rectificó y contactó con Volek para comunicarle que el 
libro se desviaba demasiado de la teoría literaria marxista […]. De la segunda, 
y última, copia mecanografiada que Volek tenía de La arquitectónica de la 
narrativa de Alejo Carpentier sí se conoce su destino: la hoguera. La editorial 
de la Universidad de Valparaíso, en Chile, trabajaba en la edición del texto 
cuando tuvo lugar el golpe de Estado del general Augusto Pinochet, el 11 de 
septiembre de 1973. Días después del golpe los militares irrumpieron en la 
sede de la editorial y, entre otros, confiscaron y quemaron el libro de Volek 
por tratarse de un estudio sobre un novelista cubano que además incluía 
parte de teoría literaria marxista. (13)

A pesar de que este tipo de censura ha desaparecido, el carácter paradójico 
de la misma le permitió a Volek cuestionar el paradigma de las grandes 
narrativas que determinan la realidad latinoamericana, específicamente la 
idea de Macondo. Cuando se refiere a la teoría del macondismo, Volek no 
hace alusión de forma exclusiva a la obra de Gabriel García Márquez, ya que 
tan solo toma el nombre de este pueblo del realismo mágico para designar 
de forma metafórica el permanente estado de letargo en el que, desde su 
perspectiva, se ha mantenido Latinoamérica. Por esa razón, cuando Volek 
afirma que, en los textos de José Martí, José Vasconcelos y José Enrique 
Rodó, entre otros, existe una dimensión macondiana, no está incurriendo 
en un anacronismo, puesto que su interés no es tomar la idea de Macondo 
tal cual la formuló el escritor colombiano, sino como alegoría que reúne las 
metáforas que han determinado la comprensión discursiva de Latinoamérica 
desde el inicio de su historia letrada hasta el presente. 



303

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 301-308

Volek evidencia el modo en que, sin importar la época en que fue 
realizado el discurso narrativo, Latinoamérica ha sido definida como un 
entorno natural y prístino con el que el hombre solo puede establecer una 
relación íntima. A esta idea se suma el afán constante de los latinoameri-
canos por definir su identidad a partir de esencias y principios abstractos 
que, de acuerdo con el profesor checo, no hacen sino celebrar el atraso y 
las oportunidades perdidas de la región. Así, a medida que el lector avance 
en la lectura de los ensayos que componen la primera parte del libro, irá 
descubriendo por sí mismo algunas de esas ideas perenes y recalcitrantes 
que han definido el continente.

En ese sentido, se puede decir que gracias a la perspectiva histórica y la 
distancia que le da su condición de foráneo, Volek traza una punzante crítica 
sobre la tradición letrada latinoamericana, pues, en lugar de asumir el papel 
del extranjero que idealiza la tierra prometida latinoamericana, observa 
en detalle aquello que la opaca. Por medio de su teoría del macondismo, 
cuestiona sistemáticamente las discursividades latinoamericanas con el 
objetivo de evidenciar el modo en que la equiparación de Latinoamérica 
a Macondo ha estado presente a lo largo de su historia, aun cuando dicho 
término no había aparecido, pues, para Volek, Macondo no es un espacio 
literario, sino la suma de las narrativas que han determinado el atraso 
de la región. 

Si bien Volek reconoce que el mito de Macondo ha permitido explicar 
las complejas e intrincadas realidades latinoamericanas, también afirma 
que este ha dejado de describir la realidad latinoamericana para imponerse 
sobre ella. Por esa razón, en estos ensayos, Volek se propone deconstruir el 
carácter epistémico de la definición macondiana de Latinoamérica, puesto 
que, de acuerdo con su perspectiva, el uso reiterado de dichos principios ha 
significado el fracaso del continente en la búsqueda de la modernidad. Volek 
considera que el atraso en el que permanece Latinoamérica es legitimado 
por la comprensión “real mágica” de la región, pues supone una definición 
completamente opuesta a la razón moderna. En ese sentido, el autor checo 
cambia el lugar del espejo, deja de definir la región como el otro para señalar 
cómo desde Latinoamérica se ha considerado la modernidad como otredad, 
en cuanto resultado de procesos racionales casi completamente desconocidos 
para la región. De esta manera, Volek plantea que Macondo se ha configurado 
como una utopía negativa, puesto que ha legitimado la evasión de los retos 



304

Reseñas

que debería asumir la región si quisiera modernizar sus dinámicas culturales, 
científicas, tecnológicas, industriales e, incluso, políticas. 

Siguiendo esta crítica, en el ensayo “El camino de Macondo: América 
Latina entre la identidad cultural y los proyectos de modernización”, Volek 
cuestiona la figura del caudillo, pues considera que dicha comprensión de 
los líderes mantiene las estructuras ancladas a un pasado colonial e idealista 
incapaz de despersonalizar la política.

En todos estos casos se pone de manifiesto la presencia del fenómeno del 
caudillo, quien, bajo sus diversas cualidades personales, divertidas marcas 
folklóricas y mortalmente serias máscaras ideológicas, emerge en América 
hispana como un punto de fuerza y de atracción en el caos creado por el 
derrumbe del orden colonial. Y este modelo autoritario se propagará a través 
de sus núcleos idénticos, semejante a los fractales de las impresionantes 
encarnaciones matemáticas del caos, por todo el panorama social, desde 
el padre de la patria hasta el padrino narco y el último padre de la familia. 
Como se sabe, el caudillo, paternalista en el mejor de los casos, tiende a 
considerarse como irremplazable, cultiva la gestión personalista y perpetúa 
la añeja tradición patrimonial de la realeza. Estas son actitudes y actividades 
que promueven el clientelismo de la ciudadanía en lugar del fomento de 
instituciones republicanas y cívicas independientes, aquellas que serían 
fundamentales para la verdadera vida democrática de la sociedad. El Estado 
encarnado en la persona del caudillo deviene una cáscara vacía que depende 
de sus caprichos. (100)

Así, dentro de la metáfora macondiana incluye la figura del caudillo, un 
héroe idealizado que no realiza verdaderas reformas, sino que se mantiene 
en discursos idealistas. Pero ¿los caudillos son los únicos responsables de la 
debacle latinoamericana? Los intelectuales también, afirma tajantemente Volek:

Así, Rodó opina que, un día no muy lejano, los yanquis, conscientes de la 
superioridad espiritual de los hijos de Ariel, solicitarán poder trabajar por 
ellos. Martí dictamina que los pueblos del mundo “harán llover riquezas” 
sobre Cuba, una vez liberada del yugo español. Vasconcelos, en su vuelo 
hacia la “raza cósmica”, declara que los problemas de la vida práctica no 
le interesan y que prefiere enfocarse directamente en el tema estético del 



305

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 301-308

mejoramiento de las razas humanas. Mariátegui piensa que la revolución 
socialista resolverá automáticamente todos los problemas. Y así alegremente 
en adelante. (102)

El profesor checo afirma que los grandes intelectuales latinoamericanos, 
por mantenerse y continuar las proposiciones macondianas, han pronunciado 
discursos altisonantes que, por generaciones, han insuflado las almas de los 
latinoamericanos con visiones ideales de lo que podría ser la región, pero sin 
llegar a plantear estrategias racionales para alcanzar aquellos objetivos tan 
sublimes y vaporosos. Así, Volek se burla de los discursos de los intelectuales 
y políticos latinoamericanos, al señalar que todas esas fantasmagorías no 
han hecho más que darle la espalda a la modernidad y continuidad a la 
metáfora macondiana. 

En realidad, la diferencia entre los dos mundos no podría ser más radical: 
en aquel entonces, los japoneses mandaron a sus jóvenes a las mejores 
universidades del mundo, a estudiar la ciencia, la tecnología y la industria 
de occidente, y estos jóvenes trajeron de vuelta la modernidad; en cambio, la 
América hispana mandó de paseo a París a sus ricachones, a sus zánganos y a 
sus poetas, y éstos trajeron de vuelta… el Modernismo (muy lindo y poético, 
por supuesto), acompañado de un rechazo esnob de la modernidad. (106)

Volek comprende la modernidad como el resultado de la ciencia moderna 
que condujo a un desarrollo tecnológico, industrial, comercial y económico 
a todos los continentes del mundo, excepto a Latinoamérica, precisamente 
porque cada vez que se intentaban conocer las condiciones de esta, se sacaba 
del bolsillo el relato esencialista de Macondo, así que sugiere:

Pero más que rezar habrá que trabajar con más inteligencia crítica: abrir 
las ventanas, que un poco de aire hace bien; dejar de llorar sobre la leche 
derramada, que ya huele mal y ni sirve para hacer queso; dejar de inventar 
la rueda para la humanidad, que ya está con otros medios de transporte; 
olvidarse de las truculencias de hacer siempre lo contrario a los yanquis, 
que ya son medio hispanos y medio todo el mundo, y precisamente por 
eso más fuertes que nunca; y, ante todo, nada de soberbias, sino aprender 
de donde se pueda aprender, de chico o de grande, sea Taiwán, África del 



306

Reseñas

Sur o la China de Deng Ciao Mao Ping... ¡Hasta la China y la India se han 
puesto en marcha! Solo la América hispana sigue hurgando en sus “esencias” 
y “profundidades”. (82)

A pesar de la coherencia de los argumentos desarrollados por el autor 
respecto a la necesidad de modernizar las estructuras latinoamericanas, 
es necesario complejizar ese llamado “a la puesta en marcha hacia la 
modernidad”. ¿Acaso la única manera de ser moderno es incluirse en 
las industrias productivas que tienen al planeta al borde de la catástrofe 
ambiental? Si bien Volek podría objetar que dicho cuestionamiento no 
hace sino dar continuidad a la idea macondiana de mantenerse al margen 
de las dinámicas globales, es necesario revisarla, puesto que sugiere que 
no hacemos parte de la modernidad cuando en realidad lo hemos sido, 
pero como su contraparte. Todo el desarrollo que Volek anhela para los 
latinoamericanos ha sido alcanzado por otras naciones a costa del lugar 
que nos ha sido asignado en la economía global como despensa de materias 
primas; desde la quina, durante la Colonia, hasta el coltán necesario hoy en 
día para todos los dispositivos tecnológicos modernos. 

Aunque Volek evidencia el modo en que el relato macondiano reafirma 
nuestro rol económico —al exaltar el carácter virginal, rico e inhóspito de 
la región—, también es necesario interpretar dicha discursividad de otro 
modo, quizás como otra posibilidad de modelo de desarrollo. A pesar de 
que afirma que la perspectiva poscolonial no hace sino recuperar y celebrar 
esa visión macondiana de Latinoamérica, en realidad esta, y aún más la 
deconolonial, puede servir para plantearnos un modelo de desarrollo 
diferente para Latinoamérica: racional y, al mismo tiempo, respetuoso con 
los derechos de la naturaleza y de los hombres. Pero esa es una cuestión 
que excede tanto al libro de Volek como a esta reseña. 

En cuanto a la segunda parte del libro, allí desaparece el autor teorizador 
de la cultura latinoamericana para dar lugar al profesor checo experto en 
lingüística que presenta su manera de comprender la teoría literaria y la 
filosofía del lenguaje. Volek empieza realizando una revisión sobre el estruc-
turalismo y el posestructuralismo para mencionar el impacto de estas dos 
perspectivas en la teoría literaria del siglo xx. Enseguida, presenta el concepto 
de Umwelt (ambiente) que toma del campo de la bilogía para relacionarlo 
con la perspectiva husserliana de Lebenswelt —mundo de la vida—. Para 



307

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 301-308

establecer esta relación, el autor define la realidad no como algo que está 
fuera del sujeto, sino como un espacio en el que el sujeto habita y que habita 
al sujeto. De acuerdo con esto, el Umwelt es el hábitat semiótico y cultural que 
el sujeto crea a partir de la forma en que comprende la realidad, de modo que 
se convierte en un universo de jerarquías que existe en y alrededor del sujeto 
a partir de sus percepciones primarias. Con estas dos herramientas, Volek 
presenta la “ostensión” como una perspectiva biosemiótica renovadora para 
los estudios del lenguaje y la cultura en la medida en que invita a reflexionar 
de nuevo sobre la relación entre el lenguaje y la realidad, al evidenciar que el 
lenguaje es un espacio que se habita a partir de la construcción significativa 
que cada sujeto hace de la realidad. A esta perspectiva Volek contrapone la 
comprensión fenomenológica de los postulados realizados por Jan Mukarovský. 
En ese sentido, al revisar los siete ensayos que componen la segunda parte 
del libro, el lector se encontrará con un estudioso del lenguaje que sopesa 
y reflexiona sobre diferentes perspectivas teóricas del lenguaje, sin llegar a 
asumir ninguna como propia ni verdadera. 

A modo de epílogo, Pérez-Simón dispone dos ensayos muy distintos entre 
sí, en los que se puede observar a un Volek que argumenta como teórico 
de la cultura y el lenguaje. En el ensayo sobre la novela Paradiso de José 
Lezama Lima, se ocupa de evidenciar el modo en que la teoría macondiana 
aparece en uno de los sustratos narrativos de la novela, para luego dedicarse 
al análisis detallado de estructura y lenguaje de esta. Aunque este texto cierra 
el volumen, quizás el ensayo “¿Existe don Quijote? ¡Vaya putas, qué gustos!” 
podría dar una conclusión más acertada, puesto que allí el autor hace un 
recorrido rápido y mordaz por las teorías literarias del siglo xx, desde los 
aportes de los formalistas rusos hasta la deconstrucción derridiana del 
presente. Durante ese trasegar, el autor se ocupa más de asestar comentarios 
sardónicos a las diferentes formas de comprender el texto literario que en 
hacer una descripción juiciosa de estas. Así, llega a la conclusión irónica 
e hilarante de la inexistencia de Don Quijote y del lector mismo, luego de 
pasar por el tamiz de los diferentes postulados teóricos que han declarado, 
de forma subsecuente, la muerte del autor y del texto, para luego cuestionar 
su linealidad, su intertextualidad y su diferencia.

Al llegar a este punto del baratario de la teoría cultural contemporánea, veo 
que no solo supuestamente no existe Don Quijote —ni como obra ni como 



308

Reseñas

texto; cuanto más, se queda en una mancha intertextual algo indistinta—, 
sino que no existe tampoco ningún posible lector simultáneo con esta lectura 
de las teorías de la lectura actuales, o sea, yo.

Esta conclusión algo desconcertante me deja con una duda: que no exista 
yo, bien puede ser, aunque el mismo Don Quijote me advierte que “no hay 
otro yo en el mundo”. Poca consolación si viene de un ente ficticio, inexistente. 
La vida es, en fin, una ilusión pasajera, un sueño, y bien trabajoso por lo 
demás. Pero tengo aquí en mis manos un bulto de papeles impresos que lee 
Don Quijote de la Mancha. ¿Qué hago? ¿Me quedo con la teoría o con Don 
Quijote? ¿Cuál de los dos es más quijotesco? Puede que Don Quijote no 
exista, pero parece que tiene más vida que todos nosotros. (348)

Así finaliza su ensayo cuestionando la capacidad de las teorías literarias 
para iluminar la obra y comprenderla en la materialidad de su textualidad. 
Si este ensayo es leído al final de la recopilación, el lector podrá identificar 
el tono cómico e irónico del autor, que muchas veces intenta alejarse del 
tono serio y amodorrado de muchos teóricos literarios. De modo que, a lo 
largo de sus quince ensayos, Volek plantea esos despistemes, aquellas am-
bigüedades teóricas que merece la pena revisar en el presente para hacerse 
un criterio propio, tanto de las perspectivas teóricas de la literatura, como 
de las narrativas latinoamericanas. 

Laura Rubio León
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, Colombia



Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 309-314
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

Índice acumulativo de artículos publicados en Literatura: teoría, 
historia, crítica, volumen 21 – 2019

Número Páginas Autor y título

1 225-252 Cid Hidalgo, Juan Daniel

Larco: museo, memoria, déjà vu

Larco: Museum, Memory, Déjà vu

Larco: museu, memória, déjà vu 

2 83-103 Croce, Marcela

Comparatismo latinoamericano, una teoría cultural entre 
lo comarcano y lo supranacional 

Latin American Comparative Studies: A Cultural Theory 
between the Regional and the Supranational 

Comparatismo latino-americano: uma teoria cultural entre o 

comarcano e o supranacional

2 229-264 De la Cruz, Katia

Elementos y simbolismo del arquetipo filosófico 
afrocaribeño de Oshún en la obra Del amor y otros 
demonios

Elements and Symbolism of the Afro-Caribbean 
Philosophical Archetype of Oshún in Of Love and Other 
Demons 

Elementos e simbolismo do arquétipo filosófico afro-caribenho de 

Oxum na obra Do amor e outros demônios 



310

Índice acumulativo, volumen 21 – 2019

1 35-60 Hernández de la Fuente, David

Versiones griegas y españolas de “Calila y Dimna”, más un 
ejemplo de ornitología fantástica

Greek and Spanish Versions of “Kalila and Dimna”, with an 
Example of Fantastic Ornithology

Versões gregas e espanholas de “Calila e Dimna”, mais um exemplo 

de ornitologia fantástica

2 105-129 Herrera Pardo, Hugo,  
y Douglas Kristopher Smith 

Políticas del valor. Reseña y traducción en la universidad 
neoliberalizada

Politics of Value. Reviews and Translation in the Neoliberal 
Academy

Políticas de valor. Resenha e tradução na universidade 

neoliberalizada

2 173-200 Incaminato, Natalí

Jacques Derrida en Josefina Ludmer. Clases 1985 y El 
género gauchesco. Un tratado sobre la patria: ley, límite, 
indecibilidad y autorreferencia

Jacques Derrida in Josefina Ludmer. Clases 1985 and El gé-
nero gauchesco. Un tratado sobre la patria: Law, Boundary, 
Unsayability, and Self-Reference 

Jacques Derrida em Josefina Ludmer. Classes 1985 e O gênero 

gauchesco. Um tratado sobre a pátria: lei, limite, indecidibilidade e 

autorreferência



311

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 309-314

2 131-171 Laverde Ospina, Alfredo

Ensayo y crítica literaria: espacio discursivo  
del “intelectual en acción”. José Lins do Rego

Essay and Literary Criticism: The Discursive Space  
of the “Intellectual in Action”. José Lins do Rego

Ensaio e crítica literária: espaço discursivo do “intelectual em ação”. 

José Lins do Rego

1 13-33 Lin, Ching-Yu

Crítica y poética en los ensayos de Ángel Crespo

Criticism and Poetics in the Essays of Ángel Crespo

Crítica e poética nos ensaios de Ángel Crespo

1 93-116 López Mendez, Margarita

Construction déterministe du personnage féminin chez 
Émile Zola et Miguel De Carrión

Construcción determinista del personaje femenino en las 
obras de Emile Zola y Miguel de Carrión

Deterministic Construction of Female Characters in the Works of 

Emile Zola and Miguel de Carrión

1 167-195 Luza, Armando, y Mario Samaniego

La lucha por la palabra en Las últimas familias de Tomás 
Guevara: traduciendo la alteridad

The Struggle for the Word in Las últimas familias by Tomás 
Guevara: Translating Alterity

A luta pela palavra em Las últimas familias de Tomás Guevara: 

traduzindo a alteridade



312

Índice acumulativo, volumen 21 – 2019

2 49-82 Remedi, Gustavo

La teoría inevitable: el proceso de la teoría literaria y el 
desafío de la transmodernidad

The Inevitability of Theory: The Process of Literary Theory 
and the Challenge of Trasnmodernity 

A teoria inevitável: o processo da teoria literária e o desafio da 

transmodernidade

1 61-91 Romero-López, Dolores, y José Luis  
Bueren Gómez-Acebo

La colección Literatura de Quiosco en Mnemosine, 
Biblioteca Digital de la Otra Edad de Plata (1868-1936): 
hacia la redefinición del canon literario a través de 
metadatos

The “Literatura de Quiosco” Collection in Mnemosyne, 
Digital Library of the Other Silver Age (1868-1936): Toward 
the Redefinition of the Literary Canon through Metadata 

A colecao “Literatura de Quiosco” em Mnemosine, Biblioteca Digital 

de la Otra Edad de Plata (1868-1936): para a redefinição do cânone 

literário através de metadados

1 117-141 Rozotto, David

El criollismo en la América de habla hispana: revisita 
y reflexiones sobre el patrimonio de una literatura 
centenaria

Criollismo in Spanish America: Reflections on the Legacy of 
a Century-Old Literature

O crioulismo na America de fala hispanica: revisita e reflexoes sobre 

o patrimonio de uma literatura centenaria



313

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 309-314

1 143-165 Sagastume, Jorge

Isaías Lerner: diferentes metodologías en la crítica 
literaria cervantina 

Isaías Lerner: Different Methodologies in Literary Criticism 
on Cervantes 

Isaías Lerner: diferentes metodologias na crítica literária cervantina 

2 201-227 Siega, Paula Regina

Literatura colonial como espaço de disjunção: 
a historiografia literária brasileira no contexto 
latino-americano

Literatura colonial como espacio de disyunción: 
la historiografía literaria brasileña en el contexto 
latinoamericano

Colonial Literature as a Space of Disjunction: Brazilian Literary 

Historiography in the Latin American Context 

1 197-223 Stedile Luna, Verónica

Políticas de la creación. El surrealismo como 
supervivencia en las lecturas de Walter Benjamin, 
Maurice Blanchot y George Bataille

Politics of Creation. The Persistence of Surrealism in the 
Readings of Walter Benjamin, Maurice Blanchot, and 
Georges Bataille

Políticas da criação. O surrealismo como sobrevivência nas leituras 

de Walter Benjamin, Maurice Blanchot e George Bataille



314

Índice acumulativo, volumen 21 – 2019

2 21-48 Viviescas, Víctor

Actualidad del pensamiento crítico de la diferencia en y 
desde América Latina

Actuality of the Critical Thinking of Difference in and from 
Latin America 

Atualidade do pensamento crítico da diferença na — e a partir da — 

América Latina

1 253-276 Zabala, Óscar

Los Moriscos (1845) de Juan José Nieto: evaluación estética 
de la Guerra de los Supremos (1840-1845)

Los Moriscos (1845) by Juan José Nieto: Aesthetic Evaluation 
of the War of the Supremes (1840-1845)

Los Moriscos (1845) de Juan José Nieto: avaliação estética da Guerra 

de los Supremos (1840-1845)



Literatura: teoría, historia, crítica es una publicación semestral del Departamento 
de Literatura de la Universidad Nacional de Colombia que se propone, principalmente, 
impulsar y presentar trabajos de investigación sobre literatura. Son bienvenidas 
todas las colaboraciones de rigor académico que debatan cuestiones relativas a la 
teoría, la crítica y la historia de la literatura. En el pasado hemos publicado ensayos 
de académicos y críticos como Roberto González Echevarría, Eduardo Camacho 
Guizado y Vladimir Just, además de artículos y entrevistas de escritores como Nuno 
Júdice, Eduardo Chirinos, Ricardo Cano Gaviria y Roberto Burgos Cantor.

Se recibirán únicamente artículos inéditos originales y traducciones de trabajos 
destacados en el campo de los estudios literarios. Los textos pueden ser producto 
de proyectos de investigación, reflexión personal o artículos académicos en el área. 
El comité de redacción de la revista nombrará dos pares académicos nacionales 
o extranjeros que darán un concepto sobre los artículos y recomendarán o no 
su publicación. La revista utiliza el sistema de citación de la Modern Language 
Association (MLA). Se aceptan artículos en español, inglés, francés y portugués. Los 
textos deben ser enviados en formato de texto (.doc y .docx) al correo electrónico 
revliter_fchbog@unal.edu.co.

convocatoria

Revista del Departamento de Literatura 
de la Universidad Nacional de Colombia

numero miscel áneo
vol. 23, n.º 1 (2021)

Fecha límite de recepción: 31 de mayo de 2020
Fecha de publicación: 1 de enero de 2021

http://www.literaturathc.unal.edu.co/
revliter_fchbog@unal.edu.co

•



Pautas de presentación
Se recibirán únicamente artículos y notas inéditas, que estén escritos en los idiomas 

oficiales de la revista: español, inglés, portugués o francés. También se aceptarán 
traducciones al español de trabajos destacados en los temas del número y con poca 
difusión en nuestro contexto. La revista utiliza el sistema de citación mla. Se pide a 
los autores interesados, antes de someter un trabajo a evaluación, que consulten las 
políticas y pautas completas de la revista en su página web de scielo: http://www.
scielo.org.co/revistas/lthc/einstruc.htm

Cronograma y envío
La recepción de trabajos para este número misceláneo estará abierta hasta mayo 

31 del 2020. Los trabajos serán sometidos, inmediatamente se reciban, a filtro editorial 
y evaluación de los pares (cuando proceda).

Únicamente se aceptarán (y confirmarán) postulaciones de trabajos al correo 
electrónico oficial de la revista: revliter_fchbog@unal.edu.co.

Favor enviar cualquier inquietud, pregunta o propuesta sobre este número 
misceláneo a dicho correo.



Literatura: teoría, historia, crítica is a bi-annual publication of the Literature 
Department of the Universidad Nacional de Colombia which aims to promote and 
present research on literature. All academic contributions debating issues relating to 
theory, criticism and history of literature are welcome. In the past we have published 
essays by academics and critics such as Roberto González Echevarría, Eduardo 
Camacho Guizado and Vladimir Just and articles and interviews from writers such as 
Nuno Júdice, Eduardo Chirinos, Ricardo Cano Gaviria and Roberto Burgos Cantor.

Only unpublished and original articles as well as translations of works in the field 
of literary studies will be accepted. The work can be the product of research projects, 
personal reflection or academic articles in the area. The journal’s editorial committee 
shall appoint two Colombian or foreign academic peers who will issue an opinion on 
the articles and recommend their publication or not. The journal uses the Modern 
Language Association (mla) citation system. Articles in Spanish, English, French and 
Portuguese are accepted. Texts must be submitted in text format (.doc and .docx files) 
to the email address revliter_fchbog@unal.edu.co.

call for papers

Journal of the Literature Department  
of the Universidad Nacional de Colombia

miscell aneous edition
vol. 23, n.º 1 (2021)

Deadline for submission: May 31, 2020
Date of publication: January 1, 2021

http://www.literaturathc.unal.edu.co/
revliter_fchbog@unal.edu.co

•



Presentation Guidelines
We shall only receive unpublished articles written in the journal’s official langua-

ges: Spanish, English, Portuguese, or French. We shall also accept translations into 
Spanish of relevant studies in the field, which are not widely known in our context. 
We request that interested authors consult the journal’s full policies and guidelines 
before submitting their texts for evaluation. The journal uses the mla citation system. 
This information can be found on the journal’s scielo web page: http://www.scielo.
org.co/ revistas/lthc/einstruc.htm

Timeline and Submission
The deadline for submitting articles for this for this miscellaneous issue is May 

31 2020. As soon as contributions are received, they shall be immediately reviewed 
by editorial staff and sent to peer evaluation (when appropriate).

Contributions shall only be accepted via e-mail at the journal’s official mailbox: 
revliter_fchbog@unal.edu.co.

Confirmation of receipt shall also be sent by e-mail.
If you have any concerns, questions, or proposals regarding this miscellaneous 

issue, please send them to the journal’s e-mail address.



Literatura: teoría, historia, crítica é uma publicação semestral do Departamento 
de Literatura da Universidad Nacional de Colombia que se propõe, principalmente, 
impulsionar e apresentar trabalhos de pesquisa sobre literatura. São bem-vindas todas 
as colaborações de rigor acadêmico que debatam questões relativas à teoria, à crítica e 
à história da literatura. Já publicamos ensaios de acadêmicos e críticos como Roberto 
González Echevarría, Eduardo Camacho Guizado e Vladimir Just, bem como artigos e 
entrevistas de escritores como Nuno Júdice, Eduardo Chirinos, Ricardo Cano Gaviria 
e Roberto Burgos Cantor.

Serão recebidos unicamente artigos inéditos e originais, bem como traduções de 
trabalhos destacados no campo dos estudos literários. Os trabalhos podem ser produto 
de projetos de pesquisa, reflexão pessoal ou artigos acadêmicos na área. O comitê 
editorial da revista nomeará dois pares acadêmicos nacionais ou estrangeiros que darão 
o conceito sobre os artigos e recomendarão ou não sua publicação. A revista utiliza o 
sistema de citação da Modern Language Association (mla). Aceitam-se artigos em 
espanhol, inglês, francês e português. Os textos devem ser enviados em formato de 
texto (arquivos .doc e .docx) ao e-mail revliter_fchbog@unal.edu.co.

edital

Revista do Departamento de Literatura  
da Universidad Nacional de Colombia

número variad o
vol. 23, n.º 1 (2021)

Data limite para envio de artigos: 31 de maio  
de 2020

Data da publicação: 1 de janeiro de 2021

http://www.literaturathc.unal.edu.co/
revliter_fchbog@unal.edu.co

•



Normas de apresentação

Serão recebidos unicamente artigos e anotações inéditas, que estejam escritos 
nos idiomas oficiais da revista: espanhol, inglês, português ou francês. Também 
serão aceitas traduções ao espanhol de trabalhos destacados nos temas do número 
e com pouca difusão em nosso contexto. A revista utiliza o sistema de citação mla. 
Pede-se aos autores interessados, antes de submeterem um trabalho à avaliação, que 
consultem as políticas e normas editoriais completas da revista em sua página web 
de scielo: http://www.scielo.org.co/revistas/lthc/einstruc.htm

Cronograma e envio

A recepção de trabalhos para este número variado estará aberta até maio 31 de 
2020. Os trabalhos serão apresentados imediatamente para que recebam o filtro 
editorial e a avaliação dos pares avaliadores (quando for o caso).

Unicamente serão aceitos (e confirmados) trabalhos enviados ao e-mail oficial 
da revista: revliter_fchbog@unal.edu.co.

Por favor, enviar qualquer dúvida, pergunta ou proposta sobre este número 
variado ao e-mail da revista.



La revue Literatura: teoría, historia, crítica est une publication académique du 
Département de Littérature de l’Université Nationale de Colombie, paraissant tous 
les semestres, et qui a pour objectif principal la diffusion de travaux de recherche en 
littérature. Toutes les contributions abordant avec rigueur des sujets relatifs à la théorie, 
à la critique et à l’histoire de la littérature sont les bienvenues. Dans le passé, la revue 
lthc a publié des essais et des articles signés par des universitaires et des critiques 
comme Roberto González Echevarría, Eduardo Camacho Guizado et Vladimir Just, 
ainsi que des articles et des entretiens de Nuno Júdice, Eduardo Chirinos, Ricardo 
Cano Gaviria et Roberto Burgos Cantor.

Nous recevons uniquement des articles inédits et des traductions importantes 
pour le champ des études littéraires. Les textes peuvent être des résultats de projets de 
recherche, des notes de réflexion ou des articles académiques en littérature. Le comité 
de rédaction désignera deux évaluateurs appartenant à des universités colombiennes 
ou étrangères pour évaluer les articles et recommander ou non leur publication. La 
revue suit les normes de citation de la Modern Language Association (mla). Nous 
acceptons les contributions écrites en espagnol, français, portugais ou anglais. Les 
auteurs doivent envoyer leurs contributions en format de texte (.doc et .docx) au 
courrier électronique : revliter_fchbog@unal.edu.co

appel á contributions

Revue du Département de Littérature  
de l’Université Nationale de Colombie

número miscell anée
vol. 23, n.º 1 (2021)

Date limite d’envoi des contributions:  
le 31 mai 2020

Lancement de la revue: le 1er de janvier 2021

http://www.literaturathc.unal.edu.co/
revliter_fchbog@unal.edu.co

•



Normes de présentation des travaux

Le comité éditorial de la revue Literatura: teoría, historia, crítica recevra unique-
ment des travaux inédits et originaux écrits dans une des langues officielles de notre 
publication (espagnol, français, portugais ou anglais). Nous publions également des 
traductions en espagnol de travaux importants, et peu connus dans notre milieu 
universitaire, qui abordent les thèmes traités dans le numéro. La revue suit les normes 
de citation de la Modern Language Association (mla). Nous demandons aux auteurs 
intéressés, avant de soumettre leurs contributions au processus d’évaluation, de bien 
vouloir consulter les politiques et les normes de présentation de la revue sur son site 
web: http://www.scielo.org.co/revistas/lthc/einstruc.htm

Calendrier pour l’envoi des contributions

Le comité éditorial de la revue recevra les contributions pour le prochain numéro à 
thématique libre jusqu’en mai 31 2020. Les contributions seront soumises immédiatement 
au processus d’évaluation académique de double relecture anonyme (le cas échéant).

Les auteurs doivent envoyer leurs contributions au courriel électronique de la 
revue (revliter_fchbog@unal.edu.co) ou au travers de la plateforme Open Journal 
System (voir www.literaturathc.unal.edu.co). Le comité éditorial ne recevra aucun 
travail envoyé en version imprimée.

Pour toute information complémentaire à propos de ce numéro, n’hésitez pas à 
nous contacter.Por favor, enviar qualquer dúvida, pergunta ou proposta sobre este 
número variado ao e-mail da revista.



Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 323-333
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

instrucciones para los autores

ISSN 0123-5931 versión impresa

http://www.literaturathc.unal.edu.co/
revliter_fchbog@unal.edu.co

•

Alcance y política editorial

lthc ha formulado unas políticas que sirven para orientar su proyecto edi-
torial y definir el contexto en el que interactúan sus diferentes colaboradores.

Servicio a la disciplina. La revista tiene como propósito validar y di-
fundir el conocimiento en los estudios literarios. Su enfoque es académico 
y propiciará el debate de argumentos, los planteamientos críticos y la 
investigación en el área.

Estructura editorial. La revista está constituida por dos áreas: la de 
Dirección editorial y la de Gestión editorial. La Dirección editorial la integra 
el editor jefe y tres comités académicos de apoyo (comité asesor interno, 
comité editorial y comité científico). Todos los comités están integrados por 
profesores investigadores de diversos campos de los estudios literarios. El 
equipo de Gestión lo conforma un editor responsable de la coordinación 
editorial y sus respectivos asistentes editoriales o auxiliares. También hacen 
parte del equipo los editores académicos asociados o los editores invitados 
a dirigir los números especiales.

Gestión y edición. La revista procurará que su gestión editorial y todos 
sus procesos, incluyendo la edición de los números, sean claros y eficientes. 
El equipo editorial mantendrá una comunicación directa y fluida con sus 
diferentes colaboradores para facilitar la recepción, evaluación y decisión 
sobre los trabajos que se someten a la revista.



324

Instrucciones para los autores

Proceso de arbitraje. Todos los trabajos que se postulan a la revista serán 
sometidos a un proceso de arbitraje. Los artículos se evalúan a través de un 
sistema de arbitraje “doble ciego”, en el que participan investigadores expertos 
en los temas. Usualmente, cada artículo es leído por dos o tres evaluadores, 
antes de tomar una decisión sobre su publicación. Las notas y traducciones 
son evaluadas por un árbitro externo o por un integrante de la Dirección 
editorial. La evaluación de las reseñas o de las entrevistas también estará a 
cargo de un solo evaluador, que puede ser uno de los editores de la revista. 
Los trabajos que se publican en las ediciones especiales no tendrán ninguna 
prerrogativa en su proceso de evaluación; se gestionarán bajo los mismos 
criterios que los números misceláneos.

Asimismo, los trabajos que postulen el editor o algún colaborador que 
pertenezca al equipo de Dirección o Gestión de la revista se evaluarán en 
condiciones iguales, según los protocolos que se determinen para garantizar 
un arbitraje “ciego” e independiente.

Conflicto de intereses. La revista procurará que sus diferentes cola-
boradores participen de la manera más independiente posible, de modo 
que no se afecte el desarrollo de los procesos editoriales y académicos, y 
sus resultados. Los autores y los evaluadores deben revelar los potenciales 
conflictos de intereses que tengan y que puedan comprometer el arbitraje, 
o afectar la calidad de los contenidos que se publican.

Confidencialidad. Los pormenores del proceso de evaluación de los 
trabajos y la identidad de sus involucrados serán únicamente de conoci-
miento del equipo de la revista, no de terceras partes. La identidad de los 
evaluadores siempre se mantendrá en reserva, como lo indica el sistema de 
arbitraje “doble ciego”.

Financiamiento y costos de publicación. La revista no tiene fines co-
merciales y es financiada con recursos de la Facultad de Ciencias Humanas 
de la Universidad Nacional de Colombia en Bogotá. Todo el proceso de 
publicación es gratuito para los autores.

Acceso a los contenidos. Los artículos se publican en acceso abierto, en 
su versión en línea, bajo una licencia Creative Commons de “atribución, no 
comercial, sin derivar” (by-nc-nd), a través de una plataforma de Open 
Journal Systems en: www.literaturathc.unal.edu.co. Los autores pueden 
autoarchivar, en la versión del editor, los trabajos que publiquen en la 
revista. Sin embargo, sugerimos también enlazar o proporcionar el doi 



325

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 323-333

(identificador de objeto digital) de ese trabajo publicado en nuestro sitio web, 
desde páginas web personales del autor o desde repositorios institucionales 
y académicos. La revista se puede considerar una publicación “azul”, según 
la clasificación Sherpa Romeo.

Para los lectores que así lo prefieran, la revista edita una versión impresa 
que se puede adquirir bajo la modalidad de suscripción (revliter_fchbog@
unal.edu.co).

Retractaciones, correcciones y retiro de textos publicados. Si después 
de la publicación de un texto en la revista, se descubre que este tiene graves 
errores que comprometen sus contenidos, si hay evidencia de plagio o de 
que ha sido publicado previamente, sin que el editor haya sido notificado, 
se emitirá una retractación y se marcará con una nota en sus metadatos y en 
todas las páginas del artículo. Además, si luego de la publicación se detecta 
que el texto tiene un error involuntario que afecta parte de su integridad, 
se podrá emitir una corrección que se publicará en la revista y se incluirá 
en la versión digital del texto.

Finalmente, si un texto presenta un problema ético serio, que tiene 
repercusiones legales, podrá ser retirado de la revista después de publicado, 
en su versión digital, y se mantendrán únicamente sus metadatos con una 
nota aclaratoria de la razón de su retiro.

Ética. La revista ha formulado un código de ética para autores y eva-
luadores, que se puede consultar en el último apartado de este documento, 
y se acoge a las orientaciones del Committee on Publication Ethics (cope), 
en lo que atañe a las buenas prácticas de publicación y a la resolución de 
posibles conflictos.

Forma y preparación de manuscritos

A continuación, describimos los tipos de trabajos que se publican en lthc:

Artículos. Son textos de carácter expositivo, argumentativo o de reflexión, 
producto de  investigaciones o revisiones exhaustivas de la bibliografía perti-
nente, que hacen una contribución original al tema o proponen una posición 
personal y crítica con respecto al mismo. Los artículos hacen contribuciones 
importantes a los debates de la disciplina. Su extensión oscila entre ocho mil 
(mínimo) y doce mil palabras (máximo), incluyendo referencias.



326

Instrucciones para los autores

Notas. Son textos de carácter general en los que el autor ofrece un punto 
de vista o analiza un tema de coyuntura, una obra, o un asunto académico 
de interés para la comunidad de los estudios literarios. Su extensión es de 
cinco mil palabras (máximo), incluyendo referencias.

Reseñas bibliográficas. Son textos de carácter divulgativo, en los que se 
hace una aproximación crítica a uno o varios textos publicados, que sean 
de interés para la comunidad de los estudios literarios. Se privilegiarán 
las reseñas de textos publicados en los dos últimos años que anteceden al 
momento de la postulación a la revista. Su extensión oscila entre dos mil 
(mínimo) y tres mil palabras (máximo).

Traducciones. Las traducciones tienen un carácter divulgativo y se 
privilegiará la publicación de textos críticos, teóricos, de importancia para 
los estudios literarios, que hayan tenido una difusión limitada entre los 
lectores hispanohablantes.

Entrevistas. Son producto de un diálogo con un escritor, crítico, 
investigador o académico de renombre, acerca de su obra, su trayectoria, 
o sobre temas actuales y polémicos en el campo de la literatura.

Originalidad. Los trabajos que los autores postulan a la revista deben 
ser creaciones originales, propias, que respeten los derechos de autor, y no 
deben haber sido publicados por otros medios o en otros idiomas (salvo 
el caso de las traducciones).

Si versiones previas de los trabajos han sido difundidos como literatura 
gris, documentos de trabajo (preprints), en repositorios institucionales o 
páginas web personales o institucionales, en principio, no constituirían 
un inconveniente para su publicación en la revista pero solicitamos a los 
autores que nos indiquen cuándo y bajo qué condiciones se ha dado tal 
prepublicación o divulgación preliminar.

Idiomas. La revista publica artículos y notas escritos en español, inglés, 
portugués y francés.

Formato. Los trabajos deben enviarse en formato Word, sin restricciones 
(completamente editable). Las tablas y figuras que acompañan el texto, 
si es el caso, deben entregarse en un formato editable, no en formato de 
imágenes. Las imágenes o fotografías deben remitirse en una resolución 
mínima de 600 dpi en archivos jpeg.



327

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 323-333

Envío de los trabajos. Los autores deben enviar su trabajo por correo 
electrónico (revliter_fchbog@unal.edu.co) o a través de la plataforma de 
Open Journal Systems de la revista (www.literaturathc.unal.edu.co); no se 
aceptarán ni se procesarán trabajos que se remitan en impreso. 

Información de los autores. Al momento de enviar un trabajo, cada uno de 
los autores debe adjuntar una versión resumida o completa de su currículum vitae. 
Además, en la página inicial del trabajo deben hacer una descripción concisa 
de su perfil académico, con la siguiente información: nombre bibliográfico 
completo, grado académico más alto y área, cargo, dependencia, universidad u 
organización a la que está adscrito, ciudad, país y correo electrónico institucional.

Ejemplo
Patricia Simonson, doctora en narrativa norteamericana del siglo XIX, 

profesora asociada del Departamento de Literatura, Universidad Nacional de 
Colombia, Bogotá, Colombia. Correo electrónico: psimonson@unal.edu.co.

Título de los trabajos. El título de los trabajos debe ser conciso y se 
espera que corresponda al tema que se está tratando.

Resúmenes y palabras clave. Los artículos deben incluir un resumen 
analítico que no supere las 150 palabras. Se espera que los resúmenes respon-
dan, en su estructura, a las siguientes preguntas: 1) ¿cuál es el propósito del 
artículo?; 2) ¿cómo se desarrollan lógicamente los temas o contenidos en el 
artículo?; 3) ¿cuál es el punto de vista principal del autor o la contribución 
del artículo?; 4) ¿cuáles son las conclusiones, repercusiones o aspectos a 
resaltar y de interés para el lector?

Las notas llevarán un resumen de 100 palabras (máximo) en el idioma 
original en el que estén escritas. En este resumen debe especificarse el 
propósito de la nota y los temas que se abordarán.

Las palabras clave que acompañan los resúmenes deben oscilar entre 
tres (mínimo) y seis (máximo) y, al igual que el título, deben corresponder 
a los contenidos desarrollados en el texto.

Cuerpo del texto. La organización de los contenidos depende de la 
intención del texto y de la forma en que el autor pretende llegar de manera 
más efectiva a sus lectores. No sugerimos aquí un esquema único para 
escribir un artículo de investigación, reflexión o revisión en los estudios 



328

Instrucciones para los autores

literarios. Sin embargo, pedimos a los autores que procuren siempre la 
claridad en sus planteamientos. Es importante que el lector reciba con nitidez 
el mensaje del trabajo, que sepa cuál es su contribución, y que la calidad 
de la escritura o la organización de los contenidos no sea un obstáculo en  
ese propósito.

Tablas y figuras. Las tablas y figuras que se incluyen en los trabajos deben 
referenciarse en el cuerpo del texto y su aparición debe estar próxima al 
apartado en donde se hace la referencia. Tanto tablas como figuras deben 
llevar numeración arábiga, según sea su orden de aparición, título y fuente. 
Para las tablas, su número y título va en la parte superior y la fuente, en la 
inferior. Para las figuras, tanto el número, como el título y fuente se indican 
en la parte inferior.

Notas al pie. El uso de notas al pie en el cuerpo del texto se puede justificar 
para dos propósitos: 1) indicar al lector una referencia, texto o autor que 
permita ampliar o profundizar en el tema que se está tratando; 2) hacer una 
aclaración o dar una información adicional que puede ser útil para el lector.

Agradecimientos. Si el artículo o la nota surgen de un proyecto de 
investigación financiado por una universidad u organización, o si el autor 
considera que debe mencionar a aquellos que de alguna forma contribuyeron 
en la investigación o en la escritura del texto, puede incluir al final del trabajo 
(después del listado de referencias) un apartado de agradecimientos. Se 
espera que ese apartado no supere las 100 palabras.

Estilo de citación y referencias. La revista sigue las normas de la Modern 
Language Association (mla) para citar en el texto y para construir el listado 
final de referencias que debe aparecer en cada trabajo.

¿Cómo citar en el texto?

El estilo mla usa la llamada citación parentética para hacer una referencia 
a un autor o publicación dentro del cuerpo del texto.

Por ejemplo, si se toma literalmente un apartado de un texto, la fuente 
debe incluirse entre paréntesis, con el apellido del autor y número de página, 
sin signos ortográficos, separados por un espacio:



329

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 323-333

“No ganaba nada con preguntarse qué hacía allí a esa hora y con esa gente, 
los queridos amigos tan desconocidos ayer y mañana, la gente que no era 
más que una nimia incidencia en el lugar y en el momento” (Cortázar 206).

Si el autor del texto se menciona y no hay lugar a confusiones, se puede 
incluir solo el número de página luego de la cita:

Algunas veces, Cortázar utiliza el discurso indirecto libre: “No ganaba nada 
con preguntarse qué hacía allí a esa hora y con esa gente, los queridos amigos 
tan desconocidos ayer y mañana, la gente que no era más que una nimia 
incidencia en el lugar y en el momento” (206).

En el caso de que se estén citando varios trabajos de un mismo autor 
dentro de un párrafo, se puede incluir entre paréntesis un fragmento del 
título de la obra, con la página que corresponda, para diferenciar cada 
referencia. Si se trata de un libro se debe poner en letra cursiva y si es un 
artículo o capítulo, entre comillas:

Aquí vemos que Salinger, tanto en su narrador en primera persona (El 
guardián  5), como en tercera (“El tío Wiggily” 22)…

Si se están citando varias obras de un autor o hay varias entradas del 
mismo autor en el listado de referencias, y no se menciona su nombre en 
el texto o apartado referenciado, también se puede incluir el apellido entre 
el paréntesis para evitar confusiones, separado por una coma:

(Salinger, “El tío Wiggily” 22)

Cuando en el listado de referencias hay dos o más autores diferentes pero 
con un mismo apellido, se puede incluir la inicial del nombre cada vez que 
se cite en el cuerpo del texto para diferenciar la fuente (o incluso el nombre 
completo, si llegaran a coincidir las iniciales):

(C. Hernández 24) y (P. Hernández 35)
(Jorge Gómez 13) y (José Gómez 65)



330

Instrucciones para los autores

Para citar obras dramáticas, se puede incluir el acto, la escena y los versos 
numerados entre paréntesis, separando cada ítem con un punto, luego del 
fragmento que se esté citando. En el caso de citar diferentes secciones de 
una obra, se debe incluir primero, entre paréntesis, la página o el rango de 
páginas; luego se indica el volumen, número, capítulo, sección o apartado, 
separado por punto y coma, y espacio: (89; cap. 2).

¿Cómo construir las referencias?

Debemos resaltar que en mla es importante confirmar e indicar el 
formato de la entrada bibliográfica (impreso, digital, web, podcast, etc). 
El seguimiento correcto de este estilo de citación implica que los autores 
sigan al detalle las convenciones y los signos ortográficos que se indican 
y en donde se indican (uso de comillas, letra cursiva, dos puntos, punto, 
paréntesis, etc.), según sea el tipo de entrada.

A continuación, ofrecemos algunos ejemplos de los casos más comunes 
en las referencias:

Libro
Arango, José Manuel. Poesía completa. Medellín: Editorial Universidad 

de Antioquia, 2003. Impreso.

Capítulo de libro
Scholem, Gershom. “Cábala y mito”. La cábala y su simbolismo. México: 

Siglo xxi, 2005. 95-129. Impreso.

Artículo de una revista
Castro Ramírez, Bibiana. “José Lezama Lima y su propuesta de crítica 

literaria para América Latina”. Literatura: teoría, historia, crítica 9 (2007): 
79-122. Impreso.

Artículo electrónico
Ramey, James. “Bajtín y el giro espacial: intertextualidad, vanguardismo, 

parasitismo”. Literatura: teoría, historia, crítica 15.2 (2013): 69-95. Web. 3 de 
marzo del 2014.



331

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 323-333

Los autores deben tener en cuenta que el listado de referencias de los 
trabajos y las citas que se hacen en el cuerpo del texto deben corresponder 
perfectamente. Es decir, no se debe incluir en el listado una referencia que 
no se haya usado en el cuerpo del texto, ni tampoco omitir en el listado 
alguna fuente que se haya incluido en el texto.

La organización de cada entrada bibliográfica se hará por apellido del 
autor, en orden alfabético.

Consideraciones éticas

Autores

Antes de participar en la revista, se espera que los autores tengan en 
cuenta las siguientes consideraciones:

Pautas y cuidado de los textos. La revista tiene unas normas formales de 
presentación de los trabajos que se espera que los autores lean, entiendan y 
apliquen en sus escritos. Asimismo, la revista no recibe borradores de trabajos 
sino versiones revisadas cuidadosamente. La entrega de textos coherentes, 
escritos con esmero, es un factor que se valora positivamente en su lectura.

Exclusividad en la postulación. Los trabajos que se presentan a la 
revista no deben haber sido postulados simultáneamente a otras. Esto 
puede comprometer la originalidad de los trabajos y los derechos sobre su 
publicación. Si el autor, en algún punto del proceso, considera que debe 
someter su trabajo a otra revista, debe primero consultarlo con el editor 
para formalizar su retiro.

Plagio. El uso de textos de otros autores por incorporación de apartados 
completos en el trabajo propio, reproducción de fragmentos, o parafraseo, 
sin que se realice una adecuada citación o se cuente con los permisos 
necesarios, no es aceptable.

“Refritos” o “autoplagio”. La postulación de textos que ya han sido 
publicados, en su idioma original o en otros idiomas, en contenido parcial 
o completo, no es aceptable. Se espera que la contribución de un trabajo a 
la disciplina de los estudios literarios no sea la misma, o muy parecida, a la 
de otras publicaciones del autor.



332

Instrucciones para los autores

Coautoría. La publicación de trabajos en coautoría no es una práctica 
usual en los estudios literarios. Pero, cuando esto suceda, se debe evitar 
la aparición de autores que no hayan tenido una participación real en la 
escritura. Un autor es aquel que ha hecho una contribución sustancial al 
texto, en el diseño y desarrollo de la investigación, o de la discusión que lo 
motiva, y que ha participado directamente en la escritura de borradores, 
correcciones y revisiones que llevaron a la versión final.

Diligencia. Los autores deben cumplir con las tareas que se derivan del 
proceso de arbitraje y publicación: correcciones sugeridas por los pares, 
entrega de versiones ajustadas, respuesta a observaciones de la edición 
(corrección de estilo, diagramación, revisión de pruebas), aprobación de 
finales. Todo esto debe hacerse en los plazos pactados con la revista. 

Contribución de los trabajos. El propósito de publicar un trabajo surge, 
casi siempre, de la intención de tener un diálogo con los lectores. En el 
caso de los trabajos académicos esos lectores están, en su mayoría, en la 
comunidad del área: profesores, investigadores, estudiantes de pregrado 
y posgrado. La efectividad de ese diálogo depende de la coherencia, de la 
solidez de los argumentos y de la contribución que se proponga con respecto 
a un horizonte de puntos de vista y de textos. Invitamos a los autores a hacer 
con sus trabajos una contribución a los estudios literarios, a tener posiciones 
críticas, a generar diálogos estimulantes, a plantear o retomar debates de 
interés para los lectores contemporáneos.

Evaluadores

Idoneidad. Los evaluadores solo deben aceptar la lectura de trabajos 
sobre temas que conozcan ampliamente. Si, luego de recibir un trabajo que 
aceptó leer, el evaluador encuentra que, por alguna circunstancia, no es de 
su interés o conocimiento debe informarlo al editor para que proceda a 
reasignar el trabajo.

Independencia. El arbitraje de la revista se realiza bajo un sistema “doble 
ciego” para garantizar, en lo posible, la independencia y rigurosidad de los 
conceptos. Si en algún punto de la lectura del trabajo, el evaluador encuentra 
que hay algún impedimento ético o conflicto de intereses que puedan afectar 
su concepto, debe informar al editor, sin demoras.



333

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 323-333

Enfoque de los conceptos. Se espera que los evaluadores aborden los 
trabajos desde una perspectiva académica, rigurosa y coherente. Los conceptos 
muy escuetos, pobres en argumentos para aprobar o rechazar un trabajo, 
no son aceptables. Los resultados del arbitraje deben ser de provecho para 
el autor y el editor. El autor debe poder replantear, corregir o validar su 
trabajo, gracias a los comentarios que reciba. El editor debe poder tomar 
una decisión argumentada sobre la publicación o rechazo de un trabajo, 
con base en las recomendaciones de los evaluadores. 

Diligencia. Los evaluadores deben pactar un plazo razonable con la 
revista, de acuerdo con sus circunstancias y disponibilidad de tiempo. Si, en 
el desarrollo de la evaluación, el cumplimiento del plazo de entrega resulta 
inviable, el evaluador debe informar al editor para reorganizar el cronograma 
inicialmente pactado. La respuesta oportuna a los autores depende también 
de la colaboración de los evaluadores.

Seguimiento. Los evaluadores deben procurar apoyar al editor para la 
verificación de versiones corregidas de los trabajos. El aporte del evaluador 
en este proceso permitirá que la versión que llegue a los lectores de la revista 
sea la mejor posible.

Suplantación. El editor y su equipo llaman a un evaluador a participar 
en la lectura de un trabajo luego de analizar su formación académica, 
trayectoria y experiencia en investigación y publicaciones. No es aceptable 
que un evaluador, luego de asumir la lectura de un trabajo, transfiera la 
responsabilidad de la evaluación a un tercero (ej. coinvestigador, estudiante 
de posgrado, etcétera).

Uso de información. Los trabajos que el evaluador recibe, en su mayoría, 
son inéditos y originales. Cualquier uso o apropiación indebida de los 
planteamientos, información o apartados de texto de los trabajos que recibe, 
será considerado como una falta ética de suma gravedad.



Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 334-343
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

instructions to authors

ISSN 0123-5931 versión impresa

http://www.literaturathc.unal.edu.co/
revliter_fchbog@unal.edu.co

•

Scope and editorial policy

lthc has formulated policies that serve to guide its editorial project and 
to define the context for interacting with its partners.

Service to the discipline. The journal aims to validate and disseminate 
knowledge in Literary Studies. Its focus is academic and it promotes debate, 
critical proposals and research in the area.

Editorial structure. The journal is composed of two areas: the editorial 
board and the managing editors. The editorial board includes the editor in 
chief and three academic support committees (internal advisory committee, 
editorial committee and scientific committee). All the committees are 
comprised of research professors from various fields of literary studies. The 
managing editors include the editor responsible for the editorial coordination 
and his/her respective editorial assistants. The team also includes associate 
academic editors or editors invited to lead special editions.

Management and editing. The journal will ensure that its editorial ma-
nagement and all processes, including the editing of the issues, are clear and 
efficient. The editorial team will maintain direct and fluid communication 
with its different partners to facilitate the reception, evaluation and decision 
of work submitted to the journal.

Peer-review process. All work submitted to the journal shall be subject 
to peer review. Articles are evaluated through a “double-blind” peer review 
system with the participation of expert researchers in the topic. Generally, 



335

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 334-343

every article is read by two or three reviewers before a decision is made on its 
publication. Notes and translations are evaluated by an external reviewer or 
by a member of the editorial committee. Evaluation of reviews or interviews 
will also be conducted by a single reviewer, who can be one of the editors of 
the journal. Work published in the special issues will not have any priority 
in the evaluation process; they will be treated under the same criteria as the 
miscellaneous issues.

Also, work proposed by the editor or any partner that belong to the editorial 
board or is a managing editor will be evaluated under equal conditions in 
accordance with protocols to ensure a “blind” and independent peer review.

Conflict of interest. The journal will ensure that the different partners 
participate in the most independent manner possible so as not to affect the 
academic and editorial processes and their results. Authors and reviewers 
must disclose potential conflicts of interest that have and that can compro-
mise the peer review or affect the quality of the contents that are published.

Confidentiality. The details of the evaluation process of the work and 
the identity of those involved shall only be known by the journal’s team, not 
by third parties. The identity of the reviewers will always be held in reserve, 
as indicated by the “double-blind” peer review system.

Publication costs. The journal has no commercial purposes and is sup-
ported with resources from the School of Human Sciences at the Universidad 
Nacional de Colombia in Bogotá. The entire publication process has no 
cost to the authors.

Access to our contents. The journal is published in open access, in its 
online version, under a Creative Commons license of “attribution, non-
commercial, no derivatives” (by-nc-nd), through an Open Journal Systems 
platform at: www.literaturathc.unal.edu.co. Self-archiving is allowed, in the 
editor’s version, from personal webpages or from institutional or thematic 
open acces repositories. However, we also suggest to link or to provide the 
doi (digital object identifier) to every work published in the journal. The 
journal can be considered as a “blue” publication, according to the Sherpa 
Romeo clasification.

For readers who so prefer, the journal publishes a printed version that 
is available by subscription (revliter_fchbog@unal.edu.co).

Retractions, corrections and withdrawal of published texts. If, after 
publication in the journal, an article is found to contain serious mistakes 



336

Instructions to authors

that compromise its contents, if there is evidence of plagiarism or previous 
publication and the editor has not been notified in time, a retraction will 
be issued and published in the metadata and on all the pages of the article. 
Further, if after publication, the text is found to contain a significant invo-
luntary error that partially affects its contents, a correction will be published 
and included in the html and pdf formats.

Finally, if a text presents a serious ethical issue which may lead to legal 
repercussions, it may be withdrawn from the digital version of the journal. 
In such cases, a note stating the reasons for withdrawal will be published, 
and only the article’s metadata will remain.

Ethics. The journal has formulated a code of ethics for authors and 
reviewers which can be consulted in the final section of this document and 
complies with the guidelines of the Committee on Publication Ethics (cope) 
in terms of good publication practices and the resolution of possible conflicts.

Form and preparation of manuscripts

Below, we describe the types of articles that are published in lthc:

Articles. The articles are expository, argumentative or reflective texts 
resulting from research or comprehensive review of the pertinent bibliography 
which make an original contribution to the subject or propose a personal 
and critical position with respect to the same. The articles make important 
contributions to the debates in the discipline. Their length ranges between 
eight thousand words (minimum) and twelve thousand words (maximum), 
including references.

Notes. These are texts of a general nature in which the author offers a 
point of view or analyzes a subject of conjuncture, a work, or an academic 
subject of interest for the community of literary studies. Their length is five 
thousand words (maximum), including references.

Bibliographical reviews. These are informative texts which take a critical 
approach to one or several texts that are of interest to the community of 
literary studies. Priority is given to texts published in the two years prior 
to the moment of submission to the journal. Their length ranges between 
two thousand words (minimum) and three thousand words (maximum).



337

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 334-343

Translations. The translations are informative in nature; priority will be 
given to the publication of critical, theoretical texts of importance for literary 
studies which have had limited diffusion among Spanish-speaking readers.

Interviews. These are the product of a dialogue with a writer, critic, 
researcher or well-known scholar, about his/her work, trajectory or about 
current and controversial issues in the field of literature.

Originality. The works that the authors submit to the journal must be 
their own original creations that respect copyrights and must not have 
been published in other media or in other languages (except in the case of 
translations).

Earlier works diffused as grey literature, preprints, in institutional repo-
sitories or personal or institutional websites would not in principle contitute 
a disqualification for publication in the journal but authors must indicate 
when and under what conditions such a pre-publication or preliminary 
diffusion has been made.

Languages. The journal publishes articles and notes written in Spanish, 
English, Portuguese and French.

Format. Work should be sent in Word format, without restrictions (fully 
editable). Tables and figures that accompany the text should be in editable 
format, not image format. Images or photographs should have a minimum 
resolution of 600 dpi in jpeg files.

Submissions. Authors must submit their work by email (revliter_fchbog@
unal.edu.co) or through the Open Journal Systems platform of the journal (www.
literaturathc.unal.edu.co); printed articles will not be accepted or processed.

Information on the authors. Each one of the authors must attach a 
summary or full version of his/her resume with submission of the work. 
In addition, the first page of the work must include a concise description 
of the author’s academic profile, with the following information: complete 
bibliographic name, highest academic degree and area, position, affiliated 
department and University or organization, city, country, institutional e-mail.

Example
Patricia Simonson, PhD in 19th century American narrative, Associate 

Professor of the Literature Department, Universidad Nacional de Colombia, 
Bogotá, Colombia. Email: psimonson@unal.edu.co.



338

Instructions to authors

Title of the work. The title of the work must be concise and correspond 
to the subject covered.

Abstracts and key words. Articles must include an analytic abstract not 
exceeding 150 words. The abstracts should answer the following questions: 1) 
what is the purpose of the article?; (2) how are the subjects or the contents 
in the article logically developed?; (3) what is the main point of view of 
the author or the contribution of the article?; (4) what are the conclusions, 
repercussions or aspects to highlight and of interest to the reader?

The notes abstracts will be no longer than 100 words long in the orginal 
language in which they are written. The abstract must clearly indicate the 
purpose of the note and the issues that are addressed.

Key words accompanying the abstract must be between three (minimum) 
and six (maximum) and like the title, must correspond to the content that 
is developed in the text.

Body of the text. The organization of the contents depends on the 
intention of the text and on the form in which the author aims to most 
effectively reach the readers. We are not suggesting here a unique format 
for an article of research, reflection, or review in literary studies. However, 
authors must always seek clearly in their approaches. It is important that 
the reader understand the message of the article clearly, understand its 
contribution, and that the quality of the writing or the organization of the 
contents is not an obstacle to this.

Tables and figures. The tables or figures included in the work must be 
referenced in the body of the text next to where the reference is made. Both 
tables and figures must be numbered with Arabic numerals according to 
their order of appearance, title and source. Table numbers and titles are 
placed above, with the source below. For figures, both the number and the 
title and source are indicated below.

Footnotes. The use of footnotes in the body of the text can be justified 
for two purposes: 1) to indicate to the reader a reference, text or author 
which expands or deepens the subject beeing treated; (2) to clarify or give 
additional information that may be useful to the reader.

Acknowledgements. If the article or note arises from a research project 
funded by a university or organization, or if the author considers that 
mention should be made of those who contributed to the research or in 
the writing of the text, an acknowledgements section may be included at 



339

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 334-343

the end of the work (after the list of references). This section should not 
exceed 100 words.

Citation and reference style. The journal follows the rules of the Modern 
Language Association (mla) for in-text citations and for the final reference 
list of that must appear in each work.

In-Text citations

The mla style uses “parenthetical” citation to refer to an author or text 
within the body of the paper.

For example, in the case of literal quotes, the source must be included in 
parentheses, with the last name of the author and the page number, without 
orthographic signs, separated by a space:

“Was it wisdom? Was it knowledge? Was it, once more, the deceptiveness 
of beauty, so that all one’s perceptions, half-way to truth, were tangled in a 
gold mesh? or did she lock up within her some secret which certainly Lily 
Briscoe believed people must have for the world to go on at all?” (Woolf 59).

If the author of the text is mentioned and there is no room for confusion, 
only de number of page after the citation may be included:

Sometimes, Woolf uses free indirect discourse: “Was it wisdom? Was it 
knowledge? Was it, once more, the deceptiveness of beauty, so that all one’s 
perceptions, half-way to truth, were tangled in a gold mesh? or did she lock 
up within her some secret which certainly Lily Briscoe believed people must 
have for the world to go on at all?” (59).

If various works by the same author are being quoted within a paragraph, 
a fragment of the title of the work with the corresponding page can be 
included in parentheses to differentiate each reference. Book titles must be 
in italics and article or chapter titles in quotation marks:

Here we see that Naipaul, both in his first-person narrator (A Bend 57) and 
in his third-person narrator (“The Heart” 101)…



340

Instructions to authors

If several works by an author are being cited or there are multiple entries 
from the same author in the list of references, and the author’s name is 
not mentioned in the referenced text or section, the last name can also 
be included in the parenthesis to avoid confusion, separated by a comma:

(Naipaul, “The Heart” 101)
When there are two or more different authors but with the same name 

in the list of references, the initial of the name can be included for each 
citation in the body of the text to distinguish the source (or even the full 
name, if the initials are the same):

(C. Hernández 24) and (P. Hernández 35)
(Jorge Gómez 13) and (José Gómez 65)

To cite dramatic works, the numbered act, scene and verse can be included 
in parentheses, each item separated by a period, after the fragment cited. 
If different sections of a work are being cited, the page or range of pages, 
in parenthesis, must first be includes, then the volume, number, chapter, 
section, or paragraph, separated by a semicolon and a space: (89, ch. 2).

Reference list citations

The mla it is important to confirm and indicate the format of the biblio-
graphic entry (print, digital, web, podcast, etc.). The proper monitoring of this 
citation style imples that authors follow in detail the indicated conventions 
and orthographic signs and where indicated (use of quotation marks, italics, 
colons, periods, parentheses, etc.), depending on the type of entry.

Some examples of the most common cases in the references are offered below:

Book
Arango, José Manuel. Poesía completa. Medellín: Editorial Universidad 

de Antioquia, 2003. Print.

Book chapter
Scholem, Gershom. “Cábala y mito”. La cábala y su simbolismo. México: 
Siglo xxi, 2005. 95-129. Print.



341

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 334-343

Journal article
Castro Ramírez, Bibiana. “José Lezama Lima y su propuesta de crítica literaria 

para América Latina”. Literatura: teoría, historia, crítica 9 (2007): 79-122. Print.

Electronic article
Ramey, James. “Bajtín y el giro espacial: intertextualidad, vanguardismo, 

parasitismo”. Literatura: teoría, historia, crítica 15.2 (2013): 69-95. Web. 
March 3, 2014.

Authors must ensure that reference list and the citations made in the 
body of the text match perfectly. A reference which has not beed used in 
the body should not be included in the reference list, nor should a source 
included in the text be omitted from the list.

Each bibliographic entry is organized in alphabetical order by last name.

Ethical Issues

Authors

To participate in the journal, authors must take into account the following 
considerations:

Guidelines and care of the texts. The journal has formal rules for the 
presentation of works which authors must read, understand and follow. The 
journal does not receive drafts of work but final versions carefully reviewed 
by their authors. Delivery of coherent texts, written with care, is a factor 
that is valued positively in the evaluation.

Exclusivity in the submission. Articles submitted to the journal must 
not have been submitted simultaneously to other journals. This would 
compromise the originality of the work and rights of publication. If at some 
point in the process, authors consider that they must submit their article 
to another journal, they should first consult with the editor in order to 
formalize the withdrawal.

Plagiarism. The use of texts of other authors by incorporation of com-
plete sections in their own work, reproduction of fragments or paraphrase, 
without proper citation or the necessary permissions, is not acceptable.



342

Instructions to authors

“Self-plagiarism”. The submission of texts that already have been published 
earlier, in their original language or other languages, fully or partially, is not 
acceptable. The contribution of a work to the field of literary studies should 
not be the same, or very similar, to that of other publications of the author.

Co-authorship.  The publication of co-authored works is not a usual 
practice in literary studies. But, when this occurs, the crediting of authorship 
to those who have not had a real participation in writing process should be 
avoided. An author is someone who has made a substantial contribution 
to the text, the design and development of the research or discussion that 
motivates it, and who has been directly involved in writing drafts, corrections 
and revisions that lead to the final version.

Diligence. Authors must comply with requirements arising from the 
peer review and publication process: corrections suggested by the peers, 
delivery of revised versions, responses to observations (copy editing, design 
and page layout, proofreading), and approval of final versions. This must 
be done within the timeframe agreed on with the journal. 

Contribution of the work.  The purpose of publishing an work is 
almost always to establish a dialogue with readers. In the case of academic 
work those readers are, mostly, in the community of the area: professors, 
researchers, undergraduate and graduate students. The effectiveness of such 
dialogue depends on the coherence and strength of the arguments and the 
contribution proposed with respect to a horizon of viewpoints and texts. We 
invite authors to make their work a contribution to literary studies, to have 
critical positions, to generate stimulating dialogues, to raise or to resume 
discussions of interest to contemporary readers.   

Reviewers

Suitability. Reviewers should only accept the reading of works on sub-
jects that they know well. If, after receiving an article for read, the reviewer 
discovers that, for some reason, it does not correspond to his/her interest or 
knowledge, he/she must so inform the editor in order to reassign the work.

Independence.  The peer-review process of the journal is performed 
under a “double-blind” system to ensure, as far as possible, the independence 
and thoroughness of the opinions. If at some point in the reading of the 
paper, the reviewer finds that there is some ethical impediment or conflict 



343

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 334-343

of interest that may affect his/her opinion, the editor must be so informed 
without delay.

Content of the evaluations.  Reviewers must adress works from a 
formal, rigorous and coherent perspective. Superficial opinions, lacking in 
arguments, are not acceptable in approving or rejecting work. The results of 
the peer review process must be useful worthwhile for the author and the 
publisher. Authors must be able to revise, correct or validate their work from 
the comments received. The editor must be able to make an argued decision 
about the publication or rejection of work based on the recommendations 
of the reviewers. 

Diligence. Reviewers must agree on a reasonable timeframe with the 
journal, according to circumstances and availability of time. If, during the 
evaluation, compliance with the delivery time is unfeasible, the reviewer must 
inform the editor to rearrange the schedule initially agreed upon. The timely 
response to the authors also depends on the collaboration of the reviewers.

Follow-up. Reviewers should also seek to support the editor in verification 
of corrected versions of the work. The contribution of the reviewer to this 
process will allow the best possible version to reach the readers.

Substitution. The editorial team invites a reviewer to participate in the 
reading of an article after reviewing his/her academic training, background 
and experience in research and publications. It is not ethical for a reviewer, 
after accepting to read an article, to transfer the responsibility for the eva-
luation to a third party (e.g.co-researcher, graduate student, etc.).

Use of information. The work a reviewer receives is, mostly, unpublished 
and original. Any use or misappropriation of the topics treated, information 
or sections of text from the work received will be considered a very serious 
ethical misconduct.



Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 344-354
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

instruções aos autores

ISSN 0123-5931 versión impresa

 http://www.literaturathc.unal.edu.co/
revliter_fchbog@unal.edu.co

•

Escopo e política

A lthc formulou umas políticas que servem para orientar seu projeto 
editorial e definir o contexto no qual interagem seus diferentes colaboradores.

Serviço à disciplina. A Revista tem como propósito validar e difundir o 
conhecimento nos estudos literários. Seu enfoque é acadêmico e propiciará 
o debate de argumentos, as propostas críticas e a pesquisa na área.

Estrutura editorial. A Revista está constituída por duas áreas: a de Direção 
Editorial e a de Gestão Editorial. A Direção Editorial está composta pelo 
editor-chefe e três comitês acadêmicos de apoio (comitê assessor interno, 
comitê editorial e comitê científico). Todos os comitês estão integrados 
por professores pesquisadores de diversos campos dos estudos literários. 
A equipe de Gestão Editorial está formada por um editor responsável pela 
coordenação editorial e seus respectivos assistentes editoriais ou auxiliares. 
Também fazem parte da equipe os editores acadêmicos associados ou os 
editores convidados a dirigirem os números especiais.

Gestão e edição. A Revista procurará que sua gestão editorial e todos 
seus processos, o que inclui a edição dos números, sejam claros e eficientes. 
A equipe editorial manterá uma comunicação direta e fluída com seus 
diferentes colaboradores para facilitar a recepção, avaliação e decisão sobre 
os trabalhos que são submetidos à Revista.



345

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 344-354

Processo de arbitragem. Todos os trabalhos enviados à Revista serão 
submetidos a um processo de arbitragem. Os artigos são avaliados por meio 
de um sistema de arbitragem “duplo-cego”, do qual participam pesquisadores 
especializados nos temas em questão. Usualmente, cada artigo é lido por 
dois ou três avaliadores antes de se tomar uma decisão sobre sua publicação. 
As anotações e traduções são avaliadas por um árbitro externo ou por um 
integrante da Direção Editorial. A avaliação das resenhas ou das entrevistas 
também estão sob a responsabilidade de um só avaliador, que pode ser 
um dos editores da Revista. Os trabalhos que são publicados nas edições 
especiais não terão nenhuma prerrogativa em seu processo de avaliação, 
isto é, estarão sob os mesmos critérios que os números variados.

Além disso, os trabalhos realizados pelo editor ou por algum colaborador 
que pertença a equipe de Direção ou Gestão Editorial da Revista serão 
avaliados sob condições iguais, segundo os protocolos determinados, para 
a garantia de uma arbitragem “cega” e independente.

Conflito de interesses. A Revista procurará que seus diferentes colabo-
radores participem da maneira mais independente possível a fim de que 
não se afete o desenvolvimento dos processos editoriais e acadêmicos, bem 
como seus resultados. Os autores e os avaliadores devem revelar os potenciais 
conflitos de interesses que tenham e que possam comprometer a arbitragem, 
ou ainda afetar a qualidade dos conteúdos publicados.

Confidencialidade. Os pormenores do processo de avaliação dos trabalhos 
e a identidade de seus envolvidos serão unicamente de conhecimento da 
equipe da Revista. A identidade dos avaliadores sempre se manterá em 
reserva, como é indicado no sistema de arbitragem “duplo-cego”.

Financiamento e custos de publicação. A Revista não tem fins comer-
ciais e é financiada com recursos da Faculdade de Ciências Humanas da 
Universidad Nacional de Colombia em Bogotá. Todo o processo de publicação 
é gratuito para os autores.

Acesso aos conteúdos. Os artigos são publicados em acesso aberto, em 
sua versão on-line, sob uma licença Creative Commons de “atribuição, não 
comercial, sem derivar” (by-nc-nd), por meio de uma plataforma do Open 
Journal Systems em: www.literaturathc.unal.edu.co. Os autores podem fazer 
o autoarquivamento, na versão do editor, dos trabalhos que publicarem 
na Revista; contudo, sugerimos que o autor mencione o link da nossa 
página web, onde foi publicado esse trabalho, em suas páginas pessoais ou 



346

Instruções aos autores

repositórios institucionais e acadêmicos. A Revista pode ser considerada 
uma publicação “azul” quanto à classificação de Sherpa Romeo.

Para os leitores que preferirem, a Revista edita uma versão impressa que pode 
ser adquirida sob a modalidade de assinatura (revliter_fchbog@unal.edu.co).

Retratações, correções e retirada de textos publicados. Se após a 
publicação de um texto na revista, é descoberto que tem graves erros que 
comprometem seus conteúdos, se há evidência de plágio ou de que foi 
publicado previamente sem que o editor fosse notificado, será emitida uma 
retratação e se colocará uma nota em seus metadados e em todas as páginas 
do artigo. Além disso, se depois da publicação for detectado que o texto 
tem um erro involuntário que afeta, parcialmente, sua integridade, poderá 
ser emitida uma correção para ser publicada na revista e ela será incluída 
na versão digital do texto.

Finalmente, se um texto apresenta um problema ético sério, que tem 
repercussões legais, poderá ser retirado da revista após publicado, em sua 
versão digital, e tão só serão mantidos os seus metadados com uma nota 
de esclarecimento da razão de sua retirada.

Ética. A Revista formulou um código de ética para autores e avaliadores 
que pode ser consultado na última seção deste documento, o qual contém 
as orientações do Committee on Publication Ethics (cope) quanto às boas 
práticas de publicação e à resolução de possíveis conflitos.

Forma e preparação de manuscritos

A seguir, descrevemos os tipos de trabalhos que são publicados na lthc.

Artigos. São textos de caráter expositivo, argumentativo ou de reflexão, 
produto de pesquisas ou revisões exaustivas da bibliografia pertinente, que 
fazem uma contribuição original ao tema ou propõem uma posição pessoal 
e crítica a respeito deste. Os artigos fazem contribuições importantes aos 
debates da disciplina. Sua extensão varia entre oito mil (mínimo) e doze 
mil palavras (máximo), incluindo as referências.

Anotações. São textos de caráter geral nos quais o autor oferece um 
ponto de vista ou analisa um tema de conjuntura, uma obra ou um assunto 
acadêmico de interesse para a comunidade dos estudos literários. Sua extensão 
é de cinco mil palavras (máximo), incluindo as referências.



347

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 344-354

Resenhas bibliográficas. São textos de caráter de divulgação, no qual se faz 
uma aproximação crítica a um texto ou a vários textos publicados que sejam 
de interesse para a comunidade dos estudos literários. Serão privilegiadas 
as resenhas de textos publicados nos dois últimos anos antecedentes ao 
momento de submissão à Revista. Sua extensão varia entre 2.000 palavras 
(mínimo) e 3.000 palavras (máximo).

Traduções. As traduções têm um caráter de divulgação e será privilegiada a 
publicação de textos críticos, teóricos, de importância para os estudos literários, 
que tenham tido uma difusão limitada entre os leitores hispano-falantes.

Entrevistas. São produto de um diálogo com um escritor, crítico, 
pesquisador ou acadêmico de renome sobre sua obra, trajetória ou sobre 
temas atuais e polêmicos no campo da literatura.

Originalidade. Os trabalhos que os autores enviam à Revista devem ser 
criações originais, próprias, que respeitem os direitos autorais e não devem 
ter sido publicados por outros meios ou em outros idiomas (excetuando o 
caso das traduções).

Se versões prévias dos trabalhos tiverem sido difundidas como literatura 
cinzenta, documentos de trabalho (preprints), em repositórios institucionais 
ou páginas web pessoais ou institucionais, em princípio, não constituiriam 
um inconveniente para sua publicação na Revista; contudo, solicitamos aos 
autores que nos indiquem quando e sob que condições essa pré-publicação 
ou divulgação preliminar foi realizada.

Idiomas. A Revista publica textos em espanhol, inglês, português e francês.
Formatação. Os trabalhos devem ser enviados em Word, sem restrições 

(completamente editáveis). As tabelas e figuras que acompanham o texto, 
se for o caso, não devem ser entregues no formato de imagem, mas sim 
em formato editável. As imagens e fotografias devem ser enviadas numa 
resolução mínima de 600 dpi em .jpeg.

Envio dos trabalhos. Os autores devem enviar seu trabalho por e-mail 
(revliter_fchbog@unal.edu.co) ou pela plataforma do Open Journal Systems 
da Revista (www.literaturathc.unal.edu.co); não serão aceitos nem entrarão 
no processo de avaliação trabalhos enviados impressos. 

Informação dos autores. No momento de enviar um trabalho, cada um 
dos autores deve anexar seu currículo. Além disso, na página inicial do 
trabalho, devem fazer uma descrição concisa de seu perfil acadêmico, com 



348

Instruções aos autores

a seguinte informação: nome bibliográfico completo, grau acadêmico mais 
alto e área, cargo, dependência e universidade ou organização a que estão 
vinculados, cidade, país, e-mail institucional.

Exemplo
Patricia Simonson, Doutora em narrativa norte-americana do século 

XIX; professora associada do Departamento de Literatura da Universidad 
Nacional de Colombia, Bogotá, Colômbia. E-mail: psimonson@unal.edu.co.

Título dos trabalhos. O título dos trabalhos deve ser conciso e espera-se 
que corresponda ao tema que tratado no texto.

Resumos e palavras-chave. Os artigos devem incluir um resumo analítico 
que não ultrapasse 150 palavras. Espera-se que os resumos respondam, 
em sua estrutura, às seguintes perguntas: 1) Qual é o propósito do artigo?  
2) Como se desenvolvem logicamente os temas ou conteúdos no artigo?  
3) Qual é o ponto de vista principal do autor ou a contribuição do artigo?  
4) Quais são as conclusões, repercussões ou aspectos a ressaltar e de interesse 
para o leitor?

As anotações terão um resumo de 100 palavras no máximo, no idioma 
original no qual estejam escritas. Nesse resumo, devem estar claros o 
propósito da anotação e os temas que serão abordados.

As palavras-chave que acompanham os resumos devem variar de três 
(mínimo) a seis (máximo) palavras e, assim como o título, devem corres-
ponder aos conteúdos desenvolvidos no texto.

Corpo do texto. A organização dos conteúdos depende da intenção 
do texto e da forma na qual o autor pretende chegar a seus leitores. Não 
sugerimos aqui um esquema único para escrever um artigo de pesquisa, 
reflexão ou revisão nos estudos literários. Contudo, pedimos aos autores 
para buscarem sempre a clareza em suas proposições. É importante que 
o leitor receba com nitidez a mensagem do trabalho, que saiba qual é sua 
contribuição e que a qualidade da escrita ou da organização dos conteúdos 
não seja um obstáculo para atingir esse propósito.

Tabelas e figuras. As tabelas e figuras que forem incluídas nos trabalhos 
devem estar referenciadas no corpo do texto e sua localização deve estar 
próxima à seção na qual se faz a referência. Tanto tabelas quanto figuras 
devem ter numeração arábica, título e fonte. Para as tabelas, seu número 



349

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 344-354

e título vão na parte superior e a fonte na inferior. Para as figuras, tanto o 
número quanto o título e fonte são indicados na parte inferior.

Notas de rodapé. O uso de notas de rodapé no corpo do texto pode ser 
justificado para dois propósitos: 1) indicar ao leitor uma referência, texto ou 
autor que permita ampliar ou aprofundar no tema que está sendo tratado; 
2) fazer esclarecimentos ou dar uma informação adicional que pode ser útil 
para o leitor.

Agradecimentos. Se o artigo ou a anotação surgirem de um projeto de 
pesquisa financiado por uma universidade ou organização, ou, se o autor 
considerar que deve mencionar aqueles que, de alguma forma, contribuíram 
na pesquisa ou na escrita do texto, pode incluir ao final do trabalho (depois 
da lista de referências) uma seção de agradecimentos. Espera-se que estes 
não ultrapassem 100 palavras.

Estilo de citação e referências. A Revista segue as normas da Modern 
Language Association (mla) para citar no texto e para construir a lista de 
referências que deve aparecer em cada trabalho.

Como citar no texto?

O estilo mla usa a chamada citação “parentética” para fazer uma referência 
a um autor ou texto dentro do corpo do texto.

Por exemplo, se for um texto citado literalmente, a fonte deve ser incluída 
entre parênteses, com o sobrenome do autor e o número de página, sem 
sinais ortográficos, separados por um espaço.

“No ganaba nada con preguntarse qué hacía allí a esa hora y con esa gente, 
los queridos amigos tan desconocidos ayer y mañana, la gente que no era 
más que una nimia incidencia en el lugar y en el momento” (Cortázar 206).

Se o autor do texto for mencionado e não ambiguidades, pode-se incluir 
só o número de página depois da citação:

Algunas veces, Cortázar utiliza el discurso indirecto libre: “No ganaba nada 
con preguntarse qué hacía allí a esa hora y con esa gente, los queridos amigos 
tan desconocidos ayer y mañana, la gente que no era más que una nimia 
incidencia en el lugar y en el momento” (206).



350

Instruções aos autores

No caso de vários trabalhos de um mesmo autor serem citados dentro 
de um parágrafo, pode-se incluir entre parênteses um fragmento do título 
da obra, com a página que corresponda, para diferenciar cada referência. Se 
se tratar de um livro, deve-se pôr em itálico e, se for um artigo ou capítulo, 
entre aspas:

Aquí vemos que Salinger, tanto en su narrador en primera persona (El 
guardián 5), como en tercera (“El tío Wiggily” 22)…

Se estiverem sendo citadas várias obras de um autor ou houver várias 
entradas do mesmo autor na lista de referências e não for mencionado seu 
nome no texto, também pode-se incluir o sobrenome entre parênteses para 
evitar confusões, além de estar separado por uma vírgula:

(Salinger, “El tío Wiggily” 22)

Quando, na lista de referências, houver dois ou mais autores diferentes, 
mas com um mesmo sobrenome, pode-se incluir a inicial do nome cada 
vez que for citado no corpo do texto para diferenciar a fonte (ou inclusive 
o nome completo, se chegassem a coincidir as iniciais):

(C. Hernández 24) e (P. Hernández 35)
(Jorge Gómez 13) e (José Gómez 65)

Para citar obras dramáticas, pode-se incluir o ato, a cena e os versos 
numerados entre parênteses, separado cada item por ponto, depois do 
fragmento que estiver citando. No caso de citar diferentes seções de uma 
obra, deve-se incluir primeiro, entre parênteses, a página ou o intervalo 
de páginas; em seguida, indica-se o volume, número, capítulo ou seção, 
separado por ponto-e-vírgula e espaço: (89; cap. 2).

Como construir as referências?

Devemos ressaltar que no mla é importante indicar o formato da entrada 
bibliográfica (impresso, digital, web, podcast etc.). Os autores devem seguir 
detalhadamente as convenções e os sinais ortográficos que são indicados e 



351

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 344-354

onde se indicam (uso de aspas, itálico, dois-pontos, ponto, parênteses etc.) 
conforme for o tipo de entrada.

A seguir, oferecemos alguns exemplos dos casos mais comuns nas 
referências:

Livro
Arango, José Manuel. Poesía completa. Medellín: Editora Universidad 

de Antioquia, 2003. Impresso.

Capítulo de livro
Scholem, Gershom. “Cábala y mito”. La cábala y su simbolismo. México: 

Siglo xxi, 2005. 95-129. Impresso.

Artigo de revista
Castro Ramírez, Bibiana. “José Lezama Lima y su propuesta de crítica 

literaria para América Latina”. Literatura: teoría, historia, crítica 9 (2007): 
79-122. Impresso.

Artigo eletrônico
Ramey, James. “Bajtín y el giro espacial: intertextualidad, vanguardismo, 

parasitismo”. Literatura: teoría, historia, crítica 15.2 (2013): 69-95. Web. 3 de 
março de 2014.

Os autores devem levar em conta que a lista de referências dos trabalhos e 
as citações feitas no corpo do texto devem corresponder perfeitamente. Não 
se deve incluir na lista uma referência que não tenha sido usada no corpo 
do texto nem omitir na lista alguma fonte que tenha sido incluída no texto.

A organização de cada entrada bibliográfica será feita pelo sobrenome 
do autor, em ordem alfabética.



352

Instruções aos autores

Considerações éticas’

Autores

Antes de participar da Revista, espera-se que os autores considerem as 
seguintes observações:

Pautas e cuidado dos textos. A Revista tem normas para apresentação de 
trabalhos e espera que os autores as leiam, entendam e sigam. Além disso, 
a Revista não recebe rascunhos de trabalhos, mas sim versões revisadas 
cuidadosamente por seus autores. A entrega de textos coerentes, escritos 
com dedicação, é um fator que é valorizado positivamente em sua leitura.

Exclusividade. Os trabalhos que são apresentados à Revista não devem ter 
sido enviados simultaneamente a outras publicações. Isso pode comprometer 
a originalidade dos trabalhos e os direitos sobre sua publicação. Se o autor, 
em algum momento do processo, considerar que deve submeter seu trabalho 
a outra revista, deve primeiro consultar o editor para formalizar sua retirada.

Plágio. O uso de textos de outros autores por incorporação de seções 
completas no trabalho, reprodução de fragmentos ou paráfrase, sem que 
se realize uma adequada citação ou se conte com as licenças necessárias, 
não é aceitável.

Uso de versões já publicadas ou “autoplágio”. A submissão de textos 
que já foram publicados em seu idioma original ou em outros idiomas, em 
conteúdo parcial ou completo, não é aceitável. Espera-se que a contribuição 
de um trabalho para a disciplina dos estudos literários não seja a mesma, 
ou muito parecida, à de outras publicações do autor.

Coautoria. A publicação de trabalhos em coautoria não é uma prática 
usual nos estudos literários. Contudo, quando isso ocorrer, deve-se evitar 
que apareçam autores que não tenham tido uma participação real na escrita 
do texto. Um autor é aquele que realizou uma contribuição substancial no 
texto, no desenho e desenvolvimento da pesquisa, ou da discussão que o 
motiva e que participou diretamente na escrita dos rascunhos e revisões 
que levaram à versão final.

Diligência. Os autores devem cumprir com as tarefas que se derivam 
do processo de arbitragem e publicação: correções sugeridas pelos pares 



353

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 344-354

acadêmicos, entrega de versões ajustadas, resposta a observações da edição 
(revisão de texto, diagramação e revisão de provas), aprovação de prints finais.

Contribuição dos trabalhos. O propósito de publicar um trabalho surge, 
quase sempre, da intenção de ter um diálogo com os leitores. No caso dos 
trabalhos acadêmicos, esses leitores estão, em sua maioria, na comunidade da 
área: professores, pesquisadores, estudantes de graduação e pós-graduação. 
A efetividade desse diálogo depende da coerência, da solidez dos argumen-
tos e da contribuição proposta a respeito de um horizonte de pontos de 
vista e de textos. Convidamos os autores a fazerem de seus trabalhos uma 
contribuição aos estudos literários, a terem posições críticas, a gerarem 
diálogos estimulantes, a proporem ou retomarem debates de interesse para 
os leitores contemporâneos.

Avaliadores

Idoneidade. Os avaliadores só devem aceitar a leitura de trabalhos sobre 
temas que conheçam amplamente. Se, após receber um trabalho que aceitou 
ler, o avaliador constata que, por alguma circunstância, não é de seu interesse 
ou área de conhecimento, deve informar o editor para que este designe o 
trabalho a outro avaliador.

Independência. A arbitragem da Revista é realizada sob o sistema 
“duplo-cego” a fim de garantir, na medida do possível, a independência e 
rigorosidade dos conceitos. Se, em algum ponto da leitura do trabalho, o 
avaliador constatar que há algum impedimento ético ou conflito de interesses 
que possam afetar seu conceito, deve informar o editor, sem hesitar.

Enfoque dos conceitos. Espera-se que os avaliadores abordem os trabalhos 
a partir de uma perspectiva acadêmica, rigorosa e coerente. Os conceitos 
muito superficiais, pobres em argumentos para aprovar ou recusar um 
trabalho, não são aceitáveis. Os resultados da arbitragem devem ser úteis 
para o autor e editor. O autor deve poder repropor, corrigir ou validar seu 
trabalho, graças aos comentários que receber. O editor deve poder tomar 
uma decisão argumentada sobre a publicação ou recusa de um trabalho, 
com base nas recomendações dos avaliadores.

Diligência. Os avaliadores devem estabelecer um prazo razoável com a 
Revista, de acordo com suas circunstâncias e disponibilidade de tempo. Se, 



354

Instruções aos autores

no desenvolvimento da avaliação, o cumprimento do prazo de entrega se 
tornar inviável, o avaliador deve informar o editor para este reorganizar o 
cronograma estabelecido. A resposta oportuna aos autores depende também 
da colaboração dos avaliadores.

Seguimento. Os avaliadores devem procurar apoiar o editor para a 
verificação de versões corrigidas dos trabalhos. A contribuição do avaliador 
nesse processo permitirá que a versão que chegar aos leitores da Revista 
seja a melhor possível.

Suplantação. O editor e sua equipe chamam um avaliador a participar 
na leitura de um trabalho após analisar sua formação acadêmica, trajetória 
e experiência em pesquisa e publicações. Não é aceitável que um avaliador, 
depois de assumir a leitura de um trabalho, transfira a responsabilidade da 
avaliação a um terceiro (copesquisador, estudante de pós-graduação etc.).

Uso de informação. Os trabalhos que o avaliador receber, em sua 
maioria, são inéditos e originais. Qualquer uso ou apropriação indevida das 
proposições ou seções de texto dos trabalhos que recebe será considerado 
coo uma falta ética de suma gravidade.



Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 355-365
ISSN 0123-5931 (impreso) · 2256-5450 (en línea)

i n s t r u c t i o n s  p o u r  l e s  a u t e u r s

ISSN 0123-5931 versión impresa 

http://www.literaturathc.unal.edu.co/
revliter_fchbog@unal.edu.co

•

Portée de la publication et politique éditoriale

La revue lthc a formulé des politiques permettant d’orienter son projet 
éditorial et de définir le contexte où tous leurs collaborateurs interagissent.

Service à la discipline. Les objectifs de la revue sont valider et vulgariser 
les nouvelles connaissances dans le champ des études littéraires. L’approche 
de la revue est académique et cette publication mettra à disposition les condi-
tions pour le débat argumentatif, les propositions critiques et la recherche.

Structure éditoriale. La revue est composée par deux instances: la 
direction éditoriale et la section de gestion éditoriale. La direction éditoriale 
est intégrée par le rédacteur en chef et trois comités d’appui (le comité 
consultatif interne, le comité éditorial et le comité scientifique). Tous les 
comités sont intégrés par des professeurs-chercheurs venus de différentes 
sous-disciplines des études littéraires. La section de gestion éditoriale est 
intégrée par un éditeur responsable de la direction éditoriale et des assistants 
d’édition. Les éditeurs académiques associés et les éditeurs invités à diriger 
les numéros thématiques font aussi partie de l’équipe de gestion.

Gestion et édition. La revue veillera à l’efficacité et à la clarté de la gestion 
éditoriale et de tous les autres processus, y compris l’édition des numéros. 
L’équipe éditoriale maintiendra une communication directe et fluide avec 
tous ses collaborateurs afin de faciliter la réception, l’évaluation et la décision 
sur la publication des travaux soumis.



356

Instruções aos autores

Processus d’arbitrage. Tous les travaux présentés seront soumis à un 
processus d’arbitrage. Les articles sont évalués au travers d’un système de 
double relecture anonyme, faite par d’autres académiques experts. Usuellement, 
avant la décision sur la publication, chaque article est lu par deux ou trois 
académiques qui l’évaluent. Les notes de réflexion et les traductions sont 
évaluées par une personne externe au comité ou par un intégrant de la 
direction éditoriale. Les évaluations des comptes rendus et des entretiens 
seront faites aussi par une seule personne, qui peut être un intégrant du 
comité éditoriale. Les travaux publiés dans les numéros thématiques n’auront 
aucune prérogative dans le processus d’évaluation; ces textes seront traités 
avec les mêmes critères que les textes des numéros miscellanées. De même, 
les contributions présentées par un éditeur ou un collaborateur intégrant de 
l’équipe de direction ou de la section de gestion éditoriale seront évaluées 
dans les mêmes conditions, selon les protocoles adoptés pour garantir une 
évaluation anonyme et indépendante.

Conflit d’intérêts. Cherchant à ne pas affecter la réalisation des pro-
cessus éditoriaux et académiques ainsi que ses résultats, la revue veillera à 
une participation indépendante de la part de tous ses collaborateurs. Les 
auteurs et les académiques chargés de l’évaluation ont l’obligation de révéler 
les potentiels conflits d’intérêts qu’ils ont et qui peuvent compromettre le 
processus d’arbitrage ou affecter la qualité des contenus.

Confidentialité. Seule l’équipe éditoriale de la revue connaîtra tous les 
détails du processus d’évaluation des travaux et l’identité des personnes y 
impliquées. L’identité des académiques qui évaluent sera tenue sous stricte 
réserve, selon les indications du système de double relecture anonyme.

Financement et frais de publication. La revue lthc est une publication 
à but non lucratif et est financée par la Faculté de Sciences Humaines de 
l’Université de Nationale de Colombie. Tous le processus de publication est 
gratuit pour les auteurs.

Accès aux contenus. Les articles sont publiés en accès ouvert, en version 
numérique, sous licence Creative Commons d’ “attribution, non commerciale, 
sans dériver” (by–nc–nd) et au travers d’une plateforme d’Open Journal 
System www.literaturathc.unal.edu.co. Les auteurs peuvent auto-archiver, 
dans la version de l’éditeur, les travaux publiés dans la revue. Néanmoins, 
nous suggérons de fournir le doi (identifiant d’objet digital) du travail publié 
sur notre site web, depuis les sites internet personnels de l’auteur ou depuis 



357

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 355-365

des dépôts institutionnels et académiques. La revue peut considérer une 
publication “bleu”, d’après la classification Sherpa Romeo.

La revue met à disposition des lecteurs une version imprimée, achetable 
sous la modalité d’abonnement (revliter_fchbog@unal.edu.co).

Rétractations, corrections et retrait de textes publiés. Si après la 
publication d’un texte, on découvre que celui-ci a des erreurs de taille 
compromettant la qualité des contenus, si l’on évidence du plagiat ou si la 
contribution a été publié préalablement sans que l’éditeur ait été notifié, le 
comité éditorial émettra une rétractation et fera une note dans les méta-
données et dans toutes les pages de l’article. En plus, si après la publication 
on détecte une erreur involontaire compromettant l’intégralité et la qualité 
des contenus, le comité éditorial pourra émettre une correction que sera 
publié dans la revue et qu’apparaîtra dans la version numérique.

Finalement, si un texte présente un problème éthique sérieux, portant 
des effets légaux, pourra être retiré de la revue après son publication, en 
version numérique. Et l’on maintiendra uniquement les métadonnées avec 
une note expliquant la raison du retrait.

Éthique. La revue a formulé un code éthique, pour les auteurs et les 
académiques qui évaluent, que l’on peut consulter à la fin de ce document 
et qui suit les recommandations du Committee on Publication Éthics (cope) 
pour ce qui est des bonnes pratiques de publication et de la solution des 
possibles conflits.

Forme et préparation de manuscrits

Nous offrons, ci-dessous, une description de la typologie de textes que 
nous publions dans la revue lthc:

Articles.  Les articles (entre 8 000 et 12  000 mots maximum, la liste 
de références y comprise) ont un caractère expositif, argumentatif ou de 
réflexion qui font un apport inédit ou qui proposent un regard personnel 
et critique du sujet. Ces textes peuvent être aussi des résultats de recherche 
ou des révisions exhaustives de bibliographie pertinente. Les textes font des 
contributions importantes aux débats disciplinaires.

Notes de réflexion. Dans les notes de réflexion (5 000 mots maximum, 
la liste de références y comprise) l’auteur propose un point de vue ou une 



358

Instruções aos autores

analyse d’une conjoncture, d’une œuvre ou d’un sujet académique à l’intérêt 
de la communauté des études littéraires.

Compte-rendu d’œuvres. Ces sont des textes (entre 2 000 et 3 000 mots 
maximum, la liste de références y comprise) où l’auteur fait un rapprochement 
critique d’un ou de plusieurs textes publiés à l’intérêt de la communauté des 
études littéraires. Le comité éditorial privilégiera la publication de comptes 
rendus abordant des œuvres parues dans les deux années préalables au 
moment de la soumission des propositions.

Traductions. Les traductions ont un caractère de vulgarisation. Le comité 
éditorial privilégiera la publication de textes à caractère critique et théorique, 
d’une importance remarquable pour le champ des études littéraires, qui n’ont 
pas été largement diffusés auprès des lecteurs hispanophones.

Entretiens. Les entretiens sont le résultat du dialogue avec un écrivain, 
un critique, un chercheur ou un académique renommé autour de son œuvre, 
son parcours ou des sujets d’actualité ou controversés dans le champ des 
études littéraires.

Originalité. Les travaux présentés par les auteurs doivent être des créations 
originales, propres, respectant les droits d’auteur et celles-ci n’ont pas dû être 
publiées dans d’autres revues ni dans d’autres langues (sauf les traductions).

Si des versions préalables des travaux ont été diffusées comme littérature 
grise, documents de travail (preprints), dans des dépôts institutionnels ou 
des sites web personnels ou institutionnels, ces versions ne constitueraient 
pas, en principe, d’inconvénients pour la publication dans la revue lthc. 
Néanmoins, nous demandons aux auteurs de nous informer sur les conditions 
(date et lieu) de la prépublication ou de la diffusion préliminaire.

Langues. La revue publie des articles et des notes de réflexion écrits en 
espagnol, français, portugais et anglais.

Format. Les travaux doivent être envoyés dans un document du type 
Word, sans aucune restriction (complétement éditable). Les tableaux et les 
figures accompagnant le texte, le cas échéant, doivent être rendus dans un 
format éditable; ces éléments ne doivent pas être en format d’image (png, jpg, 
tif, gif, etc.). Les images et les photographies doivent avoir une résolution 
minimale de 600 dpi et un format jpg.

Envoi de contributions. Les auteurs doivent envoyer leurs contributions 
au courriel électronique de la revue (revliter_fchbog@unal.edu.co) ou au 



359

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 355-365

travers de la plateforme Open Journal System (www.literaturathc.unal.edu.
co). Le comité éditorial n’acceptera ni évaluera aucun travail envoyé en 
version imprimée.

Information pour les auteurs. Au moment d’envoyer une contribution, 
chacun des auteurs doit joindre une version résumée ou complète de son 
curriculum vitæ. En plus, dans la première page de son travail, l’auteur doit 
faire une description concise de son profil académique. Cette description 
doit avoir l’information suivante: nom bibliographique complet, degré 
académique atteint le plus haut et champ d’études, poste, dépendance, 
université ou organisation à laquelle l’auteur appartient, ville, pays et courriel 
électronique institutionnel.

Exemple
Mme. Patricia Simonson, docteur en narrative nord-américaine du xixe 

siècle, maître de conférences au Département de Littérature de l’Université 
Nationale de Colombie, Bogotá, Colombie. Courriel électronique:
psimonson@unal.edu.co

Titre des travaux. Le titre du travail doit être concis et on espère qu’il y 
a une correspondance avec le sujet abordé.

Résumés et mots-clés. Les articles doivent inclure un résumé analy-
tique (150 mots maximum). On attend que les résumés répondent, dans 
son structure, aux questions suivantes: 1). Quel est l’intention de l’article?; 
2). Comment sont développés logiquement les sujets ou les contenus dans 
l’article?; 3). Quel est le point de vue de l’auteur ou de la contribution sur le 
sujet abordé?; 4). Quels sont les conclusions, les répercussions ou les aspects 
à mettre en relief et les aspects d’intérêt pour le lecteur?

Les notes de réflexion auront un résumé (100 mots maximum) dans la 
langue d’écriture. Dans ce résumé, l’auteur doit spécifier l’intention de la 
note et les sujets à traiter.

Les mots-clés qui accompagnent les résumés doivent osciller entre trois 
(minimum) et six (maximum) et, de la même façon que le titre, doivent 
correspondre aux contenus développés dans le texte.

Corps du texte. L’organisation des contenus dépend de l’intention du 
texte et du style de l’auteur, visant un rapprochement du lecteur. Le comité 
éditorial ne suggère pas un schéma déterminé pour la composition d’un 



360

Instrucciones para los autores

article de recherche, de réflexion ou de révision bibliographique dans le 
champ des études littéraires. Néanmoins, nous demandons aux auteurs de 
veiller toujours à la clarté dans leurs propositions. Il est important que le 
lecteur reçoive avec netteté le message du travail, qu’il sache quelle est la 
contribution du texte et que la qualité de l’écriture ou de l’organisation des 
contenus ne soient pas un obstacle pour cet objectif.

Tableaux et figures. Les tableaux et figures inclus dans les travaux doivent 
être référenciés dans le corps du texte et ces éléments doivent apparaître près 
de la section où l’auteur y fait mention. Les tableaux et les figures doivent être 
numérotés avec le système arabique, selon l’ordre, et doivent mentionner le 
titre et la source. Dans le cas des tableaux, le numéro et le titre va au-dessus 
et la source au-dessous; pour ce qui est des figures, le numéro, le titre et la 
source sont indiqués au-dessous de celle-ci.

Notes de bas de page. L’usage des notes de bas de page peut être justifié 
par deux raisons: 1). Montrer une référence, un auteur ou un autre texte qui 
permet d’élargir la compréhension du sujet; 2). Faire un éclaircissement ou 
donner plus d’information utile au lecteur.

Remerciements. Si l’article ou la note de réflexion est le produit d’un 
projet de recherche financé par une université ou par une organisation, ou 
si l’auteur considère qu’il doit faire mention aux personnes qui ont contribué 
au projet de recherche ou à l’écriture du texte, l’auteur peut inclure à la fin 
de son travail (après la liste de références) un paragraphe de remerciements. 
L’extension de cette partie sera de 100 mots maximum.

Style de citation et de références. La revue lthc suit les normes de la 
Modern Language Association (mla) pour faire les citations dans le texte et 
pour construire la liste de références que doit apparaître dans tous les articles.

Comment faire des citations dans le texte?

Le style de citation mla utilise la dite citation entre parenthèses pour 
faire référence à un auteur ou à une publication dans le corps du texte.

Par exemple, si l’on cite littéralement une partie du texte, la source doit 
être inclue entre parenthèses, avec le nom de famille de l’auteur et le numéro 
de la page, sans aucun signe de ponctuation, séparés par un espace:



361

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 355-365

“No ganaba nada con preguntarse qué hacía allí a esa hora y con esa gente, 
los queridos amigos tan desconocidos ayer y mañana, la gente que no era 
más que una nimia incidencia en el lugar y en el momento” (Cortázar 206).

Si l’auteur du texte fait mention et il n’y a aucune confusion, il peut inclure 
seul le numéro de la page après la citation:

Algunas veces, Cortázar utiliza el discurso indirecto libre: “No ganaba nada 
con preguntarse qué hacía allí a esa hora y con esa gente, los queridos amigos 
tan desconocidos ayer y mañana, la gente que no era más que una nimia 
incidencia en el lugar y en el momento” (206).

Dans le cas où l’auteur citerait plusieurs travaux d’un même auteur dans 
le même paragraphe, il peut inclure entre parenthèses un fragment du titre 
de l’œuvre, avec la page qui correspond, pour différencier chaque référence. 
S’il s’agit d’un livre, l’auteur doit mettre le titre en italiques et s’il s’agit d’un 
chapitre ou d’un article le titre ira entre guillemets:

Aquí vemos que Salinger, tanto en su narrador en primera persona (El 
guardián 5), como en tercera (“El tío Wiggily” 22)…

Si l’auteur du texte fait mention à plusieurs œuvres d’un même écrivain 
et il y a plusieurs livres de cet écrivain dans la liste de références, et il n’y 
aucune mention au nom de l’écrivain dans le texte référencié, l’auteur de 
l’article peut inclure le nom de famille entre parenthèses pour éviter des 
confusions avec une virgule:

(Salinger, “El tío Wiggily” 22)

Quand il y a deux ou plus d’auteurs avec le même nom de famille dans 
la liste de références, l’auteur de l’article peut inclure l’initiale du prénom à 
chaque fois que chaque auteur soit mentionné dans le texte, pour différencier 
la source (même, il est possible de citer le prénom complet si les initiales 
sont les mêmes).

(C. Hernández 24) et (P. Hernández 35)



362

Instrucciones para los autores

(Jorge Gómez 13) et (José Gómez 65)

Pour citer des pièces de théâtre, l’auteur de l’article peut inclure l’acte, la 
scène et les vers (numérotés entre parenthèses), en séparant chaque citation 
avec un point après le fragment cité. Si l’auteur de l’article cite plusieurs 
sections d’une pièce, il doit inclure d’abord, entre parenthèses, la page et le 
rang de pages; puis, il faut indiquer le volume, le numéro, le chapitre, la section 
ou le paragraphe, séparé par un point-virgule et un espace: (89; chap. 2).

Comment construire la liste de références?

Le respect du style mla implique que les auteurs suivent minutieusement 
les conventions et les signes orthographiques indiqués ainsi que sa position 
(emploi de guillemets, italiques, deux points, point, parenthèses, etc.).

Nous offrons, ci-dessous, quelques exemples des cas les plus communs 
dans la liste des références:

Livre
Arango, José Manuel. Poesía completa. Medellín, Editorial Universidad 

de Antioquia, 2003.

Chapitres de livre
Scholem, Gershom. “Cábala y mito”. La cábala y su simbolismo. Ciudad 

de México, Siglo xxi, 2005, pp. 95-129.

Article d’une revue
Castro Ramírez, Bibiana. “José Lezama Lima y su propuesta de crítica 

literaria para América Latina”. Literatura: teoría, historia, crítica, non. 9, 
2007, pp. 79-122.

Article numérique
Ramey, James. “Bajtín y el giro espacial: intertextualidad, vanguardismo, 

parasitismo”. Literatura: teoría, historia, crítica, vol. 15, non. 2, 2013, pp. 
69-95. Web. 3 mars 2014.
Les auteurs doivent prendre en compte que les œuvres citées dans les corps 

du texte doivent correspondre parfaitement avec les œuvres mentionnées dans 



363

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 355-365

la liste de références. On ne doit pas inclure dans la liste de références une 
œuvre dont l’auteur n’ait pas fait mention dans l’article; de même, toutes les 
œuvres citées dans le texte doivent apparaître dans la liste de références.

Le premier élément des références sera le nom de l’auteur du texte cité. Dans 
la liste, les références seront organisées en ordre alphabétique. 

Quelques remarques éthiques

Auteurs

Avant de soumettre une proposition, les auteurs doivent prendre en 
compte les remarques suivantes:

Normes de présentation et soin des textes. La revue lthc a des normes 
formelles de présentation des travaux et le comité éditorial espère que les 
auteurs les lisent, les comprennent et les appliquent dans leur textes. De 
même, la revue ne reçoit pas de brouillons, seulement des versions finales des 
textes. Seules les versions finales et soigneusement révisées seront acceptées. 
La cohérence et le soin de l’écriture sont des facteurs jugés positivement.

Exclusivité au moment de la postulation. Les travaux soumis à la revue 
ne peuvent pas suivre deux processus d’évaluation simultanément dans 
deux revues différentes. L’exclusivité de la postulation peut compromettre 
l’originalité des travaux et les droits de publication. Si l’auteur, dans un 
moment du processus, veut présenter son texte à une autre revue, il doit 
consulter avec l’éditeur avant tout.

Plagiat. L’incorporation de fragments, la reproduction, la paraphrase 
ou d’autres stratégies de citation doivent respecter tous les protocoles de 
citation indiqués par les normes mla. Le non-respect de ces normes n’est 
pas accepté par le comité de la revue lthc.

Autoplagiat. Le comité de la revue lthc n’acceptera pas la postulation de 
travaux ayant été déjà publiés dans d’autres revues ou dans d’autres langues, 
de manière partielle ou en entier. La revue lthc espère que les contributions 
soumises ne sont pas les mêmes, ou très similaires, que les travaux publiés 
préalablement.

Cotitularité d’une œuvre. La publication de travaux avec deux ou plus 
d’auteurs n’est pas une pratique usuelle dans les études littéraires. Mais, si c’est 
le cas, il faut éviter les mentions aux auteurs qui n’ont pas eu une participation 



364

Instrucciones para los autores

réelle dans l’écriture du texte. L’auteur est définit comme la personne qui a 
fait une contribution essentielle au texte, qui a contribué à la planification, au 
développement de la recherche ou à la discussion qui motive la contribution, 
et qui a participé directement à l’écriture de brouillons, à la correction et à 
la révision qui ont donné lieu à la version finale.

Promptitude. Les auteurs doivent accomplir les tâches dérivées des 
processus d’arbitrage et de publication: corrections suggérées par les lecteurs 
académiques, remise des versions révisées, réponses aux remarques d’édition 
(correction de style, mise en page, correction d’épreuves), approbation des 
versions finales. Les auteurs doivent accomplir ces tâches dans les délais 
établis par la revue.

Apport scientifique des travaux. L’intention de publier un travail naît, 
comme d’habitude, de la volonté de proposer un dialogue avec les lecteurs. 
Pour les travaux académiques les lecteurs sont, dans la plupart des cas, dans 
la communauté qui étudie le champ: professeurs, chercheurs, étudiants. 
L’efficacité de ce dialogue dépend de la cohérence, de la solidité des arguments 
et de la contribution proposée dans un cadre de points de vue et de textes. 
Nous invitons les auteurs à faire avec leurs travaux des contributions au 
champ des études littéraires, à avoir des avis critiques, à donner lieu aux 
dialogues stimulants, à proposer ou à reprendre des débats à l’intérêt des 
lecteurs contemporains.

Académiques chargés de l’évaluation

Compétence. Les académiques chargés de l’évaluation ne doivent accepter 
que des travaux abordant des sujets dont ils ont une large connaissance. Si, 
après la réception du travail, le chargé de l’évaluation constate que le travail 
ne lui concerne pas ou que celui-ci ne l’intéresse pas, il doit informer l’éditeur 
pour que ce dernier demande de faire l’évaluation à une autre personne.

Indépendance. L’arbitrage des textes soumis est fait sous un système 
de double relecture anonyme afin de garantir, dans la mesure du possible, 
l’indépendance et la rigueur des concepts et des évaluations. Si, dans un 
moment de la lecture, le chargé de l’évaluation trouve des empêchements 
éthiques ou des conflits d’intérêt qui pourraient affecter son concept, il doit 
informer l’éditeur sans délai.



365

Literatura: teoría, historia, crítica 21·2 (2019) · pp. 355-365

Approche des concepts. Le comité éditorial espère que les chargés de 
l’évaluation traitent les travaux depuis une perspective académique, rigou-
reuse et cohérente. Les concepts succincts, pauvres au niveau argumentatif 
au moment d’approuver ou de rejeter une proposition, ne seront pas tenus 
en compte. L’auteur devra être en capacité de redéfinir, corriger ou valider 
son travail grâce aux commentaires reçus. Pour sa part, l’éditeur devra être en 
capacité de prendre une décision argumentée concernant la publication ou 
le rejet d’un article à partir des recommandations des chargés de l’évaluation.

Promptitude. Les chargés de l’évaluation doivent accorder un délai 
raisonnable avec la revue, selon les circonstances et leur disponibilité de 
temps. Si, lors du processus d’évaluation, le chargé ne peut pas assurer l’envoi 
des tâches dans les dates accordées, il doit informer l’éditeur sans délai 
pour que ce dernier réorganise le calendrier initialement convenu. L’envoi 
ponctuel des informations aux auteurs, concernant le processus d’édition, 
dépend aussi de la promptitude des chargés de l’évaluation.

Suivi du processus. Les chargés de l’évaluation doivent chercher à appuyer 
l’éditeur dans la vérification des versions corrigées des travaux. L’apport des 
chargés de l’évaluation dans ce processus permettra que la version destinée 
aux lecteurs soit le plus épurée possible.

Usurpation d’identité. L’éditeur et l’équipe éditoriale de la revue lthc 
lancent une invitation à un académique pour assurer la rigueur du processus 
de lecture. Cette invitation est envoyée après l’analyse de la formation et 
l’expérience en recherche et les publications signées par l’académique. Il 
n’est pas acceptable qu’un académique chargé de l’évaluation, ayant accepté 
cette tâche, cède cette responsabilité à une tierce personne (par exemple: 
un autre chercheur, un autre professeur, un étudiant, etc.).

Utilisation de l’information. Les travaux que le chargé de l’évaluation 
reçoit, dans la plupart des cas, sont inédits et originaux. Tout mauvais usage 
des idées, de l’information ou des paragraphes du texte sera considéré comme 
une faute éthique d’une extrême gravité.





�� ���

� ���������������
�� ���

� ��������� ���� �� � ������� ���� ��� ���

� � � ��������������������  ����� �
����� ����� ������� �� ���� ��

Una publicación de la 
Facultad de Filosofía y Humanidades de la 

Universidad de Chile

Fundada en 1970, Revista Chilena de Literatura es una publi-
cación semestral dedicada al amplio campo de la investigación 
literaria, al estudio de obras literarias y afines, tanto de Chile como 
del extranjero, de todas las épocas. 

Para su suscripción y envío de contribuciones: 
rchilite@gmail.com

Incluida en ISI, ERIH, JSTOR, 
SCIELO, MLA, entre otros. 

Contiene secciones de estudios, notas, 
documentos y reseñas. 

www.revistaliteratura.uchile.cl



D E P A R T A M E N T O  D E  E S P A Ñ O L
F A C U L T A D  D E  H U M A N I D A D E S  Y  A R T E

U N I V E R S I D A D  D E  C O N C E P C I Ó N
C H I L E

Publicación semestral

Directora: Dra. María Teresa Aedo Fuentes

Investigación teórica literaria en el ámbito chileno 
e iberoameri cano.

Recibe artículos, notas y reseñas, surgidos de investigaciones 
y estudios provenientes del ámbito nacional e internacional.

ENVÍOS
Casilla 160-C, Correo 3 - Concepción-Chile

Fono (56-41)2204752 - Fax (56-41)2256196
E-mail: sroa@udec.cl

Publicación indexada en:
| ISI Thomson Reuters, Arts and Humanities Citation Index® | Scientifc Electronic Library 
Online (SciELO) | LATINDEX | Red ALyC, Red de Revistas Científicas de América Latina y 
el Caribe, España y Portugal, Ciencias Sociales y Humanidades |  MLA (Modern Language 

Association of America), USA | Ulrich’s International Periodicals Directory, USA

SUSCRIPCIÓN
Anual nacional: $ 15.000 (2 vols.), incl. envío
Anual internac.: US$ 40 (2 vols.), incl. envío

ISSN 0716-0909







La	Revista de Literaturas 
Modernas	(ReLiMo),		
ISSN	0556-6134,	es	una	
publicación	del	Instituto	de	
Literaturas	Modernas	(ILM),	
de	la	Facultad	de	Filosofía	y	
Letras,	Universidad	Nacional	
de	Cuyo	(Mendoza,	
Argentina).		

Está	dedicada	a	la	difusión	
de	investigaciones	literarias,	
que	atiendan	tanto	a	los	
problemas	teórico-críticos	y	
metodológicos	inherentes	a	
la	especificidad	de	su	objeto	
de	estudio,	como	a	las	
interrelaciones	con	otras	
disciplinas.	Fundada	en	1956	
como	publicación	anual,	
desde	2013	aparece	
semestralmente.		

	

También	puede	accederse	a	ella	a	través	de	la	Biblioteca	Digital	de	la	
Universidad	Nacional	de	Cuyo	(www.bdigital.uncu.edu.ar).		

Está	indizada	en	el	catálogo	de	Latindex.	

Recibe	colaboraciones	espontáneas	e	inéditas,	en	su	versión	definitiva,	
siempre	y	cuando	respeten	las	exigencias	de	un	artículo	académico-científico	
y	no	hayan	sido	presentadas	simultáneamente	ante	otra	publicación.	Todas	
son	sometidas	a	un	proceso	de	arbitraje,	anónimo	tanto	para	el	autor	como	
para	el	evaluador.	

Las	pautas	para	la	presentación	de	trabajos	y	más	información	pueden	leerse	
en	<revistadeliteraturasmodernas.blogspot.com.ar>	

Para	comunicarse	con	el	Comité	Editorial,	escribir	a	
revistadeliteraturasmodernas@yahoo.com.ar	





Facultad de Ciencias Humanas
Sede Bogotá

Ideas y Valores
Vol. lxviii, n.º 169 • abril 2019
Departamento de Filosofía
www.ideasyvalores.unal.edu.co | revideva_fchbog@unal.edu.co

Revista Maguaré
Vol. 32, n.º 2 • julio-diciembre 2018
Departamento de Antropología
www.revistamaguare.unal.edu.co | revmag_fchbog@unal.edu.co

Revista Colombiana de Sociología 
Vol. 42, n.º 1 • enero-junio 2019
Departamento de Sociología
www.revistacolombianasociologia.unal.edu.co  
revcolso_fchbog@unal.edu.co

Trabajo Social
Vol. 21, n.º 1 • enero-junio 2019
Departamento de Trabajo Social
www.revtrabajosocial.unal.edu.co | revtrasoc_bog@unal.edu.co

Desde el Jardín de Freud
n.º 19 • enero-diciembre 2019
Revista de Psicoanálisis
www.jardindefreud.unal.edu.co | rpsifreud_bog@unal.edu.co

Todas nuestras revistas académicas  

se pueden consultar en línea  
bajo la modalidad de acceso abierto.

PROFILE Issues in Teachers’ Professional Development
Vol. 21, n.º 1 • Junuary-June 2019
Departamento de Lenguas Extranjeras
www.profile.unal.edu.co | rprofile_fchbog@unal.edu.co

Revista Colombiana de Psicología 
Vol. 28, n.º 1 • enero-junio 2019
Departamento de Psicología
www.revistacolombianapsicologia.unal.edu.co
revpsico_fchbog@unal.edu.co

Forma y Función
Vol. 33, n.º 1 • enero-junio 2019
Departamento de Lingüística
www.formayfuncion.unal.edu.co | fyf_fchbog@unal.edu.co

Cuadernos de Geografía: Revista Colombiana de Geografía
Vol. 28, n.º 1 • enero-junio 2019 
Departamento de Geografía
www.cuadernosdegeografia.unal.edu.co | rcgeogra_fchbog@unal.edu.co

Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura 
Vol. 46, n.º 1 • enero-junio 2019
Departamento de Historia
www.anuariodehistoria.unal.edu.co | anuhisto_fchbog@unal.edu.co

Literatura: Teoría, Historia, Crítica
Vol. 21, n.º 1 • enero-junio 2019
Departamento de Literatura
www.literaturathc.unal.edu.co | revliter_fchbog@unal.edu.co

distribución y suscripción
Siglo del hombre Editores

Cra. 31A # 25B-50 
Bogotá, Colombia  

pbx: 3377700
www.siglodelhombre.com

centro editorial
Edificio de Posgrados de la Facultad 
de Ciencias Humanas (225), sótano. 

Tel: 3165000 ext. 16139, 16141
editorial_fch@unal.edu.co  

www.humanas.unal.edu.co



Literatura: teoría, historia, crítica Vol. 21, n.º 2 / 2019 

e l t e x to f u e c om pu e sto  

e n c a r ac t e r e s m i n ion.  

se  i m pr i m ió e n bo g otá  

e n X pr e s s  E st u dio Gr á fic o y Digi ta l sa s


