Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

LOS ORIGENES DE LA DECLARACION
DE BARBADOS Y LA BUSQUEDA DE UNA
ANTROPOLOGIA COMPROMETIDA

GUILLERMO SANABRIA*
Universidad Federal de Bahia

GEORG GRUNBERG**
Universidad de Viena

*guillermo.sanabria@ufba.br orRCID: 0000-0003-1991-5115
**georg.grunberg@gmail.com ORCID: 0000-0002-8337-001X

Articulo de investigaci6n recibido: 5 de mayo de 2024. Aprobado: 22 de enero de 2025.
Como citar este articulo:

Sanabria, Guillermo y Georg Griinberg. 2025. “Los origenes de la Declaracién

de Barbadosy la blsqueda de una antropologia comprometida”. Maguaré

39, 2: 157-180. DOI: https://doi.org/10.15446/mag.v3gn2.120834

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [157]


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

RESUMEN

En 1971, durante una época de dictaduras y proyectos modernizadores autoritarios
en América Latina, un grupo de antropélogos publicé la Declaracion de
Barbados, en denuncia del genocidio de los pueblos indigenasy para
exigir su liberacion. Los balances tras 50 anos de la declaracion destacan
el surgimiento de un amplio movimiento que llevé a una mayor articulacion
politica de los indigenas en este contexto. Con base en registros inéditos
de la reunién de 1971, este articulo examina algunos antecedentes de la
declaracion, a la luz de las discusiones sobre una antropologia comprometida,
latinoamericanay del Sur, en boga desde entonces. Planteamos que la
originalidad de Barbados anticipd preocupaciones contemporaneas sobre
decolonialidad, con un potencial te6rico y metodolégico aln vigente.

Palabras clave: América Latina, Declaracion de Barbados, derechos de los pueblos
indigenas, historia de la antropologia.

THE ORIGINS OF THE BARBADOS DECLARATION AND
THE SEARCH FOR AN ENGAGED ANTHROPOLOGY

ABSTRACT

In 1971, amid an era of dictatorships and authoritarian modernization projects across
Latin America, a group of anthropologists issued the Barbados Declaration,
denouncing the genocide of Indigenous peoples and calling for their liberation.
Fifty years later, retrospective analyses highlight the emergence of a broad
movement that played a key role in the Indigenous political mobilization in the
region. Drawing on previously unpublished records from the 1971 meeting, this
article examines the key antecedents of the Declaracién de Barbados in light of
ongoing debates on engaged anthropologies, Latin American anthropologies, and
anthropologies of the Global South. We argue that the Barbados Declaration’s
originality lies in its early articulation of concerns now central to decolonial thought,

offering theoretical and methodological insights that remain relevant today.

Keywords: Latin America, Barbados Declaration, indigenous peoples rights, history
of Anthropology.

[158] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

LOS ORIGENES DE LA DECLARACION DE BARBADOS Y LA
BUSQUEDA DE UNA ANTROPOLOGIA COMPROMETIDA®

En 2021 se conmemoraron 50 afios de la primera Declaraciéon
de Barbados, también referida simplemente como Barbados I. La de-
claracion fue el documento final del simposio “La friccion interétnica
en América del Sur fuera de la regién andina”, un evento que reuni6
un pequeiio grupo de antropologos del 25 al 30 de enero de 1971, en el
campus de la Universidad de las Indias Occidentales, en Bridgetown,
capital de la isla caribefia de Barbados. El simposio fue promovido por el
Seminario de Etnologia de la Universidad de Bernay por el Programa para
Combatir el Racismo del Consejo Mundial de Iglesias (World Council
of Churches - wcc; Ginebra), y estuvo precedido por las denuncias
internacionales contra los gobiernos dictatoriales de Brasil (Emilio Médici)
y de Paraguay (Alfredo Stroessner), acusados de promover el genocidio
de pueblos indigenas, a favor de empresas extractivistas multinacionales
y finqueros interesados en sus territorios. La preocupacion por las
multiples formas de violencia sufridas por los indigenas ya venia ganando
espacio en diversos foros académicos de la época, como los Congresos
de Americanistas de Stuttgart, en 1968, y de Lima, en 1970 (Hvalkof 2021,
331; Chirif 2021, 9; Griinberg 2021, 45; Barabas 2021, 179).

Este texto surge de una serie de conversaciones sostenidas entre
los dos autores en mayo de 2023, en Xalapa, México, inclusive las del
evento “Entre-con-memoraciones: la Reunion de Barbados ylos 50 aiios
del Ciesas”, realizado del 17 al 19 de mayo del mismo afio en el Centro de
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social (Ciesas-
Golfo). El hilo conductor es el relato de Georg Griinberg, en su condicién
de coordinador de las tres ediciones de la Reunién de Barbados (1971,
1977y 1994), aunque otras fuentes también sirven de base. En particular:
1) la correspondencia y otros documentos relativos a las tres reuniones
de Barbados que se encuentran en el Fondo Documental Guillermo

1 Agradecemos a Nury Baza por la revision del texto en espaiol, asi como a los eval-
uadores andnimos indicados por la revista por sus contribuciones. La prepara-
cién del texto también fue posible gracias a una beca otorgada a Guillermo Vega
Sanabria por el Programa Institucional de Internacionalizacion (Capes Print) de
la Universidad Federal de Bahia, lo que permiti6 su estancia como profesor visi-
tante junior en el extranjero en el Departamento de Antropologia de la Universi-
dad Nacional de Colombia, sede Bogota, de diciembre de 2023 a marzo de 2024.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [159]



GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

Bonfil Batalla, disponible en el Archivo Histdrico del Ciesas, en Ciudad
de México. Guillermo Vega Sanabria consulté esta documentacion en el
segundo semestre de 2022, como parte de un proyecto de investigacion
posdoctoral titulado El espiritu de Barbados y la idea de una antropologia
latinoamericana, vinculado como investigador huésped a la Catedra
Internacional Roberto Cardoso de Oliveira, en el ciesas-Golfo; 2)
las aproximadamente 25 horas de grabaciones de audio originales
de la reunion de Barbados I, transcritas por Guillermo Vega Sanabria
y revisadas por Georg Griinberg. Los audios que, en palabras de este,
permanecian “intocados” (comunicacion personal, 22 de enero de 2021),
fueron digitalizados en el primer semestre de 2021y cedidos por él para
consulta publica al Archivo Fonogréafico de la Academia Austriaca
de Ciencias, en Viena.

El primer asunto que abordamos aqui se relaciona con los antece-
dentes del simposio de Barbados y con lo que llamamos provisional-
mente las raices europeas, africanas y latinoamericanas del evento.
Nos referimos, por un lado, a los apoyos progresivos que suscito la lucha
contra la segregacion racial en Sudéfrica y otros paises africanos entre
sectores de las iglesias protestantes y la iglesia catdlica, asi como entre
intelectuales y universitarios en la Europa occidental de la posguerra.
Por otro lado, nos referimos a las denuncias sobre el exterminio al que
eran sometidas las poblaciones indigenas en América Latina. Mostramos
como la confluencia de estos dos elementos fue decisiva en el origen,
la organizacion y el desarrollo tanto del simposio como del contenido
definitivo de la Declaracion de Barbados.

Ademas de denunciar las precarias condiciones de vida en que
se encontraban los pueblos originarios de América, especialmente
los de las llamadas tierras bajas, la declaracion hacia duras criticas a los
gobiernos nacionales, a las iglesias y a la propia antropologia, que hasta
entonces habian tratado a los indigenas como objetos de intervencion,
proselitismo y estudio, pero no como sujetos politicos contemporaneos.
Barbados I expuso abiertamente el modelo misionero que caracterizaba
la relacion de los no indigenas con las poblaciones amerindias, fuera
que se tratara de religiosos, agentes estatales o investigadores. Como
senala Griinberg al analizar el impacto de Barbados I en la antropologia
de los anos siguientes, la disciplina:

[160] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

seguia con su canon epistemoldgico europeo, abriendo espacios
para estudiantes, pero todavia no para los saberes y sistemas
de conocimientos de estos. El anunciado “didlogo de saberes”
se mantuvo como monologo repetitivo y recién en los ultimos afios
surgié una masa critica de estudiantes indigenas en las universidades
dela region con fuerte presencia de sus pueblos. (Griinberg 2021, 55)

Puesto que un balance sobre los desarrollos de la antropologia y las
relaciones de los pueblos indigenas con los Estados nacionales exige
un esfuerzo analitico de mas aliento, nos referimos al final del texto
al Documento de Asuncion (Unelam, 1972) para ilustrar algunas reacciones
iniciales a la Declaracién de Barbados, al menos en el ambito de las
iglesias catdlica y protestante. Las iglesias fueron denunciadas crudamente
como instrumentos del colonialismo y corresponsables del exterminio
de los pueblos indigenas, pero fueron, tal vez, las primeras en responder
al mensaje de Barbados. El Documento de Asuncion fue la réplica
que en 1972 algunas dieron a la declaracion y permite registrar, de paso,
las tensiones que existieron incluso dentro del “grupo de Barbados”
sobre el papel de las iglesias en este contexto. Sefialamos también otras
reacciones que merecerian un analisis mas minucioso para comprender,
hoy, el alcance y los limites de un proyecto que defendia una nueva
antropologia en relacion con los indigenas, a saber: una “antropologia
comprometida” con transformaciones sociales, una antropologia “de
la liberacion” de los indigenas (Chirif 2021, 10; Barabas 2021).

Al simposio de Barbados de 1971 le siguieron dos reuniones mas,
con sus respectivas declaraciones: Barbados I, en julio de 1977, y Barbados
I11, realizada en Rio de Janeiro en diciembre de 1993. Sin embargo,
por su caracter inédito y su peso simbolico hasta hoy, Barbados I puede
considerarse el evento mas significativo. Concebido originalmente
como un simposio sobre friccién interétnica —concepto en boga en aquel
momento en la antropologia que se dedicaba al estudio de las relaciones
entre poblaciones indigenas y las sociedades nacionales (Cardoso 1962;
1972)-, el objetivo era reflexionar sobre la violacion de los derechos de esas
poblaciones, a partir de informes presentados por los participantes sobre
paises como Argentina, Paraguay, Brasil, Peru, Ecuador, Colombia,
Venezuela y México. Al final del encuentro se publicé la histérica
declaracion, con el lema “Por la liberacion del indigena”.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [161]



GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

ELTIEMPO DE BARBADOS

Al inicio de la década de 1970, la declaracion reflejaba el espiritu
de movimientos como la Teologia de la Liberacién y las contribuciones de in-
telectuales como el pedagogo brasilero Paulo Freire (1921-1998) y el socidlogo
colombiano Orlando Fals-Borda (1925-2008). De esa manera, conceptos como
investigacion-accion participante (Fals-Borda 1992), colonialismo interno
(Balandier 1955; Stavenhagen 1965; Gonzalez 2006), anticolonialismo (Fanon
1961) v friccion interétnica (Cardoso 1962; 1972) surgian en el horizonte vy,
en lalinea trazada por antropdlogos como el brasilero Darcy Ribeiro (1970)
y el mexicano Guillermo Bonfil Batalla (1987), se forjaba el proyecto de una
nueva antropologia en relacion con los pueblos indigenas, a saber, como
dijimos antes, una “antropologia comprometida”.

El grupo de 14 personas —procedentes de paises de Centroamérica,
Suramérica, Europay Estados Unidos- que se manifestd en la Declaracion
de Barbados se involucr6 en las décadas siguientes en investigaciones,
publicaciones y nuevas acciones que tenian como elemento comun
el trabajo etnografico yla critica al indigenismo predominante en América
Latina. Sin embargo, tanto su produccién etnografica como su critica
al indigenismo se remontaban a afios anteriores, incluso entre quienes
entonces eran jovenes al inicio de sus carreras. En ese sentido, el en-
cuentro en la isla caribefia fue tanto un punto de llegada como un punto
de partida y reflejaba, en todo caso, un movimiento politico e intelectual
mas amplio.

Participaron en Barbados I: Pedro Agostinho da Silva (Brasil), Nelly
Arvelo de Jiménez (Venezuela), Miguel Alberto Bartolomé (Argentina),
Guillermo Bonfil Batalla (México), Victor Daniel Bonilla (Colombia), Oscar
Bolioli (Uruguay, observador del Consejo Mundial de Iglesias), Gonzalo
Castillo Cérdenas (Colombia), Miguel Chase-Sardi (Paraguay), Carlos
de Arautjo Moreira Neto (Brasil), Esteban Emilio Mosonyi (Venezuela),
Darcy Ribeiro (Brasil, en esa época exiliado en Chile), Scott S. Robinson
(estadounidense, con trabajo de campo en Ecuador), Silvio Coelho
dos Santos (Brasil), Stefano Varese (Pert1) y Georg Griinberg (profesor
asistente en la Universidad de Berna, Suiza).

De los participantes, Darcy Ribeiro era, sin duda, el nombre de mayor
proyeccion y quien tenia la carrera mas consolidada, aunque Guillermo
Bonfil Batalla también gozaba de considerable reconocimiento, asi como
otros de los participantes mas jovenes. Por ejemplo, Victor Daniel Bonilla

[162] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

ya habia publicado el libro Siervos de Dios y amos de indios. El Estado
y la mision capuchina en el Putumayo (1968), de gran repercusion
dentro y fuera de Colombia. De Stefano Varese, lista Farvier (2023),
igualmente, un importante nimero de publicaciones desde 1964; Scott
Robinson ya habia producido documentales como Nukanchis kausay
(Nuestras vidas), Nukanchis runakuna (Nuestro pueblo) y Sky chief,
ademds de diversos articulos publicados en revistas académicas (Scott
Robinson, comunicacion personal, 20 de octubre de 2022).

En una carta dirigida a Stefano Varese, en agosto de 1969,
Guillermo Bonfil Batalla aludia a un articulo de Alfonso Villas
Rojas, publicado ese mismo afo con el titulo “En torno a la nueva
tendencia ideoldgica de antropologos e indigenistas”. Bonfil afirmaba en
la carta: “participamos de una nueva tendencia ideoldgica dentro de la
antropologia latinoamericana”. De este modo, caracterizaba lo que
veia como un movimiento de critica al indigenismo no solamente
en México. También mencionaba en la carta la disposicion de Gonzalo
Aguirre Beltran, el gran nombre de la antropologia del momento
en ese pais, de publicar en la revista América Indigena “todo lo que
se le envie en torno a este problema”. En su respuesta a Bonfil, poco
tiempo después, Stefano Varese menciona lo que, de hecho, ya era
un tema recurrente en ese momento: la tension entre los presupuestos
ideoldgicos y el modelo de investigacion antropoldgica sobre el cual
se edificaba el indigenismo y los cuestionamientos que se le hacian,
especialmente a partir de la “antropologia comprometida” defendida
en la Declaracion de Barbados posteriormente. Al respecto, afirmaba
Varese: “por [oirlo] decir, supe que en el Congreso de Antropologia
Aplicada las posiciones no ortodoxas eran tomadas por revolucionarias.
Sucede. En el Congreso de [Americanistas en] Stuttgart, manifestar
un interés humanitario, no humanista, para las poblaciones indigenas
era considerado poco ‘cientifico™.

Esta tension entre el caracter cientifico de la antropologia y la
actuacion politica de los antropologos era recurrente y también estaria
presente en los preparativos de la primera reunion de Barbados. De hecho,
fue considerada por los representantes del Consejo Mundial de Iglesias,
que, por medio de su Programa para Combatir el Racismo, tendria
un papel decisivo como patrocinador y facilitador del encuentro.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [163]



GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

LAS RAICES AFRICANAS, EUROPEAS Y LATINOAMERICANAS DE LA
DECLARACION DE BARBADOS

Georg Griinberg, que actué como intermediario ante el wcc
y organizador de las tres reuniones de Barbados, era entonces un joven
profesor, uno de los dos que integraban el Seminario de Etnologia de la
Universidad de Berna. Griinberg acababa de mudarse a Suiza, tras
formarse en la Universidad de Viena (Austria), y después de estudiar
antropologia en la Universidad de Sao Paulo realizé un trabajo etno-
gréfico, de 1965 a 1966, entre los kawaiweté o kaiabi de la region del rio
Dos Peixes o Tatu'y, en el Brasil central. Durante ese tiempo, fue testigo
de los ataques que padecian este y otros pueblos indigenas de la region
a manos de los caucheros (seringueiros) y la industria extractivista
del caucho, en connivencia con el érgano indigenista oficial brasilero:
el antiguo Servicio de Proteccién al Indio. Los agresores intentaban
justificar tales ataques con la idea de que el indigena era un “animal
de la selva” (bicho do mato) al que deberian cazar y matar.

Dentro del pequeno grupo que se interesaba por la antropologia
en la universidad de Berna, una estudiante, vinculada al movimiento
ecuménico y proxima al wcc, insistié para que Georg Griinberg relatara
su experiencia entre los indigenas de Brasil al reverendo José Chipenda,
un angolano que, en aquella época, era miembro del Programa para
Combatir el Racismo del Consejo Mundial de Iglesias. Del encuentro
entre Griinberg y Chipenda surgié la idea de que era necesario hacer algo
también en América Latina con relacion al exterminio de los pueblos
indigenas del continente, igualmente asociado al racismo del Estado
nacional. Eso implicaba, en primer lugar, convencer a las iglesias que ha-
cian parte del WCC de la gravedad de la situacion, apenas comparable
ala segregacion racial conocida en Africa. El racismo contra los pueblos
indigenas era una realidad virulenta también en América Latina.

En enero de 1971, el pastor metodista uruguayo Oscar Bolioli, en la
apertura oficial de la reunion de Barbados, de la cual él tom¢é parte
como observador del wcc, exponia las razones que llevaron al Consejo
a patrocinar el evento. Vale la pena citar varios trechos del discurso
inédito de Bolioli, porque, ademas, ofrece detalles importantes sobre
las implicaciones politicas de esta decision, lo cual también fue objeto
de discusion constante entre los antropologos reunidos en Barbados.

[164] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

Inicialmente, Bolioli explicita el interés prioritario del wcc en los
conflictos raciales, por lo menos desde 1968.

Simplemente paraayudarles a ustedes a ubicarse en el porqué de esta
reunion, voy a decir en pocas lineas un poco la historia de este interés
del Consejo Mundial de Iglesias por los problemas de indole racial.
En primer lugar, en el ano 1968, la 1v Asamblea del Consejo Mundial
de Iglesias, que es la reunion que determina las lineas de trabajo del
Consejo, decidié dar al problema de la confrontacion racial una de
las partes prioritarias en las discusiones. Al afo siguiente, en 1969,
en lareunion del Consejo [Ejecutivo] del Consejo Mundial de Iglesias,
se decidi6 que el problema racial debia ser la prioridad. Se considera
entonces que el problema racial no es tan simple, como se considera
realmente en el mundo desarrollado, [apenas] un problema entre
blancos y negros, sino que es mucho mas complejo que esto y que
tiene derivaciones alrededor de todo el mundo. (Bolioli 1971)

Bolioli senialaba la evolucion del enfoque del wcce hacia el problema
racial, mas alla del conflicto entre blancos y negros, y destacaba la na-
turaleza global del racismo, que afectaba a distintas etnias y regiones,
lo cual justificaria su priorizacion en la agenda del Consejo. Al mismo
tiempo, llamaba la atencion acerca de la necesidad de un enfoque practico,
que no se limitase a discusiones tedricas, sino que buscara implementar
acciones concretas.

Estollevo, inmediatamente, a que el afio pasado [1970], se realizara
en Inglaterra una consulta sobre problemas raciales y, hace muy poco,
el Consejo Ejecutivo votd un programa que, traducido al castellano,
se llama Programa para Combatir el Racismo. El propio titulo dala
idea de que no se quiere llegar nuevamente, simplemente, a un
manipuleo de ideas, sino que el Consejo Mundial de Iglesias [ha
asumido] una tarea practica en el problema racial. Quizas, entonces,
este estilo de trabajo de accidn y reflexion llevo a que el Consejo
Mundial de Iglesias [destinara] una suma de 200 mil ddlares para
ayudar proyectos concretos, especificos, de problemas raciales.
(Bolioli 1971)

Loégicamente, tengo que hacer una confesion de culpa, por ser
el Consejo Mundial de Iglesias predominantemente europeo, [y es que]

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[165]



[166]

GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

Africa ha sido un continente visto con mayor simpatia. Los europeos,
ustedes saben bien, tienen un tremendo complejo de culpa respecto
a Africa. Se adoptaron nueve proyectos entre los cuales estos 200 mil
ddlares van a ser distribuidos. Es una suma mas que nada simbdlica,
de aliento, sostén moral, a grupos que estan trabajando en términos de
erradicar los problemas raciales. En América Latina, en Colombia,
ha sido adoptado uno de esos proyectos. (Bolioli 1971)

La critica de Bolioli resurgi6 en la reunion de Barbados, a partir de lo
que algunos participantes vefan como tendencia eurocéntrica del Consejo
el significado de la atencién dedicada a Africa y el complejo de culpa
existente en algunos circulos europeos por la colonizacién. También
serviria de base para el analisis de las reverberaciones de la historia
colonial en las acciones de cooperacion internacional del momento y de
los eventuales retos que tales acciones enfrentaban.

Esto ha traido un tremendo problema para el Consejo Mundial
de Iglesias porque, lamentablemente, a alguien se le antoj6 darle
publicidad e inmediatamente se armé un gran debate en la prensa
de Europa porque uno de los movimientos a los cuales se estd
apoyando es, por ejemplo, el Frente de Liberaciéon de Mozambique,
Frelimo. [...] [Se dijo] que el Consejo Mundial de Iglesias estaba
juntando dinero para armamento, para movimientos comunistas,
etc., etc., etc., lo cual ya nos habla de que esta entrada del Consejo
Mundial de Iglesias al problema racial trae consecuencias politicas
para nosotros [...]. Se ha creido conveniente esta consulta porque,
a criterio del Consejo Mundial de Iglesias, precisamente el problema
indigena es el problema de mayor friccién racial en América Latina.
Entendemos también que no es un problema aislado, sino que es
un problema que tiene consecuencias y esta relacionado con hechos
politicos, econémicos y sociales. (Bolioli 1971)

El nuevo foco del wcc en los indigenas en América Latina expresaba
una comprension particular de las dinamicas raciales de la region.
Por ejemplo, el reconocimiento de la responsabilidad histérica de las
iglesias en la opresion de los pueblos indigenas exigia reflexionar y trabajar
en reparar los dafos causados.

Sabemos muy bien que la iglesia tiene una tremenda parte de culpa
en la situacion presente del indigena en América Latina. En esta parte

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

de culpa no solamente nos sentimos [involucrados] los protestantes,
sino que también los catdlicos se deben sentir en esta situacion. Creo
que, mas que nada, necesitariamos de ustedes al fin de estos dias
de trabajo no que nos brinden una excelente documentacion para
ser publicada, eso seria magnifico, pero quisiéramos algo mas que
eso. Como decia el rector de la universidad de Berna, quisiéramos
pautas que nos ayuden a formalizar una accioén concreta de parte
del Consejo Mundial de Iglesias en esta lucha por las poblaciones
indigenas en América Latina. Esto no quiere decir que estamos
trabajando para dentro, para nosotros mismos, sino que, en la
medida de las posibilidades, el Consejo Mundial de Iglesias va a
tener que utilizar otras fuerzas para esta lucha. (Bolioli 1971)

Asegurado el patrocinio del wcc, el siguiente paso fue contactar
al rector de la universidad de Berna y a Walter Dostal, catedratico
deantropologia de la misma universidad, para encargar a Georg Griinberg
el diseno de un evento cientifico que tratara de la situacion de los
pueblos indigenas en América Latina, en particular, los dela Amazonia
y los del Chaco. La intencidn inicial era evitar la posible resistencia
que la propuesta pudiera enfrentar en las iglesias que integraban el wcc
y garantizar una “solvencia cientifica” mediante la participacion de la
Universidad de Berna. Después de obtener una licencia de tres meses
para dedicarse exclusivamente a preparar el evento, en julio de 1970
Georg Griinberg inici6 un viaje por distintos paises americanos para
hacer contacto con antropologos, ademas de los colegas brasileros,
con los que ya tenia alguna familiaridad y con los que compartia
posicionamientos similares.

El viaje incluyé encuentros con Charles Wagley, John V. Murra
y David Maybury-Lewis en los Estados Unidos; Gonzalo Aguirre
Beltran, Guillermo Bonfil Batalla, Ivan Illich y Rodolfo Stavenhagen
en México; Omar Gonzalez, Nelly Arvello de Jiménez y Darcy Ribeiro en
Venezuela, donde este dltimo se encontraba exiliado; Victor Daniel
Bonilla, Gerardo Reichel-Dolmatoff, Vera-Dagny Stdhle y Gonzalo
Castillo Cardenas en Colombia; Eduardo Galvao, Protasio Frikel,
Roberto Cardoso de Oliveira, Julio César Melatti, Pedro Agostinho
da Silva, Olympo José Trindade Serra, Herbert Baldus, Egon Schaden,
Antonio Jasiy José Vicente César en Brasil; Miguel Alberto Bartolomé,

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [167]



GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

Miguel Chase-Sardi, Stefano Varese, José Matos Mar, Scott Robinson
y, de nuevo, Darcy Ribeiro en Pert, durante el XXXIX Congreso
Internacional de Americanistas de 1970, realizado en Lima. El resultado
de estos encuentros fue un documento de diez paginas llamado Travel
report 1970, en el cual Georg Griinberg incluyé anotaciones sobre
vinculos institucionales, trayectorias académicas y posicionamientos
politicos de los entrevistados (Georg Griinberg, comunicacion personal,
22 de enero de 2022).

De acuerdo con Griinberg, “como resultado de este sondeo tenia
suficientes elementos para convencer al Programa de Combate al Racismo
del Consejo Mundial de Iglesias en Ginebra, que ofrecid el financiamiento,
y dela Universidad de Berna, para patrocinar el evento académicamente”.
Hubo rapido interés en la propuesta del futuro evento y, ya en estos primeros
contactos, las noticias sobre el exterminio que sufrian las poblaciones
indigenas se repetian en los distintos lugares en los que trabajaban y vivian
las personas contactadas por Griinberg. La mayoria compartia alguna
formacioén en antropologia y, sobre todo, gran experiencia de trabajo
de campo etnografico o importantes vinculos con el indigenismo de la
época en cada pais.

Ademis, la presencia de Robert Jaulin en el Congreso de Americanistas
de Limaylas discusiones sobre el concepto de etnocidio en su famosa obra
La paix blanche (1970), entonces recién publicada, ofrecian un ambiente
propicio para llevar adelante la propuesta de lo que seria Barbados I.
De hecho, existia también una importante produccion etnogréafica
y tedrica que llamaba la atencion sobre esta situacion, la cual habia
sido reunida, al menos al respecto del caso brasilero, en un balance
bibliografico publicado en aleman por Griinberg y Fuerst (1969), bajo
el titulo de “Kritische Bibliographie zum Genozid in Brasilien (1957-1969)”.

La convergencia entre sectores de iglesias y movimientos ecuménicos
en Europa que apoyaban la lucha contra la segregacion racial en Africa
por medio del Programa de Combate al Racismo del wcc, antropologos
y otros intelectuales vinculados a universidades en Europa y en América
Latina, asi como la produccion etnografica latinoamericana que daba cuenta
del genocidio de los pueblos indigenas, constituyo la base de la cual surgié
lainiciativa que en 1971 se concreto en la primera reunion de Barbados. Enlo
que se refiere ala produccion etnogréfica brasilefa, levantada por Griinberg
y Fuerst (1969), es notable la presencia de antropologos de origen aleman,

[168] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

que tenian en comun, ademas del trabajo de campo entre sociedades indi-
genas amazonicas, un posicionamiento que expresaba sus preocupaciones
después del Holocausto judio y agitaba las discusiones antropoldgicas,
por ejemplo, en el xxxvir Congreso Internacional de Americanistas,
que tuvo lugar en 1968, en Stuttgart-Munich, Alemania. Las preocupaciones
en torno al racismo como base del genocidio y del etnocidio de los pueblos
indigenas fueron explicitas en Barbados I y estuvieron presentes de nuevo
en Barbados II, ya con la participacion de alrededor de veinte indigenas
y quince antropologos en la reunion.

Esmas, en pleno afno de 1968, este posicionamiento incluia cuestionar
directamente ala “vieja guardia” de los profesores universitarios, desvelar
sus posibles vinculos con el régimen nacionalsocialista y el fascismo
antes y durante la Segunda Guerra Mundial, enfrentar el racismo
(especialmente el apartheid en Africa) y defender minorias sometidas
al exterminio en el Sudeste Asidtico y Suramérica. Movimientos similares
reverberaban en Francia con las denuncias del colonialismo y la guerra
de Argelia o en Estados Unidos, en plena guerra de Vietnam. América
Latina tampoco estuvo al margen de estos movimientos y, al contrario,
fue escenario privilegiado de la Guerra Fria entre Estados Unidos y la
Union Soviética, con la Revolucion Cubana en 1959 y la expansion de dic-
taduras militares, la Doctrina de la Seguridad Nacional, la Teologia de
la Liberacion y las luchas guerrilleras. El surgimiento de grupos de es-
tudiantes y antropologos que articulaban el enfrentamiento contra
el racismo, el genocidio de pueblos indigenas y su experiencia etnografica
supuso, en este ambiente, una critica a toda la antropologia y, en particular,
al indigenismo y a la etnologia americanista vigente. Sobre todo, respecto
de la forma de hacer investigacion de campo, la relacion con los grupos
indigenas y los compromisos éticos que de ella derivaban.

UNA “ANTROPOLOGIA COMPROMETIDA”

Las discusiones que hubo en la primera reunién de Barbados hacian
eco de estos movimientos de contestacion. Sin embargo, tal vez por eso
mismo, también era clara la importancia de que el evento estuviera
sélidamente basado en el trabajo de campo etnografico de sus potenciales
participantes, ademas de ajustarse a los modelos de una discusion
académica. Tal preocupacién estuvo presente tanto en el didlogo
inicial entre Georg Griinberg y el reverendo José Chipenda, en Suiza,

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [169]



GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

como en los contactos de Griinberg con sus colegas en Estados Unidos
y América Latina en el viaje de 1970. De modo que, al mismo tiempo
que se criticaba el modelo de investigacion antropolégica tradicional,
era necesario garantizar la legitimidad académica del futuro evento
y minimizar posibles conflictos derivados de las posiciones politicas,
mas o menos divergentes, de sus potenciales participantes. Un cuidado
similar fue necesario de parte del reverendo Chipenda en el Consejo
Mundial de Iglesias, so pena de que la agenda antirracista fuera confundida
con apoyo directo alos movimientos de liberacion de izquierda en Africa
o a las luchas guerrilleras en América Latina.

Esta preocupacion, no por casualidad, seguiria siendo un verdadero
leitmotiv de las discusiones sobre antropologia, ciencia y compromiso
politico en Barbados I. Ante esta tension siempre presente, la respuesta
del grupo que se encontré en Barbados supuso, desde el comienzo,
que la posibilidad de dar un testimonio legitimo sobre la situacién
de los pueblos indigenas en América Latina dependia directamente,
en cuanto antropdlogos, del fundamento cientifico de los trabajos
que serian presentados en el simposio “La friccion interétnica en América
del Sur fuera de la region andina” (cfr. Griinberg 1972). El entendimiento
basico era que la ética del antropdlogo como cientifico no lo llevaba
aevadir las situaciones de conflicto, sino que lo obligaba a fundamentar
su etnografia cada vez mejor en los principios de una “antropologia
comprometida”. Tampoco creaba distancias artificiales en relacion
conlos grupos con los que se relaciona en el trabajo de campo, sino que se
cuestionaba acerca de la relevancia del conocimiento asi producido para
la realidad de esos grupos. En este sentido, la convivencia del antropdlogo
con las poblaciones indigenas, inevitablemente, produce compromisos
y responsabilidades compartidas en la defensa de la vida, la lucha por la
tierra y sus modos de existencia.

La dimension ética es, sin duda, otro aspecto central explicitamente
considerado en los dialogos que llevaron a Barbados. Ella adviene, sobre
todo, de la experiencia vital del trabajo de campo etnogréfico. En esa
experiencia, por ejemplo, una comunidad indigena en las profundidades
dela selva o en lalargura de la pampa, se abre al otro —el antropélogo-,
lo acoge, lo protege y lo educa; este, a su vez, busca colaborar solidaria-
mente en las diversas formas que permitan no solamente el intercambio
de conocimientos, sino también la defensa de la vida de la comunidad

[170] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

quelo acoge. La antropologia, asi entendida, no podria sustraerse al desatio
ético que supone hacer investigacion etnografica en las condiciones
generadas por regimenes coloniales y procesos de exterminio en marcha.

BARBADOS EN EL TIEMPO (U N BALANCE EN CU RSO)

Elandlisis de las condiciones generales que hicieron posibles las tres
reuniones de Barbados y muchos detalles de su organizacion, atin aguardan
una investigacion sistematica, mds alla de los inestimables testimonios
de sus participantes (cfr. Chirif 2021). Lo mismo vale con relacion a las
reacciones provocadas por las respectivas declaraciones y, a propdsito
de Barbados I, su legado en los altimos 50 afios. Para algunos de sus
protagonistas, la repercusién mas inmediata se reflejo, bien al inicio,
en la transformacion del trabajo pastoral de algunas iglesias locales,
catolicas y protestantes, para las cuales la Declaracion de Barbados
se volveria una referencia importante.

El “Documento de Asuncién. La iglesia y su mision entre los indigenas
de América Latina”, por ejemplo, fue resultado de “una consulta de personas
comprometidas en el trabajo misionero y en el servicio a las comunidades
indigenas de América Latina para intercambiar experiencias y cuestio-
narse sobre la mision de la Iglesia entre los indigenas, teniendo en cuenta
la Declaracion de Barbados” (Unelam 1972, 1). En realidad, fue la respuesta
deun grupo de iglesias ala denuncia de Barbados I sobre su responsabilidad
en el exterminio de los pueblos indigenas. Dicha consulta fue convocada
por Movimiento Pro-Unidad Evangélica en América Latina (Unelam)
y patrocinada igualmente por el wcc y su Programa para Combatir
el Racismo, en Asuncion (Paraguay) del 7 al 10 de marzo de 1972.

Después del Concilio Vaticano II (1962-1965) y de la II Conferencia
General del Episcopado Latinoamericano en Medellin (1968), la Iglesia
Catdlica venia haciendo una autocritica y dando senales de la necesidad
de transformacion. Lo mismo sucedia, aunque de manera mas restricta,
en algunos sectores de las iglesias protestantes, como lo sugiere la acciéon
del propio wcc por medio del Programa para Combatir el Racismo
y otras acciones. Sin embargo, la Declaracion de Barbados era taxativa
al afirmar que “lo mejor para las poblaciones indigenas, y también para
preservar la integridad moral de las propias iglesias” era “poner fin a
toda actividad misionera”. En respuesta, el Documento de Asuncion
reivindicaba el papel de las iglesias, al tiempo que reflexionaba sobre

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [171]



GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

la vision cristiana de los pueblos indigenas, las denuncias contra la
evangelizacion hechas en la Declaracién de Barbados y la defensa de los
derechos indigenas. Muchas veces vinculados estrechamente a la Teologia
de la Liberacion y el ecumenismo, estos movimientos propiciaron
una reflexion, a veces dolorosa, pero profunda, a partir de estas criticas
y los llamados por la renovacion.

El Documento de Asuncién aceptaba las criticas, pero rechazaba
la moratoria de las acciones evangelizadoras que exigia Barbados.
Elhecho de que Georg Griinberg, Miguel Chase-Sardi y Gonzalo Castillo
Cardenas, firmantes de la Declaracién de Barbados I, participaran
de la reunion en Asuncion es interesante, porque remite a las intensas
discusiones internas que este asunto merecié durante el simposio
en la isla caribefia. Como queda evidente en los archivos sonoros de la
reunion, habia consenso en senalar a las iglesias como corresponsables
del exterminio indigena, por accién y omision. Sin embargo, miembros
activos de sectores progresistas de las iglesias, como Gonzalo Castillo
Cardenas (ministro de la iglesia Presbiteriana en Colombia), defendian
la necesidad de ver estos sectores progresistas como aliados de la lucha
indigena y piezas fundamentales de la renovacion eclesial.

En el terreno académico, como dijimos antes, un analisis de mas
aliento esta pendiente. Sin embargo, tal como advertia Jodo Pacheco
de Oliveira en un balance sobre Barbados I, cabe preguntarse como
fue posible una formulacién como la que se hizo en ese momento,
tan diferente de los cdnones antropologicos y la antropologia hegemo-
nica de la época. De modo mas provocador, como el mismo Pacheco
de Oliveira observara, ;por qué la ruptura epistemologica que proponia
Barbados no llego a ser incorporada por las antropologias centrales,
inclusive las de América Latina? (2021; TV ABA 2021).

En 1977, afio de la realizacion de la segunda reunion de Barbados,
surgi6é un debate entre Guillermo Bonfil Batalla y Esteban Emilio
Mosonyi, por un lado, y Gonzalo Aguirre Beltran, la figura mas pres-
tigiosa de la antropologia indigenista mexicana de la época, por otro.
El debate lo publicé la revista Nueva Antropologia con el titulo “La
declaracion de Barbados II y comentarios” (Bonfil et al. 1977). Tras
mencionar algunas iniciativas y publicaciones después de Barbados I,
Aguirre Beltran sintetizaba en su critica a Barbados lo que, con el pasar
del tiempo, se acabd consolidando como una tensiéon duradera entre

[172] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

analisis socioldgicos que privilegiaban la clase social y los que privilegian
la identidad étnica. Asi afirmaba Aguirre Beltran:

De todo ello se desprende que Barbados II parece ser el ultimo
acto de una estrategia, montada aparentemente por la Democracia
Cristiana, para fundar una organizacion politica de 4mbito con-
tinental con base en la exaltacion de los simbolos étnicos de una
poblacién sometida [...]. Cuando insistimos en la proletarizacion
delindio, no abogamos [por] la destruccién de los simbolos y valores
que configuran su etnicidad; pero tampoco pensamos en enaltecerlos
para constituir con ellos una bandera politica. Nos hemos opuesto
sistemdticamente a favorecer, elevar y glorificar movimientos como
el de la negritud, el poder indio, el chicano y otros que enarbolan
simbolos étnicos o raciales porque enmascaran la verdadera lucha
que se da en la lucha de clases. (Bonfil et al. 1977, 120)

Griinberg (2021) apunta otras reacciones a la Declaracién de Barbados,
incluyendo la quema publica de la edicion original del libro con los
trabajos presentados en la reunion de 1971, a manos de la policia de la
dictadura militar uruguaya, que lo consider6 subversivo. Igualmente,
la fuerte disputa entre antropologos mexicanos, estadounidenses
y centroamericanos: por un lado, los que apoyaban el movimiento
armado del pueblo misquito contra el gobierno nicaragiiense en la década
de 1980 y, por otro, los que se veian como defensores de la revolucion
sandinista. En ese enfrentamiento, los antropdlogos “barbadenses”
fueron tachados de “etnopopulistas”, “indianistas” y “culturalistas
reaccionarios” (Griinberg 2021, 53). En la misma direccion, Barabas
afirma que, ademas de ser poco conocidos en México, también fueron

» o«

descalificados con rétulos como “demdcrata-cristianos”, “etnicistas”,
“romanticos”, “happy savage anthropologists”, “esencialistas” y “aliados
de la iglesia”, lo que, en sus palabras, “causaba espanto en el México
mason y ateo de aquellos afios” (2021, 185).

Ellegado de Barbados ha sido objeto de renovado interés con motivo
de los 50 afios de la Primera Declaracion, tanto por medio de eventos
académicos (véase lista parcial en anexo) como de una serie de trabajos
reunidos por Alberto Chirif (2021). En ese sentido, resulté fundamental
la participacion activa de algunos protagonistas de las reuniones de 1971,

1977y 1993, asi como de personas que, por su actuacion junto a poblaciones

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [173]



GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

indigenas, encuentran en Barbados una referencia imprescindible.
En general, en ese ejercicio se mezclan testimonios individuales y analisis
mas amplios sobre la situacion actual de los indigenas, alaluz de las trans-
formaciones de las legislaciones nacionales, la organizacion politica de las
propias poblaciones amerindias y el campo intelectual del indigenismo
latinoamericano de la segunda mitad del siglo xx. Sin embargo, el interés
en Barbados trasciende el ambito de las discusiones especializadas
sobre las sociedades amerindias y remite a problemas que estan en el
centro de la epistemologia, la historia y la ética de la antropologia como
disciplina académica y practica profesional. Los problemas sefialados
50 anos atras contintian interpelando el corazén de la antropologia.
Elinterés suscitado por Barbados, como también observaron algunos
de sus participantes, no significa adoptar una actitud nostalgica con res-
pecto a un proyecto que respondia a los desafios de su propio tiempo,
a partir de una premisa fundamental: reconocer y solidarizarse con el
protagonismo de los indigenas en la lucha por su liberacion, porque,
como expresaba la Primera Declaracion, “laliberacion de las poblaciones
indigenas es realizada por ellas mismas o no es liberacién”. Cualquier
pretension de “liberar a los indigenas” hoy, ademas de anacronica, seria
inutil, porque dificilmente lograria sustituir o representar el pensamiento
politico de los propios indigenas y de otros grupos junto alos cuales trabajan
muchos antropdlogos. El proyecto de Barbados, desde ese punto de vista,
se volvid obsoleto, porque los indigenas no necesitan mas de portavoces
ni de representantes en su relacion con el Estado nacional (Tv ABA 2021).
Al referirse al surgimiento de “antropologias indigenas” después
de Barbados y alos procesos de reapropiacion histérica vividos por diversas
poblaciones amerindias, digase de paso, Varese, Delgado y Meyer observan:
“Interesantemente, el movimiento indigena latinoamericano de recupe-
racion histdrica ya venia sucediendo algunos afios antes del surgimiento
de los Estudios Subalternos en el sur de Asia [...], que se volvi6 la bandera
del analisis postcolonial en la academia de lengua inglesa” (2008, 394, n.
3). En ese sentido, Barbados se puede entender también como manifes-
tacion particular dentro de lo que Ciacchi refiere como un “pensamiento
antropoldgico en América Latina”, que “no es necesariamente pos-colonial
o des-colonial, ya que existe hace un buen y largo tiempo” (2019, 353).
Ahora bien, si la idea de un “Barbados IV” puede resultar obsoleta,
aun vale la pena discernir mejor los efectos de Barbados en lo que se refiere

[174] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

alaantropologia hecha en América Latina y a nuestro oficio de antropélogos.
La originalidad yla fuerza politica del espiritu de Barbados contintian vigentes,
no solo por haberse anticipado a corrientes de pensamiento que hacen
carrera entre nosotros en la actualidad, sino, sobre todo, porque su potencial
cientifico parece estar lejos de agotarse. Especialmente frente al hecho de que
los propios indigenas son ahora nuestros interlocutores como estudiantes
en los cursos de formacion de antropélogos y nuestros colegas en los
departamentos de antropologia. Al experimentar tales transformaciones,
la antropologia se ve compelida, ella misma, a transfigurarse, a reinventarse.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Balandier, George. 1955. Sociologie actuelle de I’Afrique noire: dynamique des change-
ments sociaux en Afrique centrale. Paris: Presses Universitaires de France.

Barabas, Alicia. 2021. “La influencia de Barbados en México a cincuenta afios de la
Declaracion”. En Por la conquista de la autodeterminacion. En el cincuentena-
rio de la Declaracién de Barbados, editado por Alberto Chirif, 179-197.
Copenhague: IWGIA.

Bolioli, Oscar. 1971. Transcripcién de discurso inédita.

Bonfil, Guillermo, Esteban Emilio Mosonyi, Gonzalo Aguirre, Lourdes Arizpe
y Silvia Gémez. 1977. “La declaracién de Barbados II y comentarios”.
Nueva Antropologia, 2, 7: 109-125.

Bonfil, Guillermo. 1987. México profundo: una civilizacion negada. Ciudad
de México: Grijalbo.

Bonilla, Victor Daniel. 1968. Siervos de Dios y amos de indios. El Estado y la
mision capuchina en el Putumayo. Bogota: Tercer Mundo.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1962. “Estudo de dreas de fric¢do interétnica
no Brasil”. América Latina, 5, 3: 85-90.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1972. O indio e o mundo dos brancos.

Sdo Paulo: Difel.

Chirif, Alberto, ed. 2021. Por la conquista de la autodeterminacion. En el cin-
cuentenario de la Declaracion de Barbados. Copenhague: IWGIA.

Ciacchi, Andrea. 2019. “Ensinar (histéria da) Antropologia no Brasil: um ensaio
bibliografico latino-americano”. Revista de Estudos e Pesquisas sobre
as Ameéricas, 13, 2: 351-377.

Fals-Borda, Orlando. 1992. La ciencia y el pueblo: nuevos ensayos de investiga-
cién-accién. Ciudad de México: Siglo xx1.

Fanon, Frantz. 1961. Les damnés de la terre. Paris: Francois Maspero.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [175]



[176]

GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

Farvier, Iréne. 2023. “Utopia y consuelo amazoénico. Stefano Varese como antro-
pdlogo activista, hitos biograficos”. Traduccién de Isabelle Combes.

En Bérose internationale des histoires de I'anthropologie. Paris. https://shs.
hal.science/halshs-04259506

Gonzalez, Pablo. 2006. Sociologia de la explotacion. Buenos Aires: CLACSO.

Griinberg, Georg y René Fuerst. 1969. “Kritische Bibliographie zum Genozid
in Brasilien (1957-1969)”. En Publicaciones de los Seminarios de Etnologia
de la Universidad de Berna, 1-16. Berna: Universidad de Berna.

Griinberg, Georg, coord. 1972. La situacién del indigena en América del Sur.
Aportes al estudio de la friccion interétnica en los indios no-andinos.
Montevideo: Tierra Nueva.

Griinberg, Georg. 2021. “Barbados 1971, un desafio vigente”. En Por la conquista
de la autodeterminacion. En el cincuentenario de la Declaracién
de Barbados, editado por Alberto Chirif, 45-85. Copenhague: IWGIA.

Hvalkof, Seren. 2021. “Titulacion, esclavitud y democracia: los procesos de libe-
racion indigena en el Gran Pajonal y Alto Ucayali, Perd”. En Por la con-
quista de la autodeterminacion. En el cincuentenario de la Declaracién
de Barbados, editado por Alberto Chirif, 331-362. Copenhague: IWGIA.

Jaulin, Robert. 1970. La paix blanche. Introduction a I’éthnocide. Paris: Seuil.

Pacheco de Oliveira, Jodo. 2021. “Barbados desde la antropologia brasilefia”. En Por
la conquista de la autodeterminacion. En el cincuentenario de la Declaracion
de Barbados, editado por Alberto Chirif, 227-247. Copenhague: IwGIA.

Ribeiro, Darcy. 1970. Os indios e a civilizagio. Petrépolis: Vozes.

Stavenhagen, Rodolfo. 1965. “Siete tesis equivocadas sobre América Latina”.

En Los pueblos originarios: el debate necesario. Buenos Aires: CTA/CLACSO.

TV ABA. 20212. Seminario Internacional sobre os 50 anos da Declara¢ao
de Barbados. [Canal YouTube], 15 de noviembre. https://www.youtube.
com/watch?v=Cs0OVDXPkDPQ&ab_channel=TVABA.

UNELAM. 1972. “Documento de Asuncion. La iglesia y su misién entre los indi-
genas de América Latina”. 1972. Disponible en: https://ng.cl/55ztr

Varese, Stefano, Guillermo Delgado y Rodolfo Meyer. 2008. “Indigenous
Anthropology beyond Barbados”. En A Companion to Latin American
Anthropology, editado por Deborah Poole, 375-398. Malden-Oxford:
Blackwell.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

ANEXO

Eventos académicos por los 50 afos de la Primera Declaracion
de Barbados, 2019 a 2023

Tipo de evento/

Lugar/

Organizadores  Participantes Referencia
Nombre fecha & P
w Freie Universitit
Mesa redonda “La ) B
, ) Berlin. 2019. “La
antropologia Instituto de ! .
. , . antropologla activista:
activista: de la Berlin, Estudios .,
., ) ] ) . de la Declaracion de
Declaracion de Alemania, atinoamericanos Georg Griinberg
) ] Barbadosala
Barbados ala 19/12/2019  de la Universidad ,
) ) ) antropologia
antropologia Libre de Berlin. R
L poscolonial”. https://
poscolonial”.
ng.cl/hoenv
Sobre la Mesa CIEP-
Canal ucr/ « )
« UCR. 2020. “Conflictos
Programa “Sobre la Centro de o
. ) o territoriales e
mesa: ‘Conflictos , Investigaciones y . . L.
o San José, . Georg Griinberg interétnicos y la
territoriales e ~ Estudios ] ) .,
. L Costa Rica, . Silvel Elias Declaracion de
interétnicos y la Politicos/Escuela i ) N
., 13/02/2020 , enia Roman Barbados”. [Canal
Declaracion de de Antropologia
o ) A YouTube], 17 de
Barbados™. de la Universidad
) febrero. https://ng.cl/
da Costa Rica. ]
oejwov
« . Universidad de Costa
Conferencia a dos . B )
. Rica. s.f. “Conferencia
voces: ‘Ciencias o
) a dos voces: ‘Ciencias
sociales y pueblos )
o, Centro de sociales y pueblos
indigenas: o Lo .
i ) Investigaciones indigenas: trayectorias
trayectorias de San José, . o
T . Antropoldgicas e . de activismo y
activismo y Costa Rica, Georg Griinberg . .,
o . Escuela de ] i resignificacion de la
resignificaciéon dela  13/02/2021 , Silvel Elias o
o Antropologia de territorialidad en
territorialidad en ) ) .
. la Universidad de Centroamérica. A 50
Centroamérica. A 50 . B .,
Costa Rica. anos de la Declaracién

afos de la
Declaracion de
Barbados™.

de Barbados™. Portal
de Investigacion.
https://ng.cl/vrols

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[1771



GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

Tipo de evento/ Lugar/
. : Organizadores  Participantes Referencia
Nombre fecha
Departamento de . o
o , Extensiéon Académicay
Seminario Antropologia y
. . Cultural UC Temuco.
internacional Centro de «
w . 2021. “Barbados y
Barbados y Estudios
] . Wallmapu:
Wallmapu: Socioculturales  Georg Griinberg
. . o reencuentro con el
reencuentro conel  Enlinea, dela Universidad Cari Tusing . Lo
. L L rakizuam histdrico
rakizuam histérico  29-30/06/ Catdlica de Roberto Morales L
o . ] antropoldgico”. [Canal
antropologico. 2021 Temuco, Colegio Araceli Burguete
) ] YouTube], 29 a 30 de
Conmemorando 50 de Antropdlogos Pablo Mariman | |
~ ) junio. https://ng.cl/
afios de la de Chile y i
. ] jznhm;
Declaracion de Comunidad de
. S https://ng.cl/knétk;
Barbados, 1971-2021”. Historia https://no.cl/vit
s://ng.cl/1y1itic
Mapuche. ps:nS-cly
Conflitos
o . Universidad Socioambientais. 2021.
Seminario “50 anos .
. , Estatal de Mato . Barbados Hoje: 50 anos
de la Declaracion de  En linea, Georg Griinberg ~
Grosso del Sur y da Declaragio de
Barbados. Barbados 20/07/2021 . . Marta Azevedo
hov” Universidad Barbados. [Canal
oy’.
Y Federal de Goias. YouTube], 20 de julio.
https://ng.cl/coc600
Mesa redonda “so
: g FILO-UBA. s.f. “s0
anos de la Centro de 3 .
. . anos de la Declaracién
Declaracion de Innovacién y
) de Barbados.
Barbados. . Desarrollo para  Miguel . .
. . En linea, ., , Testimonios,
Testimonios, la Accion Bartolomé ) ,
21/09/2021 trayectorias, desafios

trayectorias, desafios
ante el presente de
los pueblos
indigenas”.

Comunitaria de
la Universidad de

Buenos Aires.

Alicia Barabas

ante el presente de los
pueblos indigenas”.
https://ng.cl/igumn

[178]

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 39, n.° 2 (JUL-DIC) - 2025 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 157-180

Tipo de evento/ Lugar/
o . Organizadores  Participantes Referencia
Nombre fecha
Seminario
Permanente
) Etnicidad, a5 iy
Conferencia CIESAS. s.f. “Liberacién
- ) Pueblos L
Liberacién y , . y autodeterminacion
M Indigenas y Georg Griinberg | .
autodeterminacién . o i indigena en América
o .. Enlinea, Globalizaciéony Miguel ) .
indigena en América , Latina: a 50 afios de la
. B 12/10/21 VIII Congreso Bartolomé »
Latina: a 50 afos de ) , Declaracion de
. Centroamericano Andrea Ixchiu .
la Declaracion de ) Barbados”. https://
. de Estudios
Barbados”. ng.cl/tusws
Culturales
(URL-
Guatemala).
Nucleo de
Estudios de UFSC. 2021. “Seminario
Seminario Pueblos Internacional sobre os
internacional sobre Indigenas de la . 50 anos da Declaragio
. ] ] Georg Griinberg ]
los 50 afios de la Universidad Micuel de Barbados: A virada
igue
Declaracion de , Federal de Santa & ] politica e
o . En linea, . Bartolomé .
Barbados: “El giro Catarina 'y N epstemologica da
15/11/21 Jodo Pacheco de

politico y
epistemoldgico de la
Antropologia en
América Latina”.

Comision de
Asuntos
Indigenas de la
Asociacion
Brasileira de
Antropologia.

Oliveira

Antropologia na
América Latina”. 5 de
noviembre. https://
no.cl/ymfpe

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[179]



GUILLERMO SANABRIA, GEORG GRUNBERG - Los origenes de la declaracion de barbadosy la blisqueda...

Tipo de evento/ Lugar/
. : Organizadores  Participantes Referencia
Nombre fecha
Universidad de Costa
Rica. s.f.
Conversatorio “Conversatorio —
“Colonialismo y ‘Colonialismo y
bicentenario de la . Bicentenario de
. . Ciudad de Flacso/ .
independencia Independencia
) Guatemala, Guatemala, 3} .
centroamericana: L Georg Griinberg Centroamericana:
) Guatemala, Universidad de ]
Reflexiones luego de ) Reflexiones luego de
B 13/12/2021  Costa Rica. B
los 50 afios de la los 50 afios de la
Declaracion de Declaracion de
Barbados™. Barbados™. https://
ng.cl/iocyp
Facultad
Declaracion de Intercultural
Barbados: “Los Dourados, Indigena dela
desafios de los Brasil, Universidad Georg Griinberg No disponible
derechos indigenas  01/02/2023 Federal de
ayer y hoy”. Grande
Dourados.
Declaracion de C
ampo
Barbados: “Los G I; Universidad
rande,
desafios de los Brasil Federal del Mato Georg Griinberg No disponible
rasil,
derechos indigenas Grosso do Sul.
N 09/09/2023
ayer y hoy”.
Leccion inaugural:
) g Universidad de
La Declaracion de
San Carlos de
Barbados y los ,
o Enlinea,  Guatemala/ . . .
pueblos indigenas en , Georg Griinberg No disponible
28/02/2023 Maestria en

Centroamérica:
Desafios para salir
del colonialismo”.

Ciencias del
Desarrollo Rural.

[180]

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



