
Universidad Nacional de Colombia · Bogotá [ 157 ]

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

LOS ORÍGENES DE LA DECLARACIÓN 
DE BARBADOS Y LA BÚSQUEDA DE UNA 

ANTROPOLOGÍA COMPROMETIDA

GUILLERMO SANABRIA*
Universidad Federal de Bahía

GEORG GRÜNBERG**
Universidad de Viena

*guillermo.sanabria@ufba.br orcid: 0000-0003-1991-5115 

**georg.grunberg@gmail.com orcid: 0000-0002-8337-001X

Artículo de investigación recibido: 5 de mayo de 2024. Aprobado: 22 de enero de 2025.

Cómo citar este artículo:

Sanabria, Guillermo y Georg Grünberg. 2025. “Los orígenes de la Declaración 

de Barbados y la búsqueda de una antropología comprometida”. Maguaré 

39, 2: 157-180. doi: https://doi.org/10.15446/mag.v39n2.120834

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 158 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

RESUMEN
En 1971, durante una época de dictaduras y proyectos modernizadores autoritarios 

en América Latina, un grupo de antropólogos publicó la Declaración de 
Barbados, en denuncia del genocidio de los pueblos indígenas y para 
exigir su liberación. Los balances tras 50 años de la declaración destacan 
el surgimiento de un amplio movimiento que llevó a una mayor articulación 
política de los indígenas en este contexto. Con base en registros inéditos 
de la reunión de 1971, este artículo examina algunos antecedentes de la 
declaración, a la luz de las discusiones sobre una antropología comprometida, 
latinoamericana y del Sur, en boga desde entonces. Planteamos que la 
originalidad de Barbados anticipó preocupaciones contemporáneas sobre 
decolonialidad, con un potencial teórico y metodológico aún vigente.

Palabras clave: América Latina, Declaración de Barbados, derechos de los pueblos 
indígenas, historia de la antropología.

THE ORIGINS OF THE BARBADOS DECLARATION AND 
THE SEARCH FOR AN ENGAGED ANTHROPOLOGY

ABSTRACT
In 1971, amid an era of dictatorships and authoritarian modernization projects across 

Latin America, a group of anthropologists issued the Barbados Declaration, 
denouncing the genocide of Indigenous peoples and calling for their liberation. 
Fifty years later, retrospective analyses highlight the emergence of a broad 
movement that played a key role in the Indigenous political mobilization in the 
region. Drawing on previously unpublished records from the 1971 meeting, this 
article examines the key antecedents of the Declaración de Barbados in light of 
ongoing debates on engaged anthropologies, Latin American anthropologies, and 
anthropologies of the Global South. We argue that the Barbados Declaration’s 
originality lies in its early articulation of concerns now central to decolonial thought, 
offering theoretical and methodological insights that remain relevant today.

Keywords: Latin America, Barbados Declaration, indigenous peoples rights, history 
of Anthropology.



[ 159 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

LOS ORÍGENES DE LA DECLARACIÓN DE BARBADOS Y LA 
BÚSQUEDA DE UNA ANTROPOLOGÍA COMPROMETIDA1

En 2021 se conmemoraron 50 años de la primera Declaración 
de Barbados, también referida simplemente como Barbados I. La de-
claración fue el documento final del simposio “La fricción interétnica 
en América del Sur fuera de la región andina”, un evento que reunió 
un pequeño grupo de antropólogos del 25 al 30 de enero de 1971, en el 
campus de la Universidad de las Indias Occidentales, en Bridgetown, 
capital de la isla caribeña de Barbados. El simposio fue promovido por el 
Seminario de Etnología de la Universidad de Berna y por el Programa para 
Combatir el Racismo del Consejo Mundial de Iglesias (World Council 
of Churches – wcc; Ginebra), y estuvo precedido por las denuncias 
internacionales contra los gobiernos dictatoriales de Brasil (Emílio Médici) 
y de Paraguay (Alfredo Stroessner), acusados de promover el genocidio 
de pueblos indígenas, a favor de empresas extractivistas multinacionales 
y finqueros interesados en sus territorios. La preocupación por las 
múltiples formas de violencia sufridas por los indígenas ya venía ganando 
espacio en diversos foros académicos de la época, como los Congresos 
de Americanistas de Stuttgart, en 1968, y de Lima, en 1970 (Hvalkof 2021, 
331; Chirif 2021, 9; Grünberg 2021, 45; Barabas 2021, 179).

Este texto surge de una serie de conversaciones sostenidas entre 
los dos autores en mayo de 2023, en Xalapa, México, inclusive las del 
evento “Entre-con-memoraciones: la Reunión de Barbados y los 50 años 
del Ciesas”, realizado del 17 al 19 de mayo del mismo año en el Centro de  
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social (Ciesas-
Golfo). El hilo conductor es el relato de Georg Grünberg, en su condición 
de coordinador de las tres ediciones de la Reunión de Barbados (1971, 
1977 y 1994), aunque otras fuentes también sirven de base. En particular: 
1) la correspondencia y otros documentos relativos a las tres reuniones 
de Barbados que se encuentran en el Fondo Documental Guillermo 

1	 Agradecemos a Nury Baza por la revisión del texto en español, así como a los eval-
uadores anónimos indicados por la revista por sus contribuciones. La prepara-
ción del texto también fue posible gracias a una beca otorgada a Guillermo Vega 
Sanabria por el Programa Institucional de Internacionalización (Capes Print) de 
la Universidad Federal de Bahía, lo que permitió su estancia como profesor visi-
tante junior en el extranjero en el Departamento de Antropología de la Universi-
dad Nacional de Colombia, sede Bogotá, de diciembre de 2023 a marzo de 2024.



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 160 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

Bonfil Batalla, disponible en el Archivo Histórico del Ciesas, en Ciudad 
de México. Guillermo Vega Sanabria consultó esta documentación en el 
segundo semestre de 2022, como parte de un proyecto de investigación 
posdoctoral titulado El espíritu de Barbados y la idea de una antropología 
latinoamericana, vinculado como investigador huésped a la Cátedra 
Internacional Roberto Cardoso de Oliveira, en el ciesas-Golfo; 2) 
las aproximadamente 25 horas de grabaciones de audio originales 
de la reunión de Barbados I, transcritas por Guillermo Vega Sanabria 
y revisadas por Georg Grünberg. Los audios que, en palabras de este, 
permanecían “intocados” (comunicación personal, 22 de enero de 2021), 
fueron digitalizados en el primer semestre de 2021 y cedidos por él para 
consulta pública al Archivo Fonográfico de la Academia Austriaca 
de Ciencias, en Viena.

El primer asunto que abordamos aquí se relaciona con los antece-
dentes del simposio de Barbados y con lo que llamamos provisional-
mente las raíces europeas, africanas y latinoamericanas del evento. 
Nos referimos, por un lado, a los apoyos progresivos que suscitó la lucha 
contra la segregación racial en Sudáfrica y otros países africanos entre 
sectores de las iglesias protestantes y la iglesia católica, así como entre 
intelectuales y universitarios en la Europa occidental de la posguerra. 
Por otro lado, nos referimos a las denuncias sobre el exterminio al que 
eran sometidas las poblaciones indígenas en América Latina. Mostramos 
cómo la confluencia de estos dos elementos fue decisiva en el origen, 
la organización y el desarrollo tanto del simposio como del contenido 
definitivo de la Declaración de Barbados.

Además de denunciar las precarias condiciones de vida en que 
se encontraban los pueblos originarios de América, especialmente 
los de las llamadas tierras bajas, la declaración hacía duras críticas a los 
gobiernos nacionales, a las iglesias y a la propia antropología, que hasta 
entonces habían tratado a los indígenas como objetos de intervención, 
proselitismo y estudio, pero no como sujetos políticos contemporáneos. 
Barbados I expuso abiertamente el modelo misionero que caracterizaba 
la relación de los no indígenas con las poblaciones amerindias, fuera 
que se tratara de religiosos, agentes estatales o investigadores. Como 
señala Grünberg al analizar el impacto de Barbados I en la antropología 
de los años siguientes, la disciplina:



[ 161 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

seguía con su canon epistemológico europeo, abriendo espacios 
para estudiantes, pero todavía no para los saberes y sistemas 
de conocimientos de estos. El anunciado “diálogo de saberes” 
se mantuvo como monólogo repetitivo y recién en los últimos años 
surgió una masa crítica de estudiantes indígenas en las universidades 
de la región con fuerte presencia de sus pueblos. (Grünberg 2021, 55)

Puesto que un balance sobre los desarrollos de la antropología y las 
relaciones de los pueblos indígenas con los Estados nacionales exige 
un esfuerzo analítico de más aliento, nos referimos al final del texto 
al Documento de Asunción (Unelam, 1972) para ilustrar algunas reacciones 
iniciales a la Declaración de Barbados, al menos en el ámbito de las 
iglesias católica y protestante. Las iglesias fueron denunciadas crudamente 
como instrumentos del colonialismo y corresponsables del exterminio 
de los pueblos indígenas, pero fueron, tal vez, las primeras en responder 
al mensaje de Barbados. El Documento de Asunción fue la réplica 
que en 1972 algunas dieron a la declaración y permite registrar, de paso, 
las tensiones que existieron incluso dentro del “grupo de Barbados” 
sobre el papel de las iglesias en este contexto. Señalamos también otras 
reacciones que merecerían un análisis más minucioso para comprender, 
hoy, el alcance y los límites de un proyecto que defendía una nueva 
antropología en relación con los indígenas, a saber: una “antropología 
comprometida” con transformaciones sociales, una antropología “de 
la liberación” de los indígenas (Chirif 2021, 10; Barabas 2021).

Al simposio de Barbados de 1971 le siguieron dos reuniones más, 
con sus respectivas declaraciones: Barbados II, en julio de 1977, y Barbados 
III, realizada en Río de Janeiro en diciembre de 1993. Sin embargo, 
por su carácter inédito y su peso simbólico hasta hoy, Barbados I puede 
considerarse el evento más significativo. Concebido originalmente 
como un simposio sobre fricción interétnica –concepto en boga en aquel 
momento en la antropología que se dedicaba al estudio de las relaciones 
entre poblaciones indígenas y las sociedades nacionales (Cardoso 1962; 
1972)–, el objetivo era reflexionar sobre la violación de los derechos de esas 
poblaciones, a partir de informes presentados por los participantes sobre 
países como Argentina, Paraguay, Brasil, Perú, Ecuador, Colombia, 
Venezuela y México. Al final del encuentro se publicó la histórica 
declaración, con el lema “Por la liberación del indígena”.



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 162 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

EL TIEMPO DE BARBADOS
Al inicio de la década de 1970, la declaración reflejaba el espíritu 

de movimientos como la Teología de la Liberación y las contribuciones de in-
telectuales como el pedagogo brasilero Paulo Freire (1921-1998) y el sociólogo 
colombiano Orlando Fals-Borda (1925-2008). De esa manera, conceptos como 
investigación-acción participante (Fals-Borda 1992), colonialismo interno 
(Balandier 1955; Stavenhagen 1965; González 2006), anticolonialismo (Fanon 
1961) y fricción interétnica (Cardoso 1962; 1972) surgían en el horizonte y, 
en la línea trazada por antropólogos como el brasilero Darcy Ribeiro (1970) 
y el mexicano Guillermo Bonfil Batalla (1987), se forjaba el proyecto de una 
nueva antropología en relación con los pueblos indígenas, a saber, como 
dijimos antes, una “antropología comprometida”.

El grupo de 14 personas –procedentes de países de Centroamérica, 
Suramérica, Europa y Estados Unidos– que se manifestó en la Declaración 
de Barbados se involucró en las décadas siguientes en investigaciones, 
publicaciones y nuevas acciones que tenían como elemento común 
el trabajo etnográfico y la crítica al indigenismo predominante en América 
Latina. Sin embargo, tanto su producción etnográfica como su crítica 
al indigenismo se remontaban a años anteriores, incluso entre quienes 
entonces eran jóvenes al inicio de sus carreras. En ese sentido, el en-
cuentro en la isla caribeña fue tanto un punto de llegada como un punto 
de partida y reflejaba, en todo caso, un movimiento político e intelectual 
más amplio.

Participaron en Barbados I: Pedro Agostinho da Silva (Brasil), Nelly 
Arvelo de Jiménez (Venezuela), Miguel Alberto Bartolomé (Argentina), 
Guillermo Bonfil Batalla (México), Víctor Daniel Bonilla (Colombia), Óscar 
Bolioli (Uruguay, observador del Consejo Mundial de Iglesias), Gonzalo 
Castillo Cárdenas (Colombia), Miguel Chase‐Sardi (Paraguay), Carlos 
de Araújo Moreira Neto (Brasil), Esteban Emilio Mosonyi (Venezuela), 
Darcy Ribeiro (Brasil, en esa época exiliado en Chile), Scott S. Robinson 
(estadounidense, con trabajo de campo en Ecuador), Silvio Coelho 
dos Santos (Brasil), Stefano Varese (Perú) y Georg Grünberg (profesor 
asistente en la Universidad de Berna, Suiza).

De los participantes, Darcy Ribeiro era, sin duda, el nombre de mayor 
proyección y quien tenía la carrera más consolidada, aunque Guillermo 
Bonfil Batalla también gozaba de considerable reconocimiento, así como 
otros de los participantes más jóvenes. Por ejemplo, Víctor Daniel Bonilla 



[ 163 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

ya había publicado el libro Siervos de Dios y amos de indios. El Estado 
y la misión capuchina en el Putumayo (1968), de gran repercusión 
dentro y fuera de Colombia. De Stefano Varese, lista Farvier (2023), 
igualmente, un importante número de publicaciones desde 1964; Scott 
Robinson ya había producido documentales como Ñukanchis kausay 
(Nuestras vidas), Ñukanchis runakuna (Nuestro pueblo) y Sky chief, 
además de diversos artículos publicados en revistas académicas (Scott 
Robinson, comunicación personal, 20 de octubre de 2022).

En una carta dirigida a Stefano Varese, en agosto de 1969, 
Guillermo Bonfil Batalla aludía a un artículo de Alfonso Villas 
Rojas, publicado ese mismo año con el título “En torno a la nueva 
tendencia ideológica de antropólogos e indigenistas”. Bonfil afirmaba en  
la carta: “participamos de una nueva tendencia ideológica dentro de la 
antropología latinoamericana”. De este modo, caracterizaba lo que 
veía como un movimiento de crítica al indigenismo no solamente 
en México. También mencionaba en la carta la disposición de Gonzalo 
Aguirre Beltrán, el gran nombre de la antropología del momento 
en ese país, de publicar en la revista América Indígena “todo lo que 
se le envíe en torno a este problema”. En su respuesta a Bonfil, poco 
tiempo después, Stefano Varese menciona lo que, de hecho, ya era 
un tema recurrente en ese momento: la tensión entre los presupuestos 
ideológicos y el modelo de investigación antropológica sobre el cual 
se edificaba el indigenismo y los cuestionamientos que se le hacían, 
especialmente a partir de la “antropología comprometida” defendida 
en la Declaración de Barbados posteriormente. Al respecto, afirmaba 
Varese: “por [oírlo] decir, supe que en el Congreso de Antropología 
Aplicada las posiciones no ortodoxas eran tomadas por revolucionarias. 
Sucede. En el Congreso de [Americanistas en] Stuttgart, manifestar 
un interés humanitario, no humanista, para las poblaciones indígenas 
era considerado poco ‘científico’”.

Esta tensión entre el carácter científico de la antropología y la 
actuación política de los antropólogos era recurrente y también estaría 
presente en los preparativos de la primera reunión de Barbados. De hecho, 
fue considerada por los representantes del Consejo Mundial de Iglesias, 
que, por medio de su Programa para Combatir el Racismo, tendría 
un papel decisivo como patrocinador y facilitador del encuentro.



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 164 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

LAS RAÍCES AFRICANAS, EUROPEAS Y LATINOAMERICANAS DE LA 
DECLARACIÓN DE BARBADOS

Georg Grünberg, que actuó como intermediario ante el wcc 
y organizador de las tres reuniones de Barbados, era entonces un joven 
profesor, uno de los dos que integraban el Seminario de Etnología de la 
Universidad de Berna. Grünberg acababa de mudarse a Suiza, tras 
formarse en la Universidad de Viena (Austria), y después de estudiar 
antropología en la Universidad de São Paulo realizó un trabajo etno-
gráfico, de 1965 a 1966, entre los kawaiweté o kaiabi de la región del río 
Dos Peixes o Tatu’y, en el Brasil central. Durante ese tiempo, fue testigo 
de los ataques que padecían este y otros pueblos indígenas de la región 
a manos de los caucheros (seringueiros) y la industria extractivista 
del caucho, en connivencia con el órgano indigenista oficial brasilero: 
el antiguo Servicio de Protección al Indio. Los agresores intentaban 
justificar tales ataques con la idea de que el indígena era un “animal 
de la selva” (bicho do mato) al que deberían cazar y matar.

Dentro del pequeño grupo que se interesaba por la antropología 
en la universidad de Berna, una estudiante, vinculada al movimiento 
ecuménico y próxima al wcc, insistió para que Georg Grünberg relatara 
su experiencia entre los indígenas de Brasil al reverendo José Chipenda, 
un angolano que, en aquella época, era miembro del Programa para 
Combatir el Racismo del Consejo Mundial de Iglesias. Del encuentro 
entre Grünberg y Chipenda surgió la idea de que era necesario hacer algo 
también en América Latina con relación al exterminio de los pueblos 
indígenas del continente, igualmente asociado al racismo del Estado 
nacional. Eso implicaba, en primer lugar, convencer a las iglesias que ha-
cían parte del WCC de la gravedad de la situación, apenas comparable 
a la segregación racial conocida en África. El racismo contra los pueblos 
indígenas era una realidad virulenta también en América Latina.

En enero de 1971, el pastor metodista uruguayo Óscar Bolioli, en la 
apertura oficial de la reunión de Barbados, de la cual él tomó parte 
como observador del wcc, exponía las razones que llevaron al Consejo 
a patrocinar el evento. Vale la pena citar varios trechos del discurso 
inédito de Bolioli, porque, además, ofrece detalles importantes sobre 
las implicaciones políticas de esta decisión, lo cual también fue objeto 
de discusión constante entre los antropólogos reunidos en Barbados. 



[ 165 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

Inicialmente, Bolioli explicita el interés prioritario del wcc en los 
conflictos raciales, por lo menos desde 1968.

Simplemente para ayudarles a ustedes a ubicarse en el porqué de esta 
reunión, voy a decir en pocas líneas un poco la historia de este interés 
del Consejo Mundial de Iglesias por los problemas de índole racial. 
En primer lugar, en el año 1968, la iv Asamblea del Consejo Mundial 
de Iglesias, que es la reunión que determina las líneas de trabajo del 
Consejo, decidió dar al problema de la confrontación racial una de 
las partes prioritarias en las discusiones. Al año siguiente, en 1969, 
en la reunión del Consejo [Ejecutivo] del Consejo Mundial de Iglesias, 
se decidió que el problema racial debía ser la prioridad. Se considera 
entonces que el problema racial no es tan simple, como se considera 
realmente en el mundo desarrollado, [apenas] un problema entre 
blancos y negros, sino que es mucho más complejo que esto y que 
tiene derivaciones alrededor de todo el mundo. (Bolioli 1971)

Bolioli señalaba la evolución del enfoque del wcc hacia el problema 
racial, más allá del conflicto entre blancos y negros, y destacaba la na-
turaleza global del racismo, que afectaba a distintas etnias y regiones, 
lo cual justificaría su priorización en la agenda del Consejo. Al mismo 
tiempo, llamaba la atención acerca de la necesidad de un enfoque práctico, 
que no se limitase a discusiones teóricas, sino que buscara implementar 
acciones concretas.

Esto llevó, inmediatamente, a que el año pasado [1970], se realizara 
en Inglaterra una consulta sobre problemas raciales y, hace muy poco, 
el Consejo Ejecutivo votó un programa que, traducido al castellano, 
se llama Programa para Combatir el Racismo. El propio título da la 
idea de que no se quiere llegar nuevamente, simplemente, a un 
manipuleo de ideas, sino que el Consejo Mundial de Iglesias [ha 
asumido] una tarea práctica en el problema racial. Quizás, entonces, 
este estilo de trabajo de acción y reflexión llevó a que el Consejo 
Mundial de Iglesias [destinara] una suma de 200 mil dólares para 
ayudar proyectos concretos, específicos, de problemas raciales. 
(Bolioli 1971)

Lógicamente, tengo que hacer una confesión de culpa, por ser 
el Consejo Mundial de Iglesias predominantemente europeo, [y es que] 



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 166 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

África ha sido un continente visto con mayor simpatía. Los europeos, 
ustedes saben bien, tienen un tremendo complejo de culpa respecto 
a África. Se adoptaron nueve proyectos entre los cuales estos 200 mil 
dólares van a ser distribuidos. Es una suma más que nada simbólica, 
de aliento, sostén moral, a grupos que están trabajando en términos de 
erradicar los problemas raciales. En América Latina, en Colombia, 
ha sido adoptado uno de esos proyectos. (Bolioli 1971)

La crítica de Bolioli resurgió en la reunión de Barbados, a partir de lo 
que algunos participantes veían como tendencia eurocéntrica del Consejo 
el significado de la atención dedicada a África y el complejo de culpa 
existente en algunos círculos europeos por la colonización. También 
serviría de base para el análisis de las reverberaciones de la historia 
colonial en las acciones de cooperación internacional del momento y de 
los eventuales retos que tales acciones enfrentaban.

Esto ha traído un tremendo problema para el Consejo Mundial 
de Iglesias porque, lamentablemente, a alguien se le antojó darle 
publicidad e inmediatamente se armó un gran debate en la prensa 
de Europa porque uno de los movimientos a los cuales se está 
apoyando es, por ejemplo, el Frente de Liberación de Mozambique, 
Frelimo. […] [Se dijo] que el Consejo Mundial de Iglesias estaba 
juntando dinero para armamento, para movimientos comunistas, 
etc., etc., etc., lo cual ya nos habla de que esta entrada del Consejo 
Mundial de Iglesias al problema racial trae consecuencias políticas 
para nosotros […]. Se ha creído conveniente esta consulta porque, 
a criterio del Consejo Mundial de Iglesias, precisamente el problema 
indígena es el problema de mayor fricción racial en América Latina. 
Entendemos también que no es un problema aislado, sino que es 
un problema que tiene consecuencias y está relacionado con hechos 
políticos, económicos y sociales. (Bolioli 1971)

El nuevo foco del wcc en los indígenas en América Latina expresaba 
una comprensión particular de las dinámicas raciales de la región. 
Por ejemplo, el reconocimiento de la responsabilidad histórica de las 
iglesias en la opresión de los pueblos indígenas exigía reflexionar y trabajar 
en reparar los daños causados.

Sabemos muy bien que la iglesia tiene una tremenda parte de culpa 
en la situación presente del indígena en América Latina. En esta parte 



[ 167 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

de culpa no solamente nos sentimos [involucrados] los protestantes, 
sino que también los católicos se deben sentir en esta situación. Creo 
que, más que nada, necesitaríamos de ustedes al fin de estos días 
de trabajo no que nos brinden una excelente documentación para 
ser publicada, eso sería magnífico, pero quisiéramos algo más que 
eso. Como decía el rector de la universidad de Berna, quisiéramos 
pautas que nos ayuden a formalizar una acción concreta de parte 
del Consejo Mundial de Iglesias en esta lucha por las poblaciones 
indígenas en América Latina. Esto no quiere decir que estamos 
trabajando para dentro, para nosotros mismos, sino que, en la 
medida de las posibilidades, el Consejo Mundial de Iglesias va a 
tener que utilizar otras fuerzas para esta lucha. (Bolioli 1971)

Asegurado el patrocinio del wcc, el siguiente paso fue contactar 
al rector de la universidad de Berna y a Walter Dostal, catedrático 
de antropología de la misma universidad, para encargar a Georg Grünberg 
el diseño de un evento científico que tratara de la situación de los 
pueblos indígenas en América Latina, en particular, los de la Amazonia 
y los del Chaco. La intención inicial era evitar la posible resistencia 
que la propuesta pudiera enfrentar en las iglesias que integraban el wcc 
y garantizar una “solvencia científica” mediante la participación de la 
Universidad de Berna. Después de obtener una licencia de tres meses 
para dedicarse exclusivamente a preparar el evento, en julio de 1970 
Georg Grünberg inició un viaje por distintos países americanos para 
hacer contacto con antropólogos, además de los colegas brasileros, 
con los que ya tenía alguna familiaridad y con los que compartía 
posicionamientos similares.

El viaje incluyó encuentros con Charles Wagley, John V. Murra 
y David Maybury-Lewis en los Estados Unidos; Gonzalo Aguirre 
Beltrán, Guillermo Bonfil Batalla, Iván Illich y Rodolfo Stavenhagen 
en México; Omar González, Nelly Arvello de Jiménez y Darcy Ribeiro en 
Venezuela, donde este último se encontraba exiliado; Víctor Daniel 
Bonilla, Gerardo Reichel-Dolmatoff, Vera-Dagny Stähle y Gonzalo 
Castillo Cárdenas en Colombia; Eduardo Galvão, Protásio Frikel, 
Roberto Cardoso de Oliveira, Júlio César Melatti, Pedro Agostinho 
da Silva, Olympo José Trindade Serra, Herbert Baldus, Egon Schaden, 
Antônio Jasi y José Vicente César en Brasil; Miguel Alberto Bartolomé, 



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 168 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

Miguel Chase-Sardi, Stefano Varese, José Matos Mar, Scott Robinson 
y, de nuevo, Darcy Ribeiro en Perú, durante el XXXIX Congreso 
Internacional de Americanistas de 1970, realizado en Lima. El resultado 
de estos encuentros fue un documento de diez páginas llamado Travel 
report 1970, en el cual Georg Grünberg incluyó anotaciones sobre 
vínculos institucionales, trayectorias académicas y posicionamientos 
políticos de los entrevistados (Georg Grünberg, comunicación personal, 
22 de enero de 2022).

De acuerdo con Grünberg, “como resultado de este sondeo tenía 
suficientes elementos para convencer al Programa de Combate al Racismo 
del Consejo Mundial de Iglesias en Ginebra, que ofreció el financiamiento, 
y de la Universidad de Berna, para patrocinar el evento académicamente”. 
Hubo rápido interés en la propuesta del futuro evento y, ya en estos primeros 
contactos, las noticias sobre el exterminio que sufrían las poblaciones 
indígenas se repetían en los distintos lugares en los que trabajaban y vivían 
las personas contactadas por Grünberg. La mayoría compartía alguna 
formación en antropología y, sobre todo, gran experiencia de trabajo 
de campo etnográfico o importantes vínculos con el indigenismo de la 
época en cada país.

Además, la presencia de Robert Jaulin en el Congreso de Americanistas 
de Lima y las discusiones sobre el concepto de etnocidio en su famosa obra 
La paix blanche (1970), entonces recién publicada, ofrecían un ambiente 
propicio para llevar adelante la propuesta de lo que sería Barbados I. 
De hecho, existía también una importante producción etnográfica 
y teórica que llamaba la atención sobre esta situación, la cual había 
sido reunida, al menos al respecto del caso brasilero, en un balance 
bibliográfico publicado en alemán por Grünberg y Fuerst (1969), bajo 
el título de “Kritische Bibliographie zum Genozid in Brasilien (1957-1969)”.

La convergencia entre sectores de iglesias y movimientos ecuménicos 
en Europa que apoyaban la lucha contra la segregación racial en África 
por medio del Programa de Combate al Racismo del wcc, antropólogos 
y otros intelectuales vinculados a universidades en Europa y en América 
Latina, así como la producción etnográfica latinoamericana que daba cuenta 
del genocidio de los pueblos indígenas, constituyó la base de la cual surgió 
la iniciativa que en 1971 se concretó en la primera reunión de Barbados. En lo 
que se refiere a la producción etnográfica brasileña, levantada por Grünberg 
y Fuerst (1969), es notable la presencia de antropólogos de origen alemán, 



[ 169 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

que tenían en común, además del trabajo de campo entre sociedades indí-
genas amazónicas, un posicionamiento que expresaba sus preocupaciones 
después del Holocausto judío y agitaba las discusiones antropológicas, 
por ejemplo, en el xxxviii Congreso Internacional de Americanistas, 
que tuvo lugar en 1968, en Stuttgart-Múnich, Alemania. Las preocupaciones 
en torno al racismo como base del genocidio y del etnocidio de los pueblos 
indígenas fueron explícitas en Barbados I y estuvieron presentes de nuevo 
en Barbados II, ya con la participación de alrededor de veinte indígenas 
y quince antropólogos en la reunión.

Es más, en pleno año de 1968, este posicionamiento incluía cuestionar 
directamente a la “vieja guardia” de los profesores universitarios, desvelar 
sus posibles vínculos con el régimen nacionalsocialista y el fascismo 
antes y durante la Segunda Guerra Mundial, enfrentar el racismo 
(especialmente el apartheid en África) y defender minorías sometidas 
al exterminio en el Sudeste Asiático y Suramérica. Movimientos similares 
reverberaban en Francia con las denuncias del colonialismo y la guerra 
de Argelia o en Estados Unidos, en plena guerra de Vietnam. América 
Latina tampoco estuvo al margen de estos movimientos y, al contrario, 
fue escenario privilegiado de la Guerra Fría entre Estados Unidos y la 
Unión Soviética, con la Revolución Cubana en 1959 y la expansión de dic-
taduras militares, la Doctrina de la Seguridad Nacional, la Teología de 
la Liberación y las luchas guerrilleras. El surgimiento de grupos de es-
tudiantes y antropólogos que articulaban el enfrentamiento contra 
el racismo, el genocidio de pueblos indígenas y su experiencia etnográfica 
supuso, en este ambiente, una crítica a toda la antropología y, en particular, 
al indigenismo y a la etnología americanista vigente. Sobre todo, respecto 
de la forma de hacer investigación de campo, la relación con los grupos 
indígenas y los compromisos éticos que de ella derivaban.

UNA “ANTROPOLOGÍA COMPROMETIDA”
Las discusiones que hubo en la primera reunión de Barbados hacían 

eco de estos movimientos de contestación. Sin embargo, tal vez por eso 
mismo, también era clara la importancia de que el evento estuviera 
sólidamente basado en el trabajo de campo etnográfico de sus potenciales 
participantes, además de ajustarse a los modelos de una discusión 
académica. Tal preocupación estuvo presente tanto en el diálogo 
inicial entre Georg Grünberg y el reverendo José Chipenda, en Suiza, 



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 170 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

como en los contactos de Grünberg con sus colegas en Estados Unidos 
y América Latina en el viaje de 1970. De modo que, al mismo tiempo 
que se criticaba el modelo de investigación antropológica tradicional, 
era necesario garantizar la legitimidad académica del futuro evento 
y minimizar posibles conflictos derivados de las posiciones políticas, 
más o menos divergentes, de sus potenciales participantes. Un cuidado 
similar fue necesario de parte del reverendo Chipenda en el Consejo 
Mundial de Iglesias, so pena de que la agenda antirracista fuera confundida 
con apoyo directo a los movimientos de liberación de izquierda en África 
o a las luchas guerrilleras en América Latina.

Esta preocupación, no por casualidad, seguiría siendo un verdadero 
leitmotiv de las discusiones sobre antropología, ciencia y compromiso 
político en Barbados I. Ante esta tensión siempre presente, la respuesta 
del grupo que se encontró en Barbados supuso, desde el comienzo, 
que la posibilidad de dar un testimonio legítimo sobre la situación 
de los pueblos indígenas en América Latina dependía directamente, 
en cuanto antropólogos, del fundamento científico de los trabajos 
que serían presentados en el simposio “La fricción interétnica en América 
del Sur fuera de la región andina” (cfr. Grünberg 1972). El entendimiento 
básico era que la ética del antropólogo como científico no lo llevaba 
a evadir las situaciones de conflicto, sino que lo obligaba a fundamentar 
su etnografía cada vez mejor en los principios de una “antropología 
comprometida”. Tampoco creaba distancias artificiales en relación 
con los grupos con los que se relaciona en el trabajo de campo, sino que se 
cuestionaba acerca de la relevancia del conocimiento así producido para 
la realidad de esos grupos. En este sentido, la convivencia del antropólogo 
con las poblaciones indígenas, inevitablemente, produce compromisos 
y responsabilidades compartidas en la defensa de la vida, la lucha por la 
tierra y sus modos de existencia.

La dimensión ética es, sin duda, otro aspecto central explícitamente 
considerado en los diálogos que llevaron a Barbados. Ella adviene, sobre 
todo, de la experiencia vital del trabajo de campo etnográfico. En esa 
experiencia, por ejemplo, una comunidad indígena en las profundidades 
de la selva o en la largura de la pampa, se abre al otro –el antropólogo–, 
lo acoge, lo protege y lo educa; este, a su vez, busca colaborar solidaria-
mente en las diversas formas que permitan no solamente el intercambio 
de conocimientos, sino también la defensa de la vida de la comunidad 



[ 171 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

que lo acoge. La antropología, así entendida, no podría sustraerse al desafío 
ético que supone hacer investigación etnográfica en las condiciones 
generadas por regímenes coloniales y procesos de exterminio en marcha.

BARBADOS EN EL TIEMPO (UN BALANCE EN CURSO)
El análisis de las condiciones generales que hicieron posibles las tres 

reuniones de Barbados y muchos detalles de su organización, aún aguardan 
una investigación sistemática, más allá de los inestimables testimonios 
de sus participantes (cfr. Chirif 2021). Lo mismo vale con relación a las 
reacciones provocadas por las respectivas declaraciones y, a propósito 
de Barbados I, su legado en los últimos 50 años. Para algunos de sus 
protagonistas, la repercusión más inmediata se reflejó, bien al inicio, 
en la transformación del trabajo pastoral de algunas iglesias locales, 
católicas y protestantes, para las cuales la Declaración de Barbados 
se volvería una referencia importante.

El “Documento de Asunción. La iglesia y su misión entre los indígenas 
de América Latina”, por ejemplo, fue resultado de “una consulta de personas 
comprometidas en el trabajo misionero y en el servicio a las comunidades 
indígenas de América Latina para intercambiar experiencias y cuestio-
narse sobre la misión de la Iglesia entre los indígenas, teniendo en cuenta 
la Declaración de Barbados” (Unelam 1972, 1). En realidad, fue la respuesta 
de un grupo de iglesias a la denuncia de Barbados I sobre su responsabilidad 
en el exterminio de los pueblos indígenas. Dicha consulta fue convocada 
por Movimiento Pro-Unidad Evangélica en América Latina (Unelam) 
y patrocinada igualmente por el wcc y su Programa para Combatir 
el Racismo, en Asunción (Paraguay) del 7 al 10 de marzo de 1972.

Después del Concilio Vaticano II (1962-1965) y de la II Conferencia 
General del Episcopado Latinoamericano en Medellín (1968), la Iglesia 
Católica venía haciendo una autocrítica y dando señales de la necesidad 
de transformación. Lo mismo sucedía, aunque de manera más restricta, 
en algunos sectores de las iglesias protestantes, como lo sugiere la acción 
del propio wcc por medio del Programa para Combatir el Racismo 
y otras acciones. Sin embargo, la Declaración de Barbados era taxativa 
al afirmar que “lo mejor para las poblaciones indígenas, y también para 
preservar la integridad moral de las propias iglesias” era “poner fin a 
toda actividad misionera”. En respuesta, el Documento de Asunción 
reivindicaba el papel de las iglesias, al tiempo que reflexionaba sobre 



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 172 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

la visión cristiana de los pueblos indígenas, las denuncias contra la 
evangelización hechas en la Declaración de Barbados y la defensa de los 
derechos indígenas. Muchas veces vinculados estrechamente a la Teología 
de la Liberación y el ecumenismo, estos movimientos propiciaron 
una reflexión, a veces dolorosa, pero profunda, a partir de estas críticas 
y los llamados por la renovación.

El Documento de Asunción aceptaba las críticas, pero rechazaba 
la moratoria de las acciones evangelizadoras que exigía Barbados. 
El hecho de que Georg Grünberg, Miguel Chase-Sardi y Gonzalo Castillo 
Cárdenas, firmantes de la Declaración de Barbados I, participaran 
de la reunión en Asunción es interesante, porque remite a las intensas 
discusiones internas que este asunto mereció durante el simposio 
en la isla caribeña. Como queda evidente en los archivos sonoros de la 
reunión, había consenso en señalar a las iglesias como corresponsables 
del exterminio indígena, por acción y omisión. Sin embargo, miembros 
activos de sectores progresistas de las iglesias, como Gonzalo Castillo 
Cárdenas (ministro de la iglesia Presbiteriana en Colombia), defendían 
la necesidad de ver estos sectores progresistas como aliados de la lucha 
indígena y piezas fundamentales de la renovación eclesial.

En el terreno académico, como dijimos antes, un análisis de más 
aliento está pendiente. Sin embargo, tal como advertía João Pacheco 
de Oliveira en un balance sobre Barbados I, cabe preguntarse cómo 
fue posible una formulación como la que se hizo en ese momento, 
tan diferente de los cánones antropológicos y la antropología hegemó-
nica de la época. De modo más provocador, como el mismo Pacheco 
de Oliveira observara, ¿por qué la ruptura epistemológica que proponía 
Barbados no llegó a ser incorporada por las antropologías centrales, 
inclusive las de América Latina? (2021; tv aba 2021). 

En 1977, año de la realización de la segunda reunión de Barbados, 
surgió un debate entre Guillermo Bonfil Batalla y Esteban Emilio 
Mosonyi, por un lado, y Gonzalo Aguirre Beltrán, la figura más pres-
tigiosa de la antropología indigenista mexicana de la época, por otro. 
El debate lo publicó la revista Nueva Antropología con el título “La 
declaración de Barbados II y comentarios” (Bonfil et al. 1977). Tras 
mencionar algunas iniciativas y publicaciones después de Barbados I, 
Aguirre Beltrán sintetizaba en su crítica a Barbados lo que, con el pasar 
del tiempo, se acabó consolidando como una tensión duradera entre 



[ 173 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

análisis sociológicos que privilegiaban la clase social y los que privilegian 
la identidad étnica. Así afirmaba Aguirre Beltrán:

De todo ello se desprende que Barbados II parece ser el último 
acto de una estrategia, montada aparentemente por la Democracia 
Cristiana, para fundar una organización política de ámbito con-
tinental con base en la exaltación de los símbolos étnicos de una 
población sometida […]. Cuando insistimos en la proletarización 
del indio, no abogamos [por] la destrucción de los símbolos y valores 
que configuran su etnicidad; pero tampoco pensamos en enaltecerlos 
para constituir con ellos una bandera política. Nos hemos opuesto 
sistemáticamente a favorecer, elevar y glorificar movimientos como 
el de la negritud, el poder indio, el chicano y otros que enarbolan 
símbolos étnicos o raciales porque enmascaran la verdadera lucha 
que se da en la lucha de clases. (Bonfil et al. 1977, 120)

Grünberg (2021) apunta otras reacciones a la Declaración de Barbados, 
incluyendo la quema pública de la edición original del libro con los 
trabajos presentados en la reunión de 1971, a manos de la policía de la 
dictadura militar uruguaya, que lo consideró subversivo. Igualmente, 
la fuerte disputa entre antropólogos mexicanos, estadounidenses 
y centroamericanos: por un lado, los que apoyaban el movimiento 
armado del pueblo misquito contra el gobierno nicaragüense en la década 
de 1980 y, por otro, los que se veían como defensores de la revolución 
sandinista. En ese enfrentamiento, los antropólogos “barbadenses” 
fueron tachados de “etnopopulistas”, “indianistas” y “culturalistas 
reaccionarios” (Grünberg 2021, 53). En la misma dirección, Barabas 
afirma que, además de ser poco conocidos en México, también fueron 
descalificados con rótulos como “demócrata-cristianos”, “etnicistas”, 
“románticos”, “happy savage anthropologists”, “esencialistas” y “aliados 
de la iglesia”, lo que, en sus palabras, “causaba espanto en el México 
masón y ateo de aquellos años” (2021, 185).

El legado de Barbados ha sido objeto de renovado interés con motivo 
de los 50 años de la Primera Declaración, tanto por medio de eventos 
académicos (véase lista parcial en anexo) como de una serie de trabajos 
reunidos por Alberto Chirif (2021). En ese sentido, resultó fundamental 
la participación activa de algunos protagonistas de las reuniones de 1971, 
1977 y 1993, así como de personas que, por su actuación junto a poblaciones 



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 174 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

indígenas, encuentran en Barbados una referencia imprescindible. 
En general, en ese ejercicio se mezclan testimonios individuales y análisis 
más amplios sobre la situación actual de los indígenas, a la luz de las trans-
formaciones de las legislaciones nacionales, la organización política de las 
propias poblaciones amerindias y el campo intelectual del indigenismo 
latinoamericano de la segunda mitad del siglo xx. Sin embargo, el interés 
en Barbados trasciende el ámbito de las discusiones especializadas 
sobre las sociedades amerindias y remite a problemas que están en el 
centro de la epistemología, la historia y la ética de la antropología como 
disciplina académica y práctica profesional. Los problemas señalados 
50 años atrás continúan interpelando el corazón de la antropología.

El interés suscitado por Barbados, como también observaron algunos 
de sus participantes, no significa adoptar una actitud nostálgica con res-
pecto a un proyecto que respondía a los desafíos de su propio tiempo, 
a partir de una premisa fundamental: reconocer y solidarizarse con el 
protagonismo de los indígenas en la lucha por su liberación, porque, 
como expresaba la Primera Declaración, “la liberación de las poblaciones 
indígenas es realizada por ellas mismas o no es liberación”. Cualquier 
pretensión de “liberar a los indígenas” hoy, además de anacrónica, sería 
inútil, porque difícilmente lograría sustituir o representar el pensamiento 
político de los propios indígenas y de otros grupos junto a los cuales trabajan 
muchos antropólogos. El proyecto de Barbados, desde ese punto de vista, 
se volvió obsoleto, porque los indígenas no necesitan más de portavoces 
ni de representantes en su relación con el Estado nacional (tv aba 2021).

Al referirse al surgimiento de “antropologías indígenas” después 
de Barbados y a los procesos de reapropiación histórica vividos por diversas 
poblaciones amerindias, dígase de paso, Varese, Delgado y Meyer observan: 
“Interesantemente, el movimiento indígena latinoamericano de recupe-
ración histórica ya venía sucediendo algunos años antes del surgimiento 
de los Estudios Subalternos en el sur de Asia […], que se volvió la bandera 
del análisis postcolonial en la academia de lengua inglesa” (2008, 394, n. 
3). En ese sentido, Barbados se puede entender también como manifes-
tación particular dentro de lo que Ciacchi refiere como un “pensamiento 
antropológico en América Latina”, que “no es necesariamente pos-colonial 
o des-colonial, ya que existe hace un buen y largo tiempo” (2019, 353).

Ahora bien, si la idea de un “Barbados IV” puede resultar obsoleta, 
aún vale la pena discernir mejor los efectos de Barbados en lo que se refiere 



[ 175 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

a la antropología hecha en América Latina y a nuestro oficio de antropólogos. 
La originalidad y la fuerza política del espíritu de Barbados continúan vigentes, 
no solo por haberse anticipado a corrientes de pensamiento que hacen 
carrera entre nosotros en la actualidad, sino, sobre todo, porque su potencial 
científico parece estar lejos de agotarse. Especialmente frente al hecho de que 
los propios indígenas son ahora nuestros interlocutores como estudiantes 
en los cursos de formación de antropólogos y nuestros colegas en los 
departamentos de antropología. Al experimentar tales transformaciones, 
la antropología se ve compelida, ella misma, a transfigurarse, a reinventarse.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS
Balandier, George. 1955. Sociologie actuelle de l’Afrique noire: dynamique des change-

ments sociaux en Afrique centrale. París: Presses Universitaires de France.
Barabas, Alicia. 2021. “La influencia de Barbados en México a cincuenta años de la 

Declaración”. En Por la conquista de la autodeterminación. En el cincuentena-
rio de la Declaración de Barbados, editado por Alberto Chirif, 179-197. 
Copenhague: iwgia.

Bolioli, Óscar. 1971. Transcripción de discurso inédita.
Bonfil, Guillermo, Esteban Emilio Mosonyi, Gonzalo Aguirre, Lourdes Arizpe 

y Silvia Gómez. 1977. “La declaración de Barbados II y comentarios”. 
Nueva Antropología, 2, 7: 109-125.

Bonfil, Guillermo. 1987. México profundo: una civilización negada. Ciudad 
de México: Grijalbo.

Bonilla, Víctor Daniel. 1968. Siervos de Dios y amos de indios. El Estado y la 
misión capuchina en el Putumayo. Bogotá: Tercer Mundo.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1962. “Estudo de áreas de fricção interétnica 
no Brasil”. América Latina, 5, 3: 85-90.

Cardoso de Oliveira, Roberto. 1972. O índio e o mundo dos brancos. 
São Paulo: Difel.

Chirif, Alberto, ed. 2021. Por la conquista de la autodeterminación. En el cin-
cuentenario de la Declaración de Barbados. Copenhague: iwgia.

Ciacchi, Andrea. 2019. “Ensinar (história da) Antropologia no Brasil: um ensaio 
bibliográfico latino-americano”. Revista de Estudos e Pesquisas sobre 
as Américas, 13, 2: 351-377.

Fals-Borda, Orlando. 1992. La ciencia y el pueblo: nuevos ensayos de investiga-
ción-acción. Ciudad de México: Siglo xxi.

Fanon, Frantz. 1961. Les damnés de la terre. París: François Maspero.



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 176 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

Farvier, Irène. 2023. “Utopía y consuelo amazónico. Stefano Varese como antro-
pólogo activista, hitos biográficos”. Traducción de Isabelle Combès. 
En Bérose internationale des histoires de l’anthropologie. París. https://shs.
hal.science/halshs-04259506

González, Pablo. 2006. Sociología de la explotación. Buenos Aires: clacso.
Grünberg, Georg y René Fuerst. 1969. “Kritische Bibliographie zum Genozid 

in Brasilien (1957-1969)”. En Publicaciones de los Seminarios de Etnología 
de la Universidad de Berna, 1-16. Berna: Universidad de Berna.

Grünberg, Georg, coord. 1972. La situación del indígena en América del Sur. 
Aportes al estudio de la fricción interétnica en los indios no-andinos. 
Montevideo: Tierra Nueva.

Grünberg, Georg. 2021. “Barbados 1971, un desafío vigente”. En Por la conquista 
de la autodeterminación. En el cincuentenario de la Declaración 
de Barbados, editado por Alberto Chirif, 45-85. Copenhague: iwgia.

Hvalkof, Søren. 2021. “Titulación, esclavitud y democracia: los procesos de libe-
ración indígena en el Gran Pajonal y Alto Ucayali, Perú”. En Por la con-
quista de la autodeterminación. En el cincuentenario de la Declaración 
de Barbados, editado por Alberto Chirif, 331-362. Copenhague: iwgia.

Jaulin, Robert. 1970. La paix blanche. Introduction à l’éthnocide. París: Seuil.
Pacheco de Oliveira, João. 2021. “Barbados desde la antropología brasileña”. En Por 

la conquista de la autodeterminación. En el cincuentenario de la Declaración 
de Barbados, editado por Alberto Chirif, 227-247. Copenhague: iwgia.

Ribeiro, Darcy. 1970. Os índios e a civilização. Petrópolis: Vozes.
Stavenhagen, Rodolfo. 1965. “Siete tesis equivocadas sobre América Latina”. 

En Los pueblos originarios: el debate necesario. Buenos Aires: cta/clacso.
tv aba. 20212. Seminário Internacional sobre os 50 anos da Declaração 

de Barbados. [Canal YouTube], 15 de noviembre. https://www.youtube.
com/watch?v=C5OVDXPkDPQ&ab_channel=TVABA.

unelam. 1972. “Documento de Asunción. La iglesia y su misión entre los indí-
genas de América Latina”. 1972. Disponible en: https://n9.cl/55ztr

Varese, Stefano, Guillermo Delgado y Rodolfo Meyer. 2008. “Indigenous 
Anthropology beyond Barbados”. En A Companion to Latin American 
Anthropology, editado por Deborah Poole, 375-398. Malden-Oxford: 
Blackwell.



[ 177 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

Anexo

Eventos académicos por los 50 años de la Primera Declaración 
de Barbados, 2019 a 2023

Tipo de evento/
Nombre

Lugar/
fecha

Organizadores Participantes Referencia

Mesa redonda “La 
antropología 
activista: de la 
Declaración de 
Barbados a la 
antropología 
poscolonial”.

Berlín, 
Alemania,
19/12/2019

Instituto de 
Estudios 
atinoamericanos 
de la Universidad 
Libre de Berlín.

Georg Grünberg

Freie Universität 
Berlin. 2019. “La 
antropología activista: 
de la Declaración de 
Barbados a la 
antropología 
poscolonial”. https://
n9.cl/hoenv

Programa “Sobre la 
mesa: ‘Conflictos 
territoriales e 
interétnicos y la 
Declaración de 
Barbados’”.

San José, 
Costa Rica,
13/02/2020

Canal ucr/
Centro de 
Investigaciones y 
Estudios 
Políticos/Escuela 
de Antropología 
de la Universidad 
da Costa Rica.

Georg Grünberg
Silvel Elías
Denia Román 

Sobre la Mesa CIEP-
UCR. 2020. “Conflictos 
territoriales e 
interétnicos y la 
Declaración de 
Barbados”. [Canal 
YouTube], 17 de 
febrero. https://n9.cl/
oejw9v

“Conferencia a dos 
voces: ‘Ciencias 
sociales y pueblos 
indígenas: 
trayectorias de 
activismo y 
resignificación de la 
territorialidad en 
Centroamérica. A 50 
años de la 
Declaración de 
Barbados’”.

San José, 
Costa Rica,
13/02/2021

Centro de 
Investigaciones 
Antropológicas e 
Escuela de 
Antropología de 
la Universidad de 
Costa Rica.

Georg Grünberg
Silvel Elías 

Universidad de Costa 
Rica. s.f. “Conferencia 
a dos voces: ‘Ciencias 
sociales y pueblos 
indígenas: trayectorias 
de activismo y 
resignificación de la 
territorialidad en 
Centroamérica. A 50 
años de la Declaración 
de Barbados’”. Portal 
de Investigación. 
https://n9.cl/vrols



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 178 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

Tipo de evento/
Nombre

Lugar/
fecha

Organizadores Participantes Referencia

Seminario 
internacional 
“Barbados y 
Wallmapu: 
reencuentro con el 
rakizuam histórico 
antropológico. 
Conmemorando 50 
años de la 
Declaración de 
Barbados, 1971-2021”.

En línea,
29-30/06/ 
2021

Departamento de 
Antropología y 
Centro de 
Estudios 
Socioculturales 
de la Universidad 
Católica de 
Temuco, Colegio 
de Antropólogos 
de Chile y 
Comunidad de 
Historia 
Mapuche.

Georg Grünberg 
Cari Tusing
Roberto Morales
Araceli Burguete
Pablo Mariman

Extensión Académica y 
Cultural UC Temuco. 
2021. “Barbados y 
Wallmapu: 
reencuentro con el 
rakizuam histórico 
antropológico”. [Canal 
YouTube], 29 a 30 de 
junio. https://n9.cl/
jznhm;
https://n9.cl/kn6fk;
https://n9.cl/1y1t1c

Seminario “50 años 
de la Declaración de 
Barbados. Barbados 
hoy”.

En línea,
20/07/2021

Universidad 
Estatal de Mato 
Grosso del Sur y 
Universidad 
Federal de Goiás.

Georg Grünberg 
Marta Azevedo

Conflitos 
Socioambientais. 2021. 
Barbados Hoje: 50 anos 
da Declaração de 
Barbados. [Canal 
YouTube], 20 de julio. 
https://n9.cl/coc6o0

Mesa redonda “50 
años de la 
Declaración de 
Barbados. 
Testimonios, 
trayectorias, desafíos 
ante el presente de 
los pueblos 
indígenas”.

En línea, 
21/09/2021

Centro de 
Innovación y 
Desarrollo para 
la Acción 
Comunitaria de 
la Universidad de 
Buenos Aires.

Miguel 
Bartolomé
Alicia Barabas

FILO-UBA. s.f. “50 
años de la Declaración 
de Barbados. 
Testimonios, 
trayectorias, desafíos 
ante el presente de los 
pueblos indígenas”.
https://n9.cl/igumn



[ 179 ]Universidad Nacional de Colombia · Bogotá

 · vol. 39, n.� 2 (jul-dic) · 2025 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 157-180

Tipo de evento/
Nombre

Lugar/
fecha

Organizadores Participantes Referencia

Conferencia 
“Liberación y 
autodeterminación 
indígena en América 
Latina: a 50 años de 
la Declaración de 
Barbados”.

En línea,
12/10/21

Seminario 
Permanente 
Etnicidad, 
Pueblos 
Indígenas y 
Globalización y 
VIII Congreso 
Centroamericano 
de Estudios 
Culturales 
(URL-
Guatemala).

Georg Grünberg
Miguel 
Bartolomé
Andrea Ixchíu 

ciesas. s.f. “Liberación 
y autodeterminación 
indígena en América 
Latina: a 50 años de la 
Declaración de 
Barbados”. https://
n9.cl/tusw3

Seminario 
internacional sobre 
los 50 años de la 
Declaración de 
Barbados: “El giro 
político y 
epistemológico de la 
Antropología en 
América Latina”.

En línea,
15/11/21

Núcleo de 
Estudios de 
Pueblos 
Indígenas de la 
Universidad 
Federal de Santa 
Catarina y 
Comisión de 
Asuntos 
Indígenas de la 
Asociación 
Brasileira de 
Antropología.

Georg Grünberg 
Miguel 
Bartolomé
João Pacheco de 
Oliveira

ufsc. 2021. “Seminário 
Internacional sobre os 
50 anos da Declaração 
de Barbados: A virada 
política e 
epstemológica da 
Antropologia na 
América Latina”. 5 de 
noviembre. https://
n9.cl/ymfpe



Departamento de Antropología · Facultad de Ciencias Humanas[ 180 ]

guillermo sanabria, georg grünberg · Los orígenes de la declaración de barbados y la búsqueda...

Tipo de evento/
Nombre

Lugar/
fecha

Organizadores Participantes Referencia

Conversatorio 
“Colonialismo y 
bicentenario de la 
independencia 
centroamericana: 
Reflexiones luego de 
los 50 años de la 
Declaración de 
Barbados”.

Ciudad de 
Guatemala,
Guatemala,
13/12/2021

Flacso/
Guatemala,
Universidad de 
Costa Rica.

Georg Grünberg

Universidad de Costa 
Rica. s.f. 
“Conversatorio – 
‘Colonialismo y 
Bicentenario de 
Independencia 
Centroamericana: 
Reflexiones luego de 
los 50 años de la 
Declaración de 
Barbados’”. https://
n9.cl/iocyp

Declaración de 
Barbados: “Los 
desafíos de los 
derechos indígenas 
ayer y hoy”.

Dourados, 
Brasil,
01/02/2023

Facultad 
Intercultural 
Indígena de la 
Universidad 
Federal de 
Grande 
Dourados.

Georg Grünberg No disponible

Declaración de 
Barbados: “Los 
desafíos de los 
derechos indígenas 
ayer y hoy”.

Campo 
Grande, 
Brasil,
09/09/2023

Universidad 
Federal del Mato 
Grosso do Sul.

Georg Grünberg No disponible

Lección inaugural: 
“La Declaración de 
Barbados y los 
pueblos indígenas en 
Centroamérica: 
Desafíos para salir 
del colonialismo”.

En línea,
28/02/2023

Universidad de 
San Carlos de 
Guatemala/
Maestría en 
Ciencias del 
Desarrollo Rural.

Georg Grünberg No disponible


