
[ 175 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

EL PAPEL DEL CUIDADO EN LA CONFIGURACIÓN 
DE CUERPOS GORDOS DE MUJERES JÓVENES 

EN MEDIOS DE COMUNICACIÓN, UN ANÁLISIS 
DESDE FACEBOOK Y LA TELEVISIÓN*

DIANA PATRICIA PULIDO MARTÍNEZ
Colectiva Feminista Gordas sin Chaqueta, Bogotá, Colombia

*Informe de monografía para aplicar al título de antropóloga presentado en el año 2013.

**dianap.2202@gmail.com

Artículo de investigación recibido: 14 de septiembre de 2015 Aprobado: 11 de marzo de 2016



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 176 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

RESUMEN
Por medio de un trabajo autoetnográfico y haciendo uso de dos espacios comunicativos, 

televisión y Facebook, trato de entender el papel del cuidado en la configuración 
de los cuerpos de mujeres gordas. Utilizo dos perspectivas de análisis: para 
entender lo que ocurre en el espacio de la televisión, me baso en el cuidado de 
gobierno, que supone la responsabilidad que el sujeto tiene sobre las decisiones 
que toma y que afectan su cuerpo; y para acercarme a lo que se presenta en 
Facebook, utilizo la perspectiva del cuidado feminista, la cual tiene la intención 
de reparar por medio de los afectos, la interdependencia y la cotidianidad.

Palabras clave: autoetnografía, corporalidad, cuerpo, cuidado de gobierno, cuidado 
feminista, Facebook, gobierno de sí, gordura, medios de comunicación, mujeres 
gordas.



[ 177 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

the role of care in the configuration of 
young women’s fat bodies in mass media, an 
analysis through facebook and television

ABSTRACT
At present, the impact of the media in the way we construct particular ways of thinking 

of the body is quite broad. Through auto-ethnographic work and using two 
communication spaces, television and Facebook, I try to understand the role of care 
in the way women’s bodies are configured as fat. I use two perspectives of analysis: 
to understand what happens in the TV space I rely on government care, which is 
the responsibility that individuals have about the decisions that affect their body; 
and to approach what is presented in Facebook, I use feminist care perspective, 
which intends to repair through affection, interdependence and everyday life.

Keywords: autoethnography, body, corporality, Facebook, fatness, fat women, 
feminist care, government care, mass media, self-government.

o papel do cuidado na configuração de corpos 
gordos de mulheres jovens em meios de comunicação: 
uma análise do facebook e da televisão

RESUMO
A partir de um trabalho autoetnográfico e do uso de dois espaços comunicativos, 

televisão e Facebook, tento entender o papel do cuidado na configuração 
dos corpos de mulheres gordas. Utilizo duas perspectivas de análise: para 
entender o que ocorre no espaço da televisão, baseio-me no cuidado de 
governo, que supõe a responsabilidade que o sujeito tem sobre as decisões 
que toma e que afetam seu corpo; para me aproximar ao que é apresentado 
no Facebook, utilizo a perspectiva do cuidado feminista, a qual tem a intenção 
de reparar, por meio dos afetos, a interdependência e a cotidianidade.

Palavras-chave: autoetnografia, corporalidade, corpo, cuidado de governo, cuidado 
feminista, Facebook, governo de si, gordura, meios de comunicação, mulheres 
gordas.



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 178 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

Introducción
El presente artículo es producto de la monografía de grado que 

realicé entre el 2012 y el 2013 para optar por el título de antropóloga. Es 
un trabajo de carácter auto-etnográfico en el cual la pregunta central es 
la construcción de nociones de cuerpos gordos de mujeres jóvenes en 
relación o dialogando con distintas posturas del cuidado: el de gobierno 
y el feminista. El texto recoge entonces las principales reflexiones del 
trabajo realizado, y mis posturas tanto desde mi lugar de investigadora 
como desde mi perspectiva personal y política. Me reconozco como una 
mujer, gorda, lesbiana y feminista, que habita como lugar político el sur 
global y desde aquellas posturas he construido una narrativa sobre mí 
misma que se hará evidente a lo largo de estas páginas.

La auto-etnografía plantea el desafío de utilizar la propia experiencia 
para ampliar la comprensión sobre lo social. Esto implica dar cuenta 
y reconocer que la presencia de los puntos de vista de quien investiga 
puede favorecer a la captación de experiencias no accesibles desde otra 
perspectiva. Así, se puede entender la auto-etnografía como una estrategia 
que prioriza y describe la propia experiencia vivida y las variaciones en 
el modo de otorgarle sentido (Scribano y De Sena 2009). En este orden de 
ideas, la indagación sobre mí misma me permite mostrar experiencias y 
sensaciones que pueden ser compartidas por otras personas, sin importar 
si tienen una relación con la gordura similar a la mía o no; pero también 
posibilita presentar puntos de vista que no podrían identificarse a partir 
de la exploración de las experiencias de otras personas. Para esto son 
fundamentales las emociones y sensaciones corporales, puesto que la 
auto-etnografía es una metodología altamente sensitiva, no solo para 
quien expone su vida, sino también, para quienes se acercan al texto.

Por medio de una auto-etnografía performativa (Spry 2001), en la 
cual se articulan procesos personales, políticos y profesionales a partir 
de la experiencia corporal, descubro mi cuerpo y las voces de cada 
una de las partes de mi vida. Escribo mi auto-etnografía performativa 
concentrándome en mi propia corporalidad como el lugar generador de 
historias y praxis metodológica, en el marco del proceso académico. La 
auto-etnografía performativa funciona como vehículo de emancipación 
de identidades culturalmente inscritas en nuestra experiencia y permite 
establecer una relación dialógica con los otros, que genera críticas en 
las propias historias. Esta forma de hacer investigación me pone en una 



[ 179 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

posición de agente activo con una voz autorizada sobre algunas narrativas 
culturalmente hegemónicas y dominantes que restringen algunas formas 
de habitar el mundo (Spry 2001, 708), como mi propia corporalidad. En 
este sentido, lo performativo de mi trabajo se encuentra en la capacidad 
de empoderamiento y agencia, en la posibilidad de hablar de mí misma 
como un cuerpo que ha sido construido como subalterno y en el uso de 
este como medio a partir del cual exploro una problemática social de 
gran envergadura, en una relación constante con plataformas mediáticas 
que posibilitan ciertas formas de entender la gordura.

Como se mencionó antes, el hilo conductor y elemento articulador de 
este texto es el cuidado, entendido desde dos perspectivas (de gobierno 
y feminista) para analizar dos medios comunicativos diferentes, a saber, 
un programa de televisión y algunas prácticas de activismo gordo en 
Facebook. El principal aporte se encuentra en cómo entender el cuidado, 
ya que veo, a partir de la exploración de mi propia narrativa, un quiebre 
en las nociones de este que repercute en la construcción del cuerpo 
y de la gordura, pero que también se relacionan directamente con la 
información que circula por espacios mediáticos como la televisión 
y las redes sociales. Esto se debe a que no utilizamos los medios de 
comunicación de manera alterna con otras actividades de nuestras vidas, 
sino que, muchas veces, nos permiten integrarnos con otras personas; 
además, porque estos medios colaboran en la formación de nuestras 
percepciones e ideas, pues no solo proporcionan información sobre el 
mundo, sino también maneras de verlo y entenderlo, lo que contribuye 
a su construcción (Masterman 2001).

El primer tipo de cuidado que identifico es el que está asociado a la 
responsabilidad del sujeto sobre su propio cuerpo. Autores como Hernán 
Panier (2009) y Nikolas Rose (1996), retomando a Michel Foucault, 
plantean que a raíz de los cambios ocurridos durante la segunda mitad 
del siglo xx, las nociones de disciplinamiento y control se transformaron, 
y se desligaron las biopolíticas de las instituciones panópticas, ubicándose 
en espacios como los medios de comunicación. En esta medida, existe 
un poder que actúa a la distancia sobre las acciones de los individuos. 
Los medios y el sistema de consumo generan un ambiente donde el 
sujeto se construye como responsable de su cuerpo y genera acciones de 
auto-control (Panier 2009, 4). Este es, entonces, un cuidado de gobierno, 
que lleva consigo nociones de autonomía e independencia asociadas al 



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 180 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

cuidado de sí, dentro del cual los juegos de verdad ya no cumplen una 
acción de coerción sobre el sujeto sino de autoafirmación. El cuidado 
de sí es también el conocimiento de sí pero implica, de igual modo, el 
conocimiento de ciertas reglas de comportamiento y verdades que se 
interiorizan hasta permitirle al sujeto gobernarse a sí mismo. En esta 
noción de cuidado de sí, las relaciones con los otros son importantes 
en la medida que nos permiten cuidar bien de nosotros mismos. No es 
entonces un cuidado interdependiente sino independiente, en el cual, 
la relación con los demás no hace parte de un conjunto de elementos 
que posibilitan el cuidado, sino, más bien, funciona bajo la premisa de 
que cuando se cuida bien de sí mismo se garantiza el buen cuidado de 
los otros (Foucault 1999).

Una de las técnicas de gobierno más importante que existe en la 
actualidad son los medios de comunicación, los cuales operan y movilizan 
la racionalidad política de los sujetos para llevarlos a tomar las decisiones 
acordes a sus deseos. Es decir, es un gobierno que se ejerce no directamente 
sobre el individuo sino sobre su subjetividad. La regulación de la conducta 
pasa a ser entonces un asunto del deseo de los individuos de dirigir su 
propia conducta para lograr la maximización de una concepción de 
su felicidad y realización personal como si fuera obra suya (Rose 1996, 
19). Nadie obliga a nadie a llevar una conducta de manera directa, pero 
constantemente se bombardea a las personas con imágenes sobre lo que 
es positivo elegir y lo que no. Es decir, se realiza un moldeamiento de 
las corporalidades y las subjetividades de las personas que lleva a que 
aquellas prácticas que son leídas desde la “autonomía” y la “libertad” 
estén atravesadas por el “deber ser” de los sujetos en la Modernidad. Así, 
el control sobre la vida se ejerce a partir de la culpa, lo que genera ya 
no una clasificación de “normalidad” desde afuera, sino desde la propia 
percepción y la auto-disciplina. Tanto Panier como Rose hacen énfasis 
en que la mercantilización del cuerpo normal lleva a que este último 
se constituya en capital intercambiable. Esta mercantilización, en su 
forma ideal, permite imaginar un “mercado libre” en el que las relaciones 
entre los ciudadanos y los expertos no estén organizadas ni reguladas 
por la obligatoriedad, sino basadas en actos de elección (Rose 1996, 13). 
Es así como aparecen las nociones de libertad y auto gobierno, a partir 
de las cuales el sujeto es dueño de sus propias decisiones y, por lo tanto, 
responsable de estas. De este modo, al ser el cuerpo responsabilidad del 



[ 181 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

individuo, este último debe maximizar no solo su productividad sino 
también su capacidad de consumo, lo que genera sujetos consumidores 
inmersos en el mercado que alimentan su sentido.

Una segunda noción de cuidado a la cual me acerco es la de la ética 
del cuidado feminista. Parto de las reflexiones realizadas por Carol 
Gilligan, quien se centra en la manera como se ha pensado la ética 
de la justicia en contraposición a la del cuidado. Siendo esta última 
asociada a lo femenino, pensada como un asunto emocional y que 
pone a las mujeres en un estadio inferior al de los hombres en lo que a 
desarrollo moral refiere. Gilligan se posiciona de manera crítica ante 
estas posturas y plantea que ambas éticas son complementarias y que 
es necesario lograr la confluencia de ambas. El concepto central de la 
ética del cuidado es la responsabilidad, pero esta no es del mismo tipo 
que aparece en el cuidado de gobierno: surge de la conciencia de formar 
parte de una red de relaciones de interdependencia. Lo anterior se debe 
a que la “identidad de las mujeres” se construye de manera relacional. 
Gilligan plantea que existen tres etapas en la construcción de la ética del 
cuidado. En la primera, la mujer se concentra en el cuidado de sí misma; 
en la segunda, se concentra en el cuidado de los otros y; la tercer etapa, 
consiste en aprender a cuidar de los demás como de sí misma, a asumir 
la responsabilidad por sus opciones (Fascioli 2010, 44).

Junto a esta perspectiva, Tronto entiende el cuidado como las 
actividades que incluyen lo que hacemos para mantener, continuar y 
reparar el “mundo” en el que vivimos de la mejor manera posible. Estas 
acciones deben incluir nuestro cuerpo, nuestro ser y nuestro medio 
ambiente (Nair 2000, 275). Asimismo, plantea cuatro elementos que 
componen la ética del cuidado: el proceso en el que este se identifica 
de manera correcta; la responsabilidad que se adquiere respecto a estas 
acciones de cuidado; las prácticas que se proporcionan; y la respuesta 
recíproca de quien es cuidado (Nair 2000, 275).

En esta medida, el cuidado feminista tiene cuatro elementos fun-
damentales: el virtuosismo afectivo, que rompe la idea de que este pasa 
porque alguien te quiera y lo presenta como un elemento ético que media 
toda relación, que tiene que ver con la empatía, con la intersubjetividad, 
y que requiere de la creatividad para su existencia. Este carácter afectivo 
del cuidado es lo que nos permite politizarlo porque, al final de cuentas, 
lo afectivo es lo efectivo. La interdependencia nos permite reconocer la 



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 182 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

dependencia múltiple que se da entre quienes habitamos el mundo, las 
personas dependemos unas de las otras y no solo “los otros” necesitan 
ser cuidados, esto implica también tratar de pensar las relaciones en 
la lógica del don, más allá de la mediación mercantil, donde se da sin 
saber qué, cómo y cuándo se recibirá algo a cambio. La transversalidad 
nos lleva a pensar que el cuidado tiene múltiples dimensiones, así 
reconocemos que está en esferas mercantiles y en aquellas que se 
encuentran fuera del mercado. El cuidado pone de manifiesto que no 
podemos delimitar, de forma clara, el tiempo de trabajo y el de vida, 
porque su labor es, precisamente, la fabricación de la vida. Por último, 
la cotidianidad implica pensar que el cuidado está siempre presente, 
porque de lo contrario no podríamos seguir viviendo, lo que varía es 
la intensidad y sus cualidades. Al hablar de sostener la vida hablamos 
también de tareas cotidianas de ingeniería afectiva, porque no es posible 
pensar en la justicia social si no tenemos en cuenta cómo se construye 
día a día (Precarias a la deriva 2005).

Esta perspectiva del cuidado es distinta a la primera, el cuidado de 
gobierno, puesto que permite pensarlo como práctica política interde-
pendiente, no independiente, con un carácter relacional y transformador, 
cuyo objetivo último es sostener la vida a partir de tareas cotidianas de 
afectividad. Esa interdependencia, el cuidado de los otros como elemento 
central dentro de las prácticas, y el componente afectivo de estas, es lo 
que convierte a este tipo de cuidado en feminista (Tronto 1993). Por su 
parte, el cuidado de gobierno requiere la incorporación de una serie de 
verdades sobre el cuerpo y sobre lo deseado, pero también, de un trabajo 
sobre las emociones para gobierno de sí, para el auto-control. Estas 
nociones sobre el cuidado me permiten explorar cómo se construyen 
ideas sobre la gordura en medios de comunicación, como la televisión 
y la Internet, que responden a las lógicas de la forma como se cuida. 
No se trata entonces de definir si un cuidado es mejor que otro, sino,  
más bien, de entender la relación entre la manera como construimos 
el cuerpo, por medio de ciertas prácticas de cuidado, y los medios de 
comunicación. Teniendo como premisa siempre que, estos últimos, no 
son en ninguna medida simples reproductores de estereotipos e ideas 
sobre el cuerpo, sino que en ellos es posible identificar elementos de la 
cultura que se transmiten, pero que también requieren de las relaciones 
que se construyen cotidianamente para su existencia.



[ 183 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

El cuidado de gobierno en la configuración del no-body: 
responsabilidad, culpa y miedo en el caso de Doctor Oz

Con todo y eso, no nos digamos mentiras, es mejor ser flaca. 
Así que no se engañen más. Dejen de pensar que son de huesos 
grandes, que retienen líquido y que el color negro adelgaza. Están 
gordas. ¡Asúmanlo! Y así suene cruel, es la cruda verdad. Ojo no con 
la tiroides sino con la “mueloides” y sobre todo no olviden que uno 
gordo se ve lindo solo cuando es bebé. (Alejandra Azcárate Aló, 2012)

Debido a los cambios que se generaron durante la segunda mitad 
del siglo xx, especialmente asociados al neoliberalismo y al impacto de 
los medios masivos de comunicación, las nociones de disciplinamiento 
y control comenzaron a operar de otras formas, desligadas de las 
instituciones panópticas planteadas por Foucault, y ubicándose en otros 
espacios como los medios de comunicación. Este traslado permitió la 
emergencia de un poder que actúa a distancia y a partir de la noción de 
responsabilidad, lo que genera acciones de auto-control sobre el cuerpo 
(Panier 2009). Nos encontramos entonces frente a una propuesta, que 
se encuentra presente en espacios como la televisión, en la cual se invita 
a las personas a cuidar de sí mismas y de sus cuerpos, pero, además, a 
cuidarse de sí mismas y de los excesos que pueden llegar a generarse, 
particularmente hablando, para este caso, en relación con la gordura. 
Este cuidado es presentado y opera en lógicas de decisiones y deseos que 
se naturalizan, que se convierten en cosas obvias dentro del día a día, 
que deben ocurrir para alcanzar la felicidad, bajo nociones de autonomía 
e independencia, como si fueran obra misma del sujeto (Rose 1996).

La televisión, como un espacio constructor de la cultura contem-
poránea (Bueno Fischer 2007) e instrumento que permite llegar a todo 
el mundo (Bourdieu 1996), lleva a cabo su acción simbólica al llamar la 
atención sobre unos hechos que pueden interesar a todo el mundo, que 
pueden estar dirigidos a todos los públicos. Al ser la gordura un tema 
de importancia actual, especialmente asociado con asuntos de belleza y 
salud, tiende a aparecer de diversas formas en programas que permiten 
construir, en doble vía con los televidentes, ideas negativas sobre esta 
bajo una lógica de cuidado de gobierno que usa la responsabilidad como 
eje articulador de los mensajes. Esto ocurre, como lo mencionaba con 
anterioridad, en una relación de doble vía, puesto que la televisión termina 



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 184 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

convirtiéndose en un instrumento creador de realidades particulares y 
en un árbitro de acceso a la existencia social y política (Bourdieu 1996). 
Las narraciones que ocurren en el espacio mediático, de la televisión 
particularmente hablando, parecen estar en íntima relación. La realidad 
y la ficción tienden a confundirse en estos espacios, ya que los códigos 
culturales que se encuentran en los medios de comunicación construyen 
pautas y normas que moldean nuestro criterio, las narrativas que allí se 
encuentran y el modo como ellas son leídas, percibidas y recibidas por 
las personas (Bueno Fischer 2007).

Hay un concepto clave que quisiera proponer para pensar algunos 
elementos a lo largo del texto: la idea del no-body. La literatura producida 
desde las ciencias sociales, especialmente desde la antropología del cuerpo, 
hace referencia a la importancia que tiene el cuerpo en la construcción del 
sujeto dentro de la Modernidad (Gervilla 2000; Le Breton 1995; Pedraza 
1999). El sujeto moderno nace acompañado de una idea de liberación, 
de la necesidad de mostrar y explorar sin recibir a cambio ningún tipo 
de recriminación. Sin embargo, la posibilidad de libertad está limitada 
a deseos y estereotipos particulares, lo que convierte al cuerpo joven, 
hermoso y sin ningún “problema físico” en el cuerpo liberado (Le 
Breton 1995). Por su parte, Tim Cresswell (1999) hace referencia en su 
trabajo a “cuerpos fuera de lugar”, afirmando que son corporalidades 
que no responden al papel que se les ha asignado socialmente. Esta no 
correspondencia no solo limita la posibilidad de movilidad y acción de 
los sujetos, sino que también justifica una serie de violencias sobre los 
cuerpos, especialmente femeninos. Parto entonces de estas dos ideas, de 
que el cuerpo es fundamental para la construcción del sujeto moderno 
y de los planteamientos de Cresswell, para ayudarme a construir la 
noción de no-body.

Un no-body es un cuerpo que ha sido construido con características 
negativas y tachado como diferente. En la medida en que un cuerpo no 
responda al ideal moderno es un “no cuerpo (no body)” de la Modernidad, 
y al ser el cuerpo el elemento fundamental para la construcción del 
sujeto en este periodo y entrar en una lógica de negación, se convierte 
también en “nadie (nobody)” ya que se encuentra en un “fuera de lugar” 
constante. De este modo, la relación entre identidad, movilidad y espacio 
se hace evidente en la medida en que al construirse un cuerpo gordo 
como no-body se definen para él los espacios que puede o no habitar 



[ 185 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

y la posibilidad de movilidad que tiene dentro y fuera de ellos. Vale la 
pena resaltar que estos cuerpos que entran en lo que estoy llamando 
no-body no tienen un papel menos importante en las lógicas de control y 
disciplinamiento; todo lo contrario, resultan tener un lugar fundamental, 
puesto que permite el sostenimiento del sistema.

Un primer elemento que se presenta en los medios de comunicación 
es la medicalización de los programas televisivos. Es decir, la medicina 
no solo ha cambiado su centro de la enfermedad a la salud, sino también, 
ha pasado de estar habitando únicamente instituciones como el hospital 
para entrar en el ámbito público de la televisión (Panier 2009, 13). 
Un ejemplo claro de esto, es la transmisión del programa Doctor Oz, 
presentado por Fox Life. Oz es un médico cardiovascular que, durante 
una hora aproximadamente, presenta diferentes tipos de padecimientos. 
Algunos son extrañas enfermedades, otros son consecuencias de hábitos 
como exponerse demasiado al sol para adquirir un mejor bronceado 
o comerse las uñas, es decir, ligados al cuidado propio del cuerpo y 
los riesgos que la persona puede correr al no cuidarse adecuadamente 
(Panier 2009). El programa tiene varias partes: en primer lugar, Oz recibe 
en su estudio a una persona que previamente ha enviado su caso para 
que el equipo de profesionales del programa analice su enfermedad. 
También realiza experimentos en el programa en los que el público puede 
participar, pero en este caso específicamente él muestra por medio de 
sus experimentos los problemas de salud que puede tener una persona 
por no abandonar hábitos negativos para su cuerpo, es decir, el riesgo. 
En un tercer momento, Oz responde preguntas del público respecto a 
problemas de salud que tienen las personas o simples dudas sobre el 
funcionamiento de su cuerpo.

Quiero centrarme específicamente en un caso sobre obesidad mórbida 
que fue transmitido en el mes de marzo del 2011, momento en el cual 
yo había sido también diagnosticada como una mujer en obesidad i 
por el saber médico. El caso que Oz presentó en aquella oportunidad 
fue el de Jessica, quien, según una carta de su madre, había sufrido de 
sobrepeso toda su vida, pero en los últimos años había incrementado 
muy rápido de peso hasta convertirse en “obesa mórbida”. La madre 
de Jessica afirmaba ser la culpable de este cambio en el cuerpo de su 
hija porque tuvo cáncer y esto la obligó a permanecer mucho tiempo 
con ella, cuidándola. Mientras una voz en off va contando la historia 



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 186 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

de Jessica, que ha sido enviada por su madre, muestran fotografías en 
una pantalla gigante sobre los cambios paulatinos que ha tenido en su 
cuerpo, pasando de ser una joven con sobrepeso a una adulta de 30 
años con obesidad mórbida. Luego de la presentación, Jessica entra al 
estudio en compañía de su madre. El doctor Oz le indica que se siente 
a su lado y comienzan a conversar sobre su cuerpo. La madre comienza 
afirmando que realmente la ama, pero que nunca ha querido hablar de 
su sobrepeso. Oz plantea entonces que algo en el cuerpo de Jessica está 
generando los cambios de peso y él desea saber qué es, a lo cual ella, 
sonriendo tímidamente, le responde que también desea saberlo.

Jessica debe pasar entonces al “cuadro de la verdad”, sube un escalón 
y, a su lado, en una pantalla gigante y con números en color rojo, aparecen 
los datos de su cuerpo registrados en una tabla. Jessica pesa 157 kilos, 
mide 1.70 cm, su cintura es de 135 cm y su índice de masa corporal es 
de 58. Luego de repetir estos datos en el micrófono mirando al público 
y a la cámara, el doctor Oz le dice que su índice de masa corporal debe 
ser menos de 30 y que si este supera los 40, la persona tiene obesidad 
mórbida. Al escuchar esto, Jessica baja la cabeza y se baja del “cuadro 
de la verdad”, parece estar incómoda y entonces Oz le dice que no es un 
insulto, sino una realidad, que la obesidad puede matar a una persona. 
Jessica tiene los ojos aguados y Oz le pregunta si ella quiere comenzar 
una dieta, entonces ella comienza a llorar y le responde que sí, que ella 
quiere vivir.

Oz le indica a Jessica que debe ir al gimnasio, pero ella lo interrumpe 
diciendo que existe algo más que la hace comer en exceso. Al escuchar 
el comentario de Jessica, Oz le dice que ha tocado un punto muy impor-
tante, que la gente come porque le falta algo y Jessica es una “comedora 
emocional”. En el programa le ofrecen a Jessica iniciar un programa 
completo con distintos profesionales para identificar la dieta adecuada 
y el proceso que debe llevar con su cuerpo. Oz afirma que el problema 
no es solo cómo se vea frente al espejo, sino también que su cuerpo se 
está oxidando y puede morir incluso antes que su madre. Después de 
comerciales, Jessica conoce a una psiquiatra que le explica que el hambre 
se origina en el cerebro y que la diferencia con el apetito es que este 
último está conectado con las emociones. En ese sentido, la comida es 
usada como premio y es directamente proporcional a cómo nos sentimos 
constantemente. Le indica a Jessica que debe comer ordenadamente y 



[ 187 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

ser consciente de lo que se está comiendo para no causarle problemas 
a su cuerpo. Le proponen entonces que se premie con cosas saludables 
y que elija comida que no le haga daño, que organice su comida diaria.

Luego de terminar la conversación, Jessica afirma sentirse culpable 
por no cuidarse y estar siempre pendiente de las demás personas. También 
porque siempre ha querido estar a la altura de lo que los demás esperan 
de ella, pero que eso en realidad no vale tanto la pena. Entonces, Jessica 
mira al piso y al regresar la mirada al frente está llorando. Oz aclara 
que su madre lo único que quiere es ayudarla y que haría cualquier cosa 
por ella, que por favor le conceda el deseo de mejorar. Jessica dice que 
sí, que quiere hacerlo y que tiene miedo de morir antes que ella. Antes 
de terminar, la paciente acepta la ayuda del grupo de profesionales del 
programa para iniciar el tratamiento y controlar su peso.

El cuidado de gobierno, a partir del cual entiendo lo ocurrido en 
Doctor Oz, funciona a partir de tres doxas, verdades absolutas que 
no se cuestionan (Bourdieu 2000; 2007), respecto al cuerpo gordo. La 
idea que se construye en el programa de la gordura es la de un cuerpo 
asociado a la enfermedad, obeso. Esto tiene implicaciones distintas, 
formas diferentes de construir el cuerpo cuando se habla de “gordura”. 
Las tres doxas que identifico para este caso son la responsabilidad, la 
culpa y el miedo. Estas están acompañadas de una acción “pedagógica”, 
de enseñanza, la exposición pública del cuerpo en la que las imágenes 
se convierten en una presentación ante nosotros, nos interpelan como 
observadores y somos nosotros como sujetos quienes les damos sentido 
(D’Angelo 2010).

La intervención misma que se realiza en el programa Doctor Oz 
sobre el cuerpo de Jessica tiene implícito un tema de responsabilidad 
de sí (Panier 2009; Rose 1996). Jessica es la única persona que puede 
cambiar sus hábitos alimenticios y sus prácticas cotidianas, no es 
necesario obligarla a comenzar una dieta por medio de una institución, 
por ejemplo. La herramienta que funciona para moldear la conducta es 
la culpa, en relación con dos aspectos principalmente, el riesgo a morir 
y la exposición pública (Rose 1996). Ahora, detrás de la idea de ser 
obesa no solo se encuentra una asociación a la enfermedad. La persona 
obesa también es irresponsable y no puede controlarse, por lo tanto, 
come demasiado. Estos elementos funcionan porque culturalmente 
se entiende la gordura, en este caso particular la obesidad, como algo 



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 188 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

negativo y peligroso. Jessica es responsable de su cuerpo y la labor del 
programa es concientizarla de que sus malas decisiones la han llevado 
a tener obesidad y darle opciones para que sus hábitos cambien.

La mercantilización de la salud en los medios de comunicación 
establece formas variadas de distancia entre la maquinaria política y los 
expertos, lo que produce una devolución de los poderes reguladores, al 
ser estos generados ya no de “arriba” hacia “abajo”, sino al contrario. Esto 
nos permite imaginar un “mercado libre” en el que las relaciones con 
los expertos, en este caso los médicos, no están organizadas a partir de 
la obligatoriedad, sino en actos de elección (Rose 1996, 13). Es así como 
aparecen las ideas de libertad y autogobierno, con relación al cuidado, 
a partir de las cuales el sujeto es dueño de sus propias decisiones y por 
lo tanto responsable de estas.

La culpa y la vergüenza son el castigo inmediato que genera la 
responsabilidad, sentir culpa y pena por no tener la capacidad de auto-
gobierno que se necesita para encajar en lo que se considera correcto. 
Así funciona el biopoder en los medios de comunicación, a partir del 
miedo, del dolor y de la experiencia de las personas, del deseo de no 
sentir culpa por el hecho de no cuidar el cuerpo como se supone debe 
ser (Rose 1996). Percibimos imágenes de cuerpos jóvenes, delgados y 
bellos a los que queremos parecernos. La publicidad incluso nos acerca 
a emociones y actitudes con un espíritu joven y un alma en paz como 
forma para alcanzar los ideales corporales. Las imágenes de cuerpos 
temidos, como el de Jessica y como el mío, cargan con las consecuencias 
del mundo globalizado e indican aquello que no es deseable ser. El 
cuerpo deseado no es el vivido cotidianamente, sino el imaginado, 
mientras que las experiencias del cuerpo temido, ponen en evidencia al 
cuerpo, el que solo registramos cuando se enferma, duele, envejece o se 
engorda. Esto nos obliga entonces a reconocer que no solo no podemos 
prevenir la violencia que nos llega de otra parte, sino que no podemos 
evitar rendir cuentas ante otro, preguntándonos por qué unas vidas (y 
unos cuerpos) valen más que otras (D’Angelo 2010).

Estas ideas sobre el cuerpo, la belleza y la salud que tenemos en 
nuestra sociedad, y que aparecen de forma explícita en espacios como 
los medios de comunicación, comenzaron a transformarse durante las 
primeras décadas del siglo xx (Contreras y García 2005; García 1996; 
2007; Le Breton 1995; Sobal 2004; Schwartz 1994; Toro 1996; Williams 



[ 189 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

y Germov 2004). Lo anterior tiene directa relación con cambios como 
la entrada de la mujer al ámbito laboral y, con esto, su independencia 
económica. Se relaciona también con la escasez vivida especialmente 
durante los periodos de guerra y la crisis mundial de 1929, la aparición 
del conteo de calorías como forma de regulación de la dieta y el auge 
de las ideas promovidas por la medicina sobre el carácter negativo del 
sobrepeso (García 1996; Williams y Germov 2004). Sin embargo, la 
delgadez como forma de prestigio y buena salud toma mucha fuerza 
especialmente después de 1960, en gran medida, gracias al impacto de 
los medios de comunicación y al papel del discurso médico en ellos 
(García 1996; 2007; Schwartz 1994; Toro 1996).

Gracias a estos cambios y a la posibilidad de acceder fácilmente a 
comidas, con elevados niveles calóricos, que anteriormente no eran 
tan accesibles (Contreras y García 2005; García 1996; 2007), se crea un 
ambiente “gordofóbico” en nuestra sociedad, en el cual, desde distintos 
ámbitos se rechaza la grasa, tanto en los alimentos como en el cuerpo, y 
se busca eliminarla. Estas ideas sobre el cuerpo y la salud han llevado a 
estigmatizar la gordura y a las personas “gordas” con nociones como la 
falta de voluntad y de autocontrol (Sobal 2004). Si en nuestra sociedad, 
contrario a lo que sucedía en las sociedades de escasez (Montero 2001, 
15), existe exceso de alimento debemos tener la capacidad de elegir co-
rrectamente nuestros hábitos alimenticios. Al existir una responsabilidad 
sobre nuestros cuerpos y nuestra salud, somos culpables de no cumplir 
con los parámetros estéticos que son valorados social y culturalmente 
(García 2007; Toro 1996). Se piensa el cuerpo delgado como exitoso, capaz 
de controlar sus impulsos, racional, bello, joven, saludable y deseable 
(García 2007; Montero 2001, 10; Sobal 2004; Schwartz 1994; Toro 1996; 
Williams y Germov, 2004). Lo contrario sucede con el cuerpo gordo, que 
se relaciona con valores negativos, se rechaza, estigmatiza y encasilla en 
espacios donde tiene poca aceptación. En ese sentido, el mundo odia a 
los gordos y se esfuerza en hacerlo notar, quien es gordo desea serlo y 
por ello debe ser castigado (Montero 2001; Pedraza 1999, 163).

Esteban (2004b, 29) y Williams y Germov (2004, 356) explican que 
el deseo por mantenerse delgada en nuestra sociedad es un fenómeno 
que se asocia a nuevas formas de dominación, de control sobre el cuerpo, 
la sexualidad y los roles de las mujeres. Además, este tipo de ideas y el 
deseo de perseguirlas permiten la existencia de un amplio mercado de 



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 190 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

consumo corporal, donde las mujeres son el principal blanco (Featherstone 
2001). Otra razón por la cual el control del peso corporal, envuelto en la 
dieta (Turner 1989), se dirige hacia la mujer es porque aún se mantiene 
la idea de que son ellas quienes deben encargarse de la reproducción y 
la alimentación, por ello es su responsabilidad mantener el equilibrio, 
la salud y la belleza (García 1996; 2007).

Naomi Wolf se refiere al “mito de belleza” para hablar de las insti-
tuciones de los hombres y su poder (1991, 218) que aparece en su versión 
moderna a partir del proceso de industrialización, al desmoronarse 
la unidad laboral familiar. El crecimiento del sistema de fábricas y la 
urbanización generó lo que los ingenieros sociales de la época llamaron la 
“esfera separada” de la domesticidad, que respaldaba la categoría laboral 
del “sostén de la casa” que dejaba el hogar para trabajar durante el día. En 
ese contexto, crecieron la clase media, los niveles de vida y de escolaridad 
y se redujo el tamaño de las familias. Nació entonces una clase de mujeres 
cultas y ociosas de cuya domesticación dependía el desarrollo del sistema 
capitalista industrial. Muchas de las ideas que tenemos actualmente sobre 
cómo han considerado las mujeres la “belleza” datan de 1830, cuando el 
culto a la domesticidad se consolidó y se inventó el modelo de belleza 
(Wolf 1991, 219). Entiendo que existen actualmente muchos trabajos que 
debaten los planteamientos de Wolf respecto al “mito de la belleza” y 
resaltan el empoderamiento que algunas mujeres han logrado alcanzar 
mediante la belleza hegemónica. Sin embargo, lo que me interesa en 
este caso particular es que a partir de ese “mito” al que refiere Wolf, ha 
estado vigente a lo largo de mi vida, en la concepción social de mi cuerpo, 
y permea el discurso que se transmite en programas como Doctor Oz. 
A partir de la idea de la sumisión y la domesticación del cuerpo de la 
mujer “blanca”, de “clase media”, “joven” y “heterosexual”, la gordura de 
mi cuerpo, fue conceptualizada en mis procesos de socialización como 
algo malo, negativo, no generador de prestigio, monstruoso, indeseable 
e incluso, muchas veces, lejano de la feminidad.

Las lógicas del cuidado de gobierno y las estrategias a partir de las 
cuales funciona en espacios como la televisión, por medio del manejo de 
los deseos y las emociones de las personas, requieren de la existencia de 
corporalidades que no responden a la construcción de sujeto moderno 
ideal, por lo menos en lo que respecta al cuerpo. En este sentido, la 
existencia de cuerpos como el de Jessica y el mío hace parte de lo que 



[ 191 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

denominé con anterioridad no-body. Como ya lo mencionaba, esta 
categoría tiene una doble funcionalidad, nos permite pensar en los 
cuerpos de la negación, que son temidos, pero también, en la importancia 
que estos tienen dentro del sistema. Así, respecto a temas como la salud 
y la belleza, mi cuerpo es y ha sido construido como un no-body en 
distintos espacios. Mi relación con la televisión ha permitido también 
que mi cuerpo se construya a partir de características negativas y que 
en distintos espacios reciba muestras de violencia y discriminación. 
Así, por ejemplo, el simple uso del lenguaje para referirse a un no-body 
excesivo como el mío implica lo que Bourdieu denomina “violencia 
simbólica”. Esta aparece cuando la manera como el dominado se 
percibe a sí mismo y a su relación con el dominante, las categorías que 
utiliza, son la naturalización de una relación de dominación. A pesar 
de que se utilice la palabra simbólica, esto no implica que no tenga 
tanta fuerza como la violencia física o que la manera de acabar con 
ella esté relacionada con la conciencia. La violencia simbólica opera de 
forma eficaz porque se inscribe en el cuerpo en forma de disposiciones 
(Bourdieu 1999). En este caso en particular, el cuerpo gordo no puede 
ser enunciado de otra forma, las palabras que permiten nombrarlo están 
asociadas a características negativas, como la pereza, la falta de control, 
la enfermedad, la indisciplina, entre otros, lo que genera que se conciba 
como una existencia peligrosa, e incluso, monstruosa, un cuerpo que 
necesita ser gobernado.

Cuando hablo de la doble connotación que tiene el no-body, no body 
(no cuerpo) y nobody (nadie), no pretendo generar la idea de que sean 
cuerpos que no existan. En efecto, materialmente y simbólicamente, 
nuestros cuerpos existen. Cuando hablo de no-body hablo de cuerpos 
que se construyen en la negación de los ideales que permite la emergencia 
del sujeto moderno. Hablo de aquellos que no corresponden a la norma y 
que están cargados de forma negativa. De los que no aparecen en papeles 
protagónicos en las novelas que cotidianamente se lanzan al aire, que no 
aparecen como conductores de grandes programas. Hablo de cuerpos que 
aparecen, como en el caso de Jessica, para moldear los deseos, asociados 
a estereotipos que significan las corporalidades de forma negativa, por 
fuera de aquello que debe ser el sujeto moderno. Porque al fin y al cabo, 
la televisión funciona como dispositivo pedagógico, educadora del modo 
como cotidianamente debemos comportarnos (Bueno Fischer 2001).



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 192 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

La rebeldía del no-body: activismo corporal gordo  
en Facebook como práctica de cuidado feminista

Resistiendo como gorda, como negra, como guerrillera, yo, ¡ballena!
Más espacio en el mundo, más se ve sin pena. A mí me que digan gorda, 
que me mencionen, que recuerde que lindo de esta gorda y sus canciones.

Que me señalen porque existo, peso gladeadora, como me gusto ¡ay!  
No me resisto.

El silencio no me protege, no me voy a callar. Vivan las gordas sin 
domesticar, las pasadas, pesadas, que no creen en nada, las de talla 40, 50, 

las que no se inventan.
Gordura en tiempos de guerra sinfonía que se aferra, la más real poesía, 

imposible de ocultar. Gorda y flotante como mi Cuba, en medio del mar.
Peso lo que miedo, pa’ que te sofoques, esto es 90 kilos, ven, ven y dilo.

canción “la gorda”, krudas cubensi

El activismo gordo es la postura que ve de manera crítica la forma 
como se entienden el sobrepeso y la obesidad, especialmente, en las 
mujeres. Las denuncias que se realizan desde este tipo de activismo están 
orientadas a visibilizar la discriminación de la que somos víctimas las 
personas gordas, lo que genera una mirada crítica frente a los estereotipos 
negativos que se han construido sobre la gordura asociados a temas de 
enfermedad, fealdad, irresponsabilidad, pereza, falta de control, entre 
otros. Estas propuestas argumentan que el afán por controlar el peso de las 
personas ha generado estigmas sobre los cuerpos gordos, principalmente, 
relacionados con temas de salud. La apuesta es, entonces, erradicar esas 
ideas sobre la gordura y permitirnos pensar que elementos como la 
buena salud y la belleza hacen parte de los cuerpos independientemente 
de su tamaño.

Este tipo de activismo no tiene orígenes claros, pero se asume que fue 
hacia 1960 que comenzaron a aparecer las propuestas de “fat positive” en 
los Estados Unidos, debido a la estigmatización que había tenido la gordura 
durante los primeros años del siglo xx y que, para su momento, había 
generado un ambiente gordofóbico en la sociedad. Fue durante esta década 
que, de la mano de otros movimientos sociales, se generaron acciones en 
forma de protesta respecto al tema en grandes ciudades estadounidenses. 



[ 193 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

Hacia finales del siglo xx se vio un importante incremento de organizaciones 
de “fat activism” y comenzaron algunas publicaciones desde las ciencias 
sociales que buscaban des-estigmatizar la gordura.

He pensado mi activismo gordo como un proceso cotidiano, como 
una serie de prácticas que van desde mirarme al espejo antes de bañarme 
hasta no quedarme callada cuando tratan de insultarte por gorda. Ambas, 
el no observarse y el agachar la cabeza al ser insultada, son tipos de 
violencias que recaen sobre nuestros cuerpos y que dañan, hacen que 
sintamos vergüenza y culpa por tener el cuerpo que tenemos, que no 
nos queramos, que nos maltratemos y que aceptemos ser maltratadas, 
física y emocionalmente, una y otra vez. Estas acciones que ocurren 
cotidianamente y que se justifican en la forma negativa como se ha 
construido la gordura en nuestra sociedad son la materialización de 
la violencia simbólica, son relaciones de subordinación sobre nuestros 
cuerpos que naturalizamos (Bourdieu 1997) y que nos llevan a pensar 
que merecemos lo que nos ocurre. Los actos de resistencia cotidianos que 
una realiza se relacionan con prácticas asociadas al cuidado feminista, 
en las cuales existe reparación en varios niveles: el personal, en el cual se 
comienza a transformar la autopercepción corporal; el de los otros, en 
el que entendemos mutuamente las necesidades que tenemos respecto 
a nuestras construcciones corporales; y, el del mundo, uno en el cual 
es mucho más ameno vivir, todo esto, movilizado principalmente por 
los afectos (Precarias a la deriva 2005).

Estas acciones sobre mi vida han estado acompañadas de movimientos 
en Facebook. En general, la Internet me ha permitido, en diferentes 
momentos, conocer propuestas de activismo corporal similares a las 
mías. Pero además, he podido dar a conocer mis posiciones respecto al 
cuerpo, la belleza, la salud y la feminidad. En términos muy particulares, 
y bajo las lógicas de “lo virtual”, donde las relaciones son banales y 
efímeras (Mayans 2006), Facebook funciona para mí como un espacio en 
el cual mi cuerpo puede hablar. Dentro de las personas que he conocido 
se encuentran varios artistas que buscan desestabilizar no solo los 
estereotipos en torno a la gordura, sino también, dinamitar el género 
y las prácticas sexuales normativas. En este artículo me centraré en el 
trabajo de Balandra y Constanzx, dos activistas latinoamericanas, por 
el flujo de información que postean en Facebook, la manera como nos 
contactamos y sus propuestas de “ fat [queer] activism”.



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 194 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

Balandra vive en México, estudió sociología y trabaja en una red 
de activistas por los derechos sexuales y reproductivos en su país. Se 
posiciona desde el feminismo para realizar su trabajo y el activismo que 
practica está relacionado también con el cuestionamiento del binarismo 
de género, la sexualidad normativa y la gordura. Constanzx es diseñadorx 
de modas, vive en Chile y trabaja con su cuerpo en propuestas artísticas de 
pospornografía. Sus posturas están relacionadas con el cuestionamiento 
de la sexualidad, del deseo, del género y de los estereotipos corporales, 
dentro de los cuales se encuentra la gordura. La información recopilada 
fue producto de un ejercicio de observación, interacción y análisis de 
sus perfiles de Facebook durante 2010, 2011 y 2012.

Parto de que el cuidado que emerge en estas formas de construcción 
corporal y resistencia es un elemento ético que media entre las relaciones 
que se construyen y que permiten contactos en un espacio como Facebook. 
En esta medida, los afectos y la empatía juegan un papel fundamental que 
permite la creación y politización del cuidado. Lo afectivo es entonces 
el carácter reparador de este tipo de propuestas (Tronto 1993). Así, al 
depender mutuamente de las personas que habitan el planeta, y en este caso 
particular la red social, contamos con la cooperación como herramienta 
para estar en él. En este sentido, damos sin saber qué, cómo o cuándo 
se recibirá algo a cambio. El cuidado se encarga entonces de sostener la 
vida, es decir, a partir de tareas cotidianas de ingeniería afectiva visibi-
lizamos y revalorizamos el cuidado como materia prima de lo político, 
porque no podemos pensar la justicia social sin tener en cuenta cómo 
se construye en el día a día. Estos elementos se resumen básicamente en 
lo que las Precarias a la deriva han denominado: virtuosismo afectivo, 
interdependencia, transversalidad y cotidianeidad (2005).

Así, encuentro que en Facebook se generan redes y contactos que 
permiten que las personas actuemos para transformar las ideas que 
tenemos sobre la gordura y, en esa misma medida, sostener la vida de 
cuerpos que, bajo lógicas como el cuidado de gobierno, son construidos 
desde la negación, como no-body. Como venía exponiendo, una de las 
estrategias que puede permitirnos apostarle a un cambio de mirada 
respecto al no-body asociado a la gordura puede ser una transformación 
del modo como entendemos el cuidado, un tránsito del cuidado de 
gobierno al feminista. Este cambio de perspectiva nos permite entonces 
resignificar el cuerpo por otras vías que no son la normalización del 



[ 195 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

no-body, tales como el sostenimiento y la valoración de este, lo que 
posibilita a su vez que se generen espacios y relaciones de reparación 
sobre las heridas causadas por la discriminación. Lo anterior es posible 
porque el cuerpo, en la sociedad capitalista, funciona como lugar de 
desigualdad social, pero también, como espacio de empoderamiento 
(Esteban 2004).

En esta medida, en espacios como Facebook pueden producirse 
contactos, formas de tocar(se) con otrxs (Haraway 2008, 4), que trans-
forman y nos permiten construir redes de resistencia, cariño y mucho 
cuidado. Tocar a otrxs implica una serie de conexiones emocionales 
entre las personas que habitamos el planeta, en este caso particular 
que interactuamos en la red social Facebook, que reconstruyen nuestra 
posición en el mundo (Blake 2011), razón por la cual, reparar constituye 
una acción de contactos (Pérez-Bustos et ál. 2013). Así, estos contactos, 
que tienen efectos trasformadores, nos acercan a otras personas, y hacen 
cada vez más difusas las fronteras entre nosotrxs y lxs otrxs (Puig de 
la Bellacasa 2009). Explorar los contactos en el ciberespacio porque, al 
fin y al cabo, es en esos espacios donde se expone y politiza el cuerpo, 
donde se muestran aquellos cuerpos indeseados, fofos, feos, malfor-
mados, asexuales, anormales. Explorar los contactos porque estar ahí, 
poner nuestro cuerpo en el espacio público, en el ciberespacio, implica 
romper, entre otras cosas, con una primera idea sobre la gordura, y es 
que el cuerpo gordo no debe ser mostrado con orgullo y, en esa misma 
medida, tocado con cariño y deseo por quienes lo rodean.

Uno de los elementos compartidos dentro de los perfiles analizados 
en Facebook de estas tres apuestas de activismo gordo latinoamericano 
es el uso de imágenes que juegan un papel central en la construcción de 
ideas positivas sobre la gordura. Publicar imágenes de cuerpos gordos, 
especialmente de mujeres, que van desde la simple exposición del cuerpo 
desnudo hasta la apropiación de frases que desafían los estereotipos 
negativos que han sido asociados la gordura, y que, por lo general, se 
encuentran relacionadas con posturas feministas y de la teoría queer, 
funciona como una forma de darle otros sentidos al no-body. Las imágenes 
tienen contenidos sexuales explícitos, la mayoría de ellos realizan una 
crítica a la heterosexualidad como régimen de valores y van acompañadas 
de mensajes de resistencia como “El punk no hace dieta” o “Tu talla 8 
me aprieta el chocho”, haciendo con esto un ejercicio de visibilización de 



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 196 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

aquello que se considera anormal, poniendo en lo público aquello que ha 
sido social y culturalmente asignado a lo privado y cargado de aspectos 
negativos. Desde distintos espacios los cuerpos de las mujeres gordas 
han estado asignados a la asexualidad y la vergüenza, no se muestra la 
desnudez ni se erotizan este tipo de corporalidades. El activismo gordo 
invita al cuestionamiento del deseo, de lo que se considera normal, y lo 
hace a partir de la exposición de aquello que incomoda, para irrumpir 
en los órdenes establecidos.

Desde las posturas de Balandra y Constanzx, las imágenes que 
circulan no solo invitan a la reflexión sobre la sexualidad de las mujeres 
gordas sino que además desafían el lugar pasivo y de la feminidad 
hegemónica, complaciente y dispuesta para los hombres, porque 
hablan constantemente del travestismo de chica a chico. En mi caso, 
de manera específica, las imágenes que hago circular por este espacio 
mediático están relacionadas con posturas del lesbofeminismo que 
invitan a pensar que las lesbianas no nos encontramos inmersas en las 
lógicas de intercambio desde el amor y el deseo que se enmarcan en la 
heterosexualidad. Así se resalta que la causa primera de la opresión es la 
“marca” impuesta por el opresor (Wittig 2006); las categorías “mujer”, 
“heterosexual” y “gorda” juntas generan opresiones sobre los cuerpos 
y efectos materiales sobre estos. Rechazar la heterosexualidad ha sido, 
de forma consciente o no, negarse a convertirse en una mujer o en un 
hombre (Wittig 2006). En esa medida, también existe un rechazo por 
entrar en los modelos corporales, como la delgadez asociada a la belleza 
y la buena salud, que alimentan la construcción de los cuerpos de las 
mujeres y que convierten a cuerpos como los nuestros en no-body de 
la Modernidad.

Las imágenes no solamente hacen explícita la reflexión sobre el 
deseo normalizante o normalizado que existe sobre los cuerpos, también 
evidencian las estrías, la celulitis, al igual que el vello corporal, y están 
acompañadas de expresiones relacionadas con la anarquía y la resistencia. 
Desde este lugar, el activismo gordo latinoamericano no plantea una 
exposición de los cuerpos gordos en una correspondencia con la belleza 
hegemónica que acepta la existencia de cuerpos blancos, bien depilados, 
estilizados y agradables a la vista, sino que, por el contrario, invita a 
entender que la gordura es un lugar político y que la resistencia se hace 
precisamente desde el nombrar lo innombrable y no esconder lo “poco 



[ 197 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

estético”. La belleza también hace parte de aquello que se demanda 
en el marco de las imágenes y del activismo gordo pero no desde una 
mirada que solicita aprobación sino desde entender que los cuerpos son 
diversos y que esa diversidad es lo que potencia la belleza. Las “marcas” 
corporales que acompañan a la gordura son dotadas de sentidos negativos 
en distintos espacios, especialmente en medios como la televisión, y 
contribuyen en la construcción de cuerpos abyectos (Butler 2002), que 
se enmarcan en lo invisible, que los hace inhabitables. El uso de estas 
imágenes, que desafían aquellas ideas negativas sobre la gordura y sobre 
el cuerpo, permite politizar a este último, ponerlo en la esfera pública, 
pero esta vez, a diferencia de lo ocurrido con el cuidado de gobierno, 
la exposición pública no busca resaltar sus significados negativos sino 
pensarlo como un cuerpo con valor, lo que contribuye a que ese espacio, 
Facebook, sea un lugar desde el cual el no-body puede resistir, ser, valer, 
hablar, vivir.

El papel de las otras en nuestra lucha, la interdependencia, vuelve a 
jugar un papel importante en la construcción de la gordura y las prácticas 
de cuidado que se tejen alrededor de ella, como centro de nuestro 
mundo. Las relaciones afectivas, la amistad y la empatía con otras son 
los elementos que en últimas nos permiten ampliar nuestras propuestas 
y generar impactos que van más allá de nuestra propia experiencia 
corporal. En este sentido, como lo expresa Tronto (1993), requerimos una 
serie de recursos de diversos tipos para nuestras prácticas de cuidado 
y las ayudas visuales, como las imágenes posteadas en Facebook, se 
encuentran dentro de esas herramientas que utilizamos para llevar a 
cabo nuestro activismo, para dar cuenta de nuestros vínculos. Esta es 
una lucha en su mayoría afectiva, que también se propone tocar a otras 
personas con mensajes que buscan generar cambios en la forma como 
entendemos el cuerpo. Asimismo, las redes que formamos, de forma 
intencional, en el ciberespacio operan fuera de este, en la cotidianidad 
física de las personas, trascienden fronteras espaciales y nos permiten 
crear territorios virtuales definidos por nuestras afinidades políticas 
e ideológicas. Estos espacios y las redes que allí operan se encuentran 
en una constante dialéctica entre lo local y lo global, lo presencial y lo 
virtual, entre el activismo cotidiano y el ciberactivismo, colaborando 
así en la formación de movimientos interconectados en distintos lugares 
del mundo (Scherer-Warren 2005).



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 198 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

Estos contactos que se generan con otras personas, publicaciones que 
vienen de otros hacia nosotras, nos permite entender otra característica 
del cuidado, la interdependencia (Precarias a la deriva 2005; Tronto 
1993). Desde nuestras posturas políticas, cada una de nosotras genera 
prácticas en distintos espacios, dentro de los cuales figura Facebook, y 
requerimos de otras personas para que dichas acciones tengan efectos 
materiales. En este sentido, lo que hacemos funciona en la medida 
que llega a otras personas y, así mismo, quienes nos rodean nos tratan 
también con cariño y cuidado, incluso en las redes sociales. Tratarnos 
con cariño es entender nuestras necesidades, que identificamos y damos 
a conocer por medio de canciones, estados, notas y demás, pero además 
es colaborar en nuestra lucha (Ahmed 2004). Encuentro entonces ese 
contacto entre nuestros amigas y nuestra postura crítica frente a la 
gordura en pequeños detalles como compartir imágenes con las cuales 
generamos empatía, porque las emociones no son algo que “tenemos”, 
más bien, es a través de ellas que nos ponemos en contacto con otras 
personas (Ahmed 2004).

El amor hacia nuestro propio cuerpo se vuelve un amor compartido, 
un respeto mutuo por la diversidad de cuerpos, e incluso, en una lucha 
compartida, aunque quienes nos rodeen no se sientan altamente afectadas 
por la discriminación que existe hacia la gordura (Ahmed 2004), la 
lucha se vuelve compartida. Las redes estimulan conexiones simbólicas 
y solidarias entre sujetos, pero también, entre actores colectivos, donde 
las identidades se van construyendo en un proceso de identificaciones 
éticas y culturales, de intercambios, negociaciones, resoluciones de 
conflictos y resistencia ante los mecanismos de exclusión sistemática 
propias del sistema (De Moraes 2006). Y es precisamente esa palabra, 
compartir, la que le da sentido a los contactos virtuales que se generan 
en Facebook; a partir de las imágenes de personas gordas, compartimos 
con otras los “cuerpos del delito” contemporáneo y quienes nos aman 
y entienden nuestras posturas comparten también, aquello que ellos 
entienden como parte de la transformación que se debe generar. Al ser 
Internet un lugar de transmisión y circulación de información, permite 
maneras particulares en las cuales se consumen los datos, las imágenes, 
los sonidos y en las cuales se dan relaciones entre los individuos y otros 
canales de comunicación. La dinámica misma de la red social deshace 
la idea de una relación entre un centro emisor activo y unos receptores 



[ 199 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

pasivos, lo que amplía los tipos de contactos entre todas las personas 
que allí se encuentran (De Moraes 2006).

Facebook maneja dos opciones que entiendo como contactos, formas 
de tocar[nos] con otrxs, en la red social. La primera de ellas, denominada 
“compartir”, nos permite publicar en nuestra propia biografía imágenes, 
textos, canciones, videos y demás contenido que se encuentra en la 
plataforma. Dicho contenido conserva su fuente original, pero aparece 
en nuestro perfil, donde nuestros amigos pueden comentar, dar “me 
gusta” o nuevamente compartir el contenido. Por otra parte, “etiquetar” 
es una opción que nos permite mencionar el perfil de nuestros amigas 
en fotografías, comentarios, publicaciones, videos, notas, entre otros 
contenidos de la red. La opción de “compartir” y las etiquetas, que 
hacen parte de la plataforma son una forma de tocar(nos) con otros, que 
nos llama a re pensar los sentidos, a generar acciones que relacionan el 
“pensar”, el “hacer” y el “sentir" (Puig de la Bellacasa 2009, 298).

Por otra parte, el “me gusta” funciona como una manera de tocar a 
las demás personas en espacios como Facebook. Decir que “me gusta” 
un comentario, una publicación, una imagen o un estado requiere la 
existencia de empatía hacia lo que allí se plasma o hacia quien transmite 
la información. En esta medida, entre mayor sea el número de “me 
gusta”, mayor es la popularidad y aceptación de lo que se publica. Estas 
expresiones las entiendo como contactos, y estos últimos como prácticas 
de cuidado con una misma y con las otras. Interactuar con los otros 
implica una serie de conexiones emocionales entre las personas que 
reconstruyen constantemente nuestras posiciones en el mundo (Blake 
2011). Lo anterior implica que las demandas que pueden existir entre las 
partes, quien toca y quien es tocada, requieren de una relación mutua de 
cuidado y de compartir. Las emociones son el lugar de contacto entre lo 
individual y lo social, por ello la efectividad carga figuras del discurso que 
son las que generan movimientos afectivos en los textos. Esta capacidad 
de movilización afectiva nos permite analizar interacciones en los nuevos 
medios, como los intercambios de correos electrónicos, comentarios y 
publicaciones en las redes sociales. Los actos performativos que ocurren 
en línea pueden crear comunidades afectivas, en las cuales las personas 
sienten amor, odio, nostalgia, empatía, etc. (Kuntsman 2012).

El “me gusta” es una de las interacciones más importantes y utilizadas 
en este espacio porque implica aceptación y apoyo, porque esa sensación 



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 200 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

genera satisfacción en quien escribe e impulsa a continuar con lo que se 
dice o hace. La posibilidad de decir que algo gusta en Facebook permite 
dos aspectos que Tronto señala como importantes para “cuidar bien”, el 
estar atentos y el ser sensibles a las necesidades de los otros (1993). Cuando 
compartimos en este espacio nuestras posturas en texto, plasmadas en 
los estados que ponemos, y nuestros amigos dan “me gusta” emergen 
esos dos elementos, el estar atentas y el ser sensibles hacia una postura 
política particular. Además, estos contactos, por medio de esa interacción, 
funcionan también como care-receiving (Tronto 1993), es decir, son una 
de las maneras por las cuales recibimos de otras personas de vuelta el 
cuidado producto de nuestras prácticas políticas en la red.

La solidaridad funciona para pensar redes de ayuda mutua y de 
acciones de voluntariado. Cuando las redes de solidaridad se constituyen 
en movimiento social, pueden llegar a superar límites locales, regionales 
e, incluso, alcanzar escalas nacionales e internacionales (Scherer-Warren 
2005). En el ciberespacio es posible compartir interconexiones que se 
retroalimentan continuamente, pero este no es en ninguna medida un 
espacio que funcione de forma autónoma, sin influencia de las realidades 
socioculturales, todo lo contrario. A pesar de que la práctica virtual 
esté mediada por unas especificidades, existe una estrecha relación de 
complementariedad con lo real que se hace visible, por la convergencia 
tecnológica (De Moraes 2006).

Consideraciones finales
Partir de que el cuerpo es construido social y culturalmente nos 

permite entender que las nociones sobre este, que parecen tan naturales en 
nuestra sociedad, en realidad tienen diversas formas de ocurrir (Pedraza 
2004). En este texto he tratado de explorar dos formas de construir 
el cuerpo gordo, en relación con nociones distintas de cuidado, con 
ejemplos muy específicos de situaciones rastreadas en espacios como la 
televisión y la Internet. Y he mostrado que, aunque características como 
la pereza, la fealdad, la indisciplina, la falta de control, la asexualidad, 
entre otras (García 2007; Montero 2001; Sobal 2004; Schwartz 1994; Toro 
1996; Williams y Germov 2004), sean asociadas a la gordura cotidiana-
mente, también encontramos en algunos espacios iniciativas que buscan 
transformar esas miradas negativas que generan discriminación hacia 
aquellos cuerpos que han sido construidos como “gordos”.



[ 201 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

La noción de cuidado de gobierno que exploramos en la primera 
parte requiere del manejo de las emociones de quieres accedemos a 
las imágenes puestas en espacios como la televisión. En esta misma 
medida, nociones como la responsabilidad, la culpa y el miedo son 
usadas desde los medios de comunicación para moldear los deseos de 
las personas y garantizar que ellas mismas se auto-gobiernen (Panier 
2009; Rose 1996). Contribuyendo a estos elementos se encuentra la 
exposición pública, que permite generar relaciones de empatía con las 
imágenes que circulan por estos espacios y, así mismo, una toma de 
decisiones aparentemente libre sobre nuestros cuerpos y prácticas. Lo 
que se busca entonces es la maximización, sujetos más productivos, y 
el consumo (Rose 1996); para esto, la mercantilización del cuerpo y la 
salud son piezas clave y los medios de comunicación las herramientas 
a partir de las cuales se hace posible el ejercicio del gobierno a partir 
del cuidado de sí (Panier 2009).

En este tipo de cuidado la relación con los otros está presente de 
forma constante, pero es de control. La interdependencia en este tipo 
de cuidado no es un eje articulador de las acciones, puesto que lo que se 
resalta es la independencia y la autonomía del sujeto. Así, los otros son 
importantes en la medida que nos permiten saber qué tan bien cuidamos 
de nosotros mismos, mientras cuidemos bien de nosotros, seremos 
capaces de cuidar bien a las demás personas (Foucault 1999). En esta 
medida, la televisión, como lugar en el cual se construyen realidades, 
es también un espacio en el que se movilizan mensajes relacionados 
con el cuidado de gobierno, que hacen uso de imágenes de cuerpos, 
tanto ideales como temidos, y que dialogan constantemente con las 
experiencias, expectativas y deseos de las personas.

He propuesto la categoría no-body, en primera medida, para acer-
carnos a lo que ocurre con el cuidado de gobierno en un espacio como la 
televisión. Los significados negativos con los que se construye el no-body 
se relacionan con el rechazo que existe en nuestra sociedad por aquello 
que no se considera “normal”. De este modo, pensar el cuerpo gordo 
como un no-body implica también entender contextualmente que existe 
un ambiente lipofóbico, en el cual se busca constantemente cambiar esta 
condición (Sobal 2004), lo que permite la construcción de este como 
cuerpo antagónico al ideal moderno, y en esta misma medida, como 
blanco de rechazo, discriminación, maltrato y violencia. En este punto 



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 202 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

vale la pena resaltar que esta idea de no-body no plantea la incapacidad 
de resistencia y transformación en los sujetos (Esteban 2004).

Así, desde aquella posición de subordinación en la que se encuentra, 
el no-body puede encontrar formas de resignificar la existencia corporal, 
no para entrar en las lógicas de la Modernidad de manera triunfante, 
sino para construir ideas de mundo mucho más tranquilas, habitables y 
menos violentas. Una de las estrategias a partir de las cuales el no-body 
puede apostarle a transformar la manera como se significan el cuerpo 
y el mundo es un cambio de perspectiva frente al cuidado. Así, quiero 
entender el cuidado feminista como una forma de cambiar la mirada y 
resignificar el cuerpo, no a partir de la eliminación del no-body sino del 
sostenimiento de su vida, para garantizar también espacios y relaciones, 
en los cuales los afectos permitan reparar las heridas causadas por la 
discriminación, en constante relación con otrxs.

Para entender el activismo corporal gordx en Facebook como 
práctica de cuidado feminista, parto de ubicar este último en el centro 
de todas las acciones, es decir, de trasladar el cuidado de la periferia 
al centro (Tronto 1993). Así como el cuidado y las labores relacionadas 
con este han sido pensados como elementos de poco valor, triviales y 
que deben ser realizados por personas con pocos privilegios (Tronto 
1993), también entiendo que la gordura no hace parte de aquellas 
características que brindan prestigio a los cuerpos de las personas 
(Montero 2001). Poner la gordura como centro y el cuerpo gordo como 
un no-body que necesita/merece ser cuidado, amado, tocado, valorado 
y deseado, implica un cambio en la mirada, una transformación y un 
trabajo para lograr sostener esa vida, hacer justicia ante las violencias 
recibidas y generar espacios más amorosos para habitar (Precarias a 
la deriva 2005; Tronto 1993).

Entender el activismo corporal gordx como una práctica de cuidado 
feminista nos permite también entenderlo como poderoso. A pesar de 
que el cuidado aparezca en nuestra sociedad como algo poco valorado, 
este es el motor de la vida, el generador de poder por excelencia (Tronto 
1993). En esta medida, el cuidado feminista y las prácticas de activismo 
enmarcadas en él son poderosos porque permiten el sostenimiento de la 
vida y la resignificación del no-body, permite acciones de resistencia a las 
presiones que el cuidado de gobierno genera y, sobre todo, relaciones en las 
cuales el cuerpo es valorado de forma positiva por lo que es, no a pesar de.



[ 203 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

Con la exploración de la red social Facebook no existe de mi parte 
el deseo de “idealizar” este espacio como un lugar en el cual es posible 
la libre circulación de todo tipo de ideas, soy totalmente consciente de 
que esto no es así y que, en muchos casos, termina siendo peligroso para 
las personas. Adicionalmente, vale la pena mencionar que el contexto 
de Facebook requiere entender una serie de lugares de privilegio dentro 
de los cuales se encuentra también el acceso a la información y a fuentes 
ubicadas, en muchos casos, en la academia. A pesar de esto, reconozco 
la importancia, en términos políticos, del uso estratégico y subversivo 
de este tipo de lugares, en los cuales es posible comenzar a desarrollar 
proyectos de activismo mucho más amplios. Así, sin desconocer las 
limitantes la Internet como espacio y nuestros lugares de privilegio 
que nos permiten hablar de activismo corporal gordx y, además, llevar 
a cabo acciones concretas al respecto, reconozco la importancia que 
tienen nuestras intervenciones individuales en el espacio de Facebook 
y el potencial político que tiene para la transformación de imaginarios 
en torno a aquellos cuerpos indeseados como los nuestros.

Este tipo de investigaciones dejan puertas abiertas para otras 
reflexiones en torno a los medios de comunicación, por ejemplo, los que 
nos permiten construir y reproducir la cultura contemporánea, el mundo 
que habitamos, en relación con prácticas corporales particulares, no 
solo desde el cuidado de gobierno, sino también, desde el feminista. Del 
mismo modo, deja la puerta abierta para desarrollar más a profundidad 
el concepto que he denominado no-body, ya que, hasta el momento, es 
una pequeña aproximación a formas de entender el cuerpo, pero puede 
ser explorada de forma más amplia, lo cual espero poder continuar en 
futuros trabajos. Así, cierro resaltando la importancia que tiene para las 
ciencias sociales en general, pero particularmente para la antropología, 
entender estos procesos en los que se construyen, muchas veces en los 
mismos tiempos y espacios sociales, nociones distintas sobre el cuerpo. 
En este trabajo, al igual que en mi propia experiencia corporal, no 
solo he realizado una revaloración del modo como se ha construido la 
gordura y como ha sido representada en espacios como la televisión, sino 
también, del cuidado, pensándolo como una práctica necesaria para el 
sostenimiento de la vida y la generación de redes de apoyo que permiten 
transformaciones en distintas escalas, desde la individual hasta la social, 
por medio de las relaciones cotidianas que tenemos con otras personas.



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 204 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS
Ahmed, Sara. 2004. The cultural politics of emotion. New York: Edinburgh 

University Press.
Blake, Rosemary. 2011. “Ethnographies of touch and touching ethnographies: 

some prospects for touch in anthropological enquiries”. Anthropology 
Matters 13, n.° 1. Consultado 20 de junio del 2016. http://www.
anthropologymatters.com/index.php/anth_matters/article/view/224/378

Bourdieu, Pierre. 1996. Sobre la televisión. Barcelona: Anagrama.
Bourdieu, Pierre. 1997 [1994]. Razones prácticas Barcelona: Anagrama.
Bordieu, Pierre. 2000 [1998]. La dominación masculina. Barcelona: Anagrama.
Bordieu, Pierre. 2007 [1980]. El sentido práctico. Buenos Aires: Siglo xxi.
Bueno Fischer, Rosa. 2001. “Mídia e educação da mulher: una discussão teórica 

sobre modos de enunciar o feminino na tv”. Estudios feministas 9, n.° 2. 
Consultado 20 de junio del 2016. http://www.scielo.br/pdf/ref/v9n2/8642.pdf

Bueno Fischer, Rosa. 2007. “Mídia, máquinas de imagens e práticas 
pedagógicas”. Revista Brasileira de Educação 12, n.° 35: 290-299.

Butler, Judith. 2002. Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y 
discursivos del “sexo”. Buenos Aires: Paidós.

Cresswell, Tim. 1999. “Embodiment, power and the politics of mobility: the case 
of female tramps and hobos”. Transactions of the Institute of British 
Geographers 24: 175-192.

Contreras, Jesús y Mabel García. 2005. Alimentación y cultura. Perspectivas 
antropológicas. Barcelona: Ariel.

De Moraes, Dênis Roberto de. 2005. “Comunicación virtual, activismo político 
y ciudadanía”. En La utopía digital en los medios de comunicación: de los 
discursos a los hechos. Barcelona: Universitat Ramon Llull.

D’Angelo, Ana. 2010. “La experiencia de la corporalidad en imágenes. Percepción 
del mundo, producción de sentidos y subjetividad”. Tabula Rasa 13: 235-251.

Esteban, Mary Luz. 2004a. “Antropología encarnada. Antropología desde una 
misma”. Papeles del ceic 12: 1-21.

Esteban, Mary Luz. 2004b. Antropología del cuerpo: género, itinerarios 
corporales, identidad y cambio. Barcelona: Bellaterra.

Fascioli, Ana. 2010. “Ética del cuidado y ética de la justicia en la teoría moral de 
Carol Gilligan”. Revista Actio 12. Consultado 20 de junio del 2016. http://
www.actio.fhuce.edu.uy/Textos/12/Fascioli12.pdf

Featherstone, Mike. 2001 [1982]. “The body in consumer culture”. En The body. 
Social process and cultural theory, xx-xx. Londres: Sage Publications.



[ 205 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

Foucault, Michel. 1999. “La ética del cuidado de sí como práctica de la libertad”. 
En Estética, ética y hermenéutica, xx-xx. Obras esenciales, volumen iii. 
Barcelona: Paidós.

García, Mabel. 1996. Paradojas de la alimentación contemporánea. Barcelona: 
Icaria.

García, Mabel. 2007. No comerás. Narrativas sobre comida, cuerpo y género en el 
nuevo milenio. Barcelona: Icaria.

Gervilla, Enrique. 2000. Valores del cuerpo educado, antropología del cuerpo y 
educación. Barcelona: Herder.

Haraway, Donna. 2008. When species meet. Minneapolis: University of 
Minnesota Press.

Kuntsman, Adi. 2012. “Introduction: Affective fabrics of digital cultures”. En 
Digital cultures and the politics of emotion. Feelings, affect and 
technological change, xx-xx. New York: Palgrave Macmillan.

Le Breton, David. 1995. Antropología del cuerpo y la Modernidad. Buenos Aires: 
Nueva Visión.

Masterman, Len. 2001. La enseñanza de los medios de comunicación. Madrid: 
Ediciones de la torre.

Mayans, Joan. 2006. “Etnografía virtual, etnografía banal. La relevancia de lo 
intranscendente en la investigación y la comprensión de lo cibersocial”. En 
Etnografías de lo digital. Grupo de trabajo iii Congreso Online 
Observatorio para la Cibersociedad. Consultado 20 de junio del 2016. 
http://mediaccions.net/wp-content/uploads/etnografias-digital-actas.pdf

Montero, Julio. 2001. Obesidad: una visión antropológica. Buenos Aires: 
Universidad de Buenos Aires.

Nair, Indira. 2000. “Science and technology with care”. Journal of College 
Science Teaching 30, n.° 4: 274-277.

Panier, Hernán. 2009. “La salud como consumo. La construcción del cuerpo 
saludable como dispositivo biopolítico”. v Jornada de Jóvenes 
Investigadores. Instituto de investigaciones Gino Germani, Universidad 
de Buenos Aires, Argentina.

Pérez-Bustos, Tania, María Fernanda Olarte Sierra y Adriana Díaz del 
Castillo. 2014. “Working with care: experiences of invisible women 
scientists practicing forensic genetics in Colombia”. En Beyond Imported 
Magic: Studying Science and Technology in Latin America, editado por 
Eden Medina, Ivan da Costa Marques y Christina Holmes, 67-84. 
Cambridge: mit Press.



Departamento de Antropología  ·  Facultad de Ciencias Humanas[ 206 ]

diana patricia pulido martínez  ·  El papel del cuidado en la configuración de cuerpos gordos...

Pedraza, Zandra. 1999. En cuerpo y alma, visiones del progreso y la felicidad. 
Bogotá: Universidad de los Andes.

Precarias a la deriva. 2005. “Una huelga de mucho cuidado (cuatro hipótesis)”. 
Consultado 20 de junio del 2016. http://eipcp.net/transversal/0704/
precarias2/es

Puig de la Bellacasa. 2009. “Touching technologies, touching visions. The 
reclaiming of sensorial experience and the politics of speculative 
thinking”. Subjectivity 28, n.° 1: 297-315.

Rose, Nikolas. 1996. “El gobierno en las democracias liberales avanzadas: del 
liberalismo al neoliberalismo”. En Foucault and political reason. 
Liberalism, neo-liberalism and rationalities of government. University 
College London (UCL).

Scherer-Warren, Ilse. 2005. “Redes sociales y de movimientos en la sociedad de 
la información”. Revista Nueva Sociedad 196, abril-marzo. Consultado 20 
de junio del 2016. http://nuso.org/articulo/redes-sociales-y-de-
movimientos-en-la-sociedad-de-la-informacion/

Schwartz, Hillel. 1994 [1990]. “El problema de los tres cuerpos y el fin del 
mundo”. En Fragmentos para una historia del cuerpo humano, xx-xx. Vol. 
2. Madrid: Taurus.

Scribano, Adrián y Angélica De Sena. 2009. “Construcción de conocimiento 
latinoamericano: algunas reflexiones desde la auto-etnografía como 
estrategia de investigación”. Cinta Moebio 34. Consultado 20 de junio del 
2016. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3038928

Sobal, Jeffery. 2004 [1999]. “Sociological analysis of the stigmatization of 
obesity”. En A sociology of food and nutrition. The social appetite, xx-xx. 
New York: Oxford University Press.

Spry, Tami. 2001. “Performing Autoethnography: An Embodied 
Methodological Praxis”. Qualitative Inquiry 7, n.° 6: 706-731.

Toro, Josep. 1996. El cuerpo como delito. Anorexia, bulimia, cultura y sociedad. 
Barcelona: Ariel.

Tronto, Joan. 1993. Moral boundaries. A political argument for an ethic of care. 
New York: Routledge.

Turner, Bryan. 1989 [1984]. El cuerpo y la sociedad. Ciudad de México: Fondo de 
Cultura Económica.

Williams, Lauren y John Germov. 2004 [1999]. “The thin ideal: women, food 
and dieting”. En A sociology of food and nutrition. The social appetite, 



[ 207 ]Universidad Nacional de Colombia  ·  Bogotá

 · vol. 29, n.� 2 (jul-dic) · 2015 · issn 0120-3045 (impreso) · 2256-5752 (en línea) · pp. 175-208

editado por John Germov y Lauren Williams, xx-xx. New York: Oxford 
University Press.

Wittig, Monique. 2006 [1992]. El pensamiento heterosexual y otros ensayos. 
Barcelona: Egales.

Wolf, Naomi. 1991. El mito de la belleza. New York: William Morraw and Co.


