ELEMENTOS DE IDENTIDAD Y
ORGANIZACION SOCIAL ENTRE LAS
COMUNIDADES INDIGENAS DE LA
REGION DEL VAUPES

Francois Correa R.
Antropdlogo

INTRODUCCION'

Este material busca introducir de manera sumaria, rasgos basicos de
organizacion social que de manera general comparten las comunidades
indigenas de la Regién del Vaupés Colombiano y son fundamento de su
identidad.

Entendemos por organizacion social, el producto histérico de las
relaciones de acuerdo a las cuales una comunidad se organiza para su
produccién y reproduccién social, abarcando aspectos econdémicos,
sociales e ideologicos que descansan sobre su relaciéon con el medio
social y fisico. La organizacidn social incluye transformaciones que son
resultado de su propia dinamica histérica, como transformaciones
producto de procesos de articulacidon externos a la comunidad. Dichas
relaciones se convierten en el fundamento histérico de la identidad
social de una comunidad, permitiéndole caracterizarse y reconocerse a sf
misma, a otras comunidades diferentes y caracterizar y reconocer su
cercania o diferencia con respecto de éstas. Diferentes investigadores de
los grupos del Vaupés han sefialado caracteres de identidad de unidades
sociales o individuos, como parte de su organizaciéon social;
sinembargo, solamente Jean Jackson ha hecho un tratamiento explicito
de la identidad de estos grupos, proponiendo a la lengua como criterio
fundamental. Acorde con nuestra informacion etnografica, en nuestra
aproximacion se recoge el postulado marxista que conceptia el analisis
de la sociedad como una TOTALIDAD, asi como la imposibilidad de
observar la sociedad a través de individualidades (el Robinson
primitivo); consideramos el importante papel jugado por la lengua
entre los grupos indigenas del Vaupés, pero, como factor de identidad,
ligado a marcadas econdmicas, sociales e ideologicas.

—97—



En la regién del Vaupés Colombiano existen mas de 20 comunidades
vinculadas entre si pero reconocidas como unidades independientes;
cada una de éstas apela a criterios basicos que les permite identificarse y
distinguirse; estos criterios como tales, cuyo contenido son relaciones
sociales, son base de organizaciéon compartida de manera general por el
conjunto que permite distinguir la Region del Vaupés Colombiano como
region social especifica. Diferencias presentes en algunas comunidades
sobre rasgos no compartidos por el conjunto, evidencian estrategias de
organizacion y transformaciones histéricas a las que estan sujetas sus
comunidades: el panorama no es homogéneo.

Los elementos de organizacion e identidad social seran introducidos
de acuerdo a las caracteristicas econémicas, de residencia y territorio,
lingtiisticas, de acuerdo a unidades de descendencia y alianza, a
relaciones de parentesco y al conjunto de conocimientos sociales
registrados por sus comunidades en un cuerpo ideoldgico. Sin embargo,
ellos deben ser vistos como interdependientes e interactuantes
conformando un todo que esta sujeto a la dinamica de sus relaciones
historicas: en ellos podemos leer algunos factores de transformacién
introducidos por agentes no indigenas, pero falta al material un estudio
estricto de un elemento que forma parte de su organizacién social y su
dinamica histérica: las caracteristicas del contacto con la sociedad
occidental, su ingerencia y resultados.

LA REGION DEL VAUPES COLOMBIANO

La mayor parte de las comunidades indigenas amazodnicas
colombianas se hallan incluidas en la Regién Cultural del Noroeste
Amazdnico (Steward, 1948); sin embargo, compartiendo rasgos
comunes, en el area se evidencian caracteristicas regionales que
permiten una sectorizacion de acuerdo con sus peculiaridades.

La Region del Vaupés Colombiano es el area de asentamiento
predominante de las comunidades indigenas conocidas bajo el nombre
de Tukanos Orientales?, quienes por sus caracteres basicos de sus
relaciones sociales, hacen de esta una regién definida; al interior de la
regién, distinciones y divergencias pueden ser sefialadas. De primordial
importancia es distinguir la presencia de dos conjuntos sociales
agrupados en: a) comunidades ‘‘riberefias’’, cuya economia depende de
la horticultura, la caza, la pesca y la recoleccion, asimilados al conjunto
Tukano, a quienes se articulan otras comunidades y miembros aislados
de lengua diferente, y b) los denominados MAKU, bandas de cazadores
y recolectores con limitada horticultura, habitantes de algunos
interfluvios y afluentes menores 3 . Este material describira factores
de organizacion e identidad social de los primeros, enfatizando sus
caracteres comunes antes que las diferencias internas ya resefiadas

—98—



CUADRO NUMERO 1

GRUPOS INDIGENAS DE LA REGION DEL VAUPES

Tukano Oriental Tukano Medio Arawak
Tukano Cubeo Tariano
Guanano Kabiyari
Piratapuyo Tukano no

clasificados
Bara Maku
Tuyuca Yuruti
Papiwa 4 Mariti-Tapuya 6 Ubdey Bara’
Desano Tanimuka Jupda y Cacua
Siriano Letuama
Tatuyo Yahuna
Karapano Yuruti-tapuya Carib
Macuna Carijona 8
Barasano
Taiwano®

anteriormente (Correa; 1980-1981). Agrupaciones en redes estrechas de
intercambio econémico y social, de cercania linguistica y de similitudes
en su estructura social, seran mencionadas para sustentar la amplia red
de relaciones pan-vaupesina de mas de 20 comunidades reconocidas por
nombres particulares cuya poblacién total es cercana a los 17.000
habitantes.

La regién del Vaupés se encuentra delimitada por los cursos medio y
bajo de los rios Vaupés y Apaporis, orientados en direcciéon
Noroeste-Sureste, sus afluentes y zonas interfluviales, hacia la frontera
Colombo-Brasilera, lo que burdamente coincidiria con la actual
Comisaria del Vaupés.



Esta region selvatica se encuentra en una de las tres grandes zonas
climaticas de la Amazonia Colombiana, el Ecuador Climatico
(Dominguez, 1975); de clima Af., Ecuatorial Siempre Hiumedo, con alta
lluviosidad (3.000 m/m afio) y alta temperatura relativa (26°C), posee
cortos periodos de secas hacia diciembre, enero y febrero, y hacia Julio
y/o Agosto. Sus suelos, de baja fertilidad, descansan sobre el
fundamento del Escudo de Guayanas cuyas afloraciones dan como
resultado ese ondulado paisaje que se evidencia en cadenas y cerros
aislados de alturas no mayores a los 700 mts. s.n.m., en casos
fracturado por movimientos tecténicos del terciario y cuaternario, que
irrumpe en los rios formando saltos, raudales y rapidos (cachiveras).

A pesar de la notable esterilidad de los suelos amazonicos, sobre ellos
se superpone una gran complejidad floristica cuyos estratos arbéreos
alojan su diversificada y rica fauna; los ambientes terrestres y
acuaticos de la amazonia colombiana, albergan aproximadamente el
70% de los mamiferos, el 35% de las aves, el 51.4% de los reptiles, el 40%
de los anfibios y cerca del 70% de los peces continentales del territorio
colombiano (Morales, 1979).

A. Economia

La economia basica de las comunidades del Vaupés depende de la
explotacion del medio por la hcrticultura itinerante, sistema conocido
como roza (tala y quema) del bosque? que se prepara para el cultivo,
proceso de produccién que se acompafia de la pesca, la caza y la
recoleccion; la elaboracion de medios indirectos es producto de la
cesteria, la alfareria y el trabajo de la madera. Dichas actividades estan
orientadas al auto-consumo de la unidad productiva, pero intercambios
de excedentes son comunes y, en la actualidad, una parte de la
produccién esta dirigida al mercado con el fin de poder obtener
mercancias, entre las que los instrumentos de trabajo de elaboracion
tradicional son, cada vez mas, reemplazados por productos
occidentales.

La tierra conforma el medio y objeto fundamental de produccién; se
halla territorializada de acuerdo a la ocupacién por comunidades,
quienes reafirman su ocupacién, uso y usufructo a través de un
complejo conocimiento registrado en los recitativos mitolégicos; sin
embargo, no es de ocupacién exclusiva y, en proporcién al contacto,
dichos territorios son compartidos por comunidades cercanas en sus
relaciones sociales, establecidas en aldeas permanentes que reemplazan
la itinerante habitacién tradicional, la maloca, eje de la economia
tradicional. Los instrumentos de trabajo son de caracter individual,
dependen de su elaborador o de la obtencién personal, aunque su

—100—



préstamo es usual; los medios para su elaboracion u obtencidn, estan
al relativo alcance de cualquier miembro del grupo, al igual que las
zonas para la huerta, la caza, la pesca y recoleccion.

La organizacion de la produccion basica atiende al principio de
division de tareas por edad y sexo. En general, la siembra, cuidado y
recoleccion de los productos de la huerta, la preparaciéon de los
alimentos y la alfareria son de dominio femenino; la escogencia del
terreno, la socola, tumba y quema para los cultivos, la pesca y la caza, la
cesteria y el trabajo en madera, son actividades masculinas. La
recoleccion es una actividad compartida entre el hombre y la mujer. La
participacion en la produccién se lleva a cabo en edad adulta; el
desempefio de nifios y ancianos esta acorde con su capacidad
productiva. La economia basica depende del equipo cooperativo
establecido por el hombre y la mujer; éste puede ser ampliado de
manera que la rentabilidad de la produccién aumenta hacia el consumo
tradicional colectivo por invitacién, acorde con la participacion
individual, cooperativa o colectiva.

La explotacién del bosque es resultado de la larga experimentacion en
el medio selvatico que reporta un complejo sistema de preservacion
ecoldgica; su utilizacién equilibrada le convierte en medio de produccion
y reproduccién del grupo que atiende a sistemas de clasificacion del
bosque, de los suelos, de las especies que lo habitan, de las épocas
propicias para la tumba, la quema, la siembra, la recoleccién, la caza, la
pesca y la colecta de productos silvestres, basados en la acumulacion de
conocimientos ecologicos y del comportamiento de sus especies lo que
sefhala los periodos anuales, las técnicas y la organizacién para su
obtencion, diversificando la presencia de alimentos a lo largo del aiio;
ejemplo de ello es su concepcién sobre la alimentacién basica que debera
estar compuesta por carbohidratos y proteinas producto de especies
horticolas junto con animales y vegetales.

La horticultura se halla descrita por el principio basico de uso del
suelo cuyo bosque se desbroza por tala y quema para los sembrados que
ocupan cerca de 1-3 hec.; su produccion se alterna con otras huertas
(cerca de tres por familia nuclear: una recien sembrada, otra en plena
produccion y una tercera que resembrada da paso a su abandono),
sujetas a la periodicidad que impone la fertilidad de los suelos que
permiten su uso continuado por mas o menos tres afios, medido en el
rendimiento de la mandioca (Manihott sculenta); esto obliga a la
roturacion anual de nuevas zonas de cultivo en la misma area o en zonas
cercanas, de manera que su produccion es permanente. La mandioca,
que rige la siembra basica, es el tubérculo mas importante y su
sembrado sobrepaza el 70% de la huerta, compartido con otros
tubérculos, frutales y otros productos. Las huertas producen algunos

—101—



frutos de mas largos periodos vegetativos que sobrepasan el periodo de
uso de ésta ya entregada al reciclaje del bosque.

La pesca es la actividad cotidiana masculina y su producto es el
complemento regular de la dieta indigena. La pobreza de los rios
denominados de ‘“‘aguas negras’’, se halla remarcada por los saltos,
raudales y rapidos, barreras ictiolégicas que hacen disminuir el
contenido piscicola hacia las cabeceras de los rios. Estos lugares, junto
con las empalizadas, las riberas inundadas (conocidas como lagunas o
rebalses), los meandros y las bocanas de los pequefios afluentes, son los
habitat preferidos por los peces; las migraciones de algunos bancos se
rigen por el ciclo hidrografico de subienda y descenso de aguas
estableciendo periodos de relativa abundancia (subienda o pirasemo) y
escacés; esto impulsa a implementar diferentes técnicas de pesca, uso
de carnadas, a precisar épocas, horas del dia y lugares en donde la
actividad cobra un mejor resultado. La pesca comun, desde la canoa, se
lleva a cabo con anzuelo, vara y nilén siendo actividad individual,
aunque puede acompafiarse de otros miembros o nifios que toman alli su
primera ensefianza. También es comun, donde el rio lo permite, la pesca
a profundidad con plomadas, como los entrampamientos por lineas de
nilén que se anudan y dejan con anzuelos en lugares propicios; la pesca
por entrampamiento en cercos de madera es comun en épocas de
abundancia; el ‘“matapi” y el ‘“‘cacuri’ son los méas conocidos pero
trampas mayores, a manera de puentes, se construyen para atrapar
sardinas y peces, aumentando la produccién estacional; la pesca al
barbasco tiende a desaparecer.

La caza depende en general de que las presas se coloquen al alcance
del indigena ya sea por su paso cercano o rastreable; la escopeta que
viene reemplazando a la cerbatana, acompafa los viajes del indigena.
Preferentes son la caza de la paca y la danta por la cantidad de sus
carnes y la predecibilidad de los resultados; pero, cominmente, son los
tucanes, pavas, guacamayas, tentes y loros, quienes se dejan
sorprender en lugares accecibles, como también los monos cuyas carnes
son apetecidas. La pesca del yacaré es sélo alternativa a la no
consecucion de otras presas.

La recoleccién silvestre cubre tanto frutos vegetales como el yapura,
el badi, la castafia, el umari, el mariti, el pataba, el milpesos, etc. como
larvas, grillos, tortugas, hormigas, etc.

B. Territorio y Habitacion

La estrategia organizativa de las comunidades cuyas relaciones con el
medio y con otras sociedades debe buscar la reproduccion del grupo,
implica pautas de poblamiento acordes con la naturaleza de sus
relaciones sociales.

—102—



004.03 ¢

LA 113

108,

83dNVA  13Q
SYN3IDIQN S2AVAINANQD

— 103 —



Tradicionalmente la regiéon del Vaupés se halla subdividido de
acuerdo a la ocupacién que las comunidades hacen de éste; un mapa de
ocupacién permite ver concentraciones de comunidades sobre ejes
riberefios. La cercania a los rios no solamente atiende al hecho de que es
éste el lugar de donde se extrae el complemento alimenticio basico (la
pesca y en sus riberas caza), sino que los cursos de agua son las arterias
de comunicacién con otras gentes. La importancia del dominio de zonas
de horticultura, caza, pesca y recoleccion por parte de una comunidad,
casa o aldea, como base de la produccién social, relaciona unas con otras
comunidades, casas o aldeas de cuyos intercambios depende la
produccion y reproduccion social (intercambio econémico, exagamico,
etc.)

Si atendemos a los procesos de explotacion del suelo y del bosque, su
economia implica el mantenimiento de grandes extensiones selvaticas
que permiten la roturacion de nuevas huertas, y la busqueda de nuevas
zonas de caza, pesca, y recoleccion para dejar en descanso las zonas
momentaneamente intervenidas; el control ecolégico sobre los procesos
bidticos de la selva, que supone su uso y descanso para su reciclaje,
obliga a la necesaria delimitaciéon de zonas territoriales indispensables
para el sostenimiento de un comunidad.

Si la unidad econdémica basica es autosuficiente al nivel de la
produccidn, no lo es al nivel de su reproduccion: la mantencion de una
area territorial definida depende de las relaciones sociales que estrechan
redes entre miembros de una comunidad y de ésta con otras; el
intercambio social y economico, es garantia que permite sostener un
equilibrio productivo y reproductivo enlazando sus miembros; estos se
identifican en unidades sociales, definidas entre otras cosas por sus
propias relaciones de intercambio con otras unidades.

Estas unidades de organizacion basadas en relaciones econémicas y
sociales, producen modelos indigenas de ocupacion del medio que son
reconocidos por sus comunidades. Tradicionalmente, los ejes riverefios
ocupados por comunidades que reivindican su pertenencia territorial, se
encontraban ocupados de acuerdo a drdenes sociales: los miembros
mayores hacia las bocanas de los rios, los menores en sus cabeceras; la
subdivisién interna de la comunidad segmentaba igualmente su
ocupacion territorial de acuerdo a jerarquias de organizacioon. El
reconocimiento de subdivisiones territoriales esta reafirmado por
codificaciones del paisaje en que sus miembros sefialan los lugares en
que surgieron sus antepasados y se realizaron actos miticos que son la
testificacién de la ocupacion originaria de sus descendientes actuales.

El territorio aparece asi como unidad social: el medio debe ser
mantenido en equilibrio para su propia reproduccién base de su

—104—



ocupacion, uso y usufructo y por este camino socializado y heredado:
apropiado. El paisaje deja de ser silvestre —aquella parte del bosque no
usada podra ser la huerta necesaria para dejar descansar la actual — y
en las marcas que legaron los antepasados se puede leer el codigo de su
apropiacion historica.

Tradicionalmente las comunidades de la region del Vaupés habitaban
y, en zonas habitan, en grandes casas prulifamiliares que congregaban
unidades de clanes, posteriormente de patrilinajes y hoy tiende a la
habitacién de familias nucleares. Actualmente la concentracién en
aldeas reune conjuntos de casas habitadas de la Gltima manera descrita.

‘“Maloca’’ es la denominacién en lengua Geral o Nheengatt para la
habitacion tradicional de Noroeste Amazénico; una maloca es una
estructura arquitectdnica cuyo principio modular son cuatro pares de
“estantillos’, nombres con los que se conoce el sistema central portante
aporticado, formado por cerchas y columnas amarradas a vigas que son
la base de su estructura sobre la que se apoya el techo de dos aguas; su
principio modular permite variaciones en el tamafio.

La residencia se halla regida por la regla segun la cual los miembros
varones del grupo de descendencia local habitan juntos —los hermanos
viven juntos, son patrilocales— y sus hermanas en periodo
postmatrimonial habitan en la casa de su conyuge —son virilocales;
pero variaciones a esta regla son usuales, aunque sus miembros tienden
a habitar con parentela cercana. Como unidad residencial la maloca se
halla subdividida en dos mitades de acuerdo a la ocupacién: los
‘residentes’ en la parte posterior y los ‘‘visitantes’’ en la anterior; al
centro de ésta ultima estan los miembros varones célibes. Esta
subdivisiéon posee su correlato en las labores que se realizan a su
interior; ahora, la parte posterior es considerada dominio de la
actividad femenina, mientras que la anterior es dominio de las labores
masculinas; las labores centrales al abrigo de la maloca son el proceso
de preparacion del casabe y de los alimentos por parte de las mujeres, y
la preparacion de la coca, proceso masculino.

La estructura de la maloca es concebida como un micro-cosmos, su
espacio arquitectural es una reproduccion del mundo indigena; la
maloca sincretiza y reproduce el orden cosmogénico y, como tal,
constituye el lugar en que se recrean los actos originarios narrados en la
mitologia y expresados por recitativos, los cantos y la danza en la
actividad ritual y ceremonial.

De ésta manera la maloca es epicentro de la organizacién social en
cuanto a ella confluye la actividad econdmica y social de la unidad
basica del grupo; en torno de ella concentra y organiza la actividad
productiva y reproductiva de la sociedad.

—1056—



Como centro social, la maloca posee un nivel de autarquia econémica
que sin embargo, debe contar con intercambios con otras unidades; las
malocas estan vinculadas a otras de su comunidad y de comunidades
diferentes que se entrelazan, estableciendo vinculos indipensables y
ventajosos para su propia sobrevivencia.

Desde hace algin tiempo, por factores externos, las malocas vienen
siendo reemplazadas por casas de tapia pisada y techadas con hojas o
laminas de zinc, habitadas por familias nucleares apifiadas en aldeas o
poblados. Es ésta la pauta de poblamiento actual y su distribucién
social como el reordenamiento de su organizaciéon, atiende a la
propuesta de la sociedad occidental, aunque sus miembros intentan
sincretizar su propia organizaciéon social en la que actualmente se
impone.

C. Caracteristicas Linguisticas

En la region del Vaupés cada comunidad es hablante de una lengua
que reconoce como propia y diferente de la del resto de sus vecinos. La
descendencia establece que los miembros de un grupo heredan como
marca de identidad la lengua del grupo de su padre; la filiaciéon por
linea paterna considera la prohibicién matrimonial con miembros de su
propio grupo (con excepciones en algunos) pues se consideran hermanos
entre si, y por lo tanto deberan casar con miembros de otra comunidad
diferente: esto implica que un individuo domina, de manera regular, la
lengua del grupo de su padre —su lengua— y la del grupo de su madre.
Debido a las estrechas relaciones, a los intercambios sociales,
econdémicos, exogamicos, ceremoniales y rituales entre mas de dos
comunidades, un individuo esta en capacidad de dominar mas de dos
lenguas, fenémenos conocido como polilinguismo. Estos elementos,
polilinguismo individual, identidad linguistica por comunidades y
multilinguismo regional, son caracteristicas del conjunto de los grupos
del Vaupés.

Sin embargo, dicha identidad establecida por la mayor parte de las
comunidades del Vaupés a través de su lengua posee variaciones claves:

1. Histdricamente intentos para la generalizacion de una sola lengua
que sirviera como vehiculo de comunicacion dominante ha sido
agenciado por sectores no indigenas:

a. Lenguas de origen indigena:
- el Geral o Nheengatu de origen tupi-guarani, aun evidencia su
intento generalizador en toponimias y denominaciones de uso
comun que, en casos, comunidades indigenas confunden como
de origen espaiiol.

—106—



2.

- la lengua de la comunidad Tukano fue impulsada por los
misioneros Montfortianos como lengua franca y es atin de uso
generalizado entre algunas comunidades del Vaupés.

b. Desde temprana época del siglo XVIII el dominio del area por
parte de espafioles y portugueses gener6 la imposicion de sus
propias lenguas, de manera que hoy en dia son francas a los lados
de la frontera que dividié las comunidades de la regién.

A la identidad de comunidades por lenguas, citada mas arriba, hay

que precisar variaciones socio-linguisticas:

a. la comunidad TAIWANO habla una variacién linguistica del
BARASANO (Sur: ILV), sin embargo consideran sus lenguas
similares pero diferentes. Los LETUAMA y los TANIMUKA, dos
comunidades independientes, son hablantes comunes de la lengua
de los ultimos. Los BARASANA del Comeyaka, dominio territorial
MACUNA, hablan generalmente en la lengua de los ultimos. Los
CUBEO y los MACUNA, se hallan cada uno conformados por
conjuntos de clanes asociados internamente como unidades
exogamicas de manera que el matrimonio con miembros de la
misma lengua es permisible, aunque hay una relativa exogamia
actual.

b. Alinterior de la comunidad sus miembros sefialan la existencia
de diferenciaciones que identifican como linguisticas y que denotan,
regularmente, el origen de sus miembros; efectivamente
variaciones en la tonalizacion, nasalizacion, ritmo etc., se pueden
encontrar entre miembros de un mismo grupo pero de diferentes
unidades de clanes o sibs.

Las caracteristicas actuales de la Regién del Vaupés Colombiano nos

permiten sefialar ademas los siguientes caracteres socio-linguisticos:

1.

Presencia de Lengua Franca Nativa.

a. La lengua de la comunidad CUBEO tiende a operar como
lengua franca en la olla del rio Vaupés, en donde también es comun
el uso de la lengua de la comunidad TUKANO y la de la comunidad
GUANANO.

b. La lengua de la comunidad TUKANO tiende a operar como
franca de los rios Papuri y Tiquié.

c. En el area del rio Pira-Parani no existe una lengua franca
nativa.

—107—



2. Comunidades de lengua no Tukano

Existen comunidades de lengua diferente a la de los grupos Tukano
cuya lengua es solo de uso interno; la comunicacion con sus vecinos
Tukano se lleva a cabo en la lengua de estos (como sucede con lenguas
de origen Arawak, Maki, y en contadas ocasiones Carib).

3. La lengua franca de la region del Vaupés Colombiano es el espafiol
—asi como en Brasil es el Portugués-— y es usada entre miembros que
no reconocen inmediatamente sus lenguas por pertenecer a
comunidades distantes.

Junto con los caracteres enunciados que hacen del area del Vaupés
una region linguistica especifica, una reciente clasificacién (Waltz y
Wheeler, 1972), demuestra la existencia de un posible tronco comun
{Proto-Tukano) cuyos resultados, basados en la comparacion de la lista
de Swadesh y Rowe, postulan la presencia de dos unidades basicas que
denominaron Tukano Oriental y Tukano Medio, de los que los ultimos
estan conformados por la lengua CUBEO. Entre los primeros, un
cuadro comparativo establece una asociacion linguistica y geografica
entre algunos grupos considerados como subclasificaciones. Confronta-
das dichas sub-clasificaciones con las caracteristicas de las relaciones
intergrupales (Correa, 1980-1981), se puede afirmar la presencia de
redes estrechas fundamentadas en la vecindad territorial, en el
intercambio econémico, social, exogamico, ceremonial y ritual.

Las comunidades expresan c6mo en tiempos ancestrales en el Vaupés
se hablaba una séla lengua; con la diferenciacion social que se llevé a
cabo en comunidades que partieron desde las Cachivera de Ipanoré en el
Vaupés, desde donde se distribuyeron por ejes fluviales y 6rdenes
sociales proximos, se dié igualmente la diversificacion linguistica que
identifica actualmente a cada unidad. La lengua aparece asi no sélo
como marca de identidad social —a pesar de que linguisticamente en
casos no haya tal diferenciacion radical — sino que en ella se seala la
presencia de conocimientos identificatorios de una historia comin
presentada en los mitos, en los recitativos y en los cantos de dominio
particular. Ellos hacen referencia a esa historia del grupo en que
obtuvieron no sélo la lengua, sino sus propios cultigenos, su cultura
material, sus propios cantos etc, expresados en un complejo lenguaje
ritual que es posible escuchar con ocasion de las ceremonias rituales del
Vaupés; en éstos se sefiala, a manera de ‘“‘codigo cognitivo”, los
caracteres que hacen de cada comunidad una entidad social
diferenciada. Dicho cédigo recoge el impresionante conocimiento de las
comunidades sobre su medio, sobre sus relaciones sociales y sobre su
historia, traduciendo complejos sistemas de pensamiento que proponen
pautas culturales y permiten al individuo su emulacién cotidiana.

—108—



D. Unidades de descendencia y Alianza

Las comunidades indigenas de la regiéon del Vaupés poseen una
estructura social cuyas unidades basicas comparten rasgos comunes de
organizacion:

1. La estructura de cada comunidad se haya segmentada en unidades
mayores y menores; en casos agrupan varias comunidades, en casos
hacen referencia a unidades internas a cada comunidad.

2. Sus unidades son patrilineales, la descendencia va por linea
paterna.

3. Las unidades basicas de descendencia comun se consideran
hermanos entre si y por lo tanto prohibidos en matrimonio, son
exogamos.

4. Cada nivel de organizacion esta sefialado por la descendencia de un
comun ancestro. Cada comunidad se reconoce como descendiente de
una Anaconda Ancestral comin que sefial6 las marcas de identidad
social para el grupo!?. A su vez cada nivel de organizacion, mayor o
menor, esta jerarquizado de acuerdo al rango y orden de nacimiento de
sus propios e individuales ancestros, cuya descendencia, en casos,
sefiala el ejercimiento de funciones especializadas (Capitanes,
Chamanes, Cantores/Bailadores etc.).

5. Son patrivirilocales; los miembros del grupo del varon habitan con
o cerca de su padre (en malocas o aldeas) y las mujeres en el periodo
postmatrimonial en el grupo de su esposo.

6. La lengua se hereda por linea paterna y regularmente cada
comunidad reconoce la suya como independiente de las otras.

7. Las unidades se distribuyen contigua o continuamente a lo largo de
ejes fluviales que reconocen como de su pertenencia por ser lugares
originarios de sus ancestros.

8. Consideran la historia comunitaria (en casos panvaupesina) como
de origen y desarrollo comun de acuerdo al viaje de desplazamiento
conjunto desde la cachivera de IPANORE (Cueva de Tocandira), cuyo
resultado es la diversificacion e identidad social.

9. Dicha identidad social esta contenida en sus manifestaciones
culturales y registrada en las narraciones mitolégicas narradas en los
recitativos, cantos y ceremonias, de los que el complejo ritual

—109—



denominado ‘‘Yurupari”, es el centro de expresion ceremonial y ritual
de dicho conocimiento.

10. La pertenencia del individuo y su ubicacién social es publica y
hereditaria.

11. Las comunidades del Vaupés comparten en general un sistema de
parentesco y matrimonio reconocido como del tipo basico Dravidico,
cuyos caracteres generales sefialan la clasificacién de acuerdo a genera-
ciones, la distincién de sexo, clasificacion de dos tipos de parientes den-
tro de ciertas generaciones y distincion de edad. La terminologia de
parentesco esta de acuerdo con una organizacion dual en que el
matrimonio se sefiala regulado a través de intercambio de hermanos
entre grupos exogamicos opuestos. La terminologia evidencia la
presencia de unidades de descendencia, diferenciando sus afines y, en
casos, ella da cuenta de divisiones mas restringidas (distincién entre
descendientes patrilineales y matrilineales).

La narraciéon del mito de la Anaconda Ancestral, en el que se
registran los caracteres basicos de identidad comunitaria de acuerdo a
su lengua, sus propios cultigenos, sus propios cantos y bailes etc, hace
referencia a un origen comin de las comunidades del Vaupés, que se
diversificaron de acuerdo a unidades de descendencia y alianza, y se
distribuyeron de acuerdo a ejes fluviales que fueron su camino de
desplazamiento desde la Cueva de Tocandira, hasta el lugar en que
surgieron sus propios antepasados quienes, a su turno, legaron a cada
comunidad caracteres que los definen como entidad diferenciada.
Dicha diversiticacién se segmenta cada vez mas en unidades menores,
en los cursos fluviales en los que surgieron los ancestros, dando paso al
reconocimiento de unidades, de las que los clanes son la unidad
organizativa eje de las relaciones de intercambio social, econémico,
ceremonial y ritual.

Sin embargo, a pesar de que las comunidades del Vaupés comparten
principios basicos de organizacion, existen variaciones locales que
sefialan la presencia de unidades estructurales particulares. Asi sucede
con algunas comunidades como los CUBEO, los MAKUNA y
anteriormente lo PIRATAPUYA en que cada uno comparte una misma
lengua pero se hallaban subdivididos internamente en unidades
intermatrimoniales, a diferencia de otras comunidades (DESANOS,
SIRIANOS, BARASANOS, TAIWANOS etc) que en conjunto con
otras de lengua diferente, son la unidad exogamica basica agrupada en
Fratrias, en la que cada grupo posee sus aliados en diferente unidad
Fratica.

—110—



Ejemplificamos con la organizacion estructural de los TAIWANO del
Pira-Parana y los CUBEO de los afluentes del Vaupés, la diferencia
organizativa de acuerdo a sus unidades de descendencia.

A. La comunidad TAIWANO, habitante del Cafio Piedra afluente
del Pira-Parana y en el rio Cananari, posee tres ordenes organicos que
atienden a la conformacion de unidades de descendencia patrilineal
comun (considerados hermanos y por tanto prohibidos en matrimonio)
unidades que se consideran germanas por via uterina (igualmente
prohibidos en matrimonio) y unidades de alianza (unidades o
comunidades con quienes existe intercambio matrimonial preferente);
de acuerdo al orden de inclusion de mayor a menor sefialamos los rasgos
distintivos de las unidades de primer orden de los TAIWANO:

Unidades de descendencia entre los TAIWANQO

1. Frdtria: La unidad exogamica mas inclusiva y no muy
precisamente sefialada en cuanto unidad de descendencia es la
Frdtria'! Esta relaciona a miembros de cuatro comunidades distintas a
través de la prohibicion de establecer relaciones intermatrimoniales; se
consideran agnaticamente vinculadas como descendientes de un comin
ancestro, una anaconda de agua innominada, si bien cuyo desplaza-
miento desde la cachivera del Ipanoré, en el Vaupés, hasta el Pira-
Parani, fue distribuyendo sus descendientes en sus respectivos territo-
rios, al tiempo que entregaba los caracteres de identidad a cada comuni-
dad, lo que permite hoy en dia diferenciarlos. La diversificacion de ésta
anaconda ancestral sobre el curso fluvial daria origen a Anacondas
Ancestros particulares a cada grupo, cuyo orden de emergencia
establece el reconocimiento de senioridad que permite hablar de
hermanos mayores y menores (MACUNA, TUYUCA, TAIWANO,
CARAPANA).

Desde el punto de vista de los TAIWANO, a mas del orden
patrilineal comun, se reconocen a ciertas unidades como parientes
prohibidos en matrimonio por considerarse ‘afines de afines’ (La gente
que se casaba con el grupo de mi madre), vinculacién uterina
establecida ancestralmente. Tal es el caso de los MAKUNA, los OCO
MASA (IDE MASA en su lengua); a pesar de que éstos se hallan por
fuera del orden de senioridad, han sido mencionados muchas veces
como los hermanos mayores en la fratria de los TAIWANO.
Actualmente, los miembros de una misma fratria no se hallan en
contiguidad geografica, poseen diferentes nombres y lengua y no
pueden ser considerados como una unidad socio-politica.

2. Comunidad; Hemos agrupado bajo la categoria de Comunidad'%a
quienes se reconocen mutuamente como descendientes comunes de una

—111—



HVY3TONN

e gzl )
ViHNV4
T ] —
,ozr_SE (srenuep )| (INDYHIV!
OFU OINO__. D<ﬁ wq..(Z_l_-mF(& W
:Lmi NVYM IVA NLVYAVYS
' ‘ t
' { YiENG3 | vIiNa3
ol ” | YAIMYLINGN | VAIVM 8is 4
4 ¥ S| I\ <+ 1 — 4 L i
O13|VHIIVE/VO|LIdVYI|SILINIIAYHIS|SOHIHHIND |SINVIHVYHI SIHOAVIIVE/AQVINVYD SANVYI1idVDO SOININD3IS
1 A
(
IHMYNVNVD OlY _ IVIHOLIHH 3L
ONVMIVL _ vHQ3id ONVD 130 ONVMIVL QVYAINNWOD >
o413 AQVAINNWOD ) AVAQINONOD
| _v % B
013 | YNNOVW ONVYMIVL QVAINNWOD | 2

913

A=

ILAYHNA

ONVON.

vHve
uva

IHYAIGVY

YNNOVW - VONANL - ONVMIVL - YNVdVYHVYO

vidivHdd | |}

ONVMIVL TVIOOS VHNLONYLS3 A S3AVAINN

€ "ON OHavNO



misma anaconda ancestral nominada que por via agnatica establece la
prohibicién matrimonial entre sus miembros; comparten ademas un
mismo nombre genérico, una misma lengua y el reconocimiento de un
origen comun en un mismo lugar mitico en el que surgieron sus
antepasados dentro de su propio territorio comunitario. Conforman la
unidad social mas importante; poseen grupos especificamente
preferenciales para su intercambio exogamico; sus miembros habitan
en contiguidad geografica sobre ejes fluviales préximos. Poseen
un complejo ceremonial y mitolégico compartido. Rasgos especificos
coadyuvan a su reconocimiento como entidad social diferenciado
(cultigenos, cantos y bailes, parafernalia, actividades chamanicas y
sociales, etc.).

3. Comunidad Territorial: Hemos afirmado que la comunidad se
halla arreglada de acuerdo a una estructura basica en la que los clanes
se hallan vinculados a segmentos de la anaconda ancestral, de cabeza a
cola, lo que establece un ordenamiento jerarquizado, de mayores a
menores, la sucesiéon de un rango, (segmentos de capitanes, cantores
bailadores, chamanes, guerreros y ‘‘sirvientes’), y la distribucion
territorial sobre un eje fluvial en que sus miembros habitan intentando
reproducir su senioridad desde la bocana a la cabecera. Pero, dentro de
una misma comunidad pueden existir dos o0 mas secciones ordenadas de
la manera descrita. Dichas secciones aparecen como unidades que se
reconocen bajo el nombre genérico del rio o afluente en el que habitan,
contiguo al de otras secciones; frecuentemente sus miembros sefialan
variaciones linguisticas menores (dialectales?). Es recurrente que entre
dichas secciones exista una discusién por el orden de precedencia o
mayorazgo, senioridad que garantiza el reconocimiento en el ejercicio de
mas altas posiciones de rango. La mitologia afirma que esta unidad,
muchas veces un segmento y en casos un clan, inopinadamente
apareci6é delante de la anaconda ancestral durante su recorrido fluvial
que establecia el orden primigenio y sus miembros sélo respondieron
hasta tanto fueron reconocidos como ‘hermanos mayores’. A esta
seccién los TAIWANO la sefialan en posiciéon cercana a la de sus
‘trabajadores’ o ‘sirvientes’, impugnandole una condicion cercana a la
de las bandas MAKU. Dicha distincién nos llevé a distinguir, dentro
de una misma comunidad, las secciones que se reordenan a la manera de
segmentos cuyos clanes se distribuyen a lo largo de un mismo eje fluvial
como Comunidades Territoriales, apelando al uso genérico con que son
reconocidos en la zona (los TAIWANO del Cii. Piedra, los TAIWANO
del Cananari) como por sus estrechas relaciones aunque, actualmente,
en términos del ordenamiento social y la ocupacion territorial no se
puede afirmar que haya una evidente coincidencia

4. Segmentos y Clanes: Cada Segmento de la anaconda dio origen a
ancestros de clanes de la misma funcion especializada que se sefala

—113—



Dsop DDA ] Nmm SDL203QD))

DSO[ DApPald 12p SDL303QD))
RSEA’ (en1d) PUDUDG
BSOp (e1patd "u)) 00104
DSDJA] L3 [
1L3SDE DNwnyy ‘(eIpsid "u)) vAnio
pnwnyy DLP3]
DOUDADY (elld) DQNYyoODg
DSDJY 1183] (Bapard ‘u)) vAony
D230y DUDIDJ-DL1]
vuvln DUDIDJ-DL1]
DMID)) DUDID -D 1]
VAVZI'TVIOddSH
NOIONA

ALNANTAV O OI'H

OQRL) DMNDYL)

O4Rg ROL)

DUDIUOK)

OLR( HOL) 14D (D AN
DY1..01MD L

0401 DARIDAW NWDY] OPOI)

04D32 Ap 0AD13 A4

Daf NADAL "aSapM i DADY NAD M

og Da2{af 'DLAYIX  OQRIL) RO\
RO DD 0K
OPOL) DOLBLT DRUIL} non.4ad [
OPOL) DOLIL DRUWLA  OIDSDSDIN
OPOL) DOLIL DR ny1y v

VIONHOHHINH HOAVANNA
HA VO] OH.LSHONYV

- N Nt e P — M

A

DIRYRL DMDL) (D

BLINPH 0IRQROY) (D
piDaUOY) (q
vl (e

_ SOIUBIAIIS | Op 0judUL3oG

pNLDADY] (e
SOJO.LIONY) 9P 03UdUL30Q

D0R(DA (q
DoADIdAL (B
seurwWeyS 9p 0juUdUL3sgQ

DIDNAD AL (q
pipUDINJ (€
SQI0p

-e[IR{] /SaI0jUR)) 9P OJUIUWLTFOGQ

DUUNPL VL dMDINIAT (O
vLnps DA (q

DSDJN 004 (e

seueyide)) op ojuewFeg

NVITO HJ HHHINON

OLNANWDHS

VdAAdId 'NO THU ONVMIVLAVUINNNOO VIHd 'TVIHOLIHY AL

VIONHOHHNH A 'TVHLSHONY VIONHUNHAOSHA

—114—



legada a sus descendientes; de un segmento descienden entonces
diferentes clanes, pero la garantia del ejercicio ritual recae en los
descendientes del ancestro que se considera el nacido primero, hacia la
cabeza su su propio segmento, orden de sucesion en que sus
descendientes podran ejercerla. Pero, dentro de la sucesién de una
misma funcién general (Capitanes, Chamanes, etc.), existen a su turno
especializaciones, asociadas entonces a los padres de los clanes
(CARIWA, UJARA, ROTIRA...) las cuales son legadas finalmente a
los patrilinajes, cuyo miembro senior dentro del clan tiene bajo su
responsabilidad dicho ejercicio.

El Clan'3 esta compuesto por uno o varios patrilinajes cuyos
miembros se reconocen descendientes de un mismo ancestro quien da, en
muchos casos, el nombre a su conjunto, otras véces sefialado por el
lugar mitico de origen comn en cuyo entorno habitan. Los miembros
del clan no pueden seguir sus lazos genealégicos hasta su fundador. Los
clanes estan arreglados en orden de mayor a menor, orden que
reproducen en la distribucién de sus habitaciones, dispuestas en el
territorio comunitario desde la bocana a la cabecera de los rios o
afluentes. Cuando otros representantes han desaparecido el clan puede
ser cotérmino del patrilinaje.

5. Patrilinaje: Compuesto por familias nucleares, el Patrilinaje no
posee un nombre comun; su reconocimiento se expresa por la referencia
de su descendencia de un mismo fundador vivo o recientemente muerto,
cuyo nombre es importante para la designacion genérica de sus
miembros, pero también se apela al lugar en que habitan, nombres
temporales de uso mas o menos comun. El patrilinaje tiende a
reproducir entre sus miembros la estructura basica de la sociedad entre
los TAIWANO:; son corrientemente los habitantes de una maloca —no
siendo sus Gnicos residentes— cuyos miembros tienden a sostenerse
juntos pero, en casos, a dispersarse en familias nucleares que habitan
otras malocas o casas individuales aisladas o en las aldeas de reciente
formacién.

6. Familia nuclear: La Familia Nuclear es la célula de produccién
clave; esta compuesta por un hombre y su conyuge —que bajo la regla
de exogamia debera pertenecer a grupo diferente del varon— sus hijos
célibes masculinos y nubiles femeninos; se encuentra sujeta a las
unidades anteriores, de manera que cada uno de sus miembros se
encuentra en una unica posiciéon dentro del conjunto, reconocimiento
publico y hereditario. Esta unidad cobra importancia como unidad de
produccién y reproduccion y aparece especificada debido en gran parte,
a la merma demografica del area que impulsa cada vez mas su
estabilizacion actual como unidad independiente a un cierto nivel.

—116—



B. La comunidad CUBEO habita en los afluentes Cuduiari y
Querari y en el mismo Vaupés y se halla compuesta por clanes o sibs
confederados en unidades fraticas de intermatrimonio con posibles
origenes en diferentes grupos pero hoy cubiertos por una misma lengua.
Sus unidades basicas en orden de inclusion y de acuerdo a principios de
descendencia y alianza presentados por Goldman (1968) son:

Unidades Sociales en la Comunidad CUBEO

1. Tribu: Vagamente se puede identificar su identidad de lengua, de
descendencia y de costumbre.

2. Fratria: Es una unidad no denominada compuesta por la
agrupacion de sibs en confederaciones vinculadas por la regla de
exogamia, cuyos miembros deben casarse con miembros de otra fratria
o confederacion de sibs, en cuanto se consideran hermanos entre si
de acuerdo a la descendencia de una comin Anaconda Ancestral y al
surgimiento de sus antepasados en lugares originarios préximos
geograficamente. A su interior, el orden de nacimiento de los ancestros
de sibs establecen la jerarquia y rango de sus miembros. La fratria es
una unidad de cooperacién y es unidad ceremonial cuyos miembros
habitan en lugares préximos a lo largo de un eje fluvial que consideran
como su propio territorio.

3. Goldman establece una distincion interna a las fratrias de
acuerdo a la ascendencia de miembros principales —descendiente del
jaguar— y miembros secundarios sin identificacién ancestral; sin
embargo, estos limites no poseen operatividad exogamica.

4. Sib: Es el centro de la estructura social, foco y regulador de las
principales actividades economicas, sociales y religiosas. Un Sib es una
unidad de descendencia patrilineal cuyos miembros se consideran
descendientes de un antepasado comiin, pero cuya relacién no se puede
establecer por linea genealdgica directa. Es una unidad exégama y
patrilocal cuya denominacién es apénima (por lo menos los sibs
superiores). Es una unidad politica y econémicamente auténoma con
jefatura, asociados en fratrias con rango y jerarquia que distingue cada
sib. Comparte antecedentes histéricos y geograficos; su territorio es un
segmento de rio en donde se ordenan por senioridad de bocana a
cabecera de acuerdo a sus fundadores miticos; en cada sib se comparten
nombres personales que son su patrimonio y se transmiten de abuelo a
nieto.

El sib se considera una unidad solidaria. Posee capacidad de adopcién

de otros miembros o grupos diferentes a quienes cede su nombre y
lengua y a quienes ubica en rango de manera que en una fratria se

—116—



distinguen sibs cercanos y distantes. A pesar de ser unidad fraterna,
sus miembros pueden estar dispersos aunque no pierden su caracter de
identidad. Pueden sin embargo, separarse de una fratria y unirse
posteriormente a otra.

5. Sub-Sib: En esta ultima tendencia, los segmentos de sibs se
separan y viven en sitios cercanos pero independientes con autonomia
propia. A esta unidad primera, Goldman la denomina SATELITE, en
cuanto ademas de su separaciéon, pueden tomar un nuevo nombre
compartiendo su genealogia y localizacion.

6. Linaje: Es la union de descendientes comunes de un miembro
reconocido no mas alla de tres generaciones. Viven en malocas o la
comparten con otros miembros del sib. Son pués un grupo de parientes
con un lazo de descendencia efectivamente comun.

7. Unidad Doméstica Nuclear: Es la célula de produccion clave.
Ocupa su propia compartimiento en una maloca manteniendo su propio
fogon y capaz de sostener su autonomia pueden separarse de la maloca.

Goldman sefala la existencia de una unidad anterior a la dltima
mencionada que denomina familia compuesta fraterna, cuyos
hermanos, de un mismo padre, se mantienen unidos por crianza comun
y se consideran cercanos el uno del otro —evidentemente no conforma
una unidad de descendencia propiamente dicha; mas bien incluida en
las unidades anteriores.

E. Cuerpode Conocimientos

Los anteriores elementos se hallan organizados como cuerpo de
conocimientos en diferentes instancias de registro social que se
manifiestan en las concepciones ideoldgicas de los grupos.

Dichas manifestaciones poseen desde la mas sencilla narracion en que
se ejemplifican actitudes y pautas pragmaticas hasta los complejos
rituales que encierran diferentes expresiones de dicho conocimiento.

Entre los primeros, son comunes narraciones ejemplificantes que
forman parte de la actitud pedagégica del grupo para sus miembros
(historias de la tortuga, de la danta, etc.). La concepciéon que la
sociedad posee de si misma, de sus relaciones con otras sociedades y de
su relacion con el mundo circundante, se patenta en dos niveles basicos
que podemos distinguir de acuerdo al caracter a que hace referencia.

La vida material de la comunidad se halla justificada por ese corpus
cognitivo; por ejemplo la habitacién posee arquitecténicamente un

—117—



disefio que a mas de su caracter funcional, expresa con su propio disefio
la persistencia de la concepcion del mundo: la maloca reproduce el orden
universal. Mas lejos, cada elemento de la cultura material posee una
explicacion tedrica de su origen y la naturaleza de su funcionamiento: lo
mismo sucede con cada accion que emula de manera general la actitud

de los antepasados registrada en ese corpus de conocimiento.

Pero un corpus organico se halla concentrado en la mitologia, el
recitativo, la ceremonia, el ritual, el canto. De manera acabada son los
mitos, “‘el lenguaje de los antiguos”, el que sirve de pauta de
comportamiento de la sociedad sobre cada acto, cada elaboracion y el
contenido de cada elemento de la cultura material. Este cuerpo de
conocimientos rige la actividad social, es el ‘“‘cuerpo teérico’’ de la
praxis cotidiana; dichos conocimientos poseen un momento en que su
reflexion se convierte en el eje colectivo de la sociedad; este se lleva a
cabo en ocasion de los rituales; en él se narran las historias en el
lenguaje memorizado, al tiempo que en él se entra en el tiempo de la
ceremonia con la simbolizacién de los actos ancestrales que se narran en
los recitativos y los cantos que se ejecutan; el ritual es entonces la
emulacion colectiva de los actos originarios expresados en codigos
simbolicos que mas adelante, en la vida cotidiana, permiten al individuo
controlar su actividad social. El tiempo del ritual es el tiempo en que la
comunidad emula la acciéon de los antiguos y se convierte en los
propios antiguos, rescata su presencia, la recrea.

La accion ritual se halla ademas agenciada por la concrecién de la
interrelacion social entre sus miembros a través del intercambio de
productos ceremoniales, de la comunicacién en el recitativo, el canto, el
baile etc. Su simbologia expresa la actitud cotidiana del intercambio.

La mitologia aparece entonces como el cuerpo organico de
conocimientos memorizado por la comunidad, su interpretacién
historica de los hechos, de los actos ancestrales que son emulados por
sus miembros actuales y de las reglas que alli se establecen: los cantos
hacen referencia a apartes de la mitologia, comunicacién en que se
juntan actividad ritual (la ceremonia y la danza) y lenguaje codificado
(el canto). Mientras que el intercambio de los miembros en los
recitativos es el de la palabra —el mito— que describe una actividad
rectora de los actos sociales, el canto y la danza, emulan simbélicamente
dicha codificacion.

Estos conocimientos registrados alli producen un mundo ritualizado
una cosmogania y cosmologia que rigen el ordenamiento social.

Extendidos en el area se encuentran los Mitos del ordenamiento
social, (conocido a través del ritual del ‘‘yurupari’’), del cosmos, de

—118—



origen de los productos cultivados, de la luna, que ordena las relaciones
exogamicas etc.

F. Nombre. Estos rasgos basicos postulan la identificaciéon de cada
comunidad con un nombre que sefiala el contenido de las relaciones
sociales y otros rasgos especificos que les permite distinguirse dentro
del conjunto. Este nombre es, generalmente, producto del
reconocimiento de la descendencia comun de una Anaconda Ancestral
quien, segun sefala la narracion mitologica, en su desplazamiento
originario fue ‘entregando’ dichos caracteres a sus descendientes
(YEBA, MASA, HCO MASA, UMUYA MASA..)!*. A estos nombres se
superponen las denominaciones de uso comun hecha por los grupos para
diferenciarse mutuamente (HANERA, EDURIA, SUNA). Una tercera
denominacién, en casos peyorativa, fue tomada de los blancos que
establecieron contacto con los grupos del Noroeste Amazénico
(BARASANA, TAIWANO, TATUYO...) estableciendo, las mas de las
veces, confusiones entre comunidades, sibs etc.

Internamente en cada comunidad existiran denominaciones
particulares para sus propios segmentos sociales que, en casos, se
hayan vinculadas a actividades como capitanes, chamanes, cantores etc
(GHANA, KUMUA, BAYAROA...)!® Evidentemente cada individuo
posee un nombre propio, un nombre ritual, secreto o de conocimiento
muy restringido, y un nombre de ‘juego’ conocido por la comunidad; el
conjunto de los nombres de los individuos de una comunidad es
caracteristico y aparentemente diferente de conjunto de otras. Entre las
comunidades los nombres rituales son usualmente heredados de sus
propios antepasados, de abuelo a nieto. Otras denominaciones apelan a
criterios mas amplios y menos estrictos como las asociaciones de
toponimos con los habitantes o el mismo nombre del capitan local para
sefialar el conjunto de miembros de un lugar.

El criterio de reconocimiento de la descendencia comun de un
antepasado, que garantiza la pertenencia de un individuo a una
comunidad, un segmento etc., es justamente sefialado con la palabra
que expresa la descendencia (PONA, en tucano) a continuacién del
ascendiente particular. Por otra parte, la cercania o distancia frente a
otras comunidades del conjunto se halla precisada en la terminologia de
acuerdo a relaciones de intercambio social, de descendencia y alianza,
estableciendo unidades restringidas para distinguirlos de otras
comunidades con quienes no existen dichas relaciones y son
consideradas —cada vez menos por el impacto de la sociedad
occidental — como ‘otra gente’ (GAJERA MASA). Sin embargo las
relaciones que permiten sefialar a otras comunidades, atin por fuera de
la Region del Vaupés, como parte de una caracterizacion que agruparia
sumariamente los rasgos basicos aqui resefiados, se haya acogida por la

—119—



identificacion de ser ‘gente’ (MASA), lo que excluye a comunidades
como los denominados MAKU, cuyas relaciones estan indicadas por el
término de ‘sirvientes’ (JOSA) que especifica tanto las diferencias en su
organizacion social como las relaciones que sostienen con los grupos
sedentarizados. También excluye, obviamente, a los ‘blancos’ para
quienes en casos se distingue hasta su procedencia, fisicamente por
fuera del mundo indigena, sefialado comunmente no sélo sus diferencias
con la ‘gente’ sino incluso caracteres biologicos distintivos como la
pigmentacion de la piel cuyo origen se narra en los mitos del area
(indigenas, negros, blancos etc.).

G. Historia: Finalmente, los elementos de organizacion social que
hemos presentado son un resultado historico. La lectura de algunos de
sus rasgos nos evidencia un proceso de tranformacion; como rasgos de
organizacion e identidad social han estado sujetos y sufren actuales
modificaciones; como tales, sujetos de una dinamica histdrica, nos
permiten hacer una caracterizacion coyuntural, no una camisa de fuerza
que nos defina limites que aten de manos su proceso histérico. La
organizacion de las comunidades del Vaupés no es solamente un
resultado histérico, es una organizacion social histérica.

Los rasgos que hemos resefiado aqui son una presentacién, en
términos etnograficos, de la lectura que puede hacerse de ellos en el
cuerpo de conocimientos organizado como mito, el conocimiento
organizado por la comunidad sobre su propia identidad histérica, como
hemos insistido constantemente en este escrito. Evidentemente, dicha
realidad cognoscitiva, registrada en los mitos, no es un calco de la
historia ni s6lo responde a ella, como no es ninguna ideologia espejo de
la realidad.

Otros rasgos de diferenciacion entre las comunidades del Vaupés se
han rastreado: se asumia que cada grupo poseia el dominio particular
sobre la elaboracion de ciertos productos que establecian una amplia red
de intercambio: los MAKU eran, por ejemplo, los abastecedores de
curare, el veneno de los dardos de caceria; los MAKUNA del Carayurq,
la pintura roja corporal; los TUKANO eran los artifices de los pequefios
bancos vaupesinos; los DESANA elaboradores de cesteria. Otras veces
se trataba del dominio exclusivo de ciertas actividades chamanicas que
en casos recaian sobre la misma elaboracion de productos: los
MAKUNA, eran aquellos en quienes recaia la capacidad de
“‘chamanizar’ las plumas de guacamaya de la parafernalia ritual; a los
YURUTI se les endilgaba el dominio de la actividad chamaénica
agresiva; mientras que a los MAKU se les apreciaba, en casos, por su
control sobre actividades curativas. Inclusive se ha tenido noticias de
otras actividades mas generales como la de ser guerreros feroces para
los KABIYARI, la de ser los mejores pescadores para los MAKUNA...

—120—



Pero a mas de las caracteristicas resenadas, existe la regionalizacién
interna al Vaupés causada por la presencia constante del ‘‘blanco”
desde tempranas épocas del siglo XVIII; ésta no sélo atiende a la
concentracion social de las poblaciones indigenas en torno de sus
centros de comercio y educacidn, sino que ha diferenciado zonas en que
los grupos estrechan sus propias relaciones sociales, econdmicas,
ceremoniales, exogamicas y linguisticas; asi aparece una nueva variable
que les discrimina entre aquellos que han aceptado en mayor o menor
medida la imposicién de unos caracteres de organizacion social que en el
area se reconoce como ‘‘civilizacion’’; hay pues indios mas civilizados
que otros; la manera de medirlo depende de la transformacion que sobre
sus patrones tradicionales de economia, habitacion, alejamiento del
complejo pensamiento indigena etc, y del acercamiento a la ‘“‘civiliza-
cién occidental’’ que impone la siembra de hortalizas, la cria de ganado,
el uso de ropas como distincién social, la casa de tapia pisada, el
reemplazo del conocimiento registrado en los mitos, en los recitativos,
en los cantos y bailes por la ideologia catdlica o protestante. Por este
camino se ha introducido una nueva jerarquizacion en el Vaupés: la
denominacion de “‘maku’’ expresa ahora condiciones de ‘‘no civilizado”,
estigma social que se aplican peyorativamente unas comunidades o
miembros con otros.

NOTAS

/1/ Este material fue presentado a los miembros del proyecto ‘‘Aplicacién
Experimental de un Modelo de Educacién para Territorios Nacionales” del
Ministerio de Educacién Nacional dentro de su plan de consultorias. Es clara la
importancia del papel que juega la educacién en dichos ‘territorios’; nuestro
interés es garantizar el conocimiento de la identidad cultural indigena y el
reconocimiento de su derecho a la autonomia y respeto. De acuerdo con ello, los
miembros del proyecto hicieron una reproduccién restringida del material (Marzo
(1982) con el animo de distribuirlo en la regién entre las personas que estdn en
permanente contacto con sus comunidades (profesores del FER, médicos,
enfermeros del Servicio de salud, etc.).

/2/ Esta denominacién ha sido tradicionalmente utilizada para distinguirlos del
conjunto de comunidades habitantes del piedemonte amazénico de los rios
Putumayo y Caquetd, conocidos como Tukanos Occidentales. De uso provisional
aqui reconocemos en el término la importancia de la caracterizacién linguistica del
conjunto cuyo nombre proviene de uno de sus grupos que denominamos
comunidad Tukano.

/3/ Su diferencia légicamente no est4 referida Unicamente a la estrategia de su
organizacion en la produccién.

/4/ La presente clasificacién atiende a la presencia de grupos indigenas reportados

como unidades sociales independientes. Los que ya se hallan agrupados bajo
Tukano Oriental y Medio se toma de la reciente clasificacién linguistica de Waltz

—121—



y Wheeler (1972); en su anéalisis comparativo aparecen los Papiwa, anteriormente
mencionados por Nimuendaji (1950:165) como clan Cubeo.

/5/ Los Taiwano, Eduria o Erulia no aparecen en la clasificacién de los autores
mencioandos, tal vez debido a que éstos hablan una variacién dialectal del
Baranao (sur: ILV) a pesar de lo cual son reconocidos como unidad independiente.

/6/ Comunidad citada por Reichel-Dolmatoff (1968). Giacone (1949: 8) menciona los
Maritt-Tapuia sobre el rio Tiquié, posiblemente brasilero.

/7/ En Silverwood-Cope (1972} quien realizé6 su trabajo de campo en el Maku-Parana
afluente del Papuri, los Maku aparecen subdivididos en estas dos unidades en la
parte colombiana acorde con su propia elaboracién y la de Giacone (1955); para el
ILV, los Maku aparecen citados bajo la segunda denominacién (ver Cathcart,
1973 y ss.).

/8/ No existen actualmente en el Vaupés y sélo restan algunos miembros aislados de
la posible ocupacién anterior desplazada por la labor del caucho hacia el alto rio.

/9/ “Horticultura de Roza itinerante con migracién local”’, serfa tal vez su
denominacién més rigurosa.

/10/ Sefalamos este criterio basico pero mas adelante ejemplificamos su variacién
presente entre los CUBEO (Goldman, 1968). Para los MAKUNA ver el reciente
estudio de Arhem, 1981.

/11/ No hay en la literatura etnogréfica del drea un acuerdo sobre la definicién de
categorias sociales comunes a muchos de los grupos. Seguimos aquf los resultados
de Correa 1980-81 y 1982.

/12/ La dificultad para definir esta unidad, préxima a la ‘tribu’, categoria inaplicable
en la regién del Vaupés, nos hace apelar al amplio criterio de Keesing (1976: 197:
99) en su definicién de la categoria de ‘comunidad’.

/13/ Utilizaremos la denominacién de CLAN para la Unidad ‘de filiacién arriba
descrita, sin hacer intervenir el contenido aplicado por la etnologia inglesa
vinculado con las reglas de residencia.

/14/ En lengua Taiwano.

/15/ Enlengua Taiwano.

BIBLIOGRAFIA CITADA
Arhem, Kaj. Makuna Social Organization. Uppsala Studies in
Cultural Anthropology Almgvist Wiksell Interna-
tional. 1981. Stockholm, Sweden.
Cathcart, Marylin. “Cacua’ Aspectos de la Cultura Material de los

Grupos Etnicos de Colombia, Tomo I. 1LV eds. L.
Lomalinda, Meta. 1973.

—122—



Correa, Francois

Goldman, Irving.

Dominguez, Camilo

Proradam,

Nimuendaju, Curt

Reichel-Dolmatoff, Gerardo

Silverwood-Cope, Peter

Steward, Julidn

Waltz, E. Nathan Wheeler, Alva

“Los Tatwano y la Organizacién Socio-Econdémica
de las Comunidades Indigenas del Pird-Parand’.
1980.

Ponencia presentada al II Congreso de Antropolo-
gia en Colombia. Medellin, Colombia.

“Por el Camino de la Anaconda Ancestral. Sobre la
Organizacién Social entre los TAIWANO del
Vapués'’ Revista Colombiana de Antropologia, Vol.
XXIIL. Bogot4. 1980-81.

“Los Cubeo. Indios del Noroeste del Amazonas”
Instituto Indigenista Interamericano. Ediciones
Especiales, No. 49. México. 1968.

“El Clima Amazénico y su Influencia Sobre el
Régimen Hidrografico y la Utilizacién de Suelos.
Revista Colombiana de Antropologfa, Vol. XIX.
Bogota, Colombia. 1975.

“La Amazonia Colombiana y sus Recursos”
Proyecto Radargramétrico del Amazonas (PRORA-
DAM) Instituto Geografico ‘‘Agustin Codazzi”.
Bogota, Colombia. 1979.

‘““Reconhecimiento dos Rios Icana, Ayari e Vaupés”.
Journal de la Societé des Americanistes, Vol.
Paris. 1950.

“Desana, Simbolismo de los Indios Tukanos del
Vaupés”. Universidad de los Andes eds. Bogota4,
Colombia, 1968.

“A Contribution to the Etnography of the
Colombian Maku”. Tesis de la Universidad de
Cambridge. Cambridge. 1972.

“Culture Areas of the Tropical Forest”” Handbook of
South American Indians, Vol, 1II. Washington.
1948.

“Proto-Tucanoan’’. Comparative Studies in Ame-
rindian Lenguage. Mounton and Co. Eds. The
Hague. 1972.

—123—



