Vol.
BOGOTA, COLOMBIA - VOL. 26, N.° 2 (JULIO-DICIEMBRE) - ANO 2012
ISSN: 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)
Nimero 2
2012
N
[ 4
~

UNIVERSIDAD
NACIONAL
DE COLOMBIA

i SEDEBOGOTA

FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA




Maguareé

VOL. 26, N.° 2 (JULIO-DICIEMBRE) - ANO 2012 www.maguare.unal.edu.co
ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA - FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA - BOGOTA, COLOMBIA

Maguaré es una revista anual dirigida al publico latinoamericano y de otras regiones del mundo. Su objetivo
principal es la divulgacion de trabajos e investigaciones originales en Antropologia que contribuyan al avance
de la disciplina. La revista propende a la apertura temdtica, teorica y metodologica a través de la publicacion
de documentos centrados en una perspectiva antropoldgica, aun cuando sean relativos a otras dreas del
conocimiento, esto con el fin de crear redes de conocimiento y promover la interdisciplinariedad.

Los autores son responsables directos de sus articulos. Por lo tanto, Maguaré no asume ninguna
responsabilidad en relacion con las ideas, expresiones, contenidos o tesis que en estos se pronuncien.

@ @® @G| Excepto que se establezca de otra forma, el contenido de esta revista cuenta con una licencia
2 >

TETHTE creative commons “reconocimiento, no comercial y sin obras derivadas” Colombia 2.5, que
puede consultarse en http://creativecommons.org/licences/by-nc-nd/2.5/co/

DIRECTOR:

Marta Zambrano, Universidad Nacional de Colombia

EDITOR:

Luis Alberto Sudrez Guava, Universidad Nacional de Colombia

COMITE EDITORIAL:

César Ernesto Abadia Barrero, Universidad Nacional de Colombia, Bogota
Mauricio Caviedes Pinilla, Pontificia Universidad Javeriana, Colombia
Augusto Javier Gémez Lopez, Universidad Nacional de Colombia, Bogotd
Max S. Hering Torres, Universidad Nacional de Colombia, Bogotd

Carlos Mifana Blasco, Universidad Nacional de Colombia, Bogotd

Maria Angélica Ospina Martinez, Universidad Externado de Colombia, Bogotd
Carlos Guillermo Péramo Bonilla, Universidad Nacional de Colombia, Bogotd
Zandra Pedraza Gémez, Universidad de los Andes, Bogotd

COMITE CIENTIFICO:

Philliphe Bourgois, Universidad de Pensilvania, Estados Unidos

Rosana Guber, Universidad Nacional de San Martin, Argentina

Christian Gross, Universidad de Paris, Francia

Stephen Hugh-Jones, Kings College, Cambridge, Inglaterra

Joanne Rappaport, Universidad Georgetown, Estados Unidos
ASISTENTES DE EDICION:

Ingrid Sdnchez Bernal, Jorge Quintero Alvarez, Laura Guzman,
Edward Gonzélez Quinones, Universidad Nacional de Colombia, Bogotd
TRADUCCION DE RESUMENES AL INGLES:

Maria del Rosario Casas Dupuy

REVISION DE TEXTOS EN PORTUGUES:
Roanita Dalpiaz

CONTACTO:

Revista Maguaré

Departamento de Antropologia
Universidad Nacional de Colombia

Cra. 30 n.° 45-03, edificio 212, oficina 130
Tel.: 316 5000 ext. 16336, Bogotd, Colombia
revistamaguare@gmail.com ILUSTRACIONES DE PORTADILLAS:
revmag_fchbog@unal.edu.co Ingrid Sdnchez Bernal

FOTOGRAF{A DE PORTADA:
Tire de gallos (Cérdoba, Narifio - Colombia), 2012
Ingrid Sdnchez Bernal



La revista Maguaré se encuentra indexada en el iBN-Publindex de Colciencias (categoria B)

y ademas incluida en:

« Fuente Académica Premier de EBSCO
http://ejournals.ebsco.com/login.
asp?bCookiesEnabled=TRUE

« Dialnet
http://dialnet.unirioja.es/servlet/
revista?codigo=16254

« Latindex
http://www.latindex.unam.mx/buscador/
resBus.html?palabra=maguare&opcion=1

« Biblioteca Virtual Luis Angel Arango
http://www.banrepcultural.org/blaa

« scieLo Colombia
http://www.scielo.org.co/

« Clase (Base de datos bibliogrifica de revistas
de ciencias sociales y humanidades)
http://clase.unam.mx/

« Credi-0E1 (Centros de recursos documentales
e informaticos de la OE1)
http://www.oei.es/basecredi.htm

e-Revistas (Plataforma open acces

de revistas cientificas electronicas espanolas
y latinoamericanas del csic)
http://www.erevistas.csic.es/ficha_revista.
php?oai_iden:oai_revista646

Scientific Commons
http://en.scientificcommons.org/#search_
string=maguare

Public Knowledge Proyect
http://pkp.stu.ca/node/2313

Antropological Literature
http://www.ebscohost.com/academic/
anthropological-literature

+ Ulrich’s Web
http://ulrichsweb.serialssolutions.com/login

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA
RECTOR:

Ignacio Mantilla Prada

VICERRECTORA:

Maria Clemencia Vargas Vargas

FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS
DECANO:

Sergio Bolafios Cuéllar
VICEDECANO ACADEMICO:

Jorge Enrique Rojas Otélora
DIRECTOR DEL CENTRO EDITORIAL:
Esteban Giraldo Gonzalez
COORDINADORA DE REVISTAS:
Dalilah Carrefio Ricaurte

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA
DIRECTORA:
Marta Zambrano

SUSCRIPCION Y DISTRIBUCION
Siglo del Hombre Editores
Cra. 31A n.° 25B-50, Bogota

Tel.: 337 7700
www.siglodelhombre.com

DISTRIBUCION Y VENTAS
UN La Libreria, Bogota
Plazoleta de Las Nieves
calle 20 n.° 7-15

Tel.: 316 5000 ext. 29490

Ciudad Universitaria:

Torre de Enfermeria, piso 1
Tel.: 316 5000 ext. 19647
www.unlalibreria.unal.edu.co
libreriaun_bog@unal.edu.co

Libreriadela U
www.lalibreriadelau.com

CANJE:

Direccién de Bibliotecas. Grupo de Colecciones
Hemeroteca Nacional Carlos Lleras Restrepo
Av. El Dorado n.° 44A-40

Telefax: 316 5000 ext. 20082. A. A. 14490
canjednb_nal@unal.edu.co

CENTRO EDITORIAL

FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS
www.humanas.unal.edu.co

Ciudad Universitaria, edificio 205
Tel.: 316 5000 ext. 16208

Bogotd p. C., 2012

Correccion de estilo: Ruth Romero
Impresion: Xpress Estudio Gréfico y Digital






Maguare

VOL. 26, N.° 2 (JULIO-DICIEMBRE) + ANO 2012
ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)
www.maguare.unal.edu.co

TABLA DE CONTENIDO - TABLE OF CONTENTS

PRESENTACION
ARTICULOS

RITOS Y JUEGOS

GENTE QUE COME GENTE : A PROPOSITO DEL CANIBALISMO,
LA CAZA Y LA GUERRA EN LA AMAZON{A

People Who Eat People: On Cannibalism, Hunting, and war in the Amazon............................................. 19

LUIS CAYON - Universidad de Brasilia - Brasil

EROTISMO, SEXUALIDAD Y HUMOR EN LAS DANZAS DEL ALTIPLANO BOLIVIANO
Eroticism, Sexuality, and Humor in the Dances of the Bolivian Highlands .......................................... 51

EVELINE SIGL - Universidad de Viena - Austria

CEREMONIAS LUDICAS MBYA GUARANI
Mbyd Guarani Playful Ceremonies ... 87

NOELIA ENRIZ - Universidad de Buenos Aires - Argentina

COSMOLOGIA, SIMBOLISMO Y PRACTICA: EL CONCEPTO
DE “CUERPO CERRADO” EN EL RITUAL DE LA CAPOEIRA ANGOLA

Cosmology, Symbolism, and Practice: The Concept of “Closed Body” in the Capoeira Angola Ritual.................. 119

SERGIO GONZALEZ VARELA - Universidad Auténoma de San Luis Potosi - México

A TRAJETORIA DAS ASSOCIA(;()F,S DE TORCEDORES DO FUTEBOL

DA CIDADE DE SAO PAULO: DE TORCIDAS DE FUTEBOL A ESCOLAS DE SAMBA

La trayectoria de las asociaciones de hinchas de fiitbol de la ciudad de Sdo Paulo:

de hinchadas de fiitbol a escuelas de samba

HUGO BERLINGERI CAMPOS * Universidade Estadual Paulista Jilio de Mesquita Filho * Brasil

ROBERTO LOUZADA * Universidade Estadual Paulista Jdlio de Mesquita Filho * Brasil

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[51]


usuario
Comentario en el texto
eliminar espacio

usuario
Comentario en el texto
con tilde


LA PUESTA EN JUEGO DE LA INTERACCION SOCIAL: NOTAS TEORICAS
SOBRE EL JUEGO Y APUNTES ETNOGRAFICOS SOBRE LAS RINAS DE GALLOS

Setting Social Interaction into Motion: Theoretical Reflections on Play
and Ethnographic Notes on Cockfights ..................... 173

DAVID E. ARIAS MARIN - Pontificia Universidad Javeriana - Colombia

LOS RITOS DE LO ARQUEOLOGICO: LA EXCAVACION

The Rites of the Archaeological: EXCAVAtion ..........................ccooiii i 203
WILHELM LONDORNO - Universidad del Magdalena - Colombia
Comentarios: FRANZ FLOREZ FUYA - Universidad Jorge Tadeo Lozano - Colombia

CRISTOBAL GNECCO - Universidad del Cauca - Colombia

ANTROPOLOGIA EN IMAGENES

ALFAREROS DE AGUABUENA: NOTAS ETNOGRAFICAS DE (SUS) FRAGMENTOS
The Potters of Aguabuena: Ethnographic Notes on (their) Fragments ..............................ccoccoeiei 239

DANIELA CASTELLANOS MONTES - Universidad Icesi - Colombia

EN EL CAMPUS

Pronunciamiento del XIV Congreso de Antropologia en Colombia......................................... 257

ASAMBLEA DEL XIV CONGRESO DE ANTROPOLOGIA EN COLOMBIA * Medellin

La esencia de la chicha: la esencia de un infiel ... 259

LISBETH PAOLA MENESES CASAS - Universidad Nacional de Colombia - Bogota

LO RECIENTE

El género: una categoria itil para las ciencias sociales................................................ 267

Luz Gabriela Arango y Mara Viveros (Eds.)

Por: ISABEL C. JARAMILLO - Universidad de los Andes - Colombia
Tiempos para planchar ... 271

Fabian Sanabria (Ed. y comp.)

Por: MONICA CUELLAR GEMPELER - Instituto Caro y Cuervo - Colombia

[6] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Las inscripciones de la guerra en el cuerpo de los jovenes combatientes:

historias de cuerpos en trdnsito hacia la vida civil ...

Juan Pablo Aranguren Romero

Por: ANGELICA FRANCO GAMBOA - Universidad Nacional de Colombia - Bogota

Diccionario achagua-espaiiol, espafiol-achagua..........................................................

Miguel Angel Meléndez

Por: MARTA EMILIA MONTES RODRIGUEZ - Universidad Nacional de Colombia - Bogota

La cuestion colonial ... ..

Heraclio Bonilla (Ed.)

Por: RICARDO DEL MOLINO GARCIA- Universidad Externado de Colombia - Bogota

El Hospital San Juan de Dios 1635-1895: una historia de la enfermedad,

pobrezay muerte en Bogotd. ...l

Estela Restrepo Zea

Por: MARIA ANGELICA OSPINA MARTINEZ - Universidad de Los Andes - Colombia

Perfil académico de los autores de Maguaré, vol.26,n.02..................................

Evaluadores de Maguaré, vol. 26, n.c 2

Normas para la presentacion de articulos................................

Guidelines for Presentation of Articles

Indice acumulativo de articulos cientificos publicados

en Maguaré, volumen 26 (2012) ...

Universidad Nacional de Colombia -

Bogota

[71






Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 9-13

PRESENTACION

uiero discutir tres categorias: produccion, rito y juego. En tan

breve espacio sera poco mas que un juego, pero lo haré en la

presentacion de Maguaré. No pretendo desvelar el contenido
profundo que hace de esas categorias topicos comunes de la reflexion
antropoldgica. Solo pretendo, acudiendo a la lectura complice, intro-
ducir las razones de un nimero dedicado a ritos y juegos.

Pienso, mientras escribo, que las presentaciones, tanto como los
prologos, son un género repleto de guifios, buenas intenciones y ex-
pectativas. Son la ceremoniosa secciéon que suele abrir algunos textos
académicos. Y en ocasiones son, también, un juego al que se presta
quien prologa o presenta. Ambos caminos, el del rito o el del juego, al
cabo, no hacen mas que reconocer la reproduccion de las relaciones
sociales que hicieron posible lo que se presenta. Sin embargo, o tal vez
por eso, hace tiempo que practico no leer los prélogos o las presenta-
ciones hasta que tengo una idea de lo que prologan o presentan. Pero
como ya sabemos de la importancia de los guiios en la historia, ya no
tan reciente, de la antropologia, me atrevo a guifar sobre el supuesto
de que llevamos algun tiempo leyéndonos o de que las lecturas que he-
mos hecho nos permiten suponer que un sustrato comun de sentido
hara que usted, como toda persona que lee con alguna frecuencia, sepa
que no puedo decirlo todo, pero que, como toda persona que escribe,
tengo que suponer que el mundo existi6 antes de nosotros ahora, y que
existira después.

El caso es que un espacio ritual, como el de las presentaciones y
prologos, parece necesario en contextos productivos, como el del co-
nocimiento académico. Esta no es la excepcion. Sabemos que en el
analisis del trabajo indigena y campesino es posible poner lado a lado,
con las categorias de Occidente, acciones que calificariamos como
“técnicas” junto a otras que lucen “simbolicas” o “maégicas”. Pero la
etnografia suele revelar que las personas no los viven de esta manera:
pareciera que todas las acciones, incluso las misteriosas, son técnicas.
Esa es la gracia de las teorias de la practica: descubrieron que la gente
no consulta los catecismos para manipular a los santos, ni los manda-
mientos para pecar; ni mucho menos los reglamentos para hacer lo que

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [9]



[10]

LUIS ALBERTO SUAREZ GUAVA

es imperativo y que se sale del reglamento mismo. El bautismo, por
ejemplo, en muchas ocasiones es usado en Colombia para prevenir o
curar definitivamente algunas dolencias propias de la infancia, es una
operacion técnica con miras a un resultado concreto. En el surocci-
dente de Colombia, ademds, se pueden esconder las varas del guaquero
debajo del bautizado para que sean “bautizadas”, con la certeza de que
asi encontrardn las riquezas.

Hay dos prejuicios clasicos cuando hablamos de rito: que se refie-
re alo sagrado y que es la puesta en escena de la creencia manifiesta.
Pero siempre encontramos contraejemplos; empiezo por el segundo
prejuicio. Peter Gose ha demostrado que en la Sierra peruana la pro-
duccioén agricola tiene una profunda dimension ritual que obedece a
un “discurso ritual” ausente del discurso oral de los comuneros. Alli
es claro que cuando hablan existe un universo de creencias que se ale-
ja del universo de creencias que delata lo que hacen. Huaquirca no es
excepcional: en mi trabajo sobre guacas y brujeria en Colombia me
he encontrado con la misma disonancia. Sabemos que por aca no hay
brujas... y que aqui nadie hace brujeria... Pero mas interesante es que
en la esperanza de las guacas y en la practica de la brujeria se oculta
un “discurso ritual” sobre el destino que dificilmente apareceria en el
discurso oral que convocan ciertas estrategias metodologicas de la an-
tropologia. Al destino es mas facil cantarle que demandarlo. La misma
distancia que hay entre lo que decimos los que estamos en posiciones
de poder, producto de la reflexion académica sobre sus mecanismos
coercitivos, y lo que hacemos cuando podemos ejercerlo.

El mismo prejuicio clasico suponia que en el rito hacemos cosas
dichas en la creencia. Pero la expresion de la creencia es ya una forma
de hacer: es ritual. Una orden es, tal vez, el mejor ejemplo. El ritual, y
esta es la tesis de la escuela britdnica, ordena las relaciones sociales. Las
ordena en dos sentidos: por una parte, garantiza que tengan continui-
dad, aunque cambien los individuos; las organiza, crea las personas que
reproduciran las relaciones que las hicieron a ellas; y por otra, ordena
las relaciones sociales porque las subsume en sus propios imperativos,
las obliga a ser como son. Ya Tambiah reformulé la conceptualizacién
de los ritos magicos en términos de su performatividad: su capacidad
para “convencer” al mundo. Yo creo que mas que convencer u orde-
nar, los ritos, por lo menos aquellos de quienes la antropologia aprende

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 9-13

para ensefarle a las revistas, seducen al mundo. La produccién misma,
en su sentido mas técnico, supone este convencimiento y el consumo
es la confirmacion de un largo proceso ritual de “seduccion”.

Otro de los prejuicios clasicos es que el rito se refiere siempre a lo
sagrado. En palabras de Durkheim, es el mecanismo que permite po-
ner en contacto dos dimensiones que la sociedad prefiere mantener
separadas: lo sagrado y lo profano. Por tanto, hay ritos que sacralizan
y hay ritos que profanan; llevamos lo profano a lo sagrado y traemos lo
sagrado a lo profano (un problema de esta presentacion es que, admi-
tiendo que es ritual, no sabe si sacraliza o profana). Pero es muy dificil
reconocer en esa continuidad entre lo sagrado y lo profano qué es lo
que no podemos tocar sin salir impunes. Las normas de etiqueta para
los recién llegados a la distincion, por ejemplo, dan cuenta de una di-
mension sagrada en la cotidianidad que con dificultad llamariamos
ritual o que, en todo caso, no quisiéramos llamar asi. Lo sagrado esta
en tension porque lo sagrado crea la tension y es la tension misma. Lo
mismo podriamos decir del poder, pero el poder es una mistificacion
adicional.

Leach quiso desprender la referencia a lo sagrado en su defi-
nicidén del rito como “accidon comunicativa” lo ritual desborda los
momentos excepcionales de contacto con lo sagrado. Asumiendo, con
Wittgenstein, que el ser humano es un animal ritual, supuso que la
dimension ritual en si misma se escapa a la objetivacion intelectua-
lista. Su ejemplo del aplauso como accién ritual da cuenta de un caso,
pero hay muchisimos otros, en el que lo relevante es la comunicacion.
Comunicar que aplaudimos, decirlo sin decirlo, decirlo haciendo. Los
saludos a la bandera no dejan, por serlo, de ser necesarios. Son tan im-
portantes como dar la mano o aceptar la invitacion bebiendo. Esos
comportamientos que constituyen una declaraciéon en si mismos tie-
nen un caracter performativo: obscurecen la distincién durkheimiana
entre lo sagrado y lo profano o, en todo caso, la llevan al extremo de
aceptar que la vida social supone la constante presencia de lo sagra-
do. Tal vez sea necesario desprenderse de la nocién de cotidianidad y
aceptar que somos depositos de lo sagrado, pero esa perspectiva mis-
tica no toma vuelo en estos tiempos. La nuestra es una sociedad que
contempla con avidez la posibilidad de que todo sea mas bien como
un juego.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [11]



[12]

LUIS ALBERTO SUAREZ GUAVA

No me interesan los bordes precisos entre esas categorias. La
intencion de este nimero de Maguaré es ofrecerle a quien lee la posibi-
lidad de jugar entre esos dos ambitos, antes que delimitar los universos
del juego o del ritual. Pero si hasta ahora el movimiento de la disciplina
ha sido, en clave muy moderna, mostrar que todo lo sélido se desvane-
ce, también seria posible mostrar que algunos asuntos casi gaseosos se
condensan. Es el caso de los juegos que devienen rituales o que se ro-
dean de relaciones sociales que a la postre convocan ritos.

Puedo decir que cuando era nifio vivia en un mundo en el que
uno existia, era persona, si era bueno en el juego, en algiin juego. Y uno
jugaba en serio, pero de mentiras... pero en serio. La explicacion de esa
ambigiiedad es mas larga que estas cuatro paginas. Los juegos que nos
hacian personas en ese tiempo eran tan inocentes como crueles. No sé
qué tanto han cambiado las relaciones sociales desde entonces. Pero
era mas facil vencer si uno sabia que era de mentiras.

Con el tiempo, algunos desplazamos el juego a la vida escolar y
de alli a la universidad. Y estoy casi seguro de que es mas facil decir
algo en la vida académica si uno asume el asunto como un juego de ar-
gumentos mas o menos claros en clave de escritura y discurso. Sé que
cuando he dejado de jugar a la vida académica me he quedado sin pa-
labras, se volvié un asunto demasiado serio, oscuro y lleno de peligros
insondables. Sé que uno debe buscar los espacios vacios para “tener
juego”. Sé también que uno debe suponer que tiene mas movimientos
para no encontrarse de frente con la fatalidad. Pero también sé que “lo
que esta en juego” es tan caro como la persona que uno es. Por tanto,
o los juegos nunca fueron tan de mentiras (eran una suerte de entre-
namiento ritual) o continuamos jugando al rito y las piezas volveran a
ubicarse en el interminable juego de lo social.

Quien lee pudo darse cuenta que uso la nocién de juego en un sen-
tido casi mecanico. El juego es el espacio que ocupa una cuia entre dos
maderos que se juntan para hacer el mueble. Una vez puesta la cuia,
deja de haber juego. Los conceptos cerrados, tanto como la negacién
de los conceptos, impiden el juego. Pero, para seguir jugando, podria
invocar la definicién de rito que postula Jack Goody: el ritual es un
tipo de comportamiento estandarizado en el cual no hay una relacién
intrinseca entre los medios y los fines: los comportamientos rituales
suponen un gasto innecesario. Y creo que seria aplicable también a los

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 9-13

juegos. Pero en el juego es notoria alguna ambigiiedad que no aparece
a primera vista en relacién con los ritos. Uno juega por jugar, no hay
mas fin que el juego. Y los medios son el juego mismo, asi que el gasto
es el absolutamente necesario. Lo mismo del rito. El rito es el fin y los
medios son rituales, asi que no hay un gasto adicional.

Habria que decir que tanto los ritos como los juegos siguen ocu-
rriendo, seguimos haciendo prélogos y presentaciones, porque existe
la posibilidad de que el mundo se desordene. Existen los ritos porque
lo social esta en juego: el juego es preciso para que los ritos seduzcan
al mundo.

Nuestra portada es una toma de Ingrid Sdnchez Bernal en Cérdoba
(Narifio - Colombia). Junto a Natalia Martinez, quien la inicid en la et-
nografia de esa region, presencio el evento del que hizo parte ese gallo
enterrado hasta el pescuezo. Estaba a punto de ser decapitado por un
nifio con los ojos vendados y armado con un afilado machete. La ima-
gen es tan cruel como inocente. Un extrafio juego, en mucho parecido
al sacrificio jugueton de una pifiata, inmerso en una larga secuencia
ritual que ordena, en sus dos sentidos, la existencia de un resguardo in-
digena en el suroccidente colombiano. ;Es un juego? ;Es un rito?

LUIS ALBERTO SUAREZ GUAVA
Editor

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [13]






ARTICULOS







RITOS Y JUEGOS i

| &

N

‘I:II \ ~I.'I\ A\
/ \ ..
I T
by b /

(







Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

GENTE QUE COME GENTE: A PROPOSITO
DEL CANIBALISMO, LA CAZA Y LA
GUERRA EN LA AMAZONIA

People Who Eat People: On Cannibalism,
Hunting, and war in the Amazon

LUIS CAYON *
Universidad de Brasilia - Brasil

*luiscayon@hotmail.com

Articulo de investigaci6n recibido: 16 de noviembre del 2011 - aprobado: 22 de enero del 2012

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [19]



LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

RESUMEN

Este articulo resalta el papel del canibalismo en algunas teorias sobre las sociedades
amazoénicas y presenta el material etnografico makuna sobre el asunto.
A partir de la idea de Eduardo Viveiros de Castro de que el canibalismo
es un operador socio-cosmolégico, se entiende que para los makuna el
canibalismo funciona como un marcador que, de acuerdo con la negacién o
la afirmacién de la reciprocidad, define las relaciones sociales posibles. A
través del analisis de la categoria masd bari masa (gente que come gente) se
busca demostrar que el canibalismo se expresa de manera simbélica en el
chamanismo, presentando una cara destructiva asociada con la guerray una
cara regenerativa asociada con la caza. El articulo sitda a las sociedades del

noroeste amazdnico en las discusiones contemporaneas sobre el tema.

Palabras clave: canibalismo, makuna, noroeste amazonico, tukano oriental.

ABSTRACT

The article highlights the role of cannibalism in some theories regarding Amazonian
societies and provides Makuna ethnographic materials on the issue. Eduardo
Viveiros de Castro’s idea that cannibalism is a socio-cosmological operator makes
it possible to understand that for the Makunas, cannibalism functions as a marker
that defines potential social relations, depending on the negation or affirmation of
reciprocity. Through the analysis of the masa bari masa (people who eat people)
category, the paper seeks to show that cannibalism is expressed symbolically in
shamanism, showing a destructive face associated with war and a regenerative
face associated with hunting. Thus, the article situates the societies of the

northwestern Amazon in the context of contemporary discussions of the issue.

Keywords: cannibalism, Makuna, Northwestern Amazon, Eastern Tukano.

[20] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

ituar al canibalismo como un problema antropolégico es una

tarea compleja, ya que ha sido estudiado desde muchas perspec-

tivas que lo vinculan con diferentes temas: el canibalismo suele
verse en relacion con el sacrificio y el contexto ritual, con el manteni-
miento de la relacion de unidad entre el grupo social y sus ancestros,
con la construccion de la alteridad, con el acceso a proteinas y con
el comportamiento agresivo de nuestra especie; la literatura antro-
poldgica también ha hecho referencia a una practica discursiva de
dominacion colonial, a problemas psicoanaliticos, a elaboraciones
simbdlicas, a practicas guerreras y funerarias, a conceptos y categorias
cosmoldgicas fundamentales de diversas sociedades, o, simplemente, a
la ilusion fantasmagorica de su existencia, entre otras cosas.

Tampoco podemos olvidar que el canibalismo ha sido usado po-
liticamente, puesto que, desde la invencién del término, a finales del
siglo xv, y dada su rapida difusion en los relatos de los cronistas eu-
ropeos, su supuesta practica ha sido atribuida a muchos pueblos a lo
largo y ancho del planeta, hasta convertirse en un rasgo caracteristico
e incuestionable de los “salvajes”, a semejanza de lo que habia ocurrido
con la “antropofagia” de los “barbaros” desde los tiempos de Herddoto.
Asi, el canibalismo se volvié un separador ontoldgico que diferencié
a una humanidad verdadera y civilizada de una humanidad inferior
y canibal que, para las nacientes potencias coloniales, podria ser ani-
quilada, esclavizada o transformada en procura de su conversion a la
“civilizacién”. Esto no excluye que la mayoria de las sociedades indi-
genas, si no todas, también se reconozcan como la verdadera o mejor
humanidad, y se refieran a sus vecinos y enemigos como canibales;
casi siempre, parafraseando a Clastres (1995), el canibal es el Otro.

Si bien es cierto que muchos de los aspectos anteriormente descri-
tos pueden mezclarse para sefialar direcciones importantes en procura
de comprender el fendmeno, otros deben ser descartados, puesto que
conviene diferenciar analiticamente el canibalismo de la antropofagia
(aunque muchas veces se usen como sinénimos): en términos amplios,
el primero es comer a un congénere, mientras que el segundo es el
mero acto de comer carne humana como alimento. Esto destaca la im-
portancia del canibalismo como practica socio-cultural y no como
practica alimenticia. A diferencia de la antropofagia, el canibalismo
implica una variedad de significados, practicas y relaciones sociales,

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [21]



[22]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

que se suelen encontrar en la literatura etnografica bajo distinciones
entre practicas tipificadas como endocanibalismo y exocanibalismo,
canibalismo funerario y canibalismo guerrero, canibalismo simbélico
y canibalismo literal, entre muchos otros. Como puede verse, es un fe-
némeno complejo y amplio que presenta multiples caras y que puede
analizarse desde diferentes perspectivas.

En el afio 2005, el antropélogo Gananath Obeyesekere publicd
Cannibal Talk: The Man-eating Myth and Human Sacrifice in the South
Seas'. Se trata de la compilacién de una serie de articulos cuyo objeti-
vo es explicarnos algunos aspectos fundamentales del canibalismo a
partir de fuentes documentales. Si bien es cierto que el libro podria
tomarse como una continuacion de su debate con Marshall Sahlins?,
Obeyesekere no pretende discutir directamente los argumentos de
Sahlins sino explicar las razones por las cuales los europeos siem-
pre estuvieron obsesionados por el canibalismo de los nativos en los
mares del Sur.

No deja de ser llamativo el hecho de que Obeyesekere acuda a una
interpretacion psicoanalitica y representacionista —tan poco satisfac-
toria— para explicar el canibalismo, situdndolo como una practica
discursiva; sobre todo si se tiene en cuenta la importancia que el cani-
balismo tiene dentro de la etnologia de las tierras bajas de Suramérica,
como han mostrado un sinnumero de trabajos etnograficos. Guiado
por tal insatisfaccion y por las reflexiones que me produjo, decidi rea-
lizar una revision bibliografica general sobre el tema en la Amazonia,
para criticar la posicion de Obeyesekere y para contextualizar de ma-
nera inicial mi informacién etnografica sobre los makuna, un grupo
tukano oriental del noroeste amazdnico.

Haré, entonces, una discusion delos planteamientos de Obeyesekere
a la luz de los trabajos clasicos de Florestan Fernandes y Eduardo
Viveiros de Castro sobre el canibalismo entre los tupi. Pretendo mos-
trar que, como sefnala Viveiros de Castro (1986, 1992), el canibalismo
es ante todo un operador socio-cosmoldgico: un mecanismo que, en

1 Paraunaresefia de este libro véase Cayon (2005).

2 Debate surgido a partir de los argumentos de Obeyesekere en The Apotheosis
of Captain Cook: European Mythmaking in the Pacific (1994) en relacién con
Islands of History, de Sahlins (1987); la respuesta de Sahlins fue How “Natives”
Think: About Captain Cook, for Example (1996).

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

términos estrictamente analiticos, articula la dimensién sociologica con
la dimensioén cosmoldgica, pues en muchas sociedades indigenas estas
dimensiones no constituyen dominios auténomos y separados. Luego
presento el trabajo de diferentes amazonistas para ilustrar la variedad
de posibilidades y de significados del canibalismo en este contexto. Esto
me permite ubicar la informacion etnografica sobre los makuna. Vale la
pena aclarar que en este articulo no pretendo hacer una discusion tedri-
ca sobre las corrientes actuales de la etnografia amazoénica ni analizar las
implicaciones que mi material tendria para ellas, ya que eso implicaria,
ademds de un espacio mayor, otro tipo de reflexiones y elaboraciones;
por ahora, solo se trata de contextualizar el problema.

EL CANIBALISMO COMO OPERADOR SOCIO-COSMOLOGICO

A partir de la deconstruccion y restauracion de las continuidades
y quiebras entre la cultura tradicional o precolonial, en especial la de
los maori, y la llegada de los blancos —analizadas en diarios y relatos
de viaje que describian al canibalismo como una realidad en los mares
del Sur—, Obeyesekere (2005) intenta probar que el canibalismo puede
verse como una proyeccion europea del Otro y que, como tal, se deriva
del discurso occidental sobre el Otro.

Obeyesekere distingue el canibalismo de la antropofagia: el
primero es discursivo, mientras que la segunda es una practica aso-
ciada al sacrificio humano. Al situar al canibalismo como practica
discursiva, el registro etnografico estaria lleno de fantasias como el
endocanibalismo, que no seria mas que un tipo de antropofagia mor-
tuoria. Esto sugiere que el canibalismo estaria enmarcado dentro del
“salvajismo” —una suerte de “orientalismo”—, que construyo, desde
la mirada europea, tanto positiva como negativamente, al “salvaje” en
todo el planeta.

Tal construccion fue posible a partir de las navegaciones y explo-
raciones de los nuevos mundos descubiertos por los europeos desde el
siglo xv. Ellos cargaban sus propios temores y todo su inventario me-
dieval de seres monstruosos y fantasticos, asi como las memorias del
tratamiento publico dado a los prisioneros en Europa, en donde des-
cuartizamientos y torturas brutales hacian parte de la vida cotidiana.
La preocupacion occidental por el canibalismo estaria asociada con las
tradiciones europeas, incluidas las griegas y las cristianas, que habrian

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [23]



LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

formado unos “mitemas circulantes™ que serian aplicados indistin-
tamente a los nativos de cualquier parte del globo. Dichos mitemas
serian transferidos a la accidon para reproducir reacciones miméticas
o imitativas en los otros. Al transferir a los nativos dichos temas recu-
rrentes, en el contexto de ansiedad producido por los nuevos contactos,
se cre6 una imaginacion paranoica que convirtié en canibalismo prac-
ticas como el sacrificio.

Adicionalmente, Obeyesekere sugiere que la antropofagia en gran
escala fue en dos sentidos resultado del contacto: en primer lugar, los
nativos crearon contradiscursos sobre el canibalismo, presentando-
se como canibales dentro de un proceso de self-primitivization, para
defenderse de los europeos; por otra parte, la insercion de los mao-
ri dentro del orden capitalista, por el intercambio de armas de fuego
por cabezas trofeo (para museos y coleccionistas europeos), habria
producido una antropofagia indiscriminada, que contrastaba con la
institucion del sacrificio maori, lo que secularizé la antropofagia sa-
crificial, sobre todo porque llevo al consumo de blancos. Al comer
europeos hubo un quiebre en el antiguo orden simbdlico del sacrificio,
en el que las victimas sacrificiales eran comidas como un acto sacra-
mental; esto provocd la pérdida de las regulaciones que ordenaban el
sistema sacrificial, compartido con otras sociedades polinesias.

El argumento de Obeyesekere, a pesar de analizar de manera
coherente el material disponible y de hacer ciertas conexiones intere-
santes, es ingenuo al ubicar la génesis del canibalismo en el campo de
las ansiedades y del temor, desconociendo el uso politico del término
canibal para justificar la dominacién colonial; de hecho, las potencias

3 Obeyesekere se refiere a temas miticos o a fragmentos y piezas de representaciones
culturales que forman parte de la memoria cultural y estdn incorporados en la
consciencia publica a través de historias, folclore y representaciones periodisticas. El
autor interpreta la reproduccién de estos mitemas en formas de violencia colectiva
como mitemas flotantes en un campo de ansiedades. Desde la mirada freudiana,
las ansiedades son producidas por el peligro o el miedo, sea a agentes externos
0 a agentes internos. De esta forma, los mitemas flotantes y las ansiedades libre-
flotantes estdn intrinsecamente conectados y surgen en el campo de la conciencia en
contextos especificos, particularmente de violencia de masas. Dichos fragmentos de
memoria flotante dentro del campo de la consciencia pueden coexistir con profundas
motivaciones de cufio freudiano, como el temor a la castracion, o sea a la mutilacién
del propio cuerpo, la cual explicaria la practica de la decapitacion, cuyas bases
estarian en la violencia masculina y las ansiedades por el miedo a la castracién.

[24] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

europeas de la época siempre usaron las acusaciones de canibalismo
en sus colonias como justificacion para la expansion y el dominio. Su
argumento cae inevitablemente en contradiccion: en primer lugar, re-
duce las posibilidades del consumo de carne humana entre los nativos
a un contexto sacrificial con connotaciones sacramentales, en el que
se reafirmaba una comunidad consubstancial; una comunidad que al
ingerir una sustancia consagrada comparte la misma sustancia o na-
turaleza esencial: la carne. Asi, lo importante es el acto de comer y no
el significado que tendria la consagracion de la victima, para usar un
término del esquema maussiano del sacrificio.

Esto no le permite a Obeyesekere superar la diferencia elemen-
tal entre canibalismo y antropofagia: al entender que la “antropofagia
sacrificial” se desacraliz6 por el contacto, dando paso a una antro-
pofagia indiscriminada, estaria esencializando la presencia colonial,
reduciendo la resignificacién de las practicas nativas y subestiman-
do la importancia del sacrificio. Como la antropofagia y el sacrificio
“tradicionalmente” estaban conectados, al proponer que el canibalis-
mo es discursivo Obeyesekere elimina la importancia socio-cultural
y cosmoldgica que podria tener para los maori lo que él llama antro-
pofagia sacrificial. Usando los argumentos del autor, solo como otra
opcion interpretativa, podriamos preguntar si el canibalismo, mas
que el resultado de la desarticulacion del aparato sacrificial, no seria
la expansion del mismo; esto es, si los indigenas debieron encarar el
contacto con los blancos desde sus propios parametros cosmoldgicos,
como atestiguan innumerables sociedades indigenas, y no como sim-
ples sujetos pasivos de la accién colonial. Digamos, entonces, que los
maori enfrentaron a los ingleses tanto con mosquetes como con el po-
der de sus armas rituales.

Algo mds de medio siglo antes de la publicacién del libro de
Obeyesekere, y también usando fuentes documentales, Florestan
Fernandes (1970) escribié una extensa monografia para explicar el ca-
nibalismo entre los tupinamba a partir de su relacién con el sacrificio,
la guerra y la estructura social. Vale la pena recordar que los tupi-
nambd se convirtieron en el ejemplo prototipico del canibalismo para
la Europa del siglo xv1, después de la publicacion del relato de Hans
Staden en 1557. En dicho relato, Staden describe las practicas de gue-
rra, captura, cautividad, muerte ritual y consumo de enemigos que

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [25]



[26]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

ocurrian en las aldeas tupinamba, datos confirmados y ampliados por
otros cronistas. La busqueda de explicaciones socioldgicas para dichas
informaciones llevé a Florestan a realizar un trabajo monumental en
el cual analiza la funcién social de la guerra.

Segun Fernandes, los factores de cohesion interna del sistema so-
cial eran de naturaleza magico-religiosa, y se valian de la guerra para
conformar y preservar el patron tribal de solidaridad social. Como en
el tejido social de los diferentes grupos relacionados con los tupinam-
ba, la captura de enemigos para su posterior muerte y consumo era una
practica corriente, puesto que se hacia necesaria la recuperacién misti-
ca de los muertos del propio grupo. Al ser devorados por sus enemigos,
la substancia del pariente muerto quedaba depositada en quienes lo
comian, al tiempo que el grupo devorador adquiria cierto dominio
magico sobre la aldea “vencida”. Buscar la venganza, que también era
demandada por el pariente muerto, era un imperativo para restablecer
el equilibrio social*. Asi, la guerra estaba orientada hacia la recupera-
cién de dicho equilibrio y se centraba en la captura de algtin enemigo,
que luego debia ser consumido por los parientes del muerto para reco-
brar la substancia perdida.

De esta forma, el proceso de recuperacién mistica solo era posible
por medio del sacrificio humano. Fernandes usa el modelo de sacri-
ficio de Hubert y Mauss para explicar que la victima (el enemigo) se
identificaba con el pariente muerto, ya convertido en una entidad so-
brenatural, por medio del principio de magia simpatica frazeriano; asi,
el sacrificio restituia la integridad del espiritu del pariente muerto y
restablecia su comunicacion con la colectividad; también, el consumo
canibalistico de la victima devolvia la autonomia magica de la aldea
frente a sus enemigos, al tiempo que les daba dominio sobre ellos. A su
vez, el sacrificador (quien era el inico miembro de la comunidad que
no comia carne de la victima, sino que iniciaba un resguardo ritual)
accedia a nuevos nombres que le permitian alcanzar y/o mantener un
estatus alto dentro del orden social gracias a la objetivizacién y ruti-
nizacién del carisma, en el sentido weberiano, derivado del sacrificio.

4 Carneiro da Cunha y Viveiros de Castro (1990) hacen un anilisis brillante sobre la
venganza como fundamento de la reproduccién social entre los tupinamba.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

Es evidente que el argumento de Fernandes presupone una es-
tructura social bastante rigida, la cual forma una totalidad que
necesita permanecer en equilibrio para su perpetuacion. En ese sen-
tido, el sacrificio y el canibalismo son meros mecanismos que tienen
la funcién de restaurar el equilibrio de la estructura social mediante
la reincorporacién de la substancia del pariente muerto, calmando su
sed de venganza para que la esfera sobrenatural no cause dificultades
a la colectividad, y para que esta recupere su autonomia. Al igual que
en el argumento de Obeyesekere, el canibalismo y el sacrificio quedan
desprovistos de sus significados culturales y cosmoldgicos, aunque
Florestan tiene la ventaja de rescatar algunos aspectos socioldgicos.
Sin embargo, el canibalismo queda subordinado al sacrificio humano,
reduciéndolo a una forma de restablecer los lazos armoénicos entre los
vivos y los muertos del mismo grupo.

Es claro que en las explicaciones de Obeyesekere y de Fernandes
se puede percibir que existen légicas y significados peculiares dados al
canibalismo, que les son imperceptibles, quizas por trabajar las fuen-
tes documentales sin tener un referente etnografico contemporaneo.
En ese sentido, los planteamientos de Viveiros de Castro (1986, 1992)
conducen a reflexiones en otros niveles; esto es resultado de su idea de
entender el canibalismo como un operador que articula la sociologia
y la cosmologia. A partir de su trabajo entre los araweté, un pueblo de
lengua tupi, Viveiros de Castro mantiene un dialogo con los datos de
los cronistas de los tupinamba (incluido el trabajo de Fernandes) y con
otros etnografos; asi analiza la importancia del canibalismo dentro de
la matriz socio-cultural tupi-guarani.

A diferencia de los tupinambd, que comian a sus prisione-
ros, los araweté postulan que los mai, sus dioses, son concebidos
como canibales que devoran a los muertos para transformarlos en
inmortales, en divinidades. Segin Viveiros de Castro (1992), el ca-
nibalismo divino posibilita el alcance de la inmortalidad e implica
que los humanos muertos se conviertan en esposos y esposas de los
mai. Cosmoldégicamente hablando, los vivos afirman que los mai son
sus suegros, pero socioldgicamente corresponden a sus cuiiados; esto
quiere decir que, en realidad, los mai son los afines y que el canibalis-
mo hace posible la alianza entre el cielo y la tierra. Por ello, Viveiros
de Castro asegura que la sociedad araweté tiene una organizacién

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [27]



[28]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

dualista, asimétrica y diacrdnica, que en esencia es su estructura so-
cial, pues la idea de sociedad se completa en el nivel de la cosmologia.
Esta sociedad esta compuesta por una mitad terrestre y otra celestial,
vinculadas por la alianza matrimonial, en la que los humanos ofrecen
parejas y comida a sus cuiiados canibales y a cambio reciben cancio-
nes, un ideal de inmortalidad y su vida presente. Asi, el canibalismo
divino transforma humanos en divinidades al tiempo que humaniza
a los dioses, los socializa.

Viveiros de Castro (1986) sefiala que en el caso del canibalismo
tupinamba debe entenderse que el prisionero enemigo era una presta-
cién matrimonial: asi, el cautivo mantenia una relacion especial con su
futuro matador, pues podia ser entregado como esposo para alguna de
las hijas o hermanas del matador. También es importante indicar que
en la sociedad tupinambd un hombre solo podia acceder a una mujer si
ya habia matado ritualmente a algin enemigo, y que la iinica manera
de huir de la residencia uxorilocal era ofrecer enemigos a los cufiados;
por ello, el ideal era convertirse en un jefe poderoso, aquel que tenia
mas esposas e hijos porque habia matado mas enemigos, para tener un
patrén de residencia virilocal y yernos a su servicio. De esa forma, la
guerra se inscribia directamente en el sistema de matrimonio y resi-
dencia: el enemigo se convertia en afin y servia para crear o consolidar
las relaciones entre hombres y mujeres, padres e hijos, afines y amigos;
por lo tanto, los enemigos eran el nexo central de la sociedad. Viveiros
de Castro afirma que las ceremonias canibales mostraban la unidad
contra los enemigos del momento e implicaban el comportamiento ja-
guar de la sociedad.

Ahora bien, si en el canibalismo divino araweté y en el caniba-
lismo terrenal tupinamba no se estd consumiendo la substancia del
Otro, del enemigo, ;qué es lo que se come? Viveiros de Castro asegu-
ra que lo que se consume es una relacidn; lo que se come es la posicion
del enemigo y se incorpora la enemistad, puesto que la verdadera so-
ciedad implica esencialmente la posicién del enemigo. Dicha posicién
es fundadora y creadora de lazos sociales. Por ello, el canibalismo es
un operador de transformaciones socio-cosmoldgicas. Mas que iden-
tificacion con el devorado (el argumento de Florestan lo sustenta en
relaciéon con un ancestro fallecido recientemente), el canibalismo es,

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

ante todo, alteracion, un devenir otro, es tener al Otro como destino
(Viveiros de Castro, 1986)5.

EL CANIBALISMO EN LAS SOCIEDADES AMAZONICAS

A pesar de que se podria criticar el trabajo de Viveiros de Castro
por el hecho de generalizar o “inventar”, en el buen sentido, una visién
etnografica de los tupi-guarani, los aportes de su trabajo sobre el ca-
nibalismo (tanto como los posteriores desarrollos de conceptos como
perspectivismo o afinidad potencial [1996, 2002]) son invaluables para
el analisis de las sociedades amazonicas. Es importante aclarar que en
sus trabajos iniciales Viveiros de Castro no pretendi6 hacer una gene-
ralizacion sobre el fendmeno del canibalismo; mas bien, sugiere una
forma de analizarlo, lo cual resulta bastante util para estudiar otras so-
ciedades y cosmologias amazonicas, o cualquier sociedad en la que el
canibalismo esté presente de una u otra forma. Entender el canibalis-
mo como un operador socio-cosmoldgico permite sugerir conexiones
nuevas con la alianza y la afinidad, con la reciprocidad, con activida-
des como la caza y la guerra, con el chamanismo, con la produccién de
personas y cuerpos, con la constituciéon de unidades sociales y con la
diferenciacion entre categorias ontoldgicas.

Vale la pena aclarar que las ideas de Viveiros de Castro atendieron
al llamado de Lévi-Strauss (1984), quien propuso estudiar la nocién de
canibalismo sin investigar el porqué de su practica sino su reintegra-
cién en un campo semantico mas amplio. En dicho campo se inscriben
otros estados que el canibalismo transforma de manera externa (p. e., las
relaciones politicas y las relaciones de parentesco), tanto como de mane-
ra interna (p. e., como los rasgos culturales definibles por asociaciones
derivadas). De hecho, Lévi-Strauss sugirié una conexion entre el cani-
balismo y las relaciones entre grupos dadores y receptores de mujeres.

No pretendo discutir las diferencias ni identificar las corrientes
tedricas entre las interpretaciones de varios especialistas de la region;
solo quiero mostrar la amplitud y variedad de las conexiones tematicas
en las que se inserta el canibalismo como operador sociocosmologico
en las sociedades amazonicas. Al analizar mi informacion etnografica

5 Paraver las implicaciones filoséficas que encuentran en estos argumentos su origen,
véase Viveiros de Castro (2010).

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [29]



[30]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

deseo hacer una exploracion e interpretacion inicial de las conexiones
que ella me ofrece. Quiero entender la relacion que existe entre matar y
comer, involucrando la relacion entre canibalismo, predacion®, guerra,
caceria, muerte y la clasificacion socioontoldgica de los seres que habi-
tan el cosmos. De alguna manera, todos esos temas, asi como otros que
tienen que ver con la produccion del parentesco y las personas, estan
presentes en los autores que voy a presentar. En ese sentido, podriamos
decir, en consonancia con Viveiros de Castro, que para las sociedades
y cosmologias amazdnicas existe un principio estructural que involu-
cra una idea de predacion ontoldgica relacionada con la construccion
y concepcion de la afinidad.

Es interesante mostrar, en esa direccion, el clasico argumento de
Clastres (2004), porque fue elaborado antes de que estos problemas
tomaran en cuenta la etnografia amazdnica; a pesar de que no habla
exactamente de predacion, da un lugar privilegiado a la guerra. Para
Clastres, la logica de la sociedad primitiva, hablando de los grupos
amazdnicos, es una logica de lo centrifugo y una légica de lo multiple,
pues la dispersion de las unidades sociales tiende a multiplicarse por
procesos de fisidn y no estd en busqueda de unificacion. La guerra es la
institucion que garantiza y expresa dicha logica, ya que es el principal
medio sociolégico para promover la fuerza centrifuga de la dispersion
contra la fuerza centripeta de la unificacion; por ello, la sociedad pri-
mitiva es una sociedad contra el Estado.

Al criticar los discursos naturalista, economista y sobre el inter-
cambio para analizar la guerra —la cual se explica como resultado,
respectivamente, de un comportamiento agresivo, considerado como
natural en la humanidad, de la escasez de bienes materiales disponibles
entre grupos movidos por necesidades, o de transacciones comerciales
no exitosas—, Clastres asegura que la guerra prevalece sobre la alian-
za y el intercambio porque hace parte de la estructura de la sociedad
primitiva. Esto quiere decir que la guerra implica una divisiéon de los
Otros en aliados y enemigos, siendo que el enemigo engendra la figura
del aliado; alli, la alianza es una tactica sociopolitica que hace posible

6 Aunque el término predation se traduzca correctamente en espafiol como ‘depredacion’,
opto por el neologismo predacion para hacer referencia exclusiva a la relacion entre un
cazador y su presa, que es de lo que exactamente estdn hablando las teorias.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

el intercambio de rituales, bienes y mujeres. Los intercambios matri-
moniales entre grupos son un medio de concluir o reforzar una alianza
politica para enfrentar a los enemigos. Mientras que para Lévi-Strauss
la alianza y el intercambio hacen parte de un principio de reciproci-
dad generalizado, y la guerra es la negacion o fracaso del mismo, para
Clastres la guerra es la que explica el intercambio y la alianza.

Albert (1990), resaltando la importancia de la cosmologia para
entender la guerra, afirma que entre los yanomami esta debe ser en-
tendida en el contexto de un complejo cultural que tenga en cuenta
la clasificacion de las distancias sociopoliticas, la teoria de la agresion
fisica y sobrenatural, y el sistema de intercambios simbdlicos a través
de los rituales funerarios y de guerra. Estas son las dimensiones de la
guerra como una institucion social. Dichas construcciones ideoldgicas
e institucionales poseen su propia autonomia ontoldgica y no pueden
ser reducidas a meros productos de otro orden de la realidad.

Albert (1992) sefiala entre los yanomami la existencia de un espa-
cio sociosimbolico intercomunitario en el que hay diferentes esferas
de alteridad: un conjunto graduado de relaciones de reciprocidad ma-
trimonial, econdmica, politica, ritual y simbdlica, que dependen de la
distancia social entre dichas esferas; alli los peligros de la afinidad son
reabsorbidos por un cognatismo modelo (un nosotros, que es un cir-
culo de parentesco por excelencia) en el cual se funda y restringe el
ejercicio de la autoridad politica. Se supone que de las esferas de alteri-
dad alejadas provienen ataques de hechiceria (comun o guerrera) que
suponen el devoramiento sobrenatural del principio vital de las victi-
mas. Dichas agresiones, provengan de humanos o de espiritus y seres
maléficos, se conciben bajo diversas modalidades, y se basan en una
doble metafora canibal que toma la forma de predacion ontolégicay de
devoramiento bioldgico. De esta manera se oponen las esferas de alte-
ridad sociolégica y ontoldgica, de acuerdo con un modelo de triangulo
culinario en el que se encuentran la omofagia salvaje de los espiritus
maléficos, que devoran humanos (crudo); la omofagia ritualizada de
los enemigos, que comen simbolicamente la carne en descomposi-
cioén de sus victimas en el contexto del rito homicida (podrido); y la
osteofagia culinaria y ceremonial de los aliados, incorporados al mo-
delo de las alteridades canibales por su participacion en los rituales
de consumo de las cenizas de los huesos de los muertos del grupo de

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda  [31]



LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

sus anfitriones (cocido). Albert afirma, entonces, que se oponen un ca-
nibalismo institucional relacionado con los rituales y un canibalismo
salvaje proveniente de la alteridad absoluta, o sea, de espiritus y seres
maléficos y de grupos alejados (lo cual explica los poderes patogéni-
cos y canibales de las mercancias y enfermedades de los blancos); por
esto, la filosofia socioontoldgica de la alteridad solo se desarrolla en el
registro del canibalismo simbdlico, opuesto al real, que estructura un
espacio politico-ontoldgico en el que la unidad local es el paradigma
de la identidad y humanidad. Ello encierra una légica que constituye e
instituye indisociablemente a la sociedad yanomami.

Por otra parte, Fausto (2001) toma el canibalismo y la caza de
trofeos como practicas guerreras que surgen como dispositivos de es-
tructuracion de ciertas formas sociales. La determinacién de la distancia
apropiada para las actividades bélicas es el resultado de la relacion entre
el trabajo de subjetivacion del enemigo y la produccién de valor sim-
bdlico a partir de su destruccion, sea en el canibalismo o en la caza
de trofeos. Fausto propone el uso de la nocién de consumo producti-
vo’ para estudiar la guerra amerindia, sugiriendo que la producciéon de
personas es un fenémeno de la esfera productiva y no del consumo; en-
tonces, la ingestion simbolica del enemigo no debe ser comparada con
el consumo de alimento para el desarrollo fisico y de la fuerza de traba-
jo. En esa direccion propone el concepto de ‘predacion familiarizante’
una relacion de control y proteccion, esquematizada como el paso de
la afinidad a la consanguinidad, visible principalmente en la caza, el
chamanismo, el ritual y la guerra. Por ejemplo, las operaciones de do-
mesticacion en el chamanismo y la guerra son de la misma naturaleza
porque ambas forman parte de una economia generalizada de produc-
ci6én de personas, que tienen que ver con temas ontolégicos en que se
apropian cualidades de los otros, para lo cual es necesaria la domesti-
cacion o la familiarizacién. La guerra y la caza son formas diversas de

7 McCallum (1996) resalta la nocién de produccion consumativa (produgdo
consumptiva) para analizar el endocanibalismo de los kaxinawd, un grupo pano.
Segun ella, los dos rituales de consumo (carne y huesos pulverizados) de un
pariente muerto buscaban liberar el alma del muerto y la posterior disociacion
de su naturaleza como comedor de carne. El consumo, en ambos rituales, era un
acto constitutivo del parentesco, en el que se retenian las cualidades del muerto
en el interior del cuerpo de los parientes consanguineos y afines. Por ello, el
endocanibalismo era al mismo tiempo un acto de amor, compasién y autoproteccion.

[32] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

consumo: la primera busca la adquisicion de principios de subjetivacion
para la produccion ontoldgica de personas; la segunda implica la ex-
traccidn previa de esos mismos principios para asegurar el crecimiento
vegetativo del individuo. El desarrollo de capacidades reproductivas de
la persona depende de un excedente de agencia, el cual esta asociado
con la posicion de predador, porque la predacion es un acto subyugante
que determina quién detenta el punto de vista en una relacion. La pre-
dacién es un momento de un proceso productivo dirigido a controlar
sujetos-otros para producir nuevos sujetos en casa.

Fausto (2002) propone explorar la relacion entre predacion y co-
mensalidad, tratandolas como formas distintas de produccién de
personas y socialidad relacionadas con la produccién del parentesco.
Para ello distingue el canibalismo (comer a alguien) de la comen-
salidad (comer con y como alguien). Senala que en las cosmologias
amazodnicas existe una indistincion ontolégica entre humanos, ani-
males, dioses y espiritus en la que todos son considerados personas.
Esto plantea algunos problemas, pues si predar animales equivale a
matar personas, la caza cae en el terreno de la guerra; si ambos feno-
menos se inscriben en el campo de las relaciones sociales entre sujetos
dotados de intencidn, el consumo alimenticio se transforma inmedia-
tamente en canibalismo. En ese sentido, la predacién es un vector de
socialidad transespecifica (humanos y animales estan inmersos en un
sistema sociocésmico) en el cual el objeto en disputa es la direccién de
la predacién y la produccién del parentesco. Por ejemplo, la enferme-
dad entendida como un proceso peligroso de alteracion en el que el
humano estaria siendo predado y familiarizado por la especie animal
agresora muestra que la enfermedad seria la predacion familiarizante
de los animales. La predacion esta asociada al deseo cosmico de pro-
ducir parentesco, pues todo movimiento de apropiacién inicia otro
proceso de fabricacion-familiarizacion. La comensalidad es un vector
de identidad, y muestra quiénes son personas de una misma especie.
La comensalidad completa el proceso de transformacion; para comer
un animal de caza hay que despojarlo de su capacidad de actuar y de
entrar en relacion con otro pues, de no hacerlo, el cazador podria ini-
ciar un proceso de familiarizacion con la especie animal.

Toda devoraciéon del Otro es canibal si se come la condiciéon de
persona de la victima, mientras que el consumo no canibal supone

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [33]



[34]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

un proceso de reduccion de la presa a objeto. Esto quiere decir que en
las presas o en los enemigos siempre existe una parte-sujeto, o par-
te-jaguar, y una parte-objeto, o parte-presa: para consumirlas como
alimento es necesario deshacerse de su parte-jaguar. En ese sentido, el
canibalismo podria redefinirse como la parte activa o parte-sujeto del
otro; por ende, en el caso de los tupinamba nunca existié canibalis-
mo sino antropofagia, puesto que el matador de la victima consumia
la parte-sujeto del cautivo, y el resto de la aldea consumia la parte-ob-
jeto, produciendo una condicién comun en la cual los comedores se
identificaban. El consumo de animales de caza tampoco seria canibal
porque la similitud entre humanos y animales se da en el alma, y solo
se consume el cuerpo, la parte-objeto.

Viveiros de Castro (2002) dice que existe una omnipresencia del
canibalismo como horizonte predicativo de toda relacion con el Otro,
ya sea matrimonial, guerrera o comedora. También afirma que la caza
es un modo de guerra ya que, ante todo, es una relacion entre sujetos;
asi guerra y caza, antropofagia y zoofagia estan muy proximos. A su
vez, el chamanismo seria la continuacién de la guerra por otros me-
dios, no por violento sino porque es comunicacién con otros sujetos
no-humanos. También seria correcto decir que la guerra es la conti-
nuacion del chamanismo por otros medios.

Viveiros de Castro (2002) afirma que la necesidad de la afinidad es
la necesidad del canibalismo, ya que hay un englobamiento jerarquico
del interior del socius por su exterior; o sea, del parentesco, via afini-
dad potencial, por la enemistad; del orden local del matrimonio por el
orden global de los intercambios simbélicos (en los que circulan partes
de cuerpos y propiedades metafisicas); de la sociologia por la cosmolo-
gia; de la semejanza por la diferencia. Afinidad y canibalismo son los
dos esquemas sensibles de la predacion generalizada, que es la moda-
lidad prototipica de relacién en las cosmologias amerindias. Entonces,
la relacion predicativa entre sujeto y objeto es la predacion y la incor-
poracién (entre afines, humanos y animales, humanos y espiritus,
vivos y muertos, hombres y mujeres, y entre enemigos). La afinidad es
un caso particular de canibalismo porque este es una relaciéon esen-
cialmente social: es preciso afinizar para incorporar. Las relaciones de
predacion engloban las relaciones de produccion; por ello, la econo-
mia de intercambios simbdlicos ligada a la creacion y destruccion de

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

componentes humanos circunscribe y determina la economia politica
del matrimonio y de la localizacion de recursos productivos, la cual
debe ser vista como una de las incidencias del orden de la socialidad
canibal. Los afines son inevitables para conseguir esposas, y los ene-
migos son indispensables para la produccion social de los muertos, y a
veces de los vivos; asi, los afines potenciales son el puente que liga esas
dos fases de socialidad. El intercambio amazonico es predacion onto-
légica: es constituciéon inmanente y subversion intrinseca del interior
por el exterior. Canibalismo es un principio, es una ausencia de reci-
procidad siempre latente.

Descola (1993) pone en duda la generalizacién de Viveiros de
Castro segun la cual la afinidad engloba las relaciones con otros gru-
pos locales y se ve ella misma subordinada a la predacién canibal de
los enemigos; en esta ultima, que es una relacién mas totalizante, la
afinidad es una codificacion especifica. Descola afirma que el caniba-
lismo esta universalmente presente como metafora en la Amazonia,
pero no cree que sea dominante como valor y categoria de relacion en
todos los lugares; por ejemplo, entre los jivaro, la practica de reduccion
de cabezas esta dirigida al acceso a los poderes de fertilidad, para mu-
jeres y cultivos, tomados de los afines potenciales. Ademads, la afinidad
ideal (término de un continuum y quintaesencia de la relacion canibal)
puede ser reemplazada perfectamente por su inverso simétrico, la con-
sanguinidad ideal de la exofiliacién, sin que se anule la pertinencia de
la predacion en otros niveles como fundamento ideoldgico de las rela-
ciones con los afines potenciales o la caza. Entonces, mas que ver en la
afinidad y la predacion el esquema panamazonico condicionante de la
sumision de lo local (interior) por lo global (exterior), Descola percibe
una inestabilidad estructural entre la polaridad consanguinidad-afini-
dad, y las posibilidades diferentes de englobamiento de la una y la otra
para entender la diversidad morfologica y cosmoldgica de las socieda-
des de la region.

Por su parte, Overing (1993) sefiala que, a pesar de que los piaroa
tienden a negar cualquier forma de violencia y dominacion en su vida
cotidiana, el idioma del canibalismo permea todo su pensamiento so-
bre las relaciones sociales en general: relaciones entre dioses, dioses y
humanos, humanos y animales, afines, competidores politicos, socios
comerciales en redes de intercambio, y entre los piaroa y cualquier otra

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [35]



[36]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

gente. Dado que en tiempos miticos la primera relacion social fue en-
tre predador y presa, los piaroa entienden cualquier tipo de actividad,
creativa y productiva, como fundada sobre fértiles y predatorias, capa-
cidades canibalisticas. Dichas capacidades fueron dadas a los humanos
bajo la forma de armas y herramientas orientadas hacia una predacion
civilizada que se pierde en la muerte. Asi, los piaroa se conciben a si
mismos como predadores y a la vida como un proceso predatorio.

De acuerdo con Overing (1986), tanto la enfermedad como la
muerte son procesos canibalisticos®, ya que morir es una forma de ser
comido, asi como el matar es una forma de canibalismo. De manera
semejante, la relacion con plantas y peces, simbolicamente una rela-
cioén de afinidad, seria una forma de exocanibalismo, mientras que con
los animales terrestres, parientes simbdlicos, habria un endocaniba-
lismo. Ambas modalidades serian parte de un intercambio reciproco
porque peces y animales pueden convertirse en predadores de sus pre-
dadores. Entonces, el discurso piaroa sobre el canibalismo sirve para
ordenar las relaciones sociales entre grupos y con los seres de la na-
turaleza, al mismo tiempo que hace parte de una metafisica sobre la
naturaleza de la vida social centrada en el peligro y la necesidad del
Otro, el afin, para la perpetuacion del grupo social.

Vilaga (2002) sigue la direccién de Viveiros de Castro y sugiere
que el exterior es una parte constitutiva de las relaciones de parentes-
co en la Amazonia porque dichas relaciones tienen a la alteridad como
punto de partida, lo cual muestra una alteridad interna a la consubs-
tancialidad (o sea, a la identificacion). La produccién no solo implica la
necesidad de capturar identidades y potencias del exterior, sino tam-
bién que la humanidad es una posicidn, esencialmente transitoria,
producida continuamente en un universo variado de subjetividades
que incluye a los animales. Por ello, las unidades sociales son defini-
das como resultado de un didlogo que involucra a diferentes tipos de
seres. La produccion del parentesco no puede reducirse a actos de so-
ciabilidad ya que debe reconocerse que el canibalismo y la predacién
son formas igualmente efectivas de producir parientes.

8 A.C. Taylor (1996) afirma que, en las cosmologias amazénicas, la diferencia
entre enfermedad y muerte es de grado, lo cual implica que ambas son vistas
como procesos relacionados por series de metamorfosis, y no como condiciones
ontoldgicas distintas.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

Analizando a los wari’, Vilaga (1992, 1998, 2000) afirma que hay
una diferencia entre las practicas de canibalismo guerrero y de cani-
balismo funerario en este grupo. En el primero, idealmente son los
humanos verdaderos, o wari’, quienes ocupan la posicion de preda-
dores, mientras que los animales de caza y los enemigos ocupan la
posicion de presas, lo cual equivale a decir que los predadores son
humanos y las presas son no-humanos. Sin embargo, las posiciones
son reversibles porque la relacion se da entre sujetos equivalentes. La
predacion define posiciones diferenciales dentro de un continuum de
humanidad. En el canibalismo funerario, la posibilidad de ser comi-
da es la prueba irrefutable de no humanidad, por eso los wari’ dejaban
podrir los cuerpos de sus parientes muertos para que luego fueran co-
midos por sus cuiiados, ya que se buscaba la diferenciacion entre vivos
y muertos; esto no era facil para los parientes, quienes solo asimilaban,
meses después, que el muerto ya no era humano sino presa, durante el
final del ritual de luto, al comer una presa identificada con el pariente
muerto. Como los muertos generalmente se conciben en la Amazonia
como signos de alteridad radical (Carneiro da Cunha, 1978), pueden
identificarse con enemigos y animales; es decir, con términos de una
relacion predatoria. Ambos tipos de canibalismo actian para producir
una relacion especifica entre el que come y el que es comido, entre pre-
dador y presa, y entre humanos y no-humanos.

LOS MAKUNA Y EL CANIBALISMO CHAMANICO

Como pudimos ver con claridad, entre otras cosas, el canibalis-
mo define grupos sociales y posiciones ontoldgicas, aunque opera de
maneras particulares y diferentes en cada grupo. Desde el punto de
vista comparativo, lo interesante es que los trabajos citados provienen
de diferentes regiones de la Amazonia; asi que mi argumentacion, a
partir del caso makuna, pretende mostrar una de las variedades del
canibalismo en el noroeste amazonico, en la familia lingiiistica tuka-
no oriental.

Los makuna o gente de agua (ide masd) habitan en las selvas del
Vaupés colombiano. Como los demas grupos tukano oriental, poseen
un sistema de filiacion patrilineal y de alianza simétrica prescriptiva.
Estan organizados en clanes exogamicos ordenados de mayor a me-
nor por nacimiento mitico a partir del lugar del cuerpo de la anaconda

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [37]



[38]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

ancestral (Idehino o anaconda de agua), del cual surgieron; la residen-
cia es patri/virilocal, subsisten de la agricultura itinerante, la caza, la
pesca y la recoleccion. Su asentamiento caracteristico es el de malocas
dispersas, aunque en la actualidad la mayoria de personas se encuen-
tran viviendo en aldeas, donde la preeminencia de la vida ritual asi
como la de los especialistas tradicionales (maloquero, cantor, chamaén,
cazador, etc.) no ha desaparecido y sigue ocupando el lugar central de
la vida social, a pesar del contacto con la sociedad dominante y del
surgimiento de nuevos especialistas, como profesores, lideres locales y
promotores de salud.

Como el sistema de filiaciéon de los tukano oriental (y de sus
vecinos arawak y maku del noroeste amazdnico) es patrilineal, su
organizacion social es tnica en toda la Amazonia, donde en gene-
ral predominan los sistemas cognaticos. Esto implica que cada grupo
tukano posee una serie de posesiones materiales y espirituales aso-
ciadas a la patrilinealidad: como un territorio especifico, reservas de
caza y pesca, una casa de nacimiento, una casa de muerte, objetos de
cultura material, instrumentos sagrados, rituales propios, cantos, en-
cantamientos, comidas, parafernalia ritual, etc., Ginicas e inalienables
que les fueron legadas por los dioses al terminar la creacién del mun-
do. Por ese motivo, se busca preservar siempre la identidad del grupo,
pues las identidades para sus miembros son transmitidas interna y
verticalmente por los nombres de los ancestros muertos, y estan re-
lacionadas con todas las posesiones del grupo. Esto implica que los
grupos tukano no requieren, como en el resto de la Amazonia, de una
apropiacion tan intensa del exterior para definir las unidades sociales,
lo cual no significa que ello no ocurra en algunos casos: por ejemplo,
con la apropiacion de conocimientos chamanicos provenientes de se-
res no-humanos, asi como de los elementos y conocimientos llevados
por los blancos.

Los makuna se refieren a los miembros de los demads grupos como
hermanos mayores y menores (bai, kia) cuando existen lazos de paren-
tesco mitico y hay prohibicién matrimonial, y como cufiados (teriii),
haciendo referencia tanto a aliados como a afines potenciales. Esto
significa que, con excepcion de los blancos clasificados como extran-
jeros (gawa), solo existen las posibilidades de ser consanguineo o afin,
y ningun grupo es clasificado como enemigo (wahaku), a pesar de que

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

exista una tension grande con afines potenciales, quienes podrian rap-
tar mujeres o robar bienes rituales; solo es enemigo aquel o aquellos
que mataron a un miembro del grupo y de quien o quienes hay que
vengarse. Asi, la enemistad no es una posicion estructural fija sino una
potencialidad o posibilidad, lo cual crea diferencias con los argumen-
tos de Viveiros de Castro.

Como la sociedad no estd completa sin entender sus interaccio-
nes con los no-humanos (animales o espiritus), los makuna creen que
todos los seres no-humanos que pueblan su universo forman grupos
sociales, viven en malocas, estan organizados como la gente, poseen
sustancias particulares que componen cada tipo de seres (véase Cayon,
2006), y que son conceptualizadas como pinturas y ornamentos ritua-
les. Ellos consideran que los no-humanos son personas; entonces, las
relaciones entre humanos y no-humanos tienen un caracter social. La
idea es que siempre se interactiia entre personas: plantas, animales y
peces son considerados como gente con cualidades humanas, quienes
se visten con wawe, una ropa o camisa, que les da su apariencia ex-
terior, y que pueden cambiar para transformarse indistintamente en
varios seres. Dichas relaciones sociales estan reguladas por el principio
de reciprocidad simétrica que gobierna las relaciones de intercambio
matrimonial con los afines.

Los makuna formulan ontoldgicamente las interacciones interespe-
cificas de predacion en términos alimenticios por medio de una cadena
trofica cosmica, como propone Arhem? (1993, 1996). Dicha cadena tréfica
esta compuesta por tres categorias principales: yai (jaguar), masd (gen-
te) y wai (pez). La categoria masd hace referencia a que cada ser, desde su
propio punto de vista o “perspectiva”, es gente y pertenece a una socie-
dad con caracteristicas humanas. Entonces, cada especie ve a su alimento
como wai, ya que la comida prototipica de los humanos es el pescado vy,
por la misma razén, percibe a sus predadores como yai, pues el jaguar es
el predador por excelencia de la selva. Los peces, los animales de caceria,
los productos cultivados y silvestres son la comida humana, y genérica-
mente se clasifican como wai; los humanos pueden ser el alimento de

9 Fueapartir delos argumentos de Arhem (1993) que Viveiros de Castro (1996), con una
mirada critica, se inspird para formular el perspectivismo. Por cuestiones de espacio,
no voy a entrar en discusion con dicha formulacion.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [39]



[40]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

los predadores o de los espiritus, es decir, que ellos nos ven como su wai.
Por ejemplo, los peces (masd desde ellos mismos) ven a los insectos, a las
semillas, a otros peces y al detritus como su wai, mientras que al pesca-
dor humano lo ven como su yai. Como en la cadena tréfica participan
espiritus y seres de otros niveles cosmologicos que pueden predar a los
humanos, se evidencia la existencia de una ecologia del cosmos. La idea
de la cadena tréfica cdsmica pone de presente el principio de predacion
ontolégica del que hablan Albert (1992) y Viveiros de Castro (1996) y pro-
pone los términos de una clasificacion ontologica de las relaciones entre
los seres.

Hay una diferencia lingiiistica cuando se habla de los predado-
res de animales de caza y peces, y de los predadores de humanos. En
el primer caso se utilizan términos como waibiikiira yaia (jaguares de
animales de caza), wai yaia (jaguares de peces), waibiikiira bare (come
animales de caza) y wai bare (come peces), mientras que en el caso ex-
clusivo de humanos se usa el término masd bari masd (gente come
gente). Esto quiere decir que el término para canibal es masd bari
masd, lo cual diferencia el tipo de predacion sufrida por los humanos
de la de los no-humanos, y establece que, al contrario de lo que afir-
man Vilaga y Fausto, predador y presa mantienen simultdneamente su
condicion de sujetos.

Los masa bari masa son concebidos de varias maneras, siempre
como predadores: pueden ser jaguares que devoran a las personas en
forma de enfermedades, chamanes transformados en cualquier tipo de
predador, o espiritus; aunque el término también se le da a los guerreros
y alas personas encargadas de abrir la tumba y enterrar a un muerto, las
cuales se perciben como chulos. En relacidon con las enfermedades, las
acciones de los masd bari masda son resultado de diversas situaciones,
como no bendecir chamanicamente las presas de caza, matar en exceso
animales de una misma especie, no intercambiar vitalidad con los es-
piritus tutelares de los no-humanos, pescar, cazar o recolectar en sitios
sagrados (lugares considerados malocas de no-humanos), acumular
grasa en el cuerpo por el consumo de alimentos prohibidos, no cumplir
los resguardos y ciertas restricciones alimenticias y sexuales, salir a la
selva con la menstruacion, tocar los ornamentos rituales en momentos
inadecuados, etc. En este caso, esos jaguares pueden ser los espiritus de

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

Yurupari® o cualquier ser no-humano que invierta su posicion dentro
de la cadena trdfica cosmica, pero lo mas interesante es que las personas
que son victimas de ellos suefian que estan llegando unas personas para
atacarlos con flechas, lo cual evoca un ataque guerrero.

También pueden ser masa bari masa los chamanes del mismo o
de otros grupos, quienes matan por medio de brujeria y de su poder
de conversion en jaguares. Ellos pueden utilizar cualquier medio para
atacar y matar personas; por ejemplo, si una persona muere ahoga-
da porque se volteo la canoa, se dice que un jaguar fue quien la comié
porque el chaman se valié del agua, mas precisamente de los jagua-
res del agua (ide yaia), para matarla. Lo mismo ocurre con la mayoria
de accidentes y muertes repentinas. Es interesante que, entre los es-
pecialistas chamanicos, el unico que recibe dichas acusaciones sea el
yai (jaguar). Esta especialidad siempre es ofrecida por los makuna a
algunos de sus cufiados (Cayon, 2002), pues tienen una finalidad de
proteccion: pueden utilizar la vista de jaguar tanto para defender a la
comunidad de ataques de chamanes enemigos, como para chupar las
enfermedades del cuerpo de los pacientes. Dichos especialistas son
percibidos como un mal necesario porque curan y matan, ademas de
ser visitantes frecuentes de las casas de los no-humanos, de donde ro-
ban objetos y poderes que deben pagar con la vida de otras personas.

Los chamanes son figuras importantes de la alteridad, no solo
por ser afines sino por su proximidad a otros seres. Los yaia, como su
nombre lo indica, son potencialmente canibales, aunque esto no signi-
fica que sea un privilegio exclusivo de ellos; cualquier accién orientada
por cualquier tipo de chamdn para provocar una muerte es un acto de
devoramiento, sea movilizando ciertos seres (como enfermedades, es-
piritus, predadores o elementos de la selva) o porque ellos mismos se
encargan de hacerlo. En realidad, para los makuna matar es comer,
asi que podriamos hablar de la existencia de un canibalismo chama-
nico, que es, quizas, la forma mas difundida. Este tipo de canibalismo
permite el cumplimiento del ciclo vital y hace que el iisi (alma) de la

10 Yurupari es la fuerza creativa del cosmos que esta depositada en las flautas sagradas
usadas durante el ritual de iniciacién masculina: las flautas sagradas contienen
espiritus-jaguares que ensefian el conocimiento de las especialidades sociales a los
iniciados. Dichos jaguares ejercen control social: vigilan el cumplimiento de las
reglas culturales concernientes al consumo de alimentos permitidos.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [41]



[42]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

persona muerta se vaya a la casa de la muerte del grupo y pueda here-
dar su nombre a algin nuevo bebé, siempre y cuando el iisi del muerto
no sea enviado como pago a los espiritus por el robo de poderes cha-
manicos de sus casas. Desde el punto de vista positivo, el canibalismo
chamanico es cercano a la caza, mientras que desde el punto de vista
negativo, se aproxima a la guerra.

La caza (seabari) se concibe como un intercambio de vitalidad
(iisi wasoare) entre humanos y animales. Dicho intercambio se formu-
la en un lenguaje metaférico de seduccion en el que los animales son
mujeres esposables, tanto como en un lenguaje escatoldgico que con-
vierte a la muerte en vida. Cuando cotidianamente un cazador mata
a una presa y algin miembro de su familia tiene restricciones para
comer ese animal aunque potencialmente ya puede consumirlo, debe
hacer bare keare (bendicién de comida) cuando llega a su hogar; dicha
bendicién reune mentalmente las pinturas y ornamentos del animal
—concebidos como sus armas y defensas (o sea, los componentes de
su persona)— para ser enviados a la maloca de los animales. Con ello,
el alma o principio vital (iisi) del animal produce el nacimiento de un
nuevo animal, al tiempo que la comida se vuelve segura para el con-
sumo humano (Arhem, Cayoén, Angulo y Garcia, 2004). Si esto no se
realiza, los animales pueden cobrar una vida humana como pago por
las presas que se han tomado, y un alma humana se transforma en
objeto ritual en la casa de los animales. En términos de Fausto (2001,
2002), esto podria verse como predacion familiarizante, pero vale acla-
rar que es solo uno de los miembros de la familia del cazador infractor
quien va a servir como pago a los animales; asi que no se puede decir
que haya una acumulacién de la parte-sujeto de la presa en todos los
miembros de la familia que coman de la presa, porque ello implicaria
la muerte de los implicados en el consumo, sino que se hace un ajuste
de cuentas que reinicia el proceso de intercambio reciproco entre el ca-
zador y los animales.

Ahora bien, cuando se requieren excedentes de carne para cele-
brar rituales es necesario cazar en los sitios considerados como casas
de los animales. Para que ello no conduzca a muertes, el chaman debe
hacer un intercambio con el espiritu duefio de la casa. El chaman so-
licita masa de yuca brava o de frutas silvestres y a cambio ofrece una
cuya con coca y tabaco; el espiritu ordena a los “trabajadores” de su

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

casa que elaboren el pedido del chaman. Después de cerrado el acuer-
do, el chaman envia a uno o varios cazadores al lugar para que recojan
la masa de fruta o de yuca; al matar a los animales se dice que en rea-
lidad se estan recogiendo los canastos con masa, pues no se estan
matando personas y la regeneracion de las presas tomadas depende de
la coca y el tabaco ofrecidos por el chaman. Entonces, en esos ritua-
les las personas no comen carne sino “masa de frutos”, lo cual elimina
cualquier pretexto de conflicto entre las partes; se concibe como una
participacién activa de los animales en los rituales humanos; no es en
si un proceso de objetivacion total de las presas.

Si no hay de por medio negociacion y se caza en lugares que son
considerados como casas de los animales, es como entrar en una malo-
ca de otro grupo étnico y matar a un individuo o robar una mujer. Esta
agresion provoca la reaccion de los duefios espirituales de la maloca,
quienes deben vengarse, matando o robando a una persona, para com-
pensar el dafio. Asi, opera la misma logica de la enemistad que entre
grupos étnicos. Podemos ver que la guerra es el resultado del rompi-
miento de la reciprocidad simétrica, acto que indica quiénes son los
enemigos hasta el momento en que se recompongan los lazos de reci-
procidad o se extermine a alguna de las partes.

Aunque muy diferentes en sus técnicas y armas, en un sentido,
la caza y la guerra se parecen. La guerra (guari) se concibe como una
fuerza componente del cosmos, ya que, bajo ciertas condiciones, puede
convertirse en un estado permanente en el que va a prevalecer la ani-
quilacion. No obstante, si la guerra se sabe manejar, va a conducir a la
expansion de las relaciones de intercambio matrimonial o a la refor-
mulacién de las relaciones de parentesco entre los grupos involucrados.
Asi, la guerra bien llevada se parece a la caza y produce vitalidad, mien-
tras que al contrario solo va a dejar destrucciéon. Aunque los makuna
seflalan que nunca han sido guerreros, en el pasado estuvieron involu-
crados en confrontaciones cuando fueron provocados.

A diferencia de la caza, la guerra siempre requiere del chamanis-
mo, recordando la conexién hecha por Viveiros de Castro. La accién
chamanica para la guerra consiste en convertir a los guerreros en ja-
guares porque van a hacer masd siare (matar gente). La transformacion
se hace después de un ritual de guerra en el que los guerreros comen
un aji curado especialmente para llenarse de guari oka (palabra o

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [43]



[44]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

poder de guerra), con lo que el chaman les pone una “camisa de ja-
guar” y les prohibe comer cualquier cosa después de matar hasta que
dicha “camisa” no les sea retirada. De esta forma, los guerreros matan
sin compasion y comen el iisi (alma, principio vital) de sus enemigos,
razoén por la cual deben esperar una curacion, iniciar un resguardo
y seguir algunas restricciones para comer de nuevo; de lo contrario,
todo alimento consumido va a ser como comer carne humana y todas
las defensas chamanicas de los enemigos muertos terminaran matan-
dolos rapidamente.

Por causa de ese canibalismo guerrero, que siempre es simboélico
pues nunca implica el consumo real de carne humana, los enemigos
muertos no van a la maloca de muerte de su grupo, sino que desapare-
cen del mundo sin dejar memoria alguna, sin transmitir sus nombres
a sus descendientes y dejando en peligro la supervivencia de su grupo.
Por su parte, el consumo del iisi de los enemigos en apariencia no nu-
tre ni fortalece las cualidades reproductivas de los guerreros, ya que al
ser nada mas que comida para los jaguares de la guerra (guari yaia) sus
propiedades “alimenticias” se van junto con las “camisas”. Entonces,
este tipo de canibalismo expresa un estado extremo y completo de pre-
dacién que puede ser alcanzado por cualquier ser y por la sociedad, un
auténtico devenir jaguar, resultante de la ruptura de la reciprocidad:
este canibalismo marca el limite socio-cosmolégico fundamental que
estructura la vida social, un extremo nunca deseable.

En sintesis, tanto el canibalismo chamanico como el canibalismo
guerrero implican la transformacion de humanos (chamanes y guerre-
ros) en jaguares; es como si para matar y comer a otro humano fuera
necesario ser un jaguar. Ambos tipos de canibalismo producen trans-
formaciones ontoldgicas y, en el fondo, hacen referencia al destino de
las almas (los enterradores se consideran como masa bari masda porque
conducen al muerto a su destino); por ello, se relacionan con la caza y
la guerra. Para morir se necesita del Otro, de una alteridad canibal que
realice la predacion ontologica, mientras que para nacer se requiere de
la alteridad de los afines. Justamente es por el hecho de tener humanos
transformados en jaguares que el término masd bari masd adquiere sen-
tido, pues literalmente son gente que come gente. Sin embargo, puede
pensarse que el canibalismo chamanico engloba al canibalismo guerre-
ro, ya que en la guerra el chaman que cura a los guerreros (guari kumu)

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

come el iisi del grupo atacado antes del ataque propiamente dicho. Me
parece que para los makuna el canibalismo es esencialmente chamani-
co, y tiene dos manifestaciones diferentes: una destructiva, asociada a la
guerra cuando se come el principio vital de la victima, y otra regenera-
tiva, asociada a la caza; este ultimo punto destaca el poder creativo que
tiene el canibalismo, como sefiala Overing (1986).

La caza y la guerra son los dos polos de un esquema general de
predacion ontoldgica que implica siempre comer y matar como un
acto unico. Los makuna aseguran que comer es una forma de dar vida,
y que los predadores tienen el poder de regenerar a sus presas; de ahi
el vinculo inseparable entre matar y comer como parte de un mismo
acto. Como la regeneracion de las formas de vida es la labor chama-
nica primordial dentro de esta sociedad (Cayon, 2002), se refuerza la
idea del canibalismo chamanico. Ahora bien, sabemos que la caza y
la guerra pueden transformarse la una en la otra dependiendo de si
la orientacion es regenerativa o destructiva, lo cual significa que la
predacion es en realidad una forma de reciprocidad. En consecuen-
cia, el canibalismo funciona como un operador sociocosmologico, que
funciona como un marcador que, de acuerdo con la negacion o la afir-
macion de la reciprocidad, define las relaciones sociales posibles.

CONSIDERACIONES FINALES

En la discusidn del canibalismo en el noroeste amazdnico, el caso
makuna obliga a considerar con mayor detenimiento ala caza. A pesar
de que la caceria es un acto predatorio, esta practica no puede ser en-
tendida sin el papel fundamental que en ella tiene el chamanismo. La
existencia de las bendiciones de comida (bare keare) y de los intercam-
bios de vitalidad (iisi wasoare) entre los chamanes y las malocas de los
animales para reproducir a los no-humanos ponen de presente el tema
de la regeneracion de la vida. Arhem (2001) ha sugerido que las practi-
cas chamanicas relacionadas con la caza pueden verse como un tipo de
horticultura masculina, en la que los chamanes “plantan” y “cultivan”
simbodlicamente sus presas animales. De esta manera, no seria apro-
piado para el noroeste amazénico considerar a la caza y la predacion
como el idioma conceptual predominante ya que este podria ser en-
globado por un lenguaje asociado con la agricultura, en la que primala
sucesion, el cuidado, el crecimiento y la regeneracion. Por eso, la caza

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [45]



[46]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

es una forma de relacién entre humanos y no-humanos basada en la
reciprocidad; por ello la guerra con los animales es una imposibilidad.

En realidad, el pensamiento makuna exalta la generacion de vida
y los procesos vitales. Los makuna conocen bastante bien el lado os-
curo: la guerra y la aniquilacién; por este motivo tratan de mantenerse
alejados de alli. La simple posibilidad de incurrir en un estado extremo
de guerra aniquiladora entre los humanos refuerza la imposibilidad
de proyectarla a los no-humanos, pues si ellos fueran aniquilados ce-
saria la existencia humana. La predacién y la guerra son una forma
de autoafirmar los principios y valores anclados en la reciprocidad,
que parece estar formulada en términos mas cercanos a la agricultu-
ra. De hecho, la agricultura también proporciona los modelos de la
reproduccién humana, de la complementariedad de los sexos, de los
intercambios matrimoniales y rituales entre diferentes grupos y de
la forma de relacién adecuada entre humanos y no-humanos (véa-
se Cayon, 2001). Debemos identificar las maneras como se alternan
y articulan los esquemas conceptuales fundamentados en la caza y la
agricultura, la predacién y la reciprocidad en el noroeste amazdnico
para contrastarlos con el resto de la Amazonia.

Al analizar el canibalismo entre los makuna, con sus multiples
conexiones, he mostrado que se encuentran muchas de las correspon-
dencias tematicas presentes en otros grupos amazdnicos. Sin embargo,
al proponer que la predacion es una forma de reciprocidad, idea que
merece ser explorada y reflexionada con mayor detenimiento, y que la
predacién canibal no necesariamente elimina la condicién de sujeto
de los implicados, es posible que algunas de las explicaciones actua-
les de la etnologia amazonica sean enriquecidas y revisitadas. Aunque
es posible reconocer una matriz amazonica sobre el canibalismo, para
acceder a un panorama mds completo del fenémeno es necesario revi-
sitar sus variaciones.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Albert, B. (1990). On Yanomami Warfare: Rejoinder. Current Anthropology,
31(5), 558-563.

Albert, B. (1992). A Fumaga do metal: historia e representagdes do contato entre

os yanomami. Anudrio Antropoldgico, 89, 151-189.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

Arhem, K. ([1990] 1993). Ecosofia makuna. En F. Correa (Ed.), La selva
humanizada: ecologia alternativa en el tropico hiimedo colombiano
(pp- 109-126). Bogota: ICAN-CEREC.

Arhem, K. (1996). The Cosmic Food-Web: Human-Nature Relatedness in the
Northwest Amazon. En P. Descola y G. Palsson (Eds.), Nature and Society
(pp- 185-204). London: Routledge.

Arhem, K. (2001). Ecocosmologia y chamanismo en el Amazonas: variaciones
sobre un tema. Revista Colombiana de Antropologia, 37, 268-288.

Arhem, K., Cayon, L., Angulo, G. y Garcia, M. (Comps.) (2004). Etnografia
makuna: tradiciones, relatos y saberes de la gente de agua. Bogota:
Universidad de Gotemburgo e Instituto Colombiano de Antropologia e
Historia (ICANH).

Carneiro da Cunha, M. (1978). Os mortos e os outros: uma andlise do sistema
funerdrio e da nogdo de pessoa entre os indios krahé. Sdo Paulo: Hucitec.

Carneiro da Cunha, M. y Viveiros de Castro, E. (1990). Venganza y
temporalidad: los tupinambad. En R. Pineda y B. Alzate (Eds.), Los
meandros de la historia en Amazonia (pp. 179-206). Quito: Abya-Yala.

Cayon, L. (2001). En la busqueda del orden cdsmico: sobre el modelo de manejo
ecoldgico tukano oriental del Vaupés. Revista Colombiana de
Antropologia, 37, 234-267.

Cayon, L. (2002). En las aguas de Yurupari: cosmologia y chamanismo makuna.
Bogota: Ediciones Uniandes.

Cayon, L. (2005). Resefia de “Cannibal Talk: The Man-Eating Myth and Human
Sacrifice in the South Seas” de Gananath Obeyesekere. Revista
Colombiana de Antropologia, 41, 271-277.

Cayo6n, L. (2006). Vivendo entre o ‘doce’ e o ‘forte™ natureza e sociedade entre
os makuna. Anudrio Antropoldgico, 2005, 51-90.

Clastres, P. ([1972] 1995). Crénica dos indios guayaki: o que sabem os aché,
cagadores nomades do Paraguai. Rio de Janeiro: Editora 34.

Clastres, P. ([1977] 2004). Arqueologia da violéncia: a guerra nas sociedades
primitivas. En P. Clastres, Arqueologia da violéncia: pesquisas de
antropologia politica (pp. 229-270). Sdo Paulo: Cosac y Naify.

Descola, P. (1993). Les affinitiés sélectives: alliance, guerre et predation dans
lensemble jivaro. LHomme, 33(2-4), 171-190.

Fausto, C. (2001). Inimigos fiéis: histéria, guerra e xamanismo na Amazonia. Sdo
Paulo: Edusp.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[471]



[48]

LUIS CAYON - Gente que come gente: a prop6sito del canibalismo...

Fausto, C. (2002). Banquete de gente: comensalidade e canibalismo na
AmazoOnia. Mana, 8(2), 7-44.

Fernandes, F. ([1952] 1970). A fun¢do social da guerra na sociedade tupinambd.
Sao Paulo: Pioneira da Universidade de Sao Paulo.

Lévi-Strauss, C. (1984). Canibalismo e disfarce ritual. En C. Lévi-Strauss,
Minhas palavras (pp. 140-148). Sdo Paulo: Ed. Brasiliense.

McCallum, C. (1996). Morte e pessoa entre os kaxinawa. Mana, 2(2), 49-84.

Obeyesekere, G. (1994). The Apotheosis of Captain Cook: European Mythmaking
in the Pacific. New Jersey: Princeton University Press.

Obeyesekere, G. (2005). Cannibal Talk: The Man-eating Myth and Human
Sacrifice in the South Seas. Berkeley y Los Angeles: University of
California Press.

Overing, J. (1986). Images of Cannibalism, Death and Domination in a ‘non
Violent’ Society. En D. Riches (Ed.), The Anthropology of Violence
(pp. 86-102). London: Basil Blackwell.

Overing, J. (1993). Death and the Loss of Civilized Predation among the Piaroa
of the Orinoco Basin. Homme, (126-128), 191-211.

Sahlins, M. (198y). Islands of History. Chicago: Chicago University Press.

Sahlins, M. (1996). How “Natives” Think: About Captain Cook, For Example.
Chicago and London: Chicago University Press.

Taylor, A. C. (1996). The Soul’s Body and its States: An Amazonian Perspective
on the Nature of Human Being. Journal of Royal Anthropological Institute
(N. S.), 2(1), 201-215.

Vilaga, A. (1992). Comendo como gente: formas do canibalismo wari. Rio de
Janeiro: Ed. UFR].

Vilaga, A. (1998). Fazendo corpos: reflexdes sobre morte e canibalismo entre os
wari’ a luz do perspectivismo. Revista Antropologia, 41(1), 9-67.

Vilaga, A. (2000). Relations between Funerary Cannibalism and Warfare
Cannibalism: The Question of Predation. Ethnos, 65(1), 83-106.

Vilaga, A. (2002). Making Kin out of Others in Amazonia. Journal of Royal
Anthropological Institute (N. S.), 8, 347-365.

Viveiros de Castro, E. (1986). Araweté: os deuses canibais. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar.

Viveiros de Castro, E. (1992). From the Enemy’s Point of View. Chicago: The
Chicago University Press.

Viveiros de Castro, E. (1996). Os pronomes cosmoldgicos e o perspectivismo

amerindio. Mana, 2(2), 115-144.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 19-49

Viveiros de Castro, E. (2002). A inconstincia da alma selvagem. Sdo Paulo:
Cosac y Naify.
Viveiros de Castro, E. (2010). Metafisicas canibales: lineas de antropologia

postestructural. Buenos Aires: Katz Editores.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [49]






Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

EROTISMO, SEXUALIDAD Y HUMOR EN LAS
DANZAS DEL ALTIPLANO BOLIVIANO

Eroticism, Sexuality, and Humor in the
Dances of the Bolivian Highlands

EVELINE SIGL*
Universidad de Viena - Austria

*sigleveline@gmail.com
Articulo de investigacion recibido: 23 de abril del 2012 - aprobado: 12 de junio del 2012

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda  [51]



EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

RESUMEN

El presente articulo analiza la importancia del erotismo, la sexualidad y el humor en las
danzas del altiplano boliviano. Demuestra que estos elementos performativos
no solo estan fuertemente interconectados, sino también intimamente
ligados a la sacralidad andina. La primera parte del texto esta dedicada a
los componentes humoristicos y lidicos del enamoramiento mediante la
danza, postulando que humory alegria forman parte del “erotismo andino”.
Mientras tanto, la segunda parte estudia el “transformismo ritual andino”,
que consiste en presentaciones dancisticas sumamente jocosas y fuertemente

sexuadas a cargo de hombres hetero y homosexuales disfrazados de mujer.

Palabras clave: altiplano, Bolivia, danzas, erotismo, humor, sexualidad,
transformismo ritual.

ABSTRACT

The article analyzes the importance of eroticism, sexuality, and humor in the dances
of the Bolivian highlands, showing that these performative elements are not
only strongly interrelated, but also intimately bound to the Andean conception
of the sacred. The first part of the text deals with the humoristic and playful
components of wooing thorough dance, suggesting that humor and happiness
are part of “Andean eroticism”. The second part studies “Andean ritual
transformism”, consisting in extremely funny and strongly sexual dance

presentations by both heterosexual and homosexual men dressed as women.

Keywords: highlands, Bolivia, dances, eroticism, humor, sexuality, ritual
transformism.

[52] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

INTRODUCCION

a fuerte conexion entre danza, sexualidad y reproduccion en

el altiplano boliviano podria conceptualizarse como “erotismo

andino”. El erotismo andino estaria constituido por el humor
y la alegria, el desafio de fuerzas entre los enamorados a través de la
musica, el canto, el baile, los juegos, las “molestias” e insinuaciones
sexuales de los bailarines (que constituyen un elemento jocoso de las
danzas), el “robo” de prendas y de mujeres durante el transcurso y al
final de las fiestas, la costumbre de visualizar cualidades personales
atractivas para una futura pareja en el baile, la escenificacion de la
hombria y la estética de la abundancia y la reproduccién en los atuen-
dos dancisticos. En este articulo voy a enfocar los elementos jocosos
y el transformismo, que se conectan con el humor y la sacralidad en
el mundo autéctono andino, en palabras de Martinez Soto-Aguilar
(2009). Antes de proceder con mi andlisis, hablaré de la metodologia
aplicada y haré una breve introduccion de la funcion ritual de las dan-
zas del altiplano, asi como de su relacion con las estaciones climaticas.

METODOLOGIA

El presente articulo es uno de los productos de un extenso estu-
dio de campo realizado entre el 2009 y el 2012. Se realizaron mas de
1500 entrevistas en fiestas y festivales indigenas realizados en el area
rural, en La Paz y en Oruro; en “entradas” (procesiones) folcloricas en
honor a un santo patrén o a una virgen; en presentaciones teatraliza-
das de ballets folcloricos y en diversos eventos de la comunidad GLBT'
llevados a cabo en la urbe pacefa. Los entrevistados eran bailarines,
directores de ballets y fraternidades, y dirigentes de diversas asocia-
ciones folcléricas.

Tras haber integrado varias agrupaciones folcléricas bolivianas y
dirigido mi propio ballet folclorico de danzas bolivianas en Austria en
anos anteriores, esta vez decidi abstenerme de la participaciéon como
bailarina para enfocar el discurso en las danzas bolivianas y los puntos
de vista emic. Dicho enfoque se realizé mediante diferentes técnicas
cualitativas de investigacion, desde entrevistas a profundidad hasta

1 GLBT es la sigla que denota a la comunidad gay-lesbiana-bisexual-trans. La T se
refiere a transformistas, travestis y transexuales.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [53]



[54]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

charlas informales solicitadas y no solicitadas por la investigadora
(véase Silverman, 2006, pp. 201y ss.). Aunque no bailé durante el tiem-
po mencionado, creo que las conversaciones informales son también
observacion participante y que resulta dificil establecer limites cla-
ros entre “observar”, “hablar” y “entrevistar” (véanse Lofland, 1971 y
Hammersley y Atkinson, 2007). En cuanto al analisis de los datos ob-
tenidos, me regi por los principios de la teoria fundamentada (Strauss
y Corbin, 1996), pasando de una fase exploratoria a un procedimiento
iterativo circular, desarrollando, evaluando y refinando constantemen-
te las categorias obtenidas a través de la codificacion abierta, enfocada
y axial. Los hallazgos presentados en este texto surgieron de un inten-
so contacto (y, por ende, también de una influencia mutua) entre la
investigadora y los investigados, constituyendo asi un texto que resu-
me las voces multiples que lo coconstruyeron (Clifford, 1983).

FUNCION Y ORGANIZACION DE LAS DANZAS
AUTOCTONAS EN EL CICLO PRODUCTIVO

Hablando en términos generales, la musica y la danza autéctonas
del altiplano boliviano estan inextricablemente ligadas a la agricul-
tura y a los fendmenos naturales. No importa si se trata de sembrar,
hacer crecer los primeros frutos, cosechar o producir chufio (papa lio-
filizada): cada una de estas actividades es acompanada por los rituales
correspondientes, que a su vez son inseparables de la musica, la danza,
la cancién y la poesia (véase también Gérard, 2010; Cavour, 2005, p. 64;
Quispe, 1996, p. 144; Stobart, 1994, pp. 35y ss.; Van den Berg, 1989, 1992).

Siguiendo el ciclo productivo agricola, musica y danza tienen que
acomodarse a las condiciones climaticas y a las estaciones del afio. El
ano estd dividido en una estacion de lluvia, jallu pacha, cuyo comienzo
ritual coincide con la fiesta de Todos los Santos, que se prolonga hasta la
celebracion de Anata/Pujllay/Carnaval; una estacion de helada, juiphi
pacha, la época de la produccién de chuio, y un tiempo caluroso, en
el cual comienza la siembra, lapak pacha. Jiuphi pacha y lapak pacha
conforman el tiempo seco (awti pacha).

El jallu pacha es una época fuertemente asociada con la ferti-
lidad y la femineidad (véanse, entre otros, CDIMA, 2003, pp. 12, 26 ¥
28; Stobart, 2010, p. 26; Baumann, 1994, p. 286); los rituales y las fies-
tas llevados a cabo durante esta época, que enfatizan el proceso de

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

crecimiento (Baumann, 1991, p. 5) y florecimiento de los sembradios,
terminan en los festejos de Anata/Pujllay/Carnaval, celebracion de
la precosecha. Anata/Pujllay/Carnaval se trata de un regocijo por la
abundancia, un momento en el cual “hacen bailar a la papa” (Van den
Berg, 1992, p. 229) cargandola en aguayos (pafios para cargar) multico-
lores junto a otros frutos, tallos, flores y ramas florecientes.

La palabras anata (aymara) y pujllay (quechua) significan juego;
durante el carnaval, al cabo del jallu pacha, hace referencia a numero-
sos juegos rituales (Gérard, 2010). Uno de esos juegos es el qurawt asifia
(arrojar frutas utilizando hondas), que describo mas adelante. “Juego”
en una buena parte de estas actividades se refiere a “medir fuerzas” entre
jovenes solteros que “juegan”, coqueteando y provocandose, en procura
de la risa, la fertilidad de las chacras y la fecundidad humana (Van den
Berg, 1989, p. 63). Existe un fuerte sentido de competencia, no solo en
los “juegos” sino también en las presentaciones musicales y dancisticas;
esa actitud competitiva se traslada a las comunidades y a sus parciali-
dades. Durante la colonia, la Anata precolombina se superpuso con el
carnaval cristiano, con el resultado de que ahora el fin de ambos marca
el principio de la estacion seca (awti pacha). Atwi pacha se relaciona con
el género masculino, con la cosecha y con el procesamiento y almacena-
miento de lo cosechado; durante dicha estacién ocurren festividades de
agradecimiento que facilitan el intercambio de los productos.

Hasta hace un par de décadas, la estacion lluviosa era considerada
como apropiada para el enamoramiento de los jovenes. A continua-
cion describiré dos danzas que retinen de manera ejemplar el coqueteo
y el humor.

HUMOR, SEXUALIDAD Y PERSONAJES EMBLEMATICOS

Enamorar, desafiar y jugar en tiempos

de lluvia: ghachwa (ghachwiri) y ch’utas

Entre las muchas danzas aymaras que se practican desde el mes
de diciembre hasta Anata/Carnavales, en febrero (aunque, en algunos
casos hasta Tentacidn? o incluso hasta Semana Santa), cabe destacar la

2 EnBolivia, como en Argentina y Guatemala, es usual denominar Domingo de
Tentacién, Domingo de Tentaciones o simplemente Tentacién al primer domingo

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [55]



EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

ghachwa, hoy mas conocida como ghachwiri, ‘quien baila’ ghachwa.
Estas denominaciones obedecen, segun Buechler (1980, pp. 96 y 99), a
un “rito de primavera” o de fertilidad, y, segtin Otero (1951, p. 241), a
una danza “de la iniciacion sexual”. Qhachwa o ghachwiri parecen re-
ferirse mas a la practica y funcion de la danza que a un determinado
género musical: existen ghachwiris en diferentes regiones del departa-
mento de La Paz, en las que se acompana con ritmos e instrumentos
diferentes. En todo caso, se trata de una danza de enamoramiento,
razdn por la cual, en la gran mayoria de los casos, es ejecutada por jo-
venes solteros (Paredes, 1913, p. 3).

Pero no solo es de coqueteo (Surco Toledo, 2009, s.p.; Paredes
Candia, 1991, p. 130), es también un baile de regocijo por el crecimiento
y la buena (pre)cosecha, un baile que establece una fuerte conexién en-
tre la sexualidad humana y la fertilidad de las tierras: se supone que la
alegria, el canto y la danza de las parejas jovenes “contagia” las chacras
y aumenta su productividad (véase Van den Berg, 1989, p. 64). Ademas,
el baile es considerado como un “juego”, es decir, anata. En ese “jue-
go” no faltan elementos burlescos: “comedias” que hacen reir, como el
“regateo” por mujeres en forma de subasta de mulas o matrimonios
bufos, lo que demuestra que la alegria forma parte integra del erotis-
mo andino (Carter y Mamani, 1989, pp. 197 v ss.; Buechler, 1980, p. 99).
Diaz Gainza, por ejemplo, menciona canciones “de caracter ‘erdtico’™
cuyos textos “contienen un sentido siempre irénico, festivo y picares-
co” y cuya coreografia “es mas licenciosa” (1977, p. 150). Lo confirmé

de la Cuaresma. Esta denominacion, en principio, recuerda que el Maligno tent6 a
Jests en el desierto. Sin embargo, en el contexto de las fiestas del altiplano boliviano,
esas tentaciones adquirieron un sentido de tentacion carnal que se expresa en los
raptos (consentidos y no consentidos) de mujeres y en la fuerte connotacién sexual
de los “diablos” durante la Anata/Carnaval que son expulsados de la comunidad
en la fiesta de Tentacion. Estos “diablos” pueden llamarse Supay, Paquma, Pujllay,
Anata Wayna (el muchacho Anata, la personificacién de la fiesta) o, en el contexto
urbano, Pepino; son seres espirituales que “tientan” a los jovenes y a los borrachos,
conduciéndolos a barrancos y a encuentros sexuales cuyo producto suele llamarse
hijos de carnaval o hijos del Diablo (p. e., Gérard, 2010; Zegarra, 2010; Rossells,
2009). El Anata Wayna o Paquma tiene el derecho a “llevarse” a las mujeres
jovenes; cuando un muchacho se “roba” a su enamorada en esas fechas, se dice que
la pareja “se ha paqumado” (Alejandrina Mareiio, trabajadora social quechua,
comunicacion personal, 8 de diciembre del 2011).

[56] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

Felipe Quilla, joven comunario’ y gestor cultural de Amarete, pro-
vincia Bautista Saavedra, en una entrevista realizada por mi el 16 de
noviembre del 2009:
A veces hacen también un poquito de chiste, ;no?, las muje-
res cantan una cosa que es real y los hombres responden con, mas
0 menos una especie de burla, ;no?, asi nomds, chiste para que se

diviertan, ;no?, jévenes asi, ;no?
¢ ¢

Luis Zarate, un joven integrante de un centro cultural, con an-
tepasados de Italaque, provincia Camacho, el 7 de julio del 2010, me
contd que: “el cortejo en todo caso es molestarse, al final de la danza
supuestamente se juntan [...] es alegre, es contento, tienen que bailar,
reir, alegrar, ese es el ghachwiri”.

Es un cortejo divertido en cuyo transcurso los jovenes se provo-
cany se desafian mediante coplas o agarrdandose y tratando de hacerse
caer: midiendo fuerzas, “no en plan de guerra sino, en relacién con
el acercamiento de los sexos y en tltima instancia con la fecundidad
humana” (Van den Berg, 1989, p. 63). Las danzas y las contiendas can-
tadas son un espectaculo para la comunidad presente: cuanto mas
violentas las caidas y cuanto mas audaces los versos, tanto mas jolgo-
rio en el publico, cuya risa alienta a los danzarines a continuar el juego
(véanse también Brachetti, 2005; Martinez, 2010).

Pero el ghachwiri no es la tinica danza en la que los limites entre
humor y erotismo parecen borrarse: sucede algo muy parecido con la
danza de los ch’utas, oriunda de la provincia Pacajes, pero hoy en dia
ya completamente urbanizada y difundida por todo el altiplano boli-
viano. El personaje que dio nombre al baile es notable: se trata de un
hombre cuyo traje profusamente bordado representa los surcos de la
papa con los brotes florecidos, la espiga de la cebada y la semilla del
ghanapaku, la margarita silvestre, el haba, la quinua, la cebada y todo
lo que florece en tiempo de lluvias (Cusicanqui, 2009, pp. 49 y ss.). Es
un atuendo que podria interpretarse en el sentido de la iconicidad pro-
puesta por Allen (1997): no solo representa los campos floridos sino

3 EnBolivia se denomina comunarios alos indigenas de pueblos y estancias rurales
(casas dispersas). Comunario es una categoria social opuesta a vecino, reservada
para la poblacién rural considerada mestiza.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [57]



[581]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

también anticipa y construye el deseado estado de la naturaleza. Eso
tendria sentido especialmente tomando en cuenta que antiguamen-
te la danza de los ch’utas ya se bailaba en noviembre, cuando recién
comienzan las lluvias fuertes y cuando toda la actividad ritual se con-
centra en la invocacion de la fertilidad y del crecimiento (Van den
Berg, 19874, p. 36; 1987b, p. 71). Al igual que el ghachwiri, se trata de
un baile que contiene elementos comicos: el ch’uta hace sus chistes en
aymara, hablando en falsete, escondiendo su rostro detras de una ca-
reta de alambre y “molestando” a las chicas, que son “conquistadas” a
manera de “juego”. La alegria derrochada en la danza no se opone a su
sentido ritual, mas bien forma parte de él. Como me explicara un bai-
larin de ch’utas, de Caquiaviri, en la fiesta del pueblo, el 17 de enero del
2010: “Se baila ch’uta en Caquiaviri porque tenemos que rendir culto a
la fecundidad, queremos que todos los cultivos que han sido sembra-
dos por aca puedan desarrollarse normalmente”.

Amalia Alvarez, organizadora de la fiesta en la misma localidad,
me dijo ese mismo dia que se bailaba “[...] para inicio de la cosecha.
[...] Es un agradecimiento a la buena cosecha, por eso al tata [San
Antonio Abad] se le ponen los primeros frutos de la papa”. La costum-
bre de colocar algunos de los frutos tiernos recién cosechados al santo
tiene su paralelo en la fiesta en honor a la Virgen de la Candelaria
(2 de febrero), que en algunos lugares del altiplano boliviano recibe el
mismo tipo de ofrendas.

Otro elemento que conecta la diversion con lo sagrado en la dan-
za de los ch’utas es el excesivo uso de “mixtura”, confeti multicolor
que reemplazé a los pétalos de flores que antiguamente se esparcian
en el ritual de la chayawa. La chayawa es una manera de “alegrar” a
la Pachamama, un concepto clave en los rituales que evocan la fer-
tilidad: hay que dar alegria a las ispallas (espiritus de los productos)
y a las plantas para que haya buen crecimiento. Alejandro Condori
Quispe, comunario de Santiago de Huata, provincia Omasuyos, el 4
de diciembre del 2010, me explicd que “en carnavales hay que hacer
chayawa con las flores. Ese chayawa con pangara [flores] como con
mixtura pues como echar la mixtura asi a la Pachamama [madre tie-
rra]”. Un comunario de Jesus de Machaca, provincia Ingavi, Sebastian
Fulvo Quispe, me dijo que con esta danza le dan “alegria a la ispalla”
(4 de octubre del 2009). Hoy en dia los pétalos de flores estan cayendo

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

en desuso, pero tanto en el drea rural como en las comparsas citadinas
se mantiene la costumbre de echar “mixtura” a todo lo que debe cre-
cer y reproducirse, incluso a productos como la mercancia comercial
y los medios de transporte.

En el ambito urbano de La Paz, el caracter lascivo y picaro de los
ch’utas se plasmo en la invencion del ch’uta “cholero™, que baila con
dos mujeres, creaciéon sumamente exitosa de los bordadores Héctor
Quispe y Cristina Yujra (Bordados Chasqui). Tuvo tanto éxito que hoy
en dfa mucha gente identifica esa manera de bailar como una caracte-
ristica principal de esta danza. Es una satira del hombre adultero y de
los “robos” de mujeres, comunes en la época de carnavales. Dicha satira
parece haber recreado las vivencias de manera tan acertada que empe-
z6 a formar parte del imaginario publico. Los hombres se identifican
con ese papel y lo refuerzan dando nombres alusivos a sus conjuntos
de baile. Un bailarin de ch’utas, durante la fiesta de Caquiaviri de ene-
ro del 2010, me explico que los ch’utas “son choleros, que alegran el
carnaval, y obviamente el nombre tiene que guardar consonancia con
eso”, es por ello que el nombre que les dan es papis infieles.

Pero, en esta danza, el ch’uta no es el unico personaje asociado
con la alegria y la lascivia. Esta acompafado por el Pepino, figura em-
blematica del carnaval pacefio y “picaflor” por antonomasia. El locutor
del Jisk’ Anata, la entrada carnavalera de La Paz, el 15 de febrero del
2010, contd que “el ch’uta nunca es cholero, es picaro y todo eso, pero
no cholero; quien era cholero era el Pepino”. El Pepino es una adap-
tacion del arlequin/Pierrot europeo al carnaval pacefio que empez6 a
tomar fuerza a partir de fines del siglo x1x°. Vestido con un traje y una
mascara de tela bicolor, divierte a la gente con sus payasadas y persigue
a los espectadores con un “chorizo™ un palo forrado hecho de arena,
medias nylon y cartén llamado matasuegra, con el que que en déca-
das pasadas molestaba a las mujeres “levantdndoles el vestido, como si
fuera un falo” (Teresa Gisbert, entrevista, en Rossells, 2009, p. 107). La
conducta del Pepino escenifica la promiscuidad socialmente permiti-
da durante el carnaval.

4 “Cholero” significa “aficionado a las cholas” y “cholear”, segtin Hernando Sanabria
Fernandez (en Paredes Candia, 1992, pp. 50 y 52), es sinénimo de “poseer a una
mujer, hacerla su amante”.

5 Parauna descripcion histdrica detallada del Pepino, véase Rossells (2009, pp. 99 y ss.).

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [59]



EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

Segun el testimonio de Julio Cordero (en Vargas, s.f., p. 17), “como
no te pueden reconocer te acercas a las personas conocidas y a alguna
chica bonita para halagarla, mojarla con agua de colonia, hacerle tra-
gar un poco de mixtura y adornarla con serpentina”. Edgar Vidaurre,
delegado de la Asociacion de la Fiesta del Sefior Jests del Gran Poder,
me explicd, en enero del 2010, que “el pepino ya desde el carnaval ya
va estar viejito, tanta mujer que hay”. Es comun oir hablar del Pepino
“sin calzén” (Martinez, 2011, p. 243), apodo probablemente referido a la
desbordante sexualidad y promiscuidad (carnavalesca) del personaje®.
Estas caracteristicas insintian la fuerte regionalizacion de este descen-
diente de los payasos europeos, que, en el mismo proceso, se convirtié
en un homologo urbano de los diferentes “diablos” tentadores rurales.
La “andinizacion” del Pepino ha sido tan fuerte que hoy en dia incluso
se lo culpa de ser “progenitor de nifios del carnaval” (Rossells, 2009,
p- 150), adscripcidon que evoca a los tentadores Saxra’, Supay® y K’ita
Carnaval®. Se lo suele relacionar también con el k’usillo, un represen-
tante del “humor andino” que participa en la mayoria de las danzas
autoctonas rurales de la estacion seca, ejecutadas en agradecimiento
por la buena cosecha. Lo notable es que también en esa estacion clima-
tica el “humor andino” suele tener un fuerte componente sexual que
nuevamente alude a la fertilidad, tanto agricola como humana. Son
frecuentes las escenificaciones lascivas y burlescas cuyos principales
protagonistas son el k’usillo, la awicha/awila (un hombre disfrazado de
mujer) y el achachi (“viejo”/sabio/ancestro).

El K’usillo: “diablo” tentador y simbolo de fertilidad

La indumentaria del k’usillo tiene elementos constantes. El ros-
tro de la mdéscara de tela que cubre toda la cabeza estd dividido en dos
partes de diferentes colores. Tiene una nariz grande y cuernos flexibles

6 Para otras hipdtesis, véanse Sigl y Mendoza (2012).

7  Espiritu maligno vagante que actta durante la noche y que puede causar
enfermedades y la “pérdida de alma” (Sagarnaga, 2003, p. 344).

8 El Supay frecuentemente es equiparado con el Diablo o el Tio de la mina. Citando a
Fray Domingo de Santo Tomds, Cuentas Ormachea explica que es un “espiritu bueno
o malo que después qued como malo” (1986, p. 33).

9 K’itha en aymara significa fugitivo (Layme Pairumani, 2004, p. 104). En este caso se
trata de una personalizacidn del carnaval comparable con el Anata Wayna (joven
Anata), que llega a la fiesta y se queda hasta su despedida en Tentaciones.

[60] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

que brotan de su cabeza. En muchos casos, viste un tapado gris cubier-
to de coloridos parches redondos. Se pone una tela blanca a modo de
faja y porta animales disecados que cuelgan de su hombro. La cara bi-
color, se ha dicho, podria ser un simbolo de la dualidad andina, la nariz
larga frecuentemente es interpretada como un simbolo falico de ferti-
lidad, y los cuernos podrian interpretarse como brotes de tubérculos
sembrados®. El k’usillo divierte al publico: con su nariz larga levanta
la pollera de las jovenes espectadoras, hace chistes con voz en falsete,
corre en medio de los bailarines y del publico y frecuentemente finge
actos sexuales bastante atrevidos con la awicha/awila. Es una especie
de “payaso” o “hazmerreir” andino, pero estas acepciones ofrecen una
mirada muy superficial de su funcién ritual; el k’usillo es también un
“diablo™ Segun Rigoberto Paredes, el k’usillo es un personaje preco-
lombino transformado en una imagen del diablo europeo (1913, pp. 12
y ss.), y la Revista Khana lo llama “simio-diablo burlesco” (1955, p. 91).
Por supuesto, el diablo europeo no suele tener connotaciones
cémicas, pero también queda claro que cuando se habla de un “dia-
blo” andino no se trata de un diablo en el sentido catdlico, sino del
producto de una compleja relacion entre la cosmovision andina y el ca-
tolicismo. El estudio de la bibliografia al respecto revela que el “diablo”
colonial fue inventado por los religiosos europeos del siglo xv1. Ellos
establecieron una analogia entre los seres del manqgha pacha (mundo
de “adentro”, el fértil reino subterraneo de los difuntos), los dioses pre-
colombinos Supay y Huari, y el demonio cristiano (Gisbert, 1999, p. 69;
Cuentas Ormachea, 1986, p. 33). Para los espanoles, todos los seres del
inframundo eran diablos; en consecuencia, obligaron a los indigenas
a usar este término, hecho que influyd poco en el verdadero significa-
do que estos personajes seguian teniendo en el Altiplano. Entonces, el
“diablo”, segun el lugar, representa a los muertos, al Saxra, al Supay, al
Tio de la mina, al K’ita Carnaval o, simplemente, es sindnimo de “en-
canto” y “tentacion™ (sexual). Mientras la religion catélica equipara
la tentacién con el inicio del pecado, el “encanto” de la cosmovision

10 Parauna asociacion general de cuernos o astas con esos brotes en el norte de Potosi,
véase Stobart (1994, p. 39).

11 Segun Taussig (1980, p. 43), los diablos “tentadores” existen también en las
poblaciones afrodescendientes que habitan los aislados rios de la costa pacifica
colombiana.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [61]



[62]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

andina aymara se refiere a la energia magica que transfiere el Sirinu o
sereno a las personas o a los objetos (sobre todo a los instrumentos mu-
sicales que son “serenados”) (véase Van den Berg 1985, p. 176).

Las almas de los muertos, el Saxra, el Supay y el K’ita Carnaval
estan intrinsecamente ligados a la fertilidad y al crecimiento de las
plantas, por lo cual ya no parece tan ilégico que el “diablo” también
tenga que ver con la sexualidad y la fecundidad humana. Tal vez in-
cluso se lo podria considerar como (la encarnacion de) una illa* de
fertilidad. Francisco Wiri, autoridad indigena de Tuli, en la provincia
de Pacajes, contd en octubre del 2009 lo siguiente:

Los diablos también existen, ;no es cierto?, entonces ellos re-

presentan las astas [...] también como astas, representaria como
al diablo, si esa vestimenta usan. Por eso el diablo siempre lleva a
cualquier lado al humano, ;no ve?, entonces yo supongo que re-
presenta eso, ;no? Entonces el k’usillo es un bandido que ahi esta,
molestando a la tayka [madre], entonces también significa que se
seria como un diablo, el diablo en este tiempo siempre lleva a un
lado, eso es.

Francisco Wiri conecta el simbolismo catélico con elementos del
erotismo rural andino: el k’usillo es un “diablo”, pero uno que “moles-
ta” a las mujeres, jincluso a la madre!, y se “lleva” a la gente. El hecho de
molestar a la “madre” muy probablemente hace referencia a las jocosas
escenificaciones de la siembra y cosecha en la danza Waka Tinti (que
también se presento el 19 de octubre del 2010, dia de la entrevista), en
la que aparece una “madre”, mds frecuentemente denominada Awicha
o Awila, un personaje ritual encarnado por un hombre que represen-
ta al elemento femenino ancestral, tal vez incluso a la Pachamama®. El
k’usillo, “hijo” de la awicha y el achachi (la pareja ancestral con la cual
forma una “familia”), no solo se ocupa de juntar la yunta de toros y arar

12 Las illas “son amuletos de formas humanas y de animales” cuya funcion es
“favorecer la procreacién” (tanto vegetal y animal como humana), “proteger y
conservar los bienes materiales y conseguir abundancia de productos agricolas”
(Van den Berg, 1985, p. 62). También son consideradas como “espiritu multiplicador
de los animales” o como “representacién objetivada del espiritu que todos los seres
poseen” (Sagdrnaga, 2003, pp. 176 V ss.).

13 Véanse también Baumann (1994, p. 283); Gomez (2010, p. 117); Van Kessel (2002,
pp- 58 y 226); Rosing (2003, pp. 250-257).

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

la tierra (teatralizacion sumamente jocosa en la que el k’usillo “lucha”
con los “toros™ y se cae al arar la tierra cuando los “toros” empiezan
a correr), sino que también finge escenas explicitamente sexuales con
la awicha (véanse también Buechler, 1980, p. 86; Mendoza, 2000, p. 188
y ss.), conectando de esta manera la fertilidad de las chacras con la fe-
cundidad humana. Otra acciéon mencionada por don Francisco, la de
“llevar a un lado”, podria ser una alusion al rapto de las mujeres (otro
elemento del erotismo andino), y también podria referirse a la “ten-
taciéon” de los hombres borrachos que empiezan a ver a una hermosa
mujer y, al tratar de seguirle, se caen por un barranco o rio y aparecen
muertos en cualquier lado.

Estd claro que el kusillo lleva el “encanto”, la “tentacion” y el
peligro, tanto para hombres como para mujeres. César Callisaya, co-
munario de Tiwanaku, en la fiesta de San Pedro y San Pablo de 1994,
me explicé que:

[...] el K’usillo es una parte de la tentacion. El viene encarga-

do del diablo, del mono, del tunki, de otros, son contrarrestados.

Entonces el k’usillo, siempre porque tiene doce cuernos, a veces

a las mujeres a los hombres los entregan. Entonces el temor para

no hacerse tocar por el k’usillo, claro con todo, por eso lo llaman

k’usillo, porque es como el payaso que hace sus chistes, sus revol-

turas, todo; de esta razén las mujeres no quieren hacerse tocar con

el k’usillo, ni tampoco pueden bailar con el k’usillo, entonces una

parte especial del k’usillo que hay que alejar. Pero con su musica

agarra el tamborcito, con su musica tiene que encantar. [...] Ahora

si se cambia ropa, entonces recién puede acercarse a la familia, tie-

ne relacién, puede ir a almorzar, a cenar, eso compartiendo con la

gente; el celo es cuando esta con vestimenta.

El “celo” en el relato de César Callisaya podria referirse al periodo
en el cual los animales estan propensos a la union sexual. Las descrip-
ciones citadas encajan muy bien con las que hace el compendio Diablos
tentadores y pinkillos embriagadores, de Gérard (2010), para el contex-
to de Potosi. Sin embargo, los “diablos” que describen Gérard y otros

14 Hombres que se disfrazan de toros portando aparatosas corazas de piel de vaca que
simulan el cuerpo de este animal.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [63]



[64]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

siempre aparecen en la época lluviosa, entre Todos Santos y Anata/
Carnaval. Sin embargo, el k’usillo es un personaje exclusivo de la esta-
cién seca, y ademads no solo “tienta”, sino que también divierte. Otro
elemento importante que conecta al k’usillo con la reproduccién son
los animales disecados que suele cargar en la espalda. Puede ser un zo-
rro”, zorrino o un gato montés (titi).

Osvaldo Tito Yallo, comunario de Copacabana (provincia Manco
Kapaq), el 31 de octubre del 2009, explico el significado que se le atri-
buye a los dos diferentes tipos del gato montés en la danza Waka Tinti:

Yapu titiw ukax yapu titi, yapu sum achkis jall uka ukax qul-

qi titi utjaraki, diferente titinakaw utjaraki. [...] Aiichhitax yapu

tity akax yapach yapachaskiy no, como surcos ukaw yapu titix [...]

Qulqi titix p'uyu p’uyiturakiy ukhamay. [...] Ukax yapu titiw ukx

signifikiw ma illaspa, ma suma achufiapataki, ukax yapu titix yapu

sumafapataki. [El gato montés esta cuando florece e indica la bue-

na produccién. También hay otro diferente, el gato montés “de

plata”... ahora, el gato de la chacra tiene surcos [en el pellejo] tal

como es la chacra... el gato de plata tiene rombos... Ese gato mon-

tés de la chacra podria ser algo como un talismén para que florezca

bien la chacra, para que mejore].

La alusién al pellejo con manchas romboides es obvia: los rom-
bos simbolizan las monedas y la esperanza de que el gato traiga
prosperidad y riqueza. El hecho de que el k’usillo lleve un zorro o zo-
rrino disecado también podria interpretarse como una relaciéon con
el mangha pacha, el inframundo fértil, habitado por las almas, lo que
nuevamente corresponderia a la idea del “diablo” andino o Supay, due-
o de las riquezas de la tierra (Romero, 2001b, pp. 12 y ss.), que en el
sentido catdlico es equiparado con el diablo tentador que ofrece rique-
zas a cambio de un alma.

Buechler (1980, pp. 43-102) ha sido uno de los pocos autores que
hablan del k’usillo como trickster (Mader, 2007). Pero si bien el k’usillo
presenta cierta ambigiiedad temporal, espacial y moral que parece jus-
tificar esa asociacion, cabe recordar que no es un “héroe cultural”, no
figura en la tradicional oral de la zona, y, como pude comprobar en mi

15 La defecacion del zorro es indicador de la futura cosecha.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

estudio de campo, tampoco suele haber mucho discurso acerca de él y
sus funciones'. Sin embargo, abundan las explicaciones que lo retra-
tan como un elemento cdmico cuya funcién es “divertir a la gente”. En
sus papeles de “hijo” de Awicha y Achachiy de ayudante en la siembra
simbdlica, seria un agente transformador que reune las fuerzas eternas
de la reproduccion y la procreacion con el ciclo agricola venidero, es
decir, con el bienestar de la comunidad. De la misma manera, conecta-
ria el tiempo arido con la proxima estacion humeda y fértil y, a través
de su comportamiento, estableceria una relacion entre la fertilidad de
las tierras y la procreacion humana. El k’usillo, por tanto, perteneceria
al panteon de los “diablos” andinos, espiritus potencialmente peligro-
sos cuyo caracter oscila entre maldad y benevolencia, que si aparecen
en diversos mitos y leyendas, por lo que podrian considerarse como
tricksters divinos opuestos a las dicotomias forzosas entre el bien y el
mal, tal como lo propone Herskovits para el contexto africano (véase
Taussig, 1980, p. 43).

EL TRANSFORMISMO RITUALY FOLCLORICO Y EL “HUMOR ANDINO”

Disfrazarse de mujer para participar en una danza autdctona
necesariamente significa jugar un papel bufonesco en el marco de la
“comicidad andina”, un humor muy ligado a la sexualidad y la procrea-
cion. Lo gracioso ya empieza con el hecho de “disfrazarse”, que no es lo
mismo que “transformarse”, en el sentido del transformismo artistico
homosexual”. Mientras que los campesinos (tanto como los hombres
heterosexuales citadinos) disfrazados de mujer no suelen perfeccionar
su apariencia, y muchas veces ya causan risa por el simple hecho de es-
tar mal vestidos, los transformistas gay si son muy meticulosos. En la
danza autdctona, el objetivo no es provocar la ilusion de que el bailarin
sea una mujer; el personaje que baila con polleras chorreadas, a veces
calzando zapatos de hombre, sin trenzas, con su rostro frecuentemente

16 Buechler (1980, p. 102) contrapone k’usillo y zorro como tricksters “buenos” y
“malos”. Sin embargo, pese a que es protagonista de una buena parte de los mitos y
leyendas andinos, el zorro no desempefia ningtin papel explicito en la danza; se lo
carga como animal disecado, pero no existen personajes que lo representen.

17 Para una discusion extensa del transformismo folclorico heterosexual
y del transformismo GLBT en las danzas folcléricas bolivianas, véase Sigl
y Mendoza (2012).

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [65]



[66]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

cubierto con una méscara de alambre, yeso o cualquier otro material y
forma que llame la atencion, tiene la funcién de divertir al publico, co-
rreteando a los espectadores y a los bailarines, abrazando, besando y
molestando a todos con los que se cruza, a veces, incluso, fingiendo ac-
tos de union sexual con el Achachi y, sobre todo, con el k’usillo.

En lo que podria parecer una mera comedia, pueden distinguirse
al menos tres elementos rituales que conectan el baile con la fertili-
dad y la reproduccion: 1) el principio “hombre-mujer” (chacha-warmi
o dualidad andina) y la sexualidad abiertamente aludida, 2) la “alegria”
y 3) la presencia del q’iwa o q’iwsa (mediador entre los sexos bioldgicos,
véase Stobart, 2010).

Abuelas con bebés y dualidad andina:

sexualidad y reproduccion en la danza

En danzas rurales como Waka Waka, Quena Quena, Ch’isqi,
Mimula y Qarwani, el personaje femenino, interpretado por hombres,
suele llamarse Awicha, Awila (“abuela” en pronunciacién aymara) o
Tayka (“madre” en aymara, nombre comutn en la danza de los Auki
Aukis). La awicha representa el papel genérico que corresponde a la
mujer segtin la dualidad andina complementaria (véanse Van den Berg,
1989, p. 63; 1992, p. 118; Albd, 2002), cumpliendo las tareas femeninas
de la labranza y simbolizando la reproduccion, tanto agricola como
humana. Cornelio Huanca, comunario de Santiago de Llallagua, en la
fiesta del 15 de diciembre del 2009, explic6 acerca de Waka tinti que:

[...] en septiembre, el hombre se viste de awicha y el otro tam-

bién jach’a tata [abuelo]. Porque cuando una vez ya produce la

produccién, siempre de marido y mujer siempre también se saca,

sno ve?, hay dos cosas, uno es cuando la produccién ha dado, o sea

en tiempo de cosecha, eso cuando los dos sacan, el hombre lo rutu-

ra y la mujer lo recoge, ahora el otro para empezar el hombre saca

surco y la mujer pone semilla.

Es en ese mismo sentido que el espectaculo burlesco de los Auki
Aukis retine el humor con el culto a la fertilidad. Mario Blanco, comu-
nario de Puerto Acosta y organizador de un grupo de danza autéctona
que participd en una entrada folclorica en La Paz, el 24 de julio del
2010, dice:

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

El ultimo dia ya hacen siempre la kacharpaya [despedida]...
como sembrando hacen. Eso también significado tiene: para al
aflo, para que vaya bien. Es que siembran bien para que me vaya
bien en el siguiente afio, ese es el significado. [...] Puro Aukis bai-
lan. Se disfrazan de mujer, los mismos Auki Aukis se disfrazan de
mujer. [...] Son lisos [malcriados] y se visten de mujer.

Las siembras y cosechas escenificadas de manera jocosa no son
simples comedias o retratos de los quehaceres agricolas, son invocacio-
nes rituales que anticipan y, de esta manera, construyen un préspero
futuro, en el sentido de la iconicidad propuesta por Catherine Allen
(1997). Esta autora, refiriéndose a los peregrinajes a Qoyllur Riti, en el
Sur de Peru, establece una relacion entre las representaciones a escala
y los hechos de la vida cotidiana. Segun ella, construir una casa en mi-
niatura y desearla pasa de ser una mera representacion. El “icono” del
objeto deseado no es una copia de un animal o de una casa, sino la an-
ticipacion del futuro. Como dice Mario Blanco, la teatralizacion tiene
una funcién muy concreta: sirve para que le vaya bien a la comuni-
dad, para que haya buena produccién. Eso significa que mediante este
tipo de “iconos” las personas pueden influir directamente en el futuro,
creencia presente en una gran parte de las danzas autdctonas del alti-
plano boliviano.

Pero ;por qué no baila una mujer? Las awichas/awilas, rabunas
(en la danza Palla Palla) y taykas frecuentemente hacen alusiones muy
directas a la sexualidad; por ejemplo, fingiendo escenas amorosas bas-
tante audaces (por no decir actos obscenos) con el achachi o el k’usillo
(Buechler, 1980, p. 86; Mendoza, 2000, pp. 188 y ss.). Esto causa mucha
risa entre los espectadores, pero de ninguna forma podria ser repre-
sentado por mujeres biolégicas ya que iria en contra de su integridad
moral y su respetabilidad (véase también Mendoza, 2000, p. 129).
Mario Quispe Chambilla recalca esa caracteristica de las “damas” y
alude al caracter violento de los jaloneos y acosos entre el hombre dis-
frazado y los demas bailarines:

A las damas no podemos hacer a si mismos, entonces a los
hombres hemos tenido que vestir, a los jévenes, entonces ya no-
sotros también en caso invitdbamos, le abrazamos, le jaloneamos,
asi, eso era. [...] Ahora mismo hay unos dos que se han disfrazado

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [67]



[68]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

para alegrar también. [...] No gay digamos, no existe eso. Nosotros
sabemos y es danzable asi como para comparar de fuerza, la rabu-
na uta, te quiere hacer la vuelta, nosotros también, no nos dejamos,

entonces jaloneamos.

Gregorio Quino, comunario de la provincia Ingavi, confirma y
subraya el elemento comico:
El Mokolulu tiene diferentes figuras también igual. Porque
ya tiene Achachi como es el viejito, su pareja también se disfraza
el varon, porque una mujer no puede casi no, por, por respeto, asi.
Porque este baile es tipo cdmico. [...] Y los k’usillos ;qué hacen? Por
eso les dicen k’usillos, lisu ;no? Y a la “viejita” se lo llevan, ese es
mds cémico. Entonces eso es disfrazado el varén porque la mujer
no puede. Molestan. Lo abrazan los k’usillos, el “viejito” ;no? aga-
rra a la “viejita” también.

Muchos entrevistados se refieren a los jovenes disfrazados de
mujer como “lisos”; este término alude a la malcriadez o picardia de
connotacion erdtica-sensual, que es reservada para los hombres. Una
mujer biologica no podria tener el acceso lidico-agresivo a la sexua-
lidad demostrado por los hombres disfrazados de mujer. Entonces, lo
cOmico-transgresor también surge de la distorsion del papel de género
establecido para la mujer (véase Butler, 1991, p. 204). La tayka (“ma-
dre”) y las awichas de los Auki Aukis, Chunchus, Jach'a Sikus y otras
danzas mas deleitan al publico tironeando a su pareja masculina has-
ta que se caiga, pateandola y sentandose sobre ella, demostrando una
actitud que no encaja con el comportamiento previsto para una mu-
jer. Freddy Calla Montoya, musico oriundo de Yungas y director de un
grupo de musica y danza autdctona, proporciona un interesante ejem-
plo en el que el transformismo es un castigo para quienes cometieron
alguna infraccion hacia su comunidad y tienen que aguantarse “acosos
sexuales” que los dejan en ridiculo:

El Loco Palla Palla es un castigo. Por ejemplo, a los jévenes de

una comunidad que de borracho pegan a sus mujeres, faltan res-

peto a sus padres, han maltratado a sus hijas o a la autoridad de

la comunidad o es un flojo que no trabaja o ha engafiado o no ha

cumplido sus deberes como autoridad, entonces a ellos, ya estan

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

nominados, entonces ya esos, son unos diez. A uno de ellos lo vuel-
ven mujer. A otros los vuelven en caballo. Dos en caballo. Y los
demads son demonios. [...] Y la mujer trata de cuidarse de los diabli-
llos. Los diablillos se hacen una ropa de color blanco, [...] y lo mas
gracioso es que tienen su érgano sexual de unos 40 centimetros de
largo, lleno de espinos, alambres etc., y la danza va al ritmo y eso

van persiguiendo a esa mujer.

En el Pert las representaciones dancisticas de hombres disfra-
zados de mujeres contienen elementos muy similares a las que pude
observar en Bolivia. Penelope Harvey, refiriéndose al transformismo
de los Qollas, muy acertadamente observa una combinacion entre lo
masculino y lo femenino que distingue esa practica de una simple re-
presentacion de “lo femenino” (1994, pp. 59-60). En el mismo sentido,
en los Waka Wakas de Ayata, los “maricas”, nifios y adolescentes ves-
tidos de mujer, molestan al publico. Como afirmara Anibal Burgoa
Barrientos, director del colegio de Ayata (provincia de Mufiecas): “ha-
cen sus payasadas pues, o sea, hacen las veces de una chica coqueta,
digamos, le molestan; algunos se ponen, por ejemplo, un ovillo y mues-
tran sus tetas, ;n0%, ay, eso, agarran un gancho y lo ponen al ovillo”.

En cambio, los Wititis mas bien parecen representar los roles de
género vigentes de dominacion (sexual) masculina, otra vez incluyen-
do acciones abiertamente sexuales que no podrian ser escenificadas
por las comunarias. Seria una ofensa grave si un hombre levantara la
pollera de una mujer en publico, pero cuando el Wititi le hace eso a
su “sefiorita”, un hombre ataviado con entre 15 y 20 polleras, a quien
también abraza, alza y acaricia con sus piernas, mas bien es una es-
cenificacion jocosa que no solo afirma los papeles de género vigentes
sino que también conecta la sexualidad humana con la fertilidad y el
florecimiento de la naturaleza. El Wititi es quien pide la lluvia, impres-
cindible para el crecimiento de los sembradios, y las multiples polleras
de su compaiiera de baile hacen referencia al florecimiento abundante.

Parece notable que el transformismo ritual andino se dé sobre
todo en la estacion seca, durante las jornadas preparativas e iniciales de
la siembra o luego de cosechar, ya anticipando un nuevo ciclo agricola.
De esta manera, el transformismo rural andino reune a la sexualidad
(un elemento inherente a la danza) con el humor, y se expresa en una

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [69]



[70]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

ritualidad netamente dirigida a la fertilidad y al crecimiento. Como
respondi6 un bailarin de Auki Siku, en un festival autdctono en Kimsa
Chata/Tiwanaku (el 3 de octubre del 2009), a la pregunta de cual era el
sentido de bailar vestido de mujer: “eso es para que esté bien la chacra”.

La metafora de la reproduccion se refleja también en el hecho de
que muchas awichas bailan cargando una mufieca como si fuera un
bebé, lo que podria interpretarse como fruto de su union con el acha-
chi. Sin embargo, existe un simbolismo mas profundo: el hecho de
cargar una mufleca, antiguamente una “pasta” de yeso, barro o porce-
lana, surge de la tradicion de cargar “pastas” y tant'a wawas (mufiecas
de pan que representan a los difuntos) en la fiesta de Todos Santos. En
este evento se invita y se festeja a las almas de los muertos para que ayu-
den a que haya buena produccién agricola (i. e., Stobart, 1996, p. 475;
Romero, 1997, 2001a, 2001b; Baumann, 1991, p. 4). Buechler menciona
que en la region del lago Titikaka los adolescentes bailaban disfrazados
de ancianos y ancianas, colocandose ropa de mujeres ya difuntas (1980,
p. 86). Parece que esta jocosa representacion de baile hace que el juego
ludico con la sexualidad y la invocacién de la fertilidad se confundan
con el culto a los muertos, a lo ancestral-sobrenatural, representados
por awicha/awilay achachi. En Tupiza (Sud Chichas, Potosi) existe un
ritual parecido que tiene la misma finalidad: en el “baile del phujllay
[juego]” un hombre se disfraza de mujer para bailar con otro hom-
bre ejecutando “coplas picarescas alrededor del mojon” (Martinez
Fernandez, 2010, p. 273). Por lo tanto, creo que cuando la awicha y el
achachi participan en escenificaciones jocosas de la siembra y cuando
realizan ofrendas para los seres del pantedn espiritual andino, sim-
plemente representan el ciclo reproductivo de la naturaleza: la Madre
Tierra (Pachamama) y los cerros (Achachilas) influyen en las condicio-
nes climadticas y, por ende, en el porvenir de los sembradios.

Entonces, la awicha podria considerarse como una metafora de
la reproduccion eterna, de la conexion entre los ancestros, la muerte
y la nueva vida. Segun Baumann (1994, p. 283), la awicha y el achachi
serian las emanaciones ancestrales del dualismo simbdlico omnipre-
sente en todas las manifestaciones de la vida. En la disertacion de Reny
Gomes Maldonado, la Awicha figura como “espiritu ancestral femeni-
no que se encarna en el fuego” (2010, p. 117). Jan van Kessel asevera que
las awichas son “cerros hembras” (2002, p. 226) y equipara a la Phajsi

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

awicha con la luna (Ibid., p. 58). Ina Rdsing, refiriéndose a los ritos
practicados para la chacra en Amarete, asocia a la awicha/awila con
una ofrenda “para los seres del pasado antiguo y del Mundo Oscuro”
(2003, pp. 250-257). Luego de presenciar un festival en Sampaya, el 15 de
agosto de 1995, David Mendoza Salazar anotd en su diario de campo:
La tayka: este es un personaje que representa a la awicha. En

este caso este personaje lleva una mascara festiva. La tayka es un

hombre vestido de mujer. Esta tayka (mujer) tal vez representa a

una deidad femenina que habita entre los aymaras.

A pesar de esa connotacion espiritual, la awicha/awila no emana
seriedad. Y sin embargo, parece que su comicidad reafirma su valor ri-
tual-religioso (véase también Martinez Soto-Aguilar, 2009, p. 275). Es
un personaje tosco, rudo y agil que derrocha alegria. La alegria es otro
elemento que lo conecta con la fertilidad y lo sagrado.

La alegria

La awila y los otros personajes femeninos representados por
hombres tienen un caracter burlesco y hacen reir a la gente®. Rubén
Mamani, comunario de Ayata, provincia de Muiiecas, comento en la
fiesta del pueblo, en junio del 2010, lo siguiente: “[...] estamos bromean-
do, [...] es un juego, bromeamos a que la gente esté alegre, entonces las
maricas nos cuidan a los viracochas, en vez de que participe ella, bai-
lamos nosotros, nos vestimos de mujer”. Richard Pari, comunario de
Santiago de Huata (provincia de Omasuyos), explicaba: “[...] mas ale-
gria, los jovenes quieren vestirse de mujer, mas alegria, con pollera se
visten, a los jovenes les molesta, asi”.

En los bailes que se ejecutan en el contexto de la produccién agri-
cola siempre se habla de tener que “alegrar” a la Pachamama, al Santo
Patrdn, a las ispallas (espiritus de las papas) y a las plantas para que
haya buena produccion. “Alegrar” es un concepto que se expresa en las
fiestas de anata (“juego” en aymara) y pujllay (“juego” en quechua), en

18 La awila existe también en una danza folcldrica urbana, la Kullawada, en la
que antiguamente desempefiaba un papel comico. Con el “ascenso social” y la
transformacion estilistica de las danzas folcldricas bolivianas en los ultimos 20 afios,
el personaje urbano perdié gran parte de su comicidad al adquirir un aire mucho
mas serio y elegante.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda  [71]



[72]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

rituales como el qurawtasiia (hondear) y en el transformismo ritual
pero jocoso practicado en las danzas andinas. Como describe Bastien
en su andlisis de la fiesta de Todos Santos en Kaata, en la cosmovision
andina humor y seriedad o, incluso, tristeza no se excluyen, sino que
pueden formar parte de un mismo ritual (1985, pp. 183 y ss.). Incluso
parece como si la alegria formara parte de la reciprocidad entre la gen-
te que habita “este” mundo (aka pacha) y los seres supremos que viven
en el “mundo de arriba” (alax pacha) y de “abajo” o “adentro” (man-
gha pacha). Hay que alegrar a las almas de los difuntos “para que se
vayan contentos, bailando” y para que intercedan en favor de la comu-
nidad. Ademas, en las fiestas hay que derrochar alegria para que los
santos, las virgenes y las deidades ancestrales estén satisfechos con “su”
dia. Entonces, la risa generada por los hombres que bailan vestidos de
mujer tiene un componente definitivamente ritual e influye en el bien-
estar de la comunidad. Todo esto parece confirmar las observaciones
de Gabriel Martinez Soto-Aguilar, quien, al hablar del contexto ayma-
ra de Isluga (Chile) y Charazani (Bolivia, provincia Bautista Saavedra),
postula una “sacralidad que se vale del humor para realizarse, una
sacralidad establecida también en lo gracioso con plena propiedad y
libertad” (2009, pp. 275 y ss.). Al ejercer esa comicidad, los transfor-
mistas rurales son portadores de lo sagrado. Pero ;quiénes son estos
hombres? y ;como se los ve su entorno social?

Hombres disfrazados y q’iwas

En el contexto rural los transformistas generalmente no son ho-
mosexuales, como afirman mis entrevistados GLBT y heterosexuales.
Anita, una awila transformista, lo explicé asi en una entrevista de ju-
lio del 2010:

[—;Son gays?] —No, no. Hombres se visten. Para que haiga...

ahi siembran papa jno ve? Siembran papa y con todo es asi hechos,

entonces con esos... siempre la mujer le pone la papa ;no ve? o sea...

asi a hombres saben vestirle pues, de pollera le hacen poner. Por

ejemplo bailando, asi, sembrando papa, sé ver eso.

Jestis Cussi, comunario de la provincia Aroma y antiguo bailarin

de Chaxis, conto, en septiembre del 2009, que en su juventud fue obli-
gado a bailar de mujer: “[...] me obligaron. [...] Cuando yo era joven,

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

tendria pues unos 22 afos, pero mi tia pasaron ese p’iqi [cabeza], le di-
cen entonces no sé como haya aceptado”. Esa obligacion surge de la
necesidad ritual. Lauro Rodriguez, director del Ballet Folclorico Chelita
Urquidi, explicé que en Chugila también ha visto hombres bailando de
mujer: “[...] bailan, eso es un... para hacer ritual. Eso hacen dando a la
Pachamama o a las, las montanas, dependiendo” (6 de julio del 2010).

El testimonio de Luis Zarate, joven integrante de un centro cul-
tural, con antepasados de Italaque (provincia Camacho), conecta la
alegria (ritual) con el tabu de la homosexualidad. Para Zarate esta bien
disfrazarse de mujer y “hacer reir a la gente” cuando uno es joven y
cuando se puede esconder su identidad detras de una méscara o se esta
cubierto por la oscuridad, pero definitivamente no esta bien ser asocia-
do con el ambito GLBT (7 de julio del 2010):

En la mayoria de las danzas en las que vas a ver [...] varones

vestidos de mujeres, vas a ver el rostro cubierto, o si no son danzas

[...] que se expresan de noche donde no pueden ser reconocidos. Mds

que todo los que participan en esas danzas los jovenes, en este caso

vestidos de seforitas o de cholitas o de mujeres, son jovenes, en la

picardia, por hacer reir, porque dentro de un grupo [...] en el rato de

quién lo va a hacer, a veces lo hacen al sorteo y dicen: “ya ni modo,

voy a bailar igual”. Se ponen a bailar, ;no? Generalmente lo hacen

los jovenes, jovenes son los que se presentan asi de esa manera. Los

varones mayores en la cultura aymara, en la quechua, [...] no tratan

de vestirse de mujeres. No lo hacen, no lo hacen y no lo van a hacer,

es muy fuerte ese tabu. [...] Los jévenes a partir de dieciocho afios pa’

abajo, ellos silo van a hacer por fregar, por hacer reir, por divertirse.

Esasi, y te vas a fijar en la contextura fisica de esos, de esos sefores si,

se parecen a mujer, pero cuando la danza [...] tiene que expresar algo

en concreto, el ejemplo de esa rama del Waka Waka, todos somos

danzarines vestidos de mujer, ;no ve?, Pero con el rostro cubierto.

[...] Cuando hay una generalidad en la danza, cuando hay una gene-

ralidad en la expresidn, se visten todos, mayores o menores.

Aparte del tabu de la homosexualidad y del miedo de ser conside-

rado gay, podria haber otro motivo por el cual los disfrazados suelen
ser jovenes: segun la cosmovision aymara, una persona recién se vuelve

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [73]



[741

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

“persona” al casarse. La palabra misma, jagicharnia® ‘casarse’, significa
eso: volverse persona. Los jovenes que se transforman para bailar de
awicha/awila ain no estan casados, ain no han alcanzado el estado de
“persona” en el taki (camino de la vida) y posiblemente eso les de una
mayor ambigiiedad genérica. Tal vez es por eso que en los Waka Waka
de Ayata solo vi nifos bailando de “maricas”.

Dada su aparente conexion con la fertilidad y procreacion, el trans-
formismo ritual-jocoso andino tal vez también podria asociarse con el
el g’iwa, un ser que retine lo masculino y lo femenino en una sola per-
sona. Como explica Angel Lucana, comunario de Santiago de Huata,
(provincia de Omasuyos): “el g’iwa es dos cosas, digamos dos cosas,
tiene dos cosas —dos sexos— ese es el g'iwa” (4 de diciembre del 2010).

Cuando el término de q’iwa (o también gq’iwsa) es aplicado a las
personas, parece ser muy dificil de traducir porque no cabe en la nor-
ma de la heterosexualidad obligatoria. Puede o no denominar a un
gay. Siguiendo a Clemente Mamani Laruta (Ledezma, 2005, p. 301), el
q’iwsa seria un “varon que se siente mujer”, mientras que el q’iwa se-
ria aquel “que no esta conforme con nada”. También se escucha que el
q’iwa es avaro, que no quiere gastar y que regatea, maneras de proce-
der culturalmente codificadas como femeninas. Segin Edwin Cochi
Ramos, transformista, “Q’iwsa pueden también decir a una persona
que no es, pero que es heterosexual, que es un poquito afeminada,
que tiene mucha delicadeza” (26 de abril del 2010). El g’iwa es un ser
transfronterizo que se mueve en el espacio liminal entre lo femenino
y lo masculino. Las investigaciones de Henry Stobart (2010, pp. 34-35)
confirman que no se trata de un concepto “opuesto” a la idea de lo
“macho”, sino que:

[...] mds bien connota el grado de género y de la sexualidad.

[...] se usa de una manera menos especifica para referirse a una va-

riedad de aspectos de mediacion entre los géneros. Un hombre con

una voz aguda es g’iwa, asi como la mujer que habla en un timbre

bajo o acttia como un hombre. Igualmente, el término se usa para

referirse a hombres que visten prendas femeninas para ciertos ri-

tuales. Mas especificamente, en varias ocasiones me contaron que

19 Jaqi (aymara) = persona, hombre. La terminacion -charia significa: hacer que pase
algo (i. e., junt’u = caliente, junt’uchasia = calentar).

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

q’iwa es khuskan qhari, khuskan warmi o ‘medio hombre, medio
mujer’. De esa manera, q’iwa representa la conjuncion entre macho
y hembra, donde los sexos opuestos se mezclan en partes iguales.

En ese sentido y poniéndolo de manera provocadora, el q’iwa has-
ta podria parecer una especie de transgénero* o drag queen® andino
que se niega a encajar con las categorias binarias. Hay estudios sobre
el altiplano que distinguen hasta un total de diez géneros emergentes
de la combinacién entre la distincion bioldgica y los diferentes géne-
ros simbdlicos?. Sin embargo, en el ambito urbano, la palabra g’iwa o
q’iwsa suele entenderse como “maricén” (Stobart, 2010, p. 35; Ledezma,
2005, p. 300), traduccion que carece de las complejas acepciones del
término quechua y aymara. Esto tal vez explique por qué no pude re-
coger muchos testimonios con respecto al g’iwa realizando entrevistas
en castellano; ademds, parece que mis entrevistados siempre pensaban
que la pregunta por la representacion del q’iwa se referia a la orienta-
ci6on sexual del bailarin y no al simbolismo del personaje. Solamente

20 Una persona transgénero puede ser un hombre o una mujer bioldgica que no
recibe ningtin tratamiento médico (hormonal y/o cirujano) para desarrollar
caracteristicas fisicas del otro sexo (p. e., cambiar el tono de voz, crecer pechos,
no tener barba), pero que siente que la identidad genérica asignada a su cuerpo
no es la correcta (véase Cabral y Leimgruber, 2004, p. 72). Otra definicion mds
general enfatiza el cuestionamiento y la transgresion del género asignado a causa de
caracteristicas anatémicas, por lo que el término transgénero englobaria también a
los transformistas, travestis, drag queensy drag kings (véanse Garcia, 2009, p. 122;
Nixon, 2009, p. 6).

21 En cuanto alos drag queens, cabe distinguir entre las definiciones internacionales
y el contexto estudiado. En el contexto académico euro-americano suele hablarse
delas drag queens en tres sentidos: 1) como cualquier tipo de personificacién
glamurosa, exagerada, de una “diva” efectuada por gays (Berkowitz y Belgrave,
2010, p. 159); 2) de “individuos con un pene reconocido que no tienen ningtin deseo
de extirparlo y reemplazarlo con genitales femeninos (como los transexuales), que
actian como mujeres delante de un publico que sabe que ellos se autoidentifican
como hombres, sin importar cudn convincentemente femenino ‘real’ puedan
parecer”, o, simplemente, 3) de un hombre vestido de mujer, sea de forma
permanente o temporal (McNeal, 1999, p. 354). Tanto Rupp y Taylor (Taylor y Rupp,
2004, p. 121; Rupp et 4l., 2010, p. 281) como Nixon (2009, pp. 4y ss.) critican estas
definiciones por su exclusion de otras identidades de género, advirtiendo que existen
también drag queens transgénero, transexuales e incluso heterosexuales. Esta
objecion viene al caso boliviano, en donde conoci a Paris Galdn, una drag queen
folclérica boliviana, muy famosa, que se define como transgénero: “ni hombre ni
mujer” (5 de marzo del 2011).

22 Para una discusion extensa, véase Rosing (2008).

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [75]



[761]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

Gregorio Quino relaciond el personaje disfrazado con la homosexuali-
dad, pero tampoco utilizé la palabra q’iwa, sino hablé de gay, maricon
y qhinchha. Qhinchha significa adultero, lascivo, pero también mal
agiiero (Layme, 2004, p. 154), Y mas bien parece referirse al caracter
obsceno-jocoso y a la mala suerte en el sentido de los adulterios come-
tidos, un significado ambiguo mas asociado con las awilas folcldricas
que describo mas adelante.

Ahora, ;por qué seria importante representar el principio q’iwa
en la danza? Al analizar la musica del norte de Potosi, Henry Stobart
(2010, p. 30) aporta un interesante argumento que encaja muy bien con
la funcion de las danzas autdctonas. El término g’iwa no solo puede
aplicarse a personas, sino también puede denominar cosas asimétri-
cas y sonidos de llanto y lloriqueo (Ibid., pp. 29 y 35) que estan “en el
medio”, en una especie de zona “gris” no muy bien definida. Esa “in-
between-ness” caracteriza a muchas personas transgénero (véase Ekins
y King, 2005, p. 388), que se resisten a encajar con los estereotipos bipo-
lares de la heterosexualidad dominante. Los entrevistados de Stobart
relacionaron el g’iwa con el estar sin par o solitario, y establecieron
una conexion con los difuntos (2010, p. 30):

A veces, al explicar este término, las personas lo relacionaban

a la tristeza de la soledad o de la muerte. [...] El llanto, la tristeza

y la soledad permean [compenetran] este aspecto q’iwa, reflejan-

do el viaje solitario y turbulento entre los mundos de los vivos y de

los ancestros.

Como mencioné antes, el mundo de los muertos desempena un
papel vital para la produccion agricola. Stobart (p. 36) resume:
Como el llanto, el sonido delgado y continuo del g'iwa se
asocia con los mdrgenes de la vida y la muerte, como el llanto
de los recién nacidos y el de las mujeres lamentando a los muer-
tos. Ambos, los recién nacidos y los moribundos son, como g’iwa,
débiles e improductivos a la sociedad pero se vinculan con la rege-
neracion. [...] Parece que estos seres marginales y el sonido g’iwa
representan la conjuncioén fértil o el engendramiento entre lo feme-
nino y lo masculino, lo vivo y lo muerto, el viento seco y las aguas
tranquilas, etc., trayendo lluvias y vida al mundo de los vivos.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

El g’iwa mismo es un personaje que no tiene hijos, que “no da
frutos™. Segun Richard Pari, comunario de Santiago de Huata (pro-
vincia de Omasuyos), “no reproduce ni tampoco tiene hijos ese q’iwsa”
(4 de diciembre del 2010). Pero la awicha (y también la awila de la
Kullawada folcldrica urbana), al cargar una muifeca (supuestamen-
te un bebé recién nacido), se conecta con esa transicion entre vida y
muerte, con la fertilidad y procreacion simbolizada por el bebé.

En la mayoria de los casos, el término q’iwa no podria aplicarse
a la orientacioén sexual del bailarin disfrazado de mujer. Sin embar-
go, el personaje que representa podria simbolizar ese elemento g’iwa,
ese “mediador” entre conceptos como macho/hembra y vivos/difun-
tos, categorias intimamente ligadas a la sexualidad y la fertilidad. Lo
que parece sustentar esta hipdtesis es el hecho de que la awicha, a pesar
de su transformacién en “mujer”, sigue siendo un personaje ambiguo
cuya demostracion de sexualidad agresiva y aspecto no encajan con
los papeles de género prevalecientes en el entorno social de estas figu-
ras dancisticas.

Resumiendo lo dicho, se podria postular que la awicha es una
especie de illa de fertilidad, dando por sentado que el transformismo jo-
coso, tal como se lo practica en el altiplano boliviano, esta intimamente
ligado con la sexualidad, la fertilidad y la procreacion. Por otro lado,
yendo a un contexto indoamericano geograficamente muy alejado, se
encuentran paralelos interesantes: los nadle (travestis e intersexuales
navajo) estaban relacionados con la creacién de su pueblo y eran consi-
derados como guardianes de las riquezas (naturales), o como personas
que traian riqueza y suerte, por lo que recibian un trato preferencial
en la sociedad (Hill, 1935, pp. 273 y ss.). Segun los informantes de Hill,
los nadle reunian lo femenino y lo masculino, caracteristica en la que
se parecian bastante a los g’iwa andinos. Seglin un navajo entrevista-
do por Hill, “[...] saben todo. Pueden hacer la labor tanto de un hombre
que de una mujer” (1935, p. 274). Los nadle eran especialistas en rituales
curativos y, a pesar de tener la posibilidad de alternar entre las identi-
dades genéricas de hombre y mujer, en los eventos solian bailar vestidos
de mujer. Otra fuente de inicios del siglo xx describe transformistas
“burlescos” entre los zuni (indigenas pueblo), quienes aparentemente

23 Véase Ledezma (2005, p. 300).

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [77]



EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

bailaban al estilo de la awicha/awila andina (Parsons, 1939, pp. 338-340),
practica que parece confirmar la estrecha relacion entre humor, sexua-
lidad/fertilidad y ritual en los pueblos indigenas de América.

Pero existen también representaciones dancisticas humoristicas
altamente sexuadas que no se basan en el enamoramiento de las pa-
rejas ni en el transformismo ritual: Ulfe (2001, pp. 405 y ss.) trae el
ejemplo de un “obispo” que en la sierra peruana camina mostrando
revistas pornograficas y haciendo preguntas de doble sentido a los que
se quieren “confesar”; también estan las teatralizaciones “meramen-
te” burlescas en algunas de las danzas autdctonas bolivianas, como los
Auki Aukis cuando bailan sin “mujeres”, que simplemente producen
carcajadas en el publico y que forman parte de la algarabia carnavale-
ra. La comicidad frecuentemente consiste en empujarse, hacerse caer
por si mismos, mover el trasero de un lado al otro de forma grotesca si-
guiendo el ritmo de la musica e imitar el andar de un “viejo” jorobado.
Auki Auki frecuentemente es traducido como danza de los abuelos o
danza de los viejos, lo cual poco reconoce el sentido jocoso y espiritual
que puede tener este baile; por ejemplo, en la regién de Puerto Acosta,
los danzarines en realidad personifican a los cerros y a los respectivos
espiritus tutelares de los ancestros (Sigl et 4l., 2009).

Antes de cerrar, voy a referirme a la forma en que el transformis-
mo ritual rural se trasladd a las ciudades. Restringiré mis comentarios
al personaje que mejor ilustra la transicion entre el transformismo au-
toctono y folcldrico: la awila de la Kullawada.

Un personaje jocoso e indecente: la awila folclorica

Hacia principios del siglo xx, la awila rural autéctona se urbanizo,
transformandose en tres personajes “femeninos” encarnados por hom-
bres: la China Supay de la Diablada, la China morena de la Morenada
y la awila de la Kullawada. De ahi la awila folclérica se convirtié
en un personaje central de la Kullawada, la “danza de los antiguos
hilanderos”, hoy en dia plenamente identificada con el ambito “mestizo-
urbano™. A pesar de que su atuendo es mas lujoso y ostentoso, la awila

24 Eltérmino mestizo es muy complejo y no puede ser discutido de forma exhaustiva
aqui. Originalmente, la palabra mestiza/o denominaba a los hijos que tenfan los
conquistadores espaioles con las mujeres indigenas latinoamericanas. Actualmente
es un concepto mas general, intrinsicamente referido a la mezcla y a la interrelacion

[78] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

folclérica mantuvo mucho del comportamiento y de la funcién de su
homologo autdctono. Al igual que en el campo, el bailarin que per-
sonifica a la awila no necesariamente es un homosexual. En décadas
pasadas, muchas veces era un hombre heterosexual que simplemente
queria aprovechar la oportunidad de “molestar” a la gente y “hacer bro-
mas” (Julio Mendoza Mollericona, comunicacion personal, febrero del
2011). Cuando se baila Kullawada en las fiestas rurales, hay atin mas én-
fasis en el caracter licencioso del personaje. La awila de la Kullawada
urbana conserva la muieca, tiene un estilo muy agil, representa a la
“gran madre”, “coquetea” con los hombres y hace reir a la gente.

El concepto ritual del q’iwa, del que “es ambas cosas”, parece ha-
ber facilitado la incursién de bailarines GLBT. La presencia de gays
transformistas y travestis es mas tolerada cuando bailan de awila. Esto
abre un espacio que interpela al binarismo normativo. Hace posible
“estar-en-el-medio”, “no ser ninguno de los dos”. Jovana, transformis-
ta pacefio que hace las veces de awila, cuenta: “yo me he disfrazado de
mujer, mirame mi cara, tengo cuerpo de mujer, pero no soy caderdn,
o sea no soy ni hombre, no soy, ni mujer” (11 de diciembre del 2010).

La awila folclorica, al igual que la awila autdctona vendria a ser un
transgénero, un ser opuesto a las dicotomias socialmente impuestas. Sin
embargo, no es un personaje considerado revolucionario ni transgre-
sor, es mas bien un mediador entre dos polos, hombre y mujer. Hombre
y mujer no son entidades opuestas, sino partes de una diada funcional
y espiritual que se desafia, pero que, a través de ese desafio, se une y se
complementa (véanse Van den Berg, 1989, p. 63; Platt, 1996; Harris, 1994).

e influencia mutua entre personas étnicamente diferentes cuyo contacto produce
manifestaciones culturales que amalgaman esas diferencias para crear algo nuevo,
enteramente “mestizo”. Mestizo o mestizaje también aparece como concepto
homogenizador en el contexto de la construccién del Estado-Nacién y de la
construccién de identidades nacionales (véanse Hale, 1996; Gould, 1996). En el
altiplano boliviano, la palabra mestizo es de uso diario y sirve para demarcar las
diferencias entre personas y costumbres asociadas con “la ciudad” (“lo civilizado”,
“refinado”) y “el campo” (“lo indigena”, “salvaje” e “incivilizado”). En lo referente
a las danzas, el adjetivo criollo es utilizado como sindnimo de “mestizo-urbano”.
De todos modos, hay que tomar en cuenta que no se trata de 4mbitos separados: las
danzas hoy consideradas “citadinas“ tienen origenes rurales y, debido a la migracién
laboral y al constante intercambio cultural entre “ciudad“ y “campo*, estas mismas
danzas “mestizo-urbanas” en la actualidad son ampliamente difundidas en el

area rural. Por lo tanto, cuando me refiero a estas danzas me refiero a la estética,
indumentaria y carga ideoldgica de estas danzas, y no a su actual difusion regional.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [79]



EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

La awila esta asociada con la “picardia”, la sexualidad y, por lo tan-
to, con la fertilidad, el elemento clave en las danzas rurales. Algunos
entrevistados relacionaron la awila con la suerte (un término mas
abstracto para referirse a la “buena produccioén”), el progreso y la pro-
creacion. Por lo tanto, no sorprende que el personaje sea considerado
importante. La awila es tratada con mucho respeto por los organiza-
dores del conjunto de baile. En algunos casos incluso contratan a las
awilas, les compran ropa y les invitan abundante cerveza y otras be-
bidas alcohdlicas. No es de sorprender que aparezca justamente en la
Kullawada, una danza de enamoramiento juvenil urbana, apropiada
por el “cholaje™ y fuertemente anclada en la cosmovision aymara.

CONCLUSIONES

Hablando de las danzas autdctonas y folcldricas del altiplano
boliviano, queda claro que el humor vy las alusiones a la sexualidad,
fertilidad y procreacion (tanto en el ciclo agricola como en el ser hu-
mano) no solo son elementos centrales de estas representaciones, sino
que también estan inextricablemente ligados a la espiritualidad y la
cosmovision andina. Tanto el humor como la sexualidad forman parte
de lo sagrado y se incluyen mutuamente: el erotismo andino inclu-
ye componentes ludico-jocosos, y las bufonescas teatralizaciones que
evocan un buen afno agricola aluden abiertamente a la sexualidad y a
la reproduccion. Especialmente en el marco de las jocosas escenifica-
ciones de la siembra y del transformismo ritual andino, pero también
en el divertido coqueteo de los jovenes, el humor resulta ser un agen-
te transformador: la alegria causada a través de esas performances*
se trasplanta a la tierra, alegra a la Pachamama y a los espiritus de los

25 El “cholaje” (“cholos” y “cholas”) es un estrato social urbanizado que no niega su
ascendencia rural, que sigue manteniendo lazos familiares y comerciales con las
zonas rurales, sigue practicando algunas costumbres rurales y se rige por una
compleja mezcla entre catolicismo andino y cosmovisién aymara. Sobre todo en las
mujeres llama la atencion el uso de polleras (faldas muy voluminosas con muchos
volados y entre cuatro y seis enaguas), mantas con flecadura larga, dos trenzas y
pequefios sombreros al estilo del bombin.

26 En general, performance se refiere a una amplia gama de actividades que se
caracterizan por la interaccion entre los actores y el publico, por la relacién que se
establece entre ambos, por tener una finalidad y por tener un efecto transformativo
sobre su entorno (véanse Goffman, 2004, p. 61; Carlson, 2004, p. 71; Schechner, 2002,
p- 24; Schieffelin, 1985, p. 710).

[80] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

productos, con el resultado de que la proxima cosecha y el afio agrico-
la venidero seran buenos. Como consecuencia, al menos en el contexto
de las danzas autdctonas y folcloricas del altiplano boliviano, el “hu-
mor andino” estaria caracterizado por un fuerte elemento sensual/
sexual y espiritual que se plasma tanto en “desafios” y “molestias” ver-
bales y corporales lascivas, como en el hecho de disfrazar a un hombre
de mujer para que finja actos obscenos que causan mucha risa entre
protagonistas y espectadores.

No quiero caer en el romanticismo que atribuye “resistencia” y
“subversion encubierta” contra el poder colonizador a todas las mani-
festaciones culturales autdctonas (para una vision critica, véase también
Meier, 2008), pero si me parece notable que esas danzas, aun tras siglos
de catequizacion forzosa, no hayan adoptado la seriedad y castidad que
la Iglesia catdlica intenta vincular con lo sagrado. El humor resulta ser
un elemento de suma importancia en la cosmovision andina, un tema
frecuentemente obviado, pero que merece ser estudiado.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Albd, X. (2002). Pueblos indios en la politica. La Paz: Plural/cipca.

Allen, C.J. (1997). When Pebbles Move Mountains: Iconicity and Symbolism in
Quechua Ritual. En R. Howard-Malverde (Ed.), Creating Context in
Andean Cultures (pp. 73-84). Oxford: Oxford University Press.

Bastien, J. W. ([1978] 1985). Mountain of the Condor: Metaphor and Ritual in an
Andean Ayllu. Illinois: Waveland Press.

Baumann, M. (1991). Miisica autéctona del norte de Potosi: Schallplattenbeiheft;
Centro Pedagégico y Cultural de Portales. Cochabamba: Fundacién Simén 1.
Patifo y Pro Bolivia.

Baumann, M. (1994). Das ira-arka-Prinzip im symbolischen Dualismus andinen
Denkens. En M. Baumann (Ed.), Kosmos der Anden. Weltbild und
Symbolik indianischer Tradition in Siidamerika. Internationales Institut
fiir Traditionelle Musik (pp. 274-316). Miinchen: Diederichs.

Berkowitz, D. y Belgrave, L. (2010). “She Works Hard for the Money™: Drag
Queens and the Management of Their Contradictory Status of Celebrity
and Marginality. Journal of Contemporary Ethnography, 39(2), 159-186.

Brachetti, A. (2005). El afio en fiestas: la convivencia con los dioses en los Andes
del Perii. Madrid: Ministerio de Cultura/Museo de América.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [81]



[82]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

Buechler, H. C. (1980). The Masked Media: Aymara Fiestas and Social
Interaction in the Bolivian Highlands. The Hague: Mouton Publishers.

Butler, J. (1991). Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Cabral, M. y Leimgruber, J. (2004). Un glosario en construccion. SeriAs para el
Debate, 3, 69-73.

Carlson, M. (1996). Performance: A Critical Introduction. London: Routledge.

Carlson, M. (2004). What is performance? En H. Bial (Ed.), The Performance
Studies Reader (pp. 68-76). New York: Routledge.

Carter, W. y Mamani, M. (1989). Irpa Chico: individuo y comunidad en la
cultura aymara. La Paz: Editorial Juventud.

Cavour, E. (2005). Diccionario enciclopédico de los instrumentos musicales de
Bolivia. La Paz: Producciones CIMA.

Centro de Desarrollo de la Mujer Aymara Amuyta (CDIMA) (2003). 9 afios
recuperando y fortaleciendo la musica y danza de nuestro pueblo. La Paz:
CDIMA.

Clifford, J. (1983). On Ethnographic Authority. Representations, 2, 118-146.

Cuentas, E. (1986). La Diablada: una expresion de coreografia mestiza del
altiplano del Collao. Boletin de Lima, 8(44), 31-49.

Cusicanqui, R. (2009). Corocoro. Cuna del Chuta. La Paz: s. ed.

Degele, N. (2008). Gender/Queer Studies: Eine Einfiihrung. Paderborn: Wilhelm
Fink.

Diaz Gainza, J. (1977): Historia musical de Bolivia. La Paz: Puerta del Sol.

Ekins, R. y King, D. (2005). Transgendering, Men, and Masculinities. En M.
Kimmel, J. Hearn y R. Connel (Eds.), Handbook of Studies on Men and
Masculinities (pp. 379-394). London: Sage.

Garcia Becerra, A. (2009). Tacones, siliconas, hormonas y otras criticas al
sistema sexo-género: feminismos y experiencias de transexuales y
travestis. Revista Colombiana de Antropologia, 45(1), 119-146.

Gérard, A. (2010). Diablos tentadores y pinkillos embriagadores. La Paz: Plural.

Gisbert, T. (1999). El paraiso de los pdjaros parlantes: la imagen del otro en la
cultura andina. La Paz: Plural; Universidad Nuestra Sefiora de La Paz.

Goffman, E. (2004). Performances: Belief in the Part One is Playing. En H. Bial
(Ed.), The Performance Studies Reader (pp. 59-63). New York: Routledge.

Gomez, R. (2010). El mito, el paisaje y el hombre en la literatura ando-boliviana.
(Disertacion de Maestria en Literatura Comparativa), Universidade
Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), Natal, Brasil.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

Gould, J. (1996). Gender, Politics, and the Triumph of Mestizaje in Early 20th
Century Nicaragua. Journal of Latin American Anthropology, 2(1), 4-33.

Hale, C. R. (1996). Mestizaje, Hybridity, and the Cultural Politics of Difference
in Postrevolutionary Central America. Journal of Latin American
Anthropology, 2(1), 34-61.

Hammersley, M. y Atkinson, P. ([1983] 2007). Ethnography: Principles in
practice. New York: Routledge.

Harris, O. (1994). Condor and Bull: The Amgibuities of Masculintiy in
Northern Potosi. En P. Harvey y P. Gow (Ed.), Sex and Violence: Issues in
Representation and Experience (pp. 40-65). London: Routledge.

Harvey, P. (1994). The Presence and Absence of Speech in the Communication
of Gender. En P. Burton, K. Kushari y S. Ardener (Eds.), Bilingual Women,
Anthropological Approaches to Second Language Use (pp. 44-64). Oxford:
Berg Publishers.

Herskovits, M. (1958). The Myth of the Negro Past. Boston: Beacon Press.

Hill, W. W. (1935). The Status of the Hermaphrodite and Transvestite in Navaho
Culture. American Anthropologist, New Series, 37(2), 273-279.

Khana. (1955). Glosario de musica y danza indigenas. Khana 111(111), 91-93.

Layme, F. (2004). Diccionario bilingiie aymara castellano. E1 Alto: Consejo
Educativo Aymara.

Ledezma, J. K. (2005). Percepcién del aymara sobre la homosexualidad.
Recuperado de www.ifeanet.org/temvar/stvcurrio.pdf

Lofland, J. (1971). Analysing Social Settings. Belmont: Wadsworth.

Mader, E. (2007). Ethnologische Mythenforschung: Theoretische Perspektiven und
Beispiele aus Lateinamerika. Recuperado de http://www.lateinamerika-
studien.at/content/kultur/mythen/ mythen-1431.html

Martinez, J. (2011). El carnaval paceiio, otrora sin parangon. Khana, 52, 220-245.

Martinez, R. (2010). La musica y el Tata Pujllay. En A. Gérard (Ed.), Diablos
tentadores y pinkillos embriagadores (Tomo 1, pp.144-177). La Paz: Plural.

Martinez Ferndndez, M. (2010). Anatas, erkes y cajas en los Chichas: comparsas
de carnaval en Tupiza, Remedios, Palala Baja, Quebrada Seca y Arata (Sud
Chichas, Potosi). En A. Gérard (Ed.), Diablos tentadores y pinkillos
embriagadores (Tomo 11, pp. 253-31). La Paz: Plural.

Martinez Soto-Aguilar, G. ([1974] 2009). Humor y sacralidad en el mundo
autoctono andino. Chungara, 41(2), 275-286.

McNeal, K. E. (1999). Behind the Make-Up: Gender Ambivalence and the
Double-Bind of Gay Selthood in Drag Performance. Ethos, 27(3), 344-378.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [83]



[84]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

Meier, M. (2008). Engel, Teufel, Tanz und Theater: Die Macht der Feste in den
peruanischen Anden. Berlin: Reimer.

Mendoza, Z. S. (2000). Shaping Society through Dance: Mestizo Ritual
Performance in the Peruvian Andes. Chicago: The University of Chicago
Press.

Nixon, K. D. (2009). Are Drag Queens Sexist? Female Impersonation and the
Sociocultural Construction of Normative Femininity (Tesis de Maestria en
Artes). University of Waterloo, Canada.

Otero, G. (1951). Piedra mdgica: vida y costumbres de los indios callahuayas de
Bolivia. México: Instituto Indigenista Interamericano.

Paredes Candia, A. (1991). La danza folklérica en Bolivia. La Paz: 1SLA.

Paredes Candia, A. (1992). La chola boliviana. La Paz: 1SLA.

Paredes, M. R. (1913). El arte en la altiplanicie. La Paz: Talleres Tipograficos de J.
Mgl. Gamarra.

Parsons, E. C. (1939). The Last Zuni Transvestite. American Anthropologist, New
Series, 41(2), 338-340.

Platt, T. (1996). Los guerreros de Cristo: cofradias, misa solar y guerra
regenerativa en una doctrina macha (siglos xviir-xx). La Paz: Plural.

Quispe, F. (1996). Calendario anual de fiestas. En Anales de la Reunién Anual de
Etnologia (pp. 143-174). La Paz: Museo Nacional de Etnografia y Folklore
(MUSEEF).

Romero, J. (1997). La julajula en la Fiesta de la Cruz: una aproximacién
etnografica. En Anales de la Reunién Anual de Etnologia (pp. 217-222). La
Paz: MUSEF.

Romero, J. (2001a). El Carnaval de Oruro. Revista Cultural. Fundacién Cultural
del Banco Central de Bolivia, v(14), 1-14.

Romero, J. (2001b). La diablada en el Carnaval de Oruro: significaciones y
resignificaciones. En Anales de la Reunién Anual de Etnologia. La Paz:
Museo Nacional de Etnografia y Folklore (MUSEF).

Rosing, 1. (2003). Extractos de religion, ritual y vida cotidiana en Los Andes: los
diez géneros de amarete. Mundo ANKARI (Vol. 6, c. 3, § 4.2: Abonar,
sacrificar, rezar, pp. 250-257). Recuperado de http://www.unap.cl/iecta/
revistas/volvere_11/linguistica.htm

Rosing, I. (2008). Religion, Ritual und Alltag in den Anden: Die zehn
Geschlechter von Amarete. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Rossells, B. (2009). Carnaval pacerio y Jisk’ Anata: fiesta popular pacefia 1. La
Paz: Asdi/sAREC.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 51-86

Rupp, L., Taylor, V. y Shapiro, E. (2010). Drag Queens and Drag Kings: The
Difference Gender Makes. Sexualities, 13(3), 275-294.

Sagarnaga, J. A. (2003). Diccionario de la cultura nativa en Bolivia. La Paz:
Producciones cIma.

Sanabria, H. (1982). Historia elemental de Bolivia. La Paz: Editorial Juventud.

Schechner, R. (2002). Performance Studies: An Introduction. London: Routledge.

Schieffelin, E. (1985). Performance and the Cultural Construction of Reality.
American Ethnologist, 12(4), 707-724.

Sigl, E., Lopez, E. y Ordofiez, D. (2009). Cada afio bailamos: Sapa maraw
thuqt apxirita; danzas autéctonas del departamento de La Paz. La Paz:
Gobierno Municipal.

Sigl, E. y Mendoza, D. (2012). No se baila asi no mds... (Tomo 1). La Paz: s. ed.

Silverman, D. (2006). Interpreting Qualitative Data: Methods for Analysing Talk,
Text and Interaction. London: SAGE.

Stobart, H. (1994). Flourishing Horns and Enchanted Tubers: Music and
Potatoes in Highland Bolivia. British Journal of Ethnomusicology, 3, 35-48.

Stobart, H. (1996). The Llama’s Flute: Musical Misunderstandings in the Andes.
Early Music, 24(3), 470-482.

Stobart, H. (2010). Tara y q’iwa: mundos de sonidos y significados. En A. Gérard
(Ed.), Diablos tentadores y pinkillos embriagadores (Tomo 1, pp. 24-40). La
Paz: Plural.

Strauss, A. y Corbin, J. ([1990] 1996). Grounded Theory: Grundlagen qualitativer
Sozialforschung. Weinheim, Beltz: Psychologie Verlags Union.

Surco Toledo, E. (2009). Huaychu-Santiago de Huaycho-Pto. Acosta: Centenario
de la provincia Camacho, tierra de los colorados de Bolivia. La Paz:
Producciones CIMA.

Taussig, M. T. (1980). The Devil and Commodity Fetishism in South America.
North Carolina: University of North Carolina Press.

Taylor, V. y Rupp, L. J. (2004). Chicks with Dicks, Men in Dresses: What it
Means to Be a Drag Queen. En S. Schacht, (Ed.), The Drag Queen
Anthology: The Absolutely Fabulous but Flawlessly Costumary World of
Female Impersonators (pp. 113-134). New York: Haworth Press.

Ulfe, M. E. (2001). Variedades del carnaval en Los Andes: Ayacucho, Apurimac
y Huancavelica. En G. Canepa (Ed.), Identidades representadas:
performance, experiencia y memoria en Los Andes. Lima: Pontifica
Universidad Catdlica del Peru.

Van den Berg, H. (1985). Diccionario religioso aymara. Iquitos: CETA-IDEA.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [85]



[86]

EVELINE SIGL - Erotismo, sexualidad y humor en las danzas del altiplano boliviano

Van den Berg, H. (1987a). Calendario ritual/litiurgico aymara: muestra de una
identidad conservada. En Anales de la Reunion Anual de Etnologia
(pp. 33-44). La Paz: Museo Nacional de Etnografia y Folklore (MUSEE).

Van den Berg, H. (1987b). Los ritos agricolas de los aymaras: cuestiones de fondo
y constantes. En Anales de la Reunién Anual de Etnologia (pp. 71-79). La Paz:
Museo Nacional de Etnografia y Folklore (MUSEF).

Van den Berg, H. (1989). La tierra no da asi no mds: los ritos agricolas en la
religion de los aymara-cristianos. Amsterdam: CEDLA.

Van den Berg, H. (1992). Ritos antes y después de la cosecha entre los aymaras.
En 500 afios: S. lugar (pp. 221-259). Quito: Abya-Yala; Movimiento Laycos
para América Latina.

Van Kessel, J. y Enriquez, P. (2002). Sefias y sefialeros de la santa tierra:
agronomia andina. Quito: Abya-Yala.

Vargas, M. (s.f.). Entre mdscaras, chorizos y chauchitas. En La Razén, Diario
Boliviano, Suplemento Escape, 14-17.

Zegarra, E. F. (2010). Tinkipaya Phujllay. Provincia Tomas Frias-Municipio de
Tinkipaya. Aillus: Sullk’a Inari: Qaymuma-Qullana Inari: Jiruntari. En A.
Gérard (Ed.), Diablos tentadores y pinkillos embriagadores (Tomo 11, 99-178).
La Paz: Plural.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

CEREMONIAS LUDICAS MBYA GUARANI

Mbyd Guarani Playful Ceremonies

NOELIA ENRIZ*
Universidad de Buenos Aires - Argentina

*nenriz@yahoo.com.ar

Articulo de investigacion recibido: 24 de febrero del 2012 - aprobado: 12 de junio del 2012

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [87]



NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

RESUMEN

La relacion entre juego y antropologia es, ademas de longeva, profunda. En este texto
nos proponemos recorrer la historia de ese vinculo y revisar la bibliografia
relevante. Especialmente abordaremos sus particularidades en el caso de
las producciones antropoldgicas de Argentina. Una vez saldado ese punto,
nos concentraremos en el andlisis de registros de campo, para dar cuenta
de las caracteristicas que el juego adquiere en el marco religioso mbya
guarani. Veremos las diferencias que se presentan entre lo cotidianoy las
ceremonias excepcionales, y, considerando las danzasy las liricas de las

canciones, el papel de las practicas lidicas infantiles en ambos casos.

Palabras clave: ceremonia, danzas, juego, mbyd guarani, mdsica, religion.

ABSTRACT

The relationship between play and anthropology is long-lived and profound. The aim
of this paper is to explore the history of that relationship and review relevant
literature on the subject, specifically addressing its particularities in the case
of Argentinean anthropological productions. The article then focuses on the
analysis of field records in order to account for the particularities acquired by
play within the Mbya Guarani religious framework, examining the differences
between everyday life and exceptional ceremonies, and the role of children’s

games, taking into account the dances and song lyrics in both cases.

Keywords: ceremony, dance, Mbyd Guarani, music, play, religion.

[88] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

INTRODUCCION

n el presente texto abordaremos algunos aspectos de la nifiez

mbyad a través del registro de experiencias cotidianas en cier-

tos nucleos de la provincia de Misiones'. Tomaremos como eje
las experiencias ludicas, especialmente aquellas asociadas con las cere-
monias religiosas. Describiremos la centralidad del juego, intentando
dar cuenta de la forma en que ciertos aspectos vinculados con la cons-
truccion de la identidad de este pueblo se manifiestan en las practicas
infantiles, tanto como las atraviesan.

Las experiencias ludicas han formado parte de los intereses de la
antropologia desde sus comienzos. En este trabajo consideramos al
juego como un modo de introducirnos en las experiencias formativas
de los nifos y nifias mbya y como una via a través de la cual es posible
pensar aspectos y relaciones que atraviesan toda la sociedad.

El juego presenta una gran polisemia y, por tanto, podriamos abor-
darlo desde muy diversas perspectivas, tanto desde aquellas ligadas al
biologicismo, el instinto o lo innato (Bally, 1973), como también des-
de perspectivas evolutivas difusionistas (Tylor, 1879, 1880, 1882, 1884),
o desde aquellas asociadas a la libertad individual (Caillois, 2000). No
obstante, en esta indagacion lo consideramos como una experiencia for-
mativa en varios sentidos, ya que aporta en la constitucién de grupos,
en la circulacion de saberes y conocimientos y en la comprension del
contexto (Rockwell, 1996). Al hablar de juego estamos considerando un
concepto flexible, préoximo al de practica ludica, que da cuenta no solo de
las reglas que lo constituyen, sino de las transformaciones que posibilita.

En el seguimiento de las practicas de juego de los nifios mbya
hemos registrado la tension entre tradicién y cambio en estas pobla-
ciones. En el marco de este trabajo entendemos por ‘tradicional’ todo
aquello que los interlocutores indigenas consideraran como propio del
ser mbya, asi como los aspectos registrados de este modo por los auto-
res clasicos de la region: Cadogan (1997), Hanke (1995), Métraux (1948),
Miiller (1989), Nimuendaju (1954), Schaden (1998) y Susnik (1983). Esta
conceptualizacion presenta gran cantidad de matices y tensiones a
la hora de abordar experiencias, pero ha sido un aporte analitico, al

1 Enestainvestigacion denominamos nticleos a los grupos de familias de la
comunidad mbya.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [89]



[90]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

permitirnos comprender las conceptualizaciones indigenas relativas a
ciertas experiencias (Thompson, 1979).

ETNOGRAFIA MULTISITUADA

La poblacién guarani ocupa un vasto territorio, atravesado por
las fronteras nacionales de Argentina, Brasil, Bolivia y Paraguay. En la
actualidad se evidencian cuatro parcialidades dentro del tronco gua-
rani: 1) los mbya, que habitan el sur de Brasil, Paraguay y el noreste de
Argentina —Misiones—; 2) los ava chiripa o ava katu eté o fiandeva,
en el sur de Brasil, Paraguay, Bolivia, el noroeste y noreste argentino
—Salta y Misiones—, en ocasiones mixturados dentro de los ntcleos
mbyd; 3) los pai-taviterd, también denominados kaiova o kaiowa, que
habitan en Brasil y Paraguay y 4) los aché, ubicados solo en Paraguay
(Bartolomé, 2006; Mura, 2006; Wilde, 2007).

Segun destaca el mapa denominado Guarani reta (Grumberg et
al., 2008), resultado de una investigacion impulsada por organizacio-
nes de Argentina, Brasil y Paraguay, los guaranies sumaban, en el afio
2007, mas de cien mil (aproximadamente 51,000 en Brasil, 42,000 en
Paraguay y 6,500 en Argentina), con altas y sostenidas tasas de cre-
cimiento. Los pai son la parcialidad mas numerosa, ya que suman
mas de 43,000 personas. Los mbya y los avd suman, respectivamente,
27,000 Y 26,000 personas. Los aché son, aproximadamente, 1,200.

Las experiencias cotidianas de los nifios y nifias mbyd guarani de
la provincia de Misiones, Argentina, fueron registradas durante varios
periodos de trabajo de campo, entre los aflos 2003 y 2009, en tres zonas
diferentes. Trabajamos en estas tres regiones, con caracteristicas disi-
miles, alas que llamaremos Yabot{, Kufia Piru'y Centro Oeste (figura 1),
con el objeto de dar cuenta de los diversos elementos que influyen en
la organizacion social y de las formas en que en cada caso se experi-
mentan elementos identitarios*. Cada uno de los lugares de trabajo de
campo ha aportado elementos que iluminaron la comprension de los
otros. Intentamos abordar la diversidad de situaciones que enfrenta la
poblacién mbyd con respecto a la escuela visitando un nucleo sin ac-
ceso al sistema escolar, otro con escuela publica de simple turno y otro

2 Sibien las referencias se centran en estas tres localidades, a lo largo del trabajo de
campo se visitaron muchas mas.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

Centro Oeste

Kufia Piru

Yaboti

Figura1
Mapa de la provincia de Misiones. Aparecen destacados los lugares donde

se ha realizado trabajo de campo, 2010 (tratamiento digital: Endir Roa).

con escuela privada de doble turno. También nos enfrentamos a tres si-
tuaciones distintas de relacion con el dominio del idioma espafol: uno
con escasisimas competencias, otro con ciertas herramientas interme-
dias y otro con gran desarrollo del bilingiiismo.

Con respecto a la producciéon, uno de los grupos se sustenta
principalmente a partir de la caza, la recoleccion y la produccion do-
meéstica. Los otros dos realizan transacciones comerciales: en uno se
dedican a la comercializacién de artesanias y en el otro venden su
fuerza de trabajo en el mercado. Estas tres estrategias de subsistencia,
ensambladas de distinto modo, representan las estrategias generales
de la comunidad mbya en la provincia de Misiones. En cuanto a la
cantidad de poblacidn, visitamos ntcleos con alrededor de 40, 100 y
hasta 300 personas (situaciéon muy variable no solo entre ntcleos, sino
también en los distintos momentos en que se realizé el trabajo). Esto
da una idea general de cdmo se desarrolla el poblamiento en la re-
gion. Vimos, también, nucleos con parcelas de territorio muy amplias
(cientos de hectareas) —como es el caso de Yaboti y Kuna Piru— y
otros con parcelas pequefas y altas densidades de poblaciéon —Centro
Oeste—. Es importante considerar que las instituciones de la sociedad

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [91]



[92]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

provincial comenzaron a reconocer la existencia de la poblacién in-
digena hace aproximadamente cincuenta anos. Sin embargo, a partir
de cierto avance sobre las tierras indigenas debido al aumento de la
presion productiva sobre el territorio, comenz6 a hacerse tangible un
conflicto hasta entonces enmascarado, lo que sin duda tuvo incidencia
en la forma y dimension de los nicleos.

La observacion participante ha sido un elemento valioso para
investigar experiencias, permitiendo tanto mi integracién en ciertas
practicas, como la interaccién con los nifios. Teniendo en cuenta la
importancia que para esta poblacion tienen el dialogo y los consejos,
hemos realizado prologadas conversaciones informales que permitie-
ron establecer didlogos sobre temas especificos. Consideramos de gran
potencialidad la posibilidad de proponer ciertos temas y de esperar las
reflexiones del grupo, lo cual permitio la asociacién con otros temas,
tanto como los aportes individuales y grupales de diversos actores en
diferentes contextos.

Hemos valorado especialemente las categorias lingiiisticas con
que los mbya definen el modo de ser de los nifios, sus experiencias
y sus ambitos cotidianos de experimentacion (Enriz, 2011a). Quiza el
acercamiento a una lengua nueva (el mbyd guarani) y a su gramatica
haya sido un estimulo para pensar las palabras indigenas como ca-
tegorias en si mismas. Las practicas diferentes de nifios y adultos, y
las categorias de cada uno, retroalimentaron la investigacién de cam-
po. El registro de las practicas y el conocimiento de sus categorias se
fueron ensamblando en un didlogo que permitié establecer diferen-
cias entre las categorias relacionadas con diferentes etapas de la vida y
las practicas que idealmente se asociaban con ellas; también permitié
considerar las practicas que se salian de lo esperado y las relaciones del
grupo con ellas.

Durante el desarrollo del trabajo de campo el juego fue manifes-
tandose como un elemento organizador de actividades. La categoria
nativa para juego agrupaba una serie de experiencias de los nifios y
ninas, asociadas luego a diversos saberes y conocimientos. A su vez, el
juego permitia abordar diferentes perspectivas referidas a la infancia,
ya que delimitaba acciones y establecia tareas permitidas y prohibi-
das. Por otro lado, las categorias nativas relacionadas con las etapas de
la vida expresaban relaciones particulares con el juego como practica.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

En tal sentido, este texto esta muy cenido a las experiencias de cam-
po asociadas con el tiempo religioso de los nifos; el seguimiento del
relato sera un ejercicio de reflexion desde diversos autores, mas que el
analisis de un problema tedrico concreto. No obstante, es importante
aclarar que, a partir del didlogo entre experiencias, registros y teorias,
se extraen conclusiones particulares.

ANTROPOLOGIA Y JUEGO, APUNTES PARA
UNA REVISION HISTORICA

El interés de la antropologia por el juego se remonta a los comien-
zos de la disciplina. Lo que a primera vista parecia un vinculo poco
explorado, o casi erratico, se devel6 como un espacio de produccién
tedrica muy relevante. Coincidimos con De Sanctis Ricciardone (1994)
cuando sostiene que, si bien el foco de la antropologia en el juego se ha
manifestado desde los comienzos de la disciplina, se produce un quie-
bre a partir de la obra de Huizinga (1972). Es evidente una tension entre
las investigaciones que se dedican en particular al juego y aquellas en
las que el juego esta completamente ausente’.

Entre quienes piensan este fenomeno se destacan los aportes de
Lévi-Strauss (1964), quien, interesado por los sistemas clasificatorios,
considera que los juegos cumplen una funcién similar a los rituales: sir-
ven para integrar sucesos en estructuras. Dado que el mundo mitico se
encuadra en el bricolaje —es decir, en la forma en que opera la logica de
lo concreto—, los rituales aparecen como opuestos a los juegos. En efec-
to, los primeros tienen como fin recuperar la afinidad entre dos grupos,
mientras que los otros son disyuntivos, ya que diferencian ganadores y
perdedores. Unos aparecen asociados a la magia y otros a la ciencia. En
estas reflexiones, la referencia clara es al juego agonistico, en el que hay
vencedores y perdedores. Como el propio Lévi-Strauss expresa, esta re-
lacion entre juego y rito presenta grandes diferenciaciones (p. 56):

Todo juego se define por el conjunto de sus reglas, que hacen
posible un numero practicamente ilimitado de partidas; pero el rito,

que también se “juega”, se asemeja mas a una partida privilegiada,

escogida y conservada de entre todas las posibles, porque solo ella se

obtiene en un determinado tipo de equilibrio entre los dos campos.

3 Véase Enriz (2011b).

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [93]



[94]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

Es decir, uno y otro aparecen como fenémenos analogos, produ-
cidos en contextos diferentes. Hemos visto como, a partir del juego,
pueden relevarse algunos aspectos de ordenamiento social, como los
etarios (Enriz, 2011b).

Bateson (1991) se ha interesado con gran detalle en el juego como
fenémeno de la comunicacion entre sujetos. Nos interesa recuperar de
su teoria justamente el lugar que le otorga a los sujetos como definido-
res de cierta practica como juego, ya que en esa definicion el autor da
por tierra con dos aspectos centrales del juego: por un lado, que sus
mensajes no suelen ser tomados en serio (ya que forman parte de un
universo particular) y, por otro lado, que lo que las sefales del juego
denotan es inexistente. En tal caso, denominar cierto fenémeno como
ludico, y hacerlo verbalmente en cierto contexto, a pesar de las parado-
jas que presenta, serd para nosotros un elemento indicador. Sera Geertz
(2001) quien realice los aportes mas significativos en este sentido: en su
estudio sobre la rifia de gallos en Bali, define una conceptualizacion de
juego y da lugar a pensar el contexto en donde este se desarrolla y los
actores que lo constituyen.

A través de su cronologia, De Sanctis Ricciardone (1994) sostiene
que el juego ha seguido un curso desde los comienzos de la discipli-
na hasta la actualidad, de modo permanente pero con ciertos focos de
desarrollo mas intenso. Para recuperar los primeros abordajes antro-
polégicos deberfamos dar sucinta cuenta de la obra de Tylor, Culin y
Gomme. Las propuestas de la primera antropologia estuveron vincu-
ladas con la tension entre evolucion y difusion. Tylor (1879, 1880, 1882,
1884) utilizo registros y relatos sobre juego en diversas regiones para
sostener sus explicaciones generales. En ese marco, la poblacién de
América parecié despertar mayor interés y fue inspiradora de diversas
obras. Investigaciones contemporaneas a las de Tylor fueron las de Alice
Berta Gomme (citada por De Sanctis Ricciardone, 1994), que inauguran
la indagacion folclorica en relacion con los juegos. Ambos abordajes da-
ban cuenta de intereses muy disimiles y no establecieron dialogo.

Antes de 1920 se habian publicado mas de veinte articulos dedi-
cados a los juegos en revistas especializadas de antropologia (Babcock,
1888; Coxe Stevenson, 1903; Culin, 1899, 1900, 1902; Dorsey, 1901;
Harrington, 1912; Hoffman, 1890; Hough, 1888; Kroeber, 1916; Laufer,
1919; Mason, 1896; Mc Gee, 1899; Mooney, 1890; Reagan y Waugh, 1919;

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

Simms, 1908; Speck, 1917; Stearns, 1890; Wilkinson, 1895). Algunos
incluso suscitaron polémicas y generaron comentarios y revisiones
(Culin, 1899, 1902). De Sanctis Ricciardone (1994) distingue tres tipos
de estudios sobre el juego. Por un lado, aportes que no son estricta-
mente antropoldgicos pero que abonan a la problematizacion de las
escenas de juego que hemos observado en campo: estos abordajes per-
miten objetivar las relaciones que los sujetos establecen con el juego
como elemento en el desarrollo y la formacién. En segundo término,
una serie de propuestas que recuperan el simbolismo presente en el
juego a partir de diferentes recorridos teéricos. Por tltimo, los abor-
dajes cuyo objetivo esta mas ligado a las taxonomias del juego como
practica. En el otro extremo de la cronologia, el mas actual, se ubi-
can los aportes de la Anthropological Association for the Study of Play
(que luego devino en la Association for the Study of Play). En medio,
el aporte de la escuela de cultura y personalidad fue el mas importante
para la problematizacion del juego como practica.

Nuestro interés por el juego esta centrado en las practicas de
los sujetos, en cuanto dimension central de produccion de saber, de
organizacién social y de construcciéon de experiencias, que, por lo
repetidas, superan lo cotidiano. Nos inclinamos por considerar la ca-
tegoria de prdctica liidica (Mantilla, 1991), ya que vemos en ella un
mayor énfasis en el valor de la experiencia de los sujetos. Hablamos
de practica porque el juego produce transformaciones en los otros
a la vez que se transforma en si mismo. Es decir, es una experiencia
transformadora, tanto de los sujetos como del grupo. De modo que
la categoria prdcticas liidicas permite desdibujar un poco los limites
de lo que es y lo que no es juego, considerando, en cambio, la forma
de aproximarse a diferentes situaciones y las definiciones de los suje-
tos sobre la practica.

JUEGO Y NINEZ INDIGENA EN ARGENTINA

Los aportes tedricos han sido el marco con el cual poner en tensién
las nociones en uso de la poblacién mbya. Va de suyo que no hemos
llegado a la categoria nativa sin concepciones previas. Consideramos,
con Geertz (2001), que el juego aporta a la comprension de una socie-
dad determinada, pero también que la categoria nativa relativa al juego
es un interesante timén de abordaje, es el elemento que indica que lo

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [95]



[961

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

que se desarrolla es juego, mas alla de las percepciones del investigador.
Por tanto, avanzaremos con estos puntos hasta alli donde rieovanga
—la categoria mbya que define juego— sea indicado por nifos o adul-
tos. Como plantea Nunes (2003), entendemos que las practicas ludicas
infantiles son ambitos cuya principal funcion es la vinculacion con re-
glas y valores socialmente vélidos.

En los ultimos tiempos, el juego ha sido utilizado como parte de
las estrategias metodologicas de ciertos investigadores interesados en
indagar tematicas diversas (Donoso, 2005; Leal Ferreira, 2002), pero
esa no es la perspectiva de este trabajo; por el contrario, nos intere-
sa indagar el juego en si mismo, como fenémeno, y reflexionar sobre
los sentidos que cobra la dimensién ludica para la poblacién mbya.
Desde la perspectiva de los adultos mbya de las comunidades visita-
das, el mundo infantil no supera el juego, sino que se restringe a él.
Esto puede sostenerse tanto en las preguntas especificas sobre las ac-
tividades infantiles, como en las reflexiones sobre las cosas que los
ninos hacen. Las tareas relacionadas con la vida adulta que los nifios
realizan en el periodo liminal entre nifiez y adultez son consideradas
como actividades ladicas. Podriamos pensar que esta consideracion
se refiere a la nocion de juego como a una experiencia no-seria por
carecer de la responsabilidad de lo adulto. Esta perspectiva sobre
el juego ha sido abordada por diversos autores, especialmente por
aquellos que puntualizan la especificidad tempo-espacial del juego
(Huizinga, 1972; Scheines, 1981).

No obstante, algunas de las actividades que desde la perspectiva
adulta son juegos, desde el punto de vista de los nifios no lo son. Estas
diferencias parecen asemejarse a las que Nunes (2003) establece entre
juego y juego responsable; este ultimo se realiza en medio de tareas
domésticas y actividades productivas que los nifios realizan “de ver-
dad” (p. 163).

En Argentina, los juegos indigenas han sido abordados, principal-
mente, desde la perspectiva simbdlica. Es importante destacar las sis-
tematizaciones del grupo de investigadores de la Universidad Nacional
del Nordeste, que entre los afios 1930 y 1950 realiz6 diversas indagacio-
nes en campo con poblacién guarani, vilela, toba, pilaga, chaquefay de
la Patagonia. Estas indagaciones, realizadas por Millan de Palavecino
(1968) y Martinez Crovetto (1968), querian recuperar aspectos de la

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

cultura de estas poblaciones mediante la construccién de un reperto-
rio de practicas; los resultados fueron taxonémicos o descriptivos. Uno
de los temas que abordaron es el de los juegos de hilos, que fue luego
profundizado por las investigaciones de Braunstein (1984, 1992, 1993,
19944, 1994b), quien da cuenta de un enorme corpus documental de
figuras. Su interés no han sido solo las imagenes, sino también las téc-
nicas fisicas para la construccion de estas imagenes y los simbolos de la
naturaleza a que estas refieren. En sus indagaciones sobre la poblacién
del Gran Chaco, Cordeu (1978, 1999, 2003) ha recuperado las relaciones
entre festividades rituales y aspectos etarios de la organizacion social.
No solo a través de las practicas, sino también de la ornamentacion,
dio cuenta de los valores simbolicos de practicas rituales y ludicas de
las poblaciones en cuestion.

Cordeu y Braunstein han centrado su interés en poblaciones espe-
cificas. Un ejercicio andlogo realizaron Henry y Henry (1974), quienes
estudiaron el juego de muiecas en la poblacion pilaga. Pero, en este caso,
el interés no estuvo centrado en la cosmovisidn, sino en las practicas de
crianza. Por otro lado, se desarrollaron trabajos que buscaron compren-
der practicas concretas en diferentes regiones; tal es el caso del estudio
referido a la rayuela en Argentina (Menéndez, 1968), que la caracteriza
para luego recuperar diversos modos de implementacion, diferentes for-
mas de dibujo y modalidades de jugarla, interesandose por su difusion.

Fink (1969) sugiere que la persistencia de juegos y juguetes nos
mantiene conectados a través del tiempo, conservando parametros
comunes a pesar de los cambios contextuales, casi como un hilo con-
ductor del juego humano a través del tiempo. Quiza este supuesto esté
subyacente en las investigaciones citadas. Otros trabajos sobre el juego
indigena en Argentina han sido de corte compilatorio (Magrassi et al.,
1984; Dupey, 1998). Recientemente, Castro y Uribe (2004), en un estu-
dio sobre el juego incaico de la pichica, destacan que habria servido al
inka para ganar tierras y, al mismo tiempo, para donarlas y entregar-
las. El trabajo sostiene la posibilidad de entender este juego como una
relacion entre conquistador y conquistado, de incorporacién y repro-
duccién del imperio.

Como vimos, es a partir de los impulsos dados por antropélo-
gos norteamericanos a mediados de los afios cuarenta que estos temas
toman vigor en el campo disciplinar. En este marco, se destacan los

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [97]



[981]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

trabajos de Jules y Zunia Henry (1974), acompanados por otros de la
misma época y corriente, pero cuyo eje no ha sido el juego (p. e., Mead,
1975; Whiting y Whiting, 1979). El trabajo del matrimonio Henry ex-
presa el antecedente mds importante. Por un lado, trabaja con nifiez
indigena en Argentina; por otro, pretende avanzar con respecto al lu-
gar social que al juego le es atribuido por un grupo particular en cierto
contexto, lo cual representa un punto en comun con nuestros objeti-
vos. Esta orientacion de trabajo se mantiene hasta entrados los anos
setenta.

ELJUEGO COMO CEREMONIA COTIDIANA

Entre las reflexiones con énfasis etnografico sobre el simbolismo
social del juego, nos interesa recuperar la mencioén que aparece en el
Manual de etnografia de Marcel Mauss (2006), alli, el juego es consi-
derado entre los aspectos estéticos: “Los juegos suelen ser el origen de
[...] muchas actividades elevadas, rituales o naturales, ensayadas en
principio en la actividad de excedente que es el juego” (p. 122).

Un momento particular de las practicas infantiles mbya es el
periodo de tiempo previo a las ceremonias religiosas nocturnas. Los
nifios y nifias tienen un momento asignado, al que denominan juego
(neovanga), en el que cantan y bailan. Ruiz (1998) sostiene que “estos
rituales constituyen una sucesion continua de expresiones musicales:
cantos, y/o danzas, con participacién de dos o tres instrumentos mu-
sicales” (p. 187). El autor alude a los cantos acompanados de guitarras,
violines, takuapu y, €n ocasiones, maracas.

A continuacién presento una somera descripcion de los bailes con
entradas del diario de campo (Yaboti, mayo 13 y 17, 2003):

Baile
Arman un circulo y siguen el ritmo, pero no es una ronda.

Hay chicos por todo el lugar, moviéndose y formando un circulo.

Mientras se mueven, se rien y, a veces, se chocan o se agarran de

las manos. Pasan bailando sin seguir ningin patrén durante unos

30 minutos. Este baile se repite siempre; los demds pueden suceder

O no, aleatoriamente.

Baile Tangara jovai (baile del Tangara)
Dan inicio al baile y hacen el mismo movimiento con los pies

que en el baile anterior, pero un poco mas lento. Se ponen en cuatro

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

grupos y, cuando dicen dchema (ya salgo), se cruzan de posiciones.
Uno va de espaldas con los brazos abiertos y el otro, que esta de
frente, debe agacharse, siempre siguiendo el ritmo. Parece que la
idea fuera cruzarse de lugar y listo, pero los chicos se chocan. Se
chocan porque dan la largada en distintos momentos, porque no
se agachan bien, etc. Los adultos se rien y el juego sigue. Cuando se
detiene la guitarra se detiene todo. Los chicos se sientan y casi se
preparan para dormir.

Baile Chodaro jeroky

Van bailando y girando nenas y nenes. Dan vueltas, pero sin
deformar el circulo. Los pasos son mas largos; no arrastran los pies y
se mueven mas rapido. Giran siguiendo el circulo y sobre si mismos.

Las diversas practicas presentan particularidades de movimiento
que las diferencian. En muchas ocasiones estdn asociadas a la obser-
vacion del movimiento de pajaros, pero, en términos generales, todas
presentan algunas caracteristicas comunes. Por un lado, en todos los
casos se desarrollan pasos cortos y fuertes, que producen un ritmo
a través de la percusion y vibracion en el terreno; recordemos que la
comunicacion con los dioses esta asociada con la tierra. La musica se
canta en tonos muy agudos, que estimularian la escucha de los dioses
para las posteriores plegarias; de hecho, durante las plegarias mascu-
linas, las mujeres percuten sobre la tierra con instrumentos musicales
(tacuapy) y entonan un coro (ey), lo cual, eventualmente, sustituye las
actividades infantiles previas a los eventos religiosos cotidianos.

Las practicas ludicas infantiles estdn asociadas con actividades
necesarias para todo el grupo, pero que no presentan el nivel de res-
ponsabilidad de las plegarias. Ruiz (1984) destaca que las danzas son
comunes a todos los actos de culto: “Apenas baja el sol, y como accién
preparatoria del ingreso al opy*, se retinen hombres, mujeres y nifios
para danzar en el oka (nombre que recibe el espacio siempre cuidado
que esta frente al opy)” (p. 79). Se trata, entonces, de practicas cotidianas

4 Opy esla choza ritual.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [99]



NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

que también se incorporan en ceremonias de mayor relevancias. Segin
el registro de campo en Yaboti, de noviembre 13 del 2006:
A la noche nos vamos al opy. Estan todos presentes en la co-
munidad. Somos mas de treinta personas, de las cuales solo unos
diez son adultos; todos los demds son nifios de distintas edades. Al
finalizar la ceremonia, en la que todos fumaron, el anciano agrade-
ci6 a los nifios por haber logrado lindo humo (tatachi pona).

Ademas de la percusion y de los sonidos de sus voces, los nifios
agregan humo, que es muy valioso para la ceremonia. En ocasiones, los
nifios y nifias mas grandes también acompanan la ceremonia y hasta
las curaciones. En la figura 2 puede apreciarse la distribucion espacial
de la casa del anciano durante la ceremonia religiosa: en el sector A se
realizan las actividades ludicas de los nifios, y luego las plegarias; en el
sector B se realizan tareas mas pasivas, como el descanso y el consumo
de alimentos o mate.

® o
®
Takuapu / Maraca @® Circula Mate
Pipas
Fuego
Sector A
| izlzls Sector B
Guitarra / Violin Mantas L

5 Parainformacién sobre ceremonias como la iemongarai, véase Irma Ruiz (1984).

[100] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

Figura 2

Sectores de la casa de los ancianos durante la ceremonia, 2010 (archivo de la autora)

MANGA: JUEGO, IDENTIDAD Y RELIGIOSIDAD

Segtin los ancianos, el mangd “es un juego que todos conocen”. Es
un juego sobre el que todos hablan si se les pregunta. Ademas, aparece
en todos los registros sobre juegos mbyd guarani de la etnografia tra-
dicional de la zona.

En los registros de Métraux encontramos: “un juego con una ma-
zorca de maiz seca que se arrojan unos a otros, tratando de mantenerla
en el aire el mayor tiempo posible” (traduccion propia) (1948, p. 89). Esta
esla descripcion que dan los propios paisanos sobre la practica. Martinez
Crovetto (1968) explica que la pelota de mazorca a veces estd provista de
plumas o de numerosas tiritas de la misma mazorca (figuras 3 y 4); dice
que lo practican hombres, mujeres y nifios, y que “se lleva a cabo como
simple entretenimiento, o sea sin apuestas, y [que] carece de todo sen-
tido magico o religioso” (p. 9). En los relatos de Franz Miiller (1989), la
mazorca aparece con la denominacion mbopé. Miiller sugiere que la de-
nominacioén mangd puede provenir de la raiz lingiiistica de mangavsy,

Figuras3yy4
Alaizquierda, fragmentos de chala de choclo preparados
para construir un mangd. A la derecha, un mangd armado (Misiones),

2010 (archivo de la autora, 2010; tratamiento digital: Endir Roa)

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [101]



[102]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

una especie de goma que se extrae del arbol llamado mangay. Segin
su descripcion, el juego se desarrolla entre dos personas, hasta que una
yerra el pase y se considera que perdio. Es la tinica referencia en la que
aparece como una practica realizada solamente entre dos personas.
Otros autores, mas dedicados a la cosmovision mbya, describen

el juego como relacionado con concepciones religiosas (Ramos et al,
1991, pp. 66-67):

Nos iremos a la tierra sin males,

después de haber cruzado el Mar Grande.

La tierra de condicidn enferma quedara por estos lados,

se separara del paraiso.

[...]

Asi diciendo caminé Chika.

Se fue hacia la morada de los dioses (hacia el Este).

Chiku ya no caminaba mas por los caminos

de las imperfecciones terrenales.

Transitaba hacia la inmortalidad sin sufrir la pena de la muerte.

Se iba Chiku en medio de los resplandores de su Manga.

Lorenzo y Benito Ramos y Antonio Martinez (1991) describen la
transformacion del héroe mitico y de su objeto ludico: cuando Chiku
estd listo para llegar al cielo sin morir, de su mangd se desprenden des-
tellos de luz. El mangd puede jugarse en esta tierra o en las superiores.
Aparece entonces una forma de comunicacién entre los hombres y los
dioses a través del mangd.

Segtin Cadogan (1997) el mangd emula un juego de los dioses en
el que ellos se arrojan astros unos a otros. Por tanto, los flecos sustitui-
rian a los rayos de luz. En la mayoria de los relatos (una excepcion es el
Ayvu rendy vera), no aparece una fuerza antagonica sino el interés de
mantener la pelota en el aire, pasando por las manos de los jugadores
el mayor tiempo posible. Cadogan lo describe como un juego de pelo-
ta de chala del que participan los jovenes, quienes imitan la costumbre
de los dioses.

El juego supone un deseo de trascendencia a través de la practica
concreta y de los valores y las creencias. Al mismo tiempo, surge la po-
sibilidad de realizar una retrospeccion positiva sobre el pasado: para
algunos ancianos, el contacto con las practicas de los nifios quiza sea

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

el modo de trascender, fundamentalmente porque la intervencion esta
mediada por la transmision de saberes. Como otras practicas sociales,
el juego tiene reglas que lo definen al tiempo que adecuan las relacio-
nes sociales.

Desde el comienzo del trabajo de campo, tan pronto expresaba mi
deseo de indagar sobre los juegos, aparecian las referencias al mangd
(Diario de campo, Yaboti, mayo 20, 2003):

Por la mafiana fuimos al opy. El anciano dice que nos va a ex-
plicar y mostrar después sobre el mangd. A media mafana trajo

una pelota de mangd, de las que usan los chicos, segun explica. Para

los grandes deberia ser mas grande. Dice que vamos a jugar des-

pués, que los adultos juegan cuando no salen por unos dias, para

entretenerse o hallarse mientras se quedan en la aldea, por ejemplo,
cuando por un suefio no pueden salir a cazar o cosa por el estilo.

El mangd es una estrategia para acercarse al conocimiento. Uno
de nuestros registros de campo en Yaboti, de mayo 13 del 2005, explica:
La lluvia es muy densa y los chicos se quedan bastante [tiem-
pol dentro de la casa. Cuando pueden salir, juegan con el barro y el
agua. Camilo —hijo menor del anciano— cuenta que quiere rea-
lizar el mangd armando un drea para jugar; dice que asi los chicos
vuelven a jugar y dejan un poco el futbol y la bolita.

Aqui se presentan varios aspectos relevantes. Por un lado, el de-
seo de los jovenes (Camilo es un adulto joven) de traer nuevamente
la practica a lo cotidiano. Por otro, como en este caso, el querer de-
sarrollarlo de un modo mds deportivo. Camilo conoce algunos
nucleos en Brasil en donde existe una practica llamada “peteca”, que
mezcla aspectos del mangd y del badminton. Se trata de un depor-
te, con reglas establecidas y que requiere cierto terreno para poder
realizarse. Estas referencias se manifiestan en el deseo de Camilo de
“reinstalarlo”, con ciertas transformaciones. Por ultimo, resulta signi-
ficativo el hecho de plantearlo en oposicion a practicas como el futbol
o la bolita.

En un contexto religioso, junto a una gran cantidad de objetos, el
juego produce varios elementos, como pudimos constatar en campo
(Diario de campo, Yaboti, agosto 6, 2007):

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [103]



[104]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

Vamos al opy al despertarnos. Lucrecia nos pregunta los
suefios; yo no me acuerdo. Mientras charlamos se escuchan risas
afuera; me asomo y son dos nifios jugando con el mangd. Un adul-
to y un joven comienzan el juego: Carlos (de unos 30 aios) y Jonas
(de unos 15 anos). El juego es golpear la pelota con una mano y
hacer que salga alto hacia arriba. Cuando comienzan, pueden dar-
le un golpecito y luego otro. Juegan con fuerza. Al rato, Jonas y
Carlos dejan de jugar y comienzan a practicar los mas chiquitos:
Fabio, Jana, Neri, Coco y otros. Coco tiene su propia pelotita, he-
cha bien pequeiia. Pruebo jugar con ellos.

Esta escena se desarroll6 en un momento en que todo el grupo se
encontraba interesado por sanar a tres personas. Se daban ceremonias
nocturnas de sanacién muy largas, y toda la vida transcurria enfocada
en estas ceremonias. Las practicas eran diferentes a las de otros dias. Las
ceremonias religiosas duraban mucho mas de lo habitual: comenzaban
alrededor de las seis de la tarde y podian terminar después de las doce de
la noche. Habia visitas de otros ntcleos, que llegaron al lugar solo por esta
razén. En este contexto, el mangd se desarrollaba de forma espontanea.

RELIGIOSIDAD Y CEREMONIAS

El lugar de la religiosidad infantil ha sido recientemente destacado
por diversas investigaciones antropolc')gicas (Pires, 2010; Garcia, 2012). No
obstante, historiadores como Alma Gottlieb (1998) sostienen que las ex-
ploraciones de la antropologia de la religion han tendido a centrarse en la
vida, experiencias y puntos de vista de los adultos. Segun ella, las obras
candnicas tienen apenas algunas palabras que decir acerca de como la re-
ligién podria afectar la vida de los nifios: Frazer, Dukheim, Weber, y hasta
Geertz, han dejado a un lado la religiosidad infantil. Del mismo modo, los
autores clasicos en la indagacion de la religiosidad mbya han puesto el acen-
to en la poblacion a partir de los ritos de paso juveniles (Cadogan, 1997;
Melia, 1968). Sin embargo, en este articulo hemos destacado el espacio so-
cial cotidiano que tienen los nifios en la religiosidad mbya. Las danzas que
se desarrollan antes de las plegarias religiosas tienen por objeto comenzar
el llamado a los dioses, para que luego escuchen las palabras de los adultos.

En la siguiente secuencia de fotografias (figuras s, 6, 7 y 8) toma-
das por los nifios vemos como el auxiliar bilingiie (del nicleo Centro

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

Figuras
Fila de nifios danzando tras un adulto que toca la guitarra. Nifios de Centro

Oeste (Misiones), 2008 (archivo de la autora; tratamiento digital: Endir Roa)

Figura 6

Nifias, a un costado, tocan el takuapu. Nifios de Centro Oeste (Misiones),

2008 (archivo de la autora; tratamiento digital: Endir Roa)

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [105]



NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

Figurayz
Pie de foto pendiente. Nifios de Centro Oeste (Misiones), 2008

(archivo de la autora; tratamiento digital: Endir Roa)

Figura 8

Preparados para finalizar las danzas y saludar al anciano (fuera de foco).
Nifios de Centro Oeste (Misiones), 2008 (archivo de la autora;

tratamiento digital: Endir Roa)

[106] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

Oeste) produce una escena de danzas frente al anciano. Esta escena recu-
pera gran cantidad de elementos de las danzas anteriores a la ceremonia
religiosa: la musica, las secuencias de nifios, la mirada del anciano y el
dialogo con este, los papeles de cada género y las formas de la finalizacion.

En la secuencia se ve a un adulto —auxiliar bilingiie de la escuela—
con un grupo de ninos. Realizan una danza frente al anciano. Pueden
percibirse los lugares y papeles diferenciados de género y edad, las for-
mas establecidas de las danzas y el uso de instrumentos musicales.

Los niflos apropian en estas experiencias ceremoniales una serie
de conocimientos que se trasladan a lo largo del tiempo. Cuando al
comienzo de este texto reflexionabamos sobre la situacion territorial
de la poblacién mby4, lo haciamos teniendo en cuenta, entre otras co-
sas, que el valor del territorio se manifiesta en esas experiencias. A
continuacion transcribimos una de las canciones que los nifios in-
terpretan en el marco de estas ceremonias (Diario de campo, Yaboti,
agosto, 2007):

Mamo teta guireju (De qué lugar sagrado vienes)
Mamo teta guireju (De qué lugar sagrado vienes)

téta ovy raji’i (hijo del paraiso)

tétd ovy raji’i (hijo del paraiso)

eike rechevy, eike rechevy (ven hacia mi, ven hacia mi)
eike rechevy, eike rechevy (ven hacia mi, ven hacia mi).

Estas estrofas se desarrollan acompaiiadas de musica de vio-
lin (que, en los tres casos estudiados durante el trabajo de campo, fue
construido en el lugar), instrumentos de cafia, guitarra (utilizada con
una cuerda menos) y maracas (Ruiz, 1998, 2004). Los instrumentos son
utilizados por los adultos que acompanan a los nifios. Las canciones
son recordadas por algunos de los nifios o por las nifilas mds grandes,
¥, al cantar en conjunto, circulan por el grupo completo.

En el juego también encuentra un lugar preponderante la ob-
servacion, que, a veces, como en el caso de la payana, permite el
entrenamiento personal para posteriormente intentar practicas gru-
pales. En el caso de los bailes previos a la ceremonia religiosa, los
ninos hacen los intentos desde pequenios sin pasar por una instancia
de pasividad previa a la incorporacion grupal. Las danzas y los cantos

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [107]



[108]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

también forman parte de cierta preparacion para la ceremonia religio-
sa; el registro de campo de mayo del 2008 lo aclara:

ka’aguy ore mba’e (El monte es nuestro)

yvy ore mba’e (la tierra es nuestra)

yy ore mba’e (el agua es nuestra)

Nanderu oeja'mavy (nuestro sefior nos lo dio)

pavé’i roiko’i agua (para que la cuidemos).

En este fragmento de cancién encontramos algunos aspectos que,
ademas de incorporar lo religioso, expresan algunos otros saberes
mby4, referidos al entorno natural y al modo en que este se produce y
debe ser cuidado. Aqui aparecen el monte, la tierra y el agua como un
legado de los dioses, algo que también se expresa en el Ayvu rapyta.
Esta version de los saberes sagrados permite una rapida apropiacién
por parte de los nifios. Del mismo modo, establece compromisos en-
tre los mbyad y los dioses, que han legado estos recursos para que los
mbya los cuiden. Recuperamos lo que Csordas (2004) llama saber en la
prdctica: a partir de ciertas acciones consideramos los contenidos reli-
giosos. En tal sentido, estamos pensando en la creencia como el modo
mas estable y consolidado, expresado a través del cuerpo y de las dan-
zas, para inculcar las disposiciones de la devocion, la fe y la lealtad. Las
danzas y canciones tienen una melodia, pero son sobre todo ejercicios
del cuerpo en los que se establece una grupalidad en términos corpo-
rales, una grupalidad que conlleva un sentido estético (Mauss, 2006).

Cuando el sentido estético del baile es alterado, los adultos inter-
vienen. Este registro es un buen ejemplo (Diario de campo, Yaboti,
mayo 16, 2003):

Bailan en circulo durante un rato; dan vueltas. Los que bai-

lan no son siempre los mismos. Cuando interrumpen la musica, se

detienen todos; cuando empieza de nuevo, retoman. Luego vuelve

a cambiar el ritmo, pero solo bailan dos chicas. Parece que no lo

hacen bien; Armando se acerca para explicarles. Coloca a una de

espaldas a la otra, como si estuvieran siguiéndose, pero a una dis-
tancia de un metro. Ambas tienen los brazos extendidos (“como

alas de péjaro”, aclara el anciano). Una camina hacia adelante

mientras se agacha; la otra camina hacia atras mientras se man-

tiene erguida. Hacen esto con pasos cortitos, cambiando de lugar

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

entre sf y al ritmo de la musica. Queda un baile vistoso y entreteni-
do, para quienes lo ven y para quienes lo bailan.

El adulto indica el modo del baile estableciendo relaciones entre
las practicas de los nifos y las formas del baile de un ave (tangard). Las
danzas no son nuevas cada vez, sino que forman parte de un corpus
que se transmite generacionalmente. Lo mismo sucede con las cancio-
nes, como la que registramos a continuacion (Diario de campo, Centro
Oeste, junio 10, 2008):

Estaban en la escuela, un grupo de 6° grado, en un tiempo

en que se encontraban sin maestros, contaban con una guitarra,

y estaban conversando. Ni tocaron la cancidn entera ni cantaron

completo, pero si la escribieron completa en el pizarrén:

Chekivy’i (Mi hermanito)

Chekivy’i, (Mi hermanito)

Reorire (se fue)

Ejekyvoi jaagua (volvé después, para irnos)

Ejekyvoi jaagua (volvé después, para irnos)

Jajeroky (bailaremos juntos)

Jaa mavy, jaa mavy

Joupirei (para irnos juntos)

Paranarovai jajeroky (del otro lado del agua, bailaremos)
Paranarovai jajeroky (del otro lado del agua, bailaremos)
La que escribia en el pizarrén era Alina.

Hemos escuchado esta cancion en los distintos lugares del trabajo
de campo, pero, en este caso, ocurri6 en uno de los nicleos donde no
hay templo mbya; donde, por tanto, no se desarrollan ceremonias re-
ligiosas y donde muchos chicos no conocen su nombre indigena. Pero
esta cancion se conoce y se canta en situaciones muy diversas.

Las diferencias etarias y de género se expresan en muy diversos
ambitos, uno de los cuales es el religioso. Aqui, ser nifio o adulto su-
pone participar con distinto nivel de protagonismo en los bailes o
en las plegarias. Como vimos, mientras los niflos cantan y bailan,
los adultos tocan instrumentos; mientras los adultos rezan, los ni-
flos escuchan con atencién. En las ceremonias en que ademas hay
curaciones, los niflos también pueden tener protagonismo. En los

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [109]



[110]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

bailes, el protagonismo es claramente de los nifios; en los rezos, de
los adultos, como registramos en campo (Diario de campo, Yaboti,
noviembre 11, 2006):

Es muy llamativo el deseo de fumar. A la noche casi todos los
nenes tienen su pipa de ceramica con pico de tacuara (Cami, por
ejemplo, que tiene 2 afios). En lugar de tabaco, los nifios fuman yer-
ba mate. Al finalizar la ceremonia, donde todos fuman, Armando
agradece a los nifios por haber logrado lindo humo (tatachi pona).
Elhumo es usado para curar. Armando curd a su hija y su nieta so-
plando y aspirando cerca de ellas humo de su pipa. Pedro curé de
igual modo a Teo, que no logra sentarse ni caminar. Le soplé con
mucha fuerza todo el cuerpo y pidié por él a los dioses.

Fumar y producir humo beneficia a la ceremonia. Todos fuman
durante este tiempo. Los nifios no solo fuman sino que se ocupan de
mantener encendidas las pipas de los adultos. Mientras nifias y nifios
comparten plenamente los bailes, al llegar a la adultez las tareas reli-
giosas quedan claramente definidas: los hombres se encargan de los
rezos y las mujeres de los coros que acompafan esos rezos. Respecto a
los instrumentos, cada sexo se encarga de algunos: las mujeres de las
canas (takuapu) y los hombres de la guitarra, el violin, las maracas y
los popygua.

En las plegarias de las canciones infantiles adultas, el territorio,
los recursos del monte y las relaciones de los mbyd con esos recursos se
manifiestan de forma recurrente. En muchos suefios, los dioses inter-
vienen la movilidad de los mby4, recomendando no salir o bien visitar
a alguien. Una entrada de nuestro diario lo explica bien (Diario de
campo, Yaboti, junio 11, 2005):

En estos dias en que Armando no estd, nos encontramos a la
maifana con la conversaciéon de Camilo (hijo menor de Armando,

en ausencia de los otros varones de la familia). Hoy nos pregun-

t6 los suefios, y a mi me sugirié —por lo que sofié— que alguno

de mis hermanos puede estar con un resfrio o algin problemita

leve. El ha decidido no ir al ntcleo vecino, justamente porque sofid

que no tenia que ir. Dice que de noche todas las almas salen del

cuerpo mientras este descansa, por eso se encuentran y se cuen-

tan cosas. Pero hay almas engafosas, que hacen bromas o asustan,

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

a veces. Por eso la interpretacion de los sueios es importante, para
no creerse todo.

Los dioses pueden aconsejar sobre temas muy diversos. Ellos dan
su conocimiento sobre estos temas y ello permite escuchar, interpretar
y comprender la posibilidad de seguir el camino indicado. Este joven,
interesado en aprender a interpretar estos mensajes, esta atento a las in-
terpretaciones de su padre y, a partir de escuchar sus consejos, aprende.

El esquema de movilidad ancestral no esta asociado con cuestio-
nes de aprovechamiento econémico del territorio, como sucede con
otros grupos que subsisten de la caza y la recoleccion, sino con “la
busqueda de la tierra sin mal”. Tal como sostiene Miguel Bartolomé
(2004), la caracteristica mesianica de la religiosidad mbya ha marcado
profundamente su organizacion social, aunque en la actualidad una
serie de variables generaron transformaciones: por ejemplo, el crecien-
te cercamiento de territorios, la imposibilidad de mantener las formas
tradicionales de subsistencia asociadas al monte y, en este mismo senti-
do, la paulatina incorporacion al mercado de trabajo y la participacion
en planes de asistencia social gubernamental.

Pero la posibilidad de acceder a la tierra de los dioses, el vinculo
con ellos, las dimensiones de la tierra y sus limites son elementos que
los mbya conocen a partir de lo religioso. Este registro ilustra dicha si-
tuacion (Diario de campo, Yaboti, agosto, 2007):

Ore ru ore irembo’e atu (Nuestro padre sagrado)

Ore ru orembo’e katu ne amba roupity agua

(nuestro padre sagrado, enséilanos como llegar a tu morada)
Ore ru orembo’e katu ne amba roupity agua

(nuestro padre sagrado, enséilanos como llegar a tu morada)
Nafiembo’e, iafiembo’e €’i

(déjanos rezar, déjanos dar unos pequefios rezos)

Para rova’i jajapyra agua (para cruzar del otro lado)

Para rova’i jajapyra agua (para cruzar del otro lado)

Jajerojy, jajerojy (haciendo reverencia)

japapyra agua (para cruzar).

Este es el corpus de conocimiento que los nifios mbya hacen cir-
cular en sus cantos y danzas.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [111]



[112]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

A MODO DE CIERRE

La reflexion sobre el juego a partir de la categoria nativa hace caso
omiso de las perspectivas basadas en el instinto o lo innato (Bally,
1973) y de las concepciones asociadas a la libertad individual (Caillois,
2000). Las categorias nativas pueden ser facilmente articuladas con
experiencias formativas (Rockwell, 1996), en las que las reglas (Lévi-
Strauss, 1964) y las practicas (Mantilla, 1991) aparecen conjugadas de
modo estable. Nuestro aporte a la antropologia del juego no solo tie-
ne en cuenta la articulacion de las propuestas tedricas, sino también la
tradicion de sus investigaciones para avanzar sobre experiencias con-
cretas contemporaneas. A partir de ello es posible discutir, tensionar y
proponer transformaciones a las nociones vigentes.

Este articulo recupera algunaslineas relevantes del trabajo dedica-
do al juego de los nifios y nifias mbya guarani en Misiones, Argentina.
Mostramos la relevante presencia de los nifios en el ambito religio-
so. Dimos cuenta del lugar que ocupan las practicas ludicas infantiles
en dicho contexto, tanto en las experiencias cotidianas como en las
ceremonias extraordinarias. Las particularidades de las ceremonias
determinan el tipo de juegos y los tiempos asignados a los mismos.
El mangd es una practica que se habilita y dispone en ciertos tiempos,
mas alla de las posibilidades que algunos consideran de modernizar su
acceso y considerar otros modos de practica. El mangd no puede ins-
cribirse en ninguna de las taxonomias vigentes —por ejemplo, en la de
Callois (2000)—, no hay un eje en el que pueda inscribirse un juego
en el que no se gana ni se pierde, no hay azar, ni imitacion, ni vértigo.

El juego ha permitido el ingreso a varios aspectos de la realidad
social mbya (véase Geertz, 2001), por ejemplo, a los conocimientos y a
los papeles que los nifos son estimulados a desarrollar en cada ambito
social determinado. Apuntar como ludica la actividad en la ceremonia
religiosa, o bien la asociada a la subsistencia en la pubertad, da lugar
a considerar matices diferentes de lo lidico en este grupo. Podriamos
pensar en términos de juegos y de juegos serios (Nunes, 2003).

Las practicas ludicas infantiles que se desarrollan en el limite de
la ceremonia religiosa permiten considerar el valor de estas para la
ceremonia religiosa como tal. La entonacion de las canciones, la pro-
duccioén de vibracién con la danza y, especialmente, la produccion de
humo son elementos que forman parte de la practica ludica infantil, a

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

la vez que establecen el inicio de la religiosidad adulta. Sostenemos que
estos elementos no pueden escindirse: son los términos utilizados los
que diferencian lo ludico en una etapa de la vida y lo religioso en la otra.

Es importante destacar que, en las traducciones de los nifos, ja-
jeroky fue definido como “nosotros bailamos” y como “saludaremos a
Dios”. Bailar, producir la ceremonia cotidiana de las danzas religiosas,
jeroky pora (bailar lindo) es tan claramente un elemento de vincula-
cién grupal con lo religioso, que puede ser interpretado con estos dos
sentidos a la vez. Las experiencias infantiles que permiten trascender
estan signadas por elementos ludicos, pero son cddigos de vinculacion
de los miembros del grupo entre si y con los dioses.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Babcock, W. H. (1888). Games of Washington Children. American
Anthropologist, 1(3), 243-284.

Bally, G. ([1958]1973). El juego como expresion de libertad (]. Reuter, trad.).
México: Fondo de Cultura Econémica.

Bartolomé, M. A. (2004). Los pobladores del “desierto” genocidio, etnocidio y
etnogénesis en la Argentina. Recuperado de http://alhim.revues.org/
index103.html

Bartolomé, M. A. (2006). Los laberintos de la identidad: procesos identitarios en
las poblaciones indigenas. Avd Posadas, 9, 28-48.

Bateson, G. ([1972] 1991). Pasos hacia una ecologia de la mente (C. Lohle, trad.).
Buenos Aires: Planeta.

Bergamaschi, M. A. (2007). Educagdo escolar indigena: um modo proéprio de
recriar a escola nas aldeias guarani. CEDES, 27(72), 197-213.

Braunstein, J. (1984). Figuras y juegos de hilo de los maka. Hacia una Nueva
Carta Etnica del Gran Chaco, 3, 24-81.

Braunstein, J. (1992). Las figuras de hilo del Gran Chaco. Vol. 1: Figuras de los
mataco orientales. Hacia una Nueva Carta Etnica del Gran Chaco, 4, 36-66.

Braunstein, J. (1993). Las figuras de hilo del Gran Chaco. Vol. 11: Figuras de los
mataco orientales. Hacia una Nueva Carta Etnica del Gran Chaco, 4, 131-138.

Braunstein, J. (1994a). Las figuras de hilo del Gran Chaco. Vol. 111: Figuras de
hilo de los pilaga y toba-pilaga (1.2 parte). Hacia una Nueva Carta Etnica
del Gran Chaco, 4, 139-150.

Braunstein, J. (1994b). Las figuras de hilo del Gran Chaco. Vol. 1v: Hilando

historias. Hacia una Nueva Carta Etnica del Gran Chaco, 4, 151-159.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [113]



[114]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

Cadogan, L. ([1959] 1997). Ayvu-rapyta: textos miticos de los mbya-guarani del
Guaird. Paraguay: Fundaciéon Le6n Cadogan, CEADUC-CEPAG.

Caillois, R. (2000). I giochi e gli uomini: la maschera e la vertigine. Milano:
Bompiani.

Castro, V. y Uribe, M. (2004). Dos pirdmides de caspana, el juego de la pichica'y
el dominio inka en el Loa Superior. Chungara Revista de Antropologia
Chilena, 36, 897-891.

Cordeu, E. J. (1978). Los ‘monexné os lote’ de los indios chamacoco o ishir: la
narrativa festiva y la vision etnosociologica de un grupo etnografico.
Relaciones de la Sociedad Argentina de Antropologia, 12, 19-34.

Cordeu, E. J. (1999). Los relatos de Wélko. Buenos Aires: Ciudad Argentina.

Cordeu, E. J. (2003). Transfiguraciones simbélicas. Asuncion: Departamento de
Documentaciones e Investigaciones del Centro de Artes Audiovisuales,
Museo Del Barro.

Coxe Stevenson, M. (1903). Zuiii Games. American Anthropologist, New Series,
5(3), 468-497.

Csordas, G. (2004). Asymptote of the Ineffable: Embodiment, Alterity, Religion.
Current Anthropology, 45(2), 163-185.

Culin, S. (1899). Hawaiian Games. American Anthropologist, New Series, 1(2),
201-247.

Culin, S. (1900). Philippine Games. American Anthropologist, New Series, 2(4),
643-656.

Culin, S. (1902). American Indian Games. American Anthropologist, New Series,
1(5), 58-64.

De Sanctis Ricciardone, P. (1994). Antropologia e gioco. Napoli: Liguori Ed.

Donoso, C. (2005, julio). Buscando las voces de los nifios/as viviendo con VIH:
aportes para una antropologia de la infancia. Ponencia presentada en I
Congreso Latinoamericano de Antropologia, Asociacién Latinoamericana
de Antropologia, Rosario, Argentina.

Dorsey, G. A. (1901). Certain Gambling Games Of The Klamath Indians.
American Anthropologist, New Series, 3(1), 14-27.

Dupey, A. M. (1998). Los secretos del juguete. Buenos Aires: Instituto Nacional
de Antropologia y Pensamiento Latinoamericano.

Enrizn, N. (2006). Etnografia del juego infantil en la comunidad mbya-guarani
de la provincia de Misiones (Tesis de Licenciatura). Universidad de Buenos

Aires (UBA), Facultad de Filosofia y Letras, Buenos Aires, Argentina.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

Enriz, N. (2011a). Jeroky pord, juegos saberes y experiencias infantiles mbyd
guarani en Misiones. Alemania: LINcoM Studies in Anthropology 14.
Enriz, N. (2011b). Antropologia y juego: apuntes para una reflexion. Cuadernos

de Antropologia Social, 34, 93-114.

Fink, E. (1969). Il gioco come simbolo del mondo. Roma: Ed. Lerici.

Garcia, M. (2012). Religion y etnicidad en las experiencias formativas de los
nifios y nifias de un barrio toba de Buenos Aires (Tesis de doctorado sin
publicar). Universidad de Buenos Aires, Posgrado en Antropologia Social,
Buenos Aires, Argentina.

Geertz, C. ([1973] 2001). La interpretacién de las culturas (A. L. Bixio, trad.).
Barcelona: Gedisa.

Gottlieb, A. (1998). Do Infants Have Religion? The Spiritual Lives of Beng Babies
(Cote d’Ivoire). American Anthropologist, 100(1), 122-135.

Grumberg, G. y Meli4, B. (2008). Guarani retd 2008: povos guarani na fronteira
Argentina, Brasil e Paraguai. Brasil: Centro de Trabalho Indigenista.

Hanke, W. (1995). Dos afios entre los caingua. Rosario: Centro Argentino De
Etnografia y Antropologia.

Harrington, J. P. (1912). The Tewa Indian Game Of Caiiute. American
Anthropologist, New Series, 14(2), 243-286.

Henry, J. y Henry, Z. ([1944] 1974). Doll Play of Pilagd Indian Children. New
York: Vintage Books.

Hoffman, W. J. (1890). Remarks On Ojibwa Ball Play. American Anthropologist,
3(2), 133-136.

Hough, W. (1888). Games of Seneca Indians. American Anthropologist, 1(2), 134.

Huizinga, J. ([1958] 1972). Homoludens (E. Imaz, trad.). Madrid: Alianza
Editorial; Emecé Editores.

Kroeber, A. L. (1916). The Speech of a Zuni Child. American Anthropologist,
New Series, 18(4), 529-534.

Laufer, B. (1919). Quelques considérations sur les jeux en Chine et leur
développement synchronique avec celui de I'empire chinois. American
Anthropologist, New Series, 7(1), 86-89.

Leal Ferreira, M. (2002). Tupi-Guarani Apocalyptic Visions of Time and Body.
The Journal of Latin American Anthropology, 7(1), 128-169.

Lévi-Strauss, C. ([1962] 1964). El pensamiento salvaje. (F. Gonzalez Aramburo,

trad.). México. Fondo de Cultura Econdmica.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [115]



[116]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

Magrassi, G., Berén, M. y Radovich, J. C. (1984). Los juegos indigenas. Coleccién
La Vida de Nuestro Pueblo. Buenos Aires: Centro Editor de América
Latina.

Mantilla, L. (1991). El juego y el jugar ;un camino unilineal y sin retorno?
Estudios sobre las culturas contempordneas, 4(12), 101-123.

Martinez Crovetto, R. (1968). Juegos y deportes de los indios guaranies de
Misiones. Revista Etnobioldgica, 6, 1-30.

Mason, O. T. (1896). Korean Games, with Notes on the Corresponding Games
of China and Japan. American Anthropologist, 9(1), 22-23.

Mauss, M. ([1947] 2006). Manual de etnografia (M. Mayer, trad.). Buenos Aires:
Fondo de Cultura Econémica.

Mc Gee, W. J. (1899). Chess and Playing-Cards. American Anthropologist, New
Series, 1(3), 565-568.

Mead, M. (1975). Children’s Play Style: Potentialities and Limitations of its Use
as a Cultural Indicator. Anthropological Quarterly, 48(3), 157-181.

Melid, B. (1968). El guarani conquistado y reducido. Asuncion: Centro de
Estudios Antropolégicos, Universidad Catdlica de Paraguay.

Menéndez, E. (1968). Aproximaciones al estudio de un juego: la rayuela.
Cuadernos Del Instituto Nacional De Antropologia, 4, 131-160.

Métraux, A. (1948). The Guarani. En S. Julian (Ed.). Handbook of Southamerican
Indians (pp. 68-94). Washington: Smithsonian Institution.

Millan de Palavecino, M. D. (1968). Algunos juegos criollos e indigenas del
norte argentino. Revista Etnobioldgica, 9, 3-27.

Mooney, J. (1890). The Cherokee Ball Play. American Anthropologist, 3(2),
105-132.

Miiller, F. ([1889] 1989). Etnografia de los guarani del alto Parand. Rosario:
Centro Argentino de Etnografia y Antropologia.

Mura, F. (2006). A procura do bom viver territério, tradi¢io de conhecimento e
ecologia doméstica entre os kaiowa (Tesis de doctorado sin publicar).
Universidade Federal de Rio de Janeiro, Programa de Posgrado en
Antropologia Social, Rio de Janeiro, Brasil.

Nimuendaju, C. (1954). Apontamentos sobre os guarani. Revista do Museu
Paulista, vii1, 9-57.

Nunes, A. (2003). Brincando de ser crianga, contribucoes da etnologia brasileira
a antropologia da infancia (Tesis de doctorado sin publicar). Universidade

de Sao Paulo, Sao Paulo, Brasil.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 87-118

Pires, F. (2010). O que a crian¢a pode fazer pela antropologia? Horizontes
Antropoldgicos, 34, 137-157.

Ramos, L., Ramos, B. y Martinez, A. (1991). El canto resplandecedor —Ayvu
rendy vera—. Buenos Aires: Ediciones del Sol.

Reagan, A. y Waugh, F. W. (1919). Some Games of the Bois Fort Ojibwa.
American Anthropologist, New Series, 21(3), 264-278.

Rockwell, E. (1996). De huellas, bardas y veredas: una historia cotidiana en la
escuela. En E. Rockwell (Comp.), La escuela cotidiana (pp. 13-54). México:
Fondo de Cultura Econémica.

Ruiz, I. (2004). La caida de los dioses y la dulcificacion del mar: secuelas de otra
mirada sobre la arquitectura del cosmos (mbya) guarani. Revista de
Indias, Lx1v(230), 97-116.

Ruiz, 1. (1984). La ceremonia Nemongarai de los mbya de la provincia de
Misiones. Temas de etnomusicologia, 1, 45-102.

Ruiz, I. (1998). Apropiaciones y estrategias politicas: una interpretacion sobre la
dindmica de cambio musical en contexto ritual. Latin American Music
Review, 19(2), 186-202.

Schaden, E. (1998). Aspectos fundamentales de la cultura guarani. Asuncion:
Universidad Catdlica.

Scheines, G. (1981). Juguetes y jugadores. Buenos Aires: Editorial de Belgrano.

Simms, S. C. (1908). Bontoc Igorot Games. American Anthropologist, New
Series, 10(4), 563-567.

Speck, F. G. (1917). Game Totems among the Northeastern Algonkians.
American Anthropologist, New Series, 19(1), 9-18.

Stearns, R. E. C. (1890). On the Nishinam Game of Ha and the Boston Game of
Props. American Anthropologist, 3(4), 353-358.

Susnik, B. (1983). Los aborigenes del Paraguay. Vol. v: Ciclo vital y estructura
social. Asuncion: Museo Etnografico Andrés Barbero.

Thompson, E. (1979). Tradicién, revuelta y conciencia de clase: estudios sobre la
crisis de la sociedad preindustrial (E. Rodriguez, trad.). Barcelona: Critica.

Tylor, E. B. (1879). On the Game of Patolli in Ancient Mexico, and its Probably
Asiatic Origin. The Journal of the Anthropological Institute of Great Britain
and Ireland, 8, 116-131.

Tylor, E. B. (1880). Remarks on the Geographical Distribution of Games. The
Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, 9, 23-30.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [117]



[118]

NOELIA ENRIZ - Ceremonias lidicas mbya guarani

Tylor, E. B. (1882). Notes on the Asiatic Relations of Polynesian Culture. The
Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, 11,
401-405.

Tylor, E. B. (1884). Old Scandinavian Civilization among the Modern
Esquimaux. The Journal of the Anthropological Institute of Great Britain
and Ireland, 13, 348-357.

Whiting, B. y Whiting, J. ([1975] 1979). Children of Six Cultures: A psycho-
Cultural Analysis. Estados Unidos: Harvard University Press.

Wilde, G. (2007). De la depredacidn a la conservacion: génesis y evolucion del
discurso hegemonico sobre la selva misionera y sus habitantes. Revista
Ambiente y sociedade, 10, 87-106.

Wilkinson, W. H. (1895). Chinese Origin of Playing Cards. American
Anthropologist, 8(1), 61-78.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

COSMOLOGIA, SIMBOLISMO Y PRACTICA:
EL CONCEPTO DE “CUERPO CERRADO”
EN EL RITUAL DE LA CAPOEIRA ANGOLA

Cosmology, Symbolism, and Practice: The Concept of
“Closed Body” in the Capoeira Angola Ritual

SERGIO GONZALEZ VARELA *
Universidad Auténoma de San Luis Potosi - México

*sergio.gonzalez@uaslp.mx

Articulo de investigacion recibido: 21 de julio del 2011 - aprobado: 22 de enero del 2012

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[119]



SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

RESUMEN

Este articulo hace un anélisis del concepto de “cuerpo cerrado” en el ritual de la
capoeira angola en Brasil. La capoeira es una practica de origen afrobrasilefio
gue combina aspectos de juego, lucha, ritual y arte marcial. El objetivo del
texto es mostrar la vinculacion entre préctica, simbolismo y cosmologia
como partes integrales de las concepciones nativas del “cuerpo cerrado”.
Por medio de una descripcién que incluye tanto aspectos relacionados con la
experiencia de los participantes, como el trasfondo religioso y espiritual de la
capoeiray su pertenencia a una cosmologia de caracter plural, se argumenta
en favor de una vision holistica de este ritual afrobrasilefio; dicha vision

puede ayudar a comprender diferentes niveles relacionales de la cultura.

Palabras clave: capoeira angola, cosmologia, juego, prdctica, ritual,
simbolismo.

ABSTRACT

The article carries out an analysis of the concept of the “closed body” in the
ritual of Capoeira Angola in Brazil. Capoeira is an Afro-Brazilian practice
that combines aspects of play, combat, ritual, and martial arts. The main
objective of this text is to show the links between practice, symbolism, and
cosmology as integral parts of the native conceptions of the “closed body”.
Through a description of the experience of the participants, as well as of
the religious and spiritual background of capoeira and its belonging to a
pluralist cosmology, the paper argues for a holistic view of this Afro-Brazilian

ritual that can help understand different relational levels of culture.

Keywords: Capoeira Angola, cosmology, play, practice, ritual, symbolism.

[120] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

INTRODUCCION

ste articulo propone un andlisis del concepto de “cuerpo cerra-

do” en el ritual' de la capoeira angola en Brasil. El argumento es

que existe una relacion entre practica fisica, simbolismo y cos-
mologia dentro de este arte ritual afrobrasilefio; por otra parte, es una
alternativa a las posiciones teédricas de caracter fenomenoldgico y se-
midtico (Downey, 2005; Lewis, 1992; Merrel, 2005) que se han venido
usando en el dmbito anglosajon durante los ultimos veinte afios en los
estudios sobre la capoeira.

No es facil criticar ambas posiciones tedricas debido a las com-
plejas relaciones que en Brasil la capoeira tiene con el tema de la
corporalidad y con aspectos como la eficacia técnica, el desarrollo
de habilidades y la destreza. La capoeira refiere necesariamente tan-
to al cuerpo y sus movimientos, como a un trabajo de interpretacién
simbdlica de este. Sin embargo, los diferentes niveles que conectan
lo corporal y lo social se ven escindidos o quebrantados, tanto en los
trabajos fenomenoldgicos como en los de cardcter semiético. Por un
lado, el énfasis en lo experiencial de la llamada antropologia fenome-
noldgica, centrada exclusivamente en el cuerpo y en sus procesos de
vivencia y aprendizaje (Csordas, 1990; Jackson, 1983), no llega a rea-
lizar una conexioén clara entre dicho proceso experiencial y el ambito
simbdlico y de organizacion de la cultura. Por el otro lado, en el caso
del analisis semidtico, la metadfora de lo social visto como un “texto”
—Ila cual debe su inspiraciéon a la antropologia interpretativa de
Clifford Geertz— despoja al actor de su papel activo de transforma-
cion en la estructura de sentido y lo posiciona en un nivel demasiado
marginal como para ser realmente tomado en cuenta. En este sentido,
ambas corrientes tedricas en la antropologia contemporanea prescin-
den de un vinculo que reivindique su papel relacional. Esto no quiere
decir que los dos posicionamientos tedricos estén equivocados, ni mu-
cho menos que sean incompatibles.

1 Elconcepto de ‘ritual’ que uso alo largo del texto para caracterizar a la capoeira,
se basa en el que ofrece Bruce Kapferer. Este autor define al ritual como una forma
simbélica multimodal, que distingue un tiempo y un espacio distinto al de la vida
cotidiana y que consta de secuencias de accion ordenadas y bien establecidas, las
cuales son reconocidas por los participantes (Kapferer, 1983, p. 2). Esta definicién,
aunque bastante amplia, es adecuada para entender a la capoeira y su practica
performativa.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [121]



[122]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

Desde mi punto de vista, la semidtica y la fenomenologia se com-
plementan, ya que forman parte de un contexto relacional de mutua
implicacion; lo que Roy Wagner ha llamado un efecto de recursividad
(Wagner, 1986, 2001), y lo que otros autores han definido como la im-
plicacion entre parte y todo dentro de una aproximacion holistica de
la cultura (Ingold, 2005, pp. 45-80; Mosko, 2010; Strathern, 1995). De
esta manera, los aspectos interpretativos, de accion y de experiencia
corporal que existen en el juego ritual de la capoeira angola ocurren
en un proceso indivisible, en el que tanto simbolismo como accién se
ven implicados desde el punto de vista de los participantes y se evocan
mutuamente como elementos de un todo. En este sentido, el punto de
union entre estos niveles de percepcion de la capoeira se da por me-
dio del concepto de corpo fechado o “cuerpo cerrado”, un término que
implica tanto lo experiencial como lo simbdlico. Las referencias a este
término aparecen recurrentemente, no solo en un contexto etnogra-
fico de arte marcial sino también en un aspecto espiritual y religioso
que es parte de la practica misma. Podria decirse, por lo tanto, que el
concepto de “cuerpo cerrado” cataliza diferentes niveles de accidn, que
evocan, en ultima instancia, lo que Philippe Descola (1988, 2005) ha
llamado una relacién de cosmologia y prdctica: aspectos cosmologicos
que se ven dilucidados, o se hacen visibles, por medio de su puesta en
escena en un contexto cultural. El analisis de esta relacion se desarro-
llara con detenimiento mas adelante.

El articulo se divide en tres partes: la primera se enfoca en los as-
pectos etnograficos relacionados con la logica del concepto de “cuerpo
cerrado” desde un punto de vista corporal y experiencial de juego; alli
se retoma el proceso de conocimiento y asimilacion realizado por los
practicantes, a partir del trabajo de campo hecho en tres academias de
capoeira angola en Salvador, durante un periodo de trece meses entre
el 2005 y el 2006. La segunda seccion analiza las connotaciones sim-
bélicas del “cuerpo cerrado” y su relacion con la religion afrobrasilefia
del candomblé. Aqui se hace referencia a las similitudes y diferencias
entre ambas practicas. La tercera, y ultima seccién, aborda el “cuerpo
cerrado” como una forma de cosmo-praxis* sus aspectos simbdlicos

2 Eltérmino cosmo-praxis que se usard en este articulo estd inspirado tanto en la
obra de Descola (1988, 2005) como en el anélisis de las danzas rardmuri que hace

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

y corporales se subsumen en una cosmologia intrinseca al ritual de la
capoeira; dicha cosmologia es esencial para entender la creacion de je-
rarquias al interior de la comunidad de practicantes, las alianzas y los
antagonismos entre los lideres.

LA LOGICA DEL “CUERPO CERRADO” EN LA CAPOEIRA
ANGOLA: UNA EXPERIENCIA DE CONOCIMIENTO

La capoeira angola y su contexto historico

La capoeira se define simultineamente como un arte marcial, un
juego, un combate, una danza y un ritual de origen afrobrasilefio, que
se desarroll6 durante el periodo colonial en el noroeste de Brasil, como
resultado del sistema esclavista aplicado sobre la poblacién africana
(Assungdo, 2005; Soares, 2001). Sus origenes son objeto de incesantes
indagaciones historicas y de creaciones mitoldgicas que, por falta de
espacio, no es posible describir en su totalidad. Algunos lideres de los
actuales grupos de capoeira la ligan directamente con Africa: particu-
larmente con Angola, Benin y el Congo. Investigaciones académicas,
por otro lado, afirman su origen exclusivamente en el Brasil colonial
(Abreu, 1999a; Assuncgdo, 2005; Pires, 2001; Soares, 2001).

Los cambios mads significativos en la capoeira ocurrieron en la
primera mitad del siglo xx en la ciudad de Salvador, Bahia, cuando,
de ser considerada ilegal y practicada informalmente durante festiva-
les, carnavales y en las calles (Dias, 2006; Oliveira, 2006), en la década
de 1930, la capoeira paso a convertirse en una actividad instituciona-
lizada en academias. Esto ocurrié gracias al esfuerzo de uno de sus
principales innovadores: Manoel Dos Reis Machado, conocido como
Mestre Bimba. Bimba desarroll6 un estilo tinico, con reglas especificas
basadas en el aspecto combativo y marcial de la capoeira. Su método
fue llamado regional, y se caracterizé por competir abiertamente con
otras artes marciales, como el jiu-jitsu, el karate y el judo®. Uno de los
objetivos principales de Mestre Bimba fue transformar la capoeira en

Bonfiglioli (2010), quien enfatiza la relacién entre cosmologia y danza. Agradezco
a Carlo el haberme sealado este concepto, vital para entender muchas de las
expresiones corporales del mundo contemporaneo.

3 Parauna discusién mas a fondo sobre el desarrollo histérico de la capoeira regional
véanse Abreu (1999b); Pires (2002); Vieira (1995).

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [123]



SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

un verdadero arte marcial exclusivamente brasilefia. El estilo de Bimba
ganod popularidad desde su inicio y atrajo a personas de estratos so-
ciales que hasta ese momento eran ajenos a la practica de la capoeira*,
como estudiantes universitarios y profesionales de clase media (Vieira,
1995). Consolidada como auténtico arte marcial, la capoeira regional
trasladd a sus practicantes de las calles a espacios cerrados llamados
academias.

No obstante la creciente popularidad de la capoeira regional, las
reacciones contra ella no se hicieron esperar: el intelectual y escritor
Edison Carneiro menciona que practicantes de capoeira en las calles
y en festivales vieron la transformacién propuesta por Bimba como
un “blanqueamiento” de la capoeira que conllevaba una pérdida de
sus elementos mas reconocidos y tradicionales (Carneiro, 1977). De
esta manera, a principios de la década de 1940, un grupo de practi-
cantes liderados por Vicente Ferreira Pastinha, Valdemar da Paixao,
Amorzinho y Noronha, entre otros (Assungio, 2005, pp. 150-69), deci-
dieron oponerse a las innovaciones de la capoeira regional y, ayudados
por un sector de la intelectualidad bahiana, crearon su propio estilo,
denominado angola. El angola estaba basado en la preservacion de las
tradiciones afrobrasilefias y en los elementos musicales y rituales que
Bimba habria desdefiado’.

Durante la segunda mitad del siglo xx, en Salvador, las pugnas
entre los dos estilos antagénicos se incrementaron y las rivalidades
no se hicieron esperar (Capoeira, 2002; Rego, 1968, pp. 30-42; Vieira,
1995). A partir de la década de 1980, con la expansion de la capoei-
ra por todas las ciudades de Brasil, los dos estilos se encuentran bien

4 Segtn Adriana Albert Dias, los practicantes de capoeira durante las dos primeras
décadas del siglo xx provenian de estratos humildes, marginales y con poca
educacion, que podian dedicarse a oficios como pedreiros (albaiiles), marineros,
cargadores en los puertos, estibadores, carpinteros y protectores de mandos
policiales; o, en otros casos, a actividades delictivas: proxenetas, asaltantes,
guardaespaldas de lideres de grupos criminales o contrabandistas; en muchas
ocasiones las personas que hacian capoeira no tenfan trabajo fijo y estable (Dias,
2006, pp. 23-84). Dentro de la gran gama de practicantes también se incluian
soldados y guardias de la policia, como Amorzinho, quien fue un excelso capoeirista
y ala vez un guardia nocturno (Ibid, p. 109).

5 Aunque no esta del todo claro si la capoeira angola que se codificé en este tiempo
tiene una continuidad histdrica con la capoeira practicada durante el periodo
colonial en Bahia y Rio de Janeiro durante fines del siglo X1x y principios del xx.

[124] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

definidos, delimitados y organizados en academias. La capoeira ango-
la durante los ultimos veinte afios ha experimentado un crecimiento
importante, no solo en Brasil sino en otras partes del mundo, aunque
nunca ha logrado el nivel de éxito y popularidad de la capoeira regio-
nal o de otros estilos que han ido emergiendo a lo largo del tiempo.
Durante mi trabajo de campo, el total de academias de capoeira angola
que logré censar fue de veinticinco, lo que contrasta con los grupos de
capoeira regional, que, segun algunos de los practicantes que entrevis-
té, son mas de cien. Independientemente de que esta discrepancia sea
determinante cualitativamente, muestra que, en términos numéricos,
la capoeira angola tiene menos adeptos. Sin embargo, su influencia y
compromiso a nivel social son quizd igual de preponderantes que los
de la capoeira regional o contemporanea. Existen academias que tra-
bajan de forma conjunta con organizaciones no gubernamentales en
proyectos sociales y pedagogicos®.

Aprendizaje y reconocimiento del “cuerpo

cerrado” en la practica del juego

La légica del juego ritual de la capoeira angola se basa en una in-
teraccion cara a cara entre dos jugadores (también llamados actores
o participantes) que los involucra en un contacto cercano, casi inti-
mo, dentro de un espacio circular que, en algunos casos, es bastante
restrictivo. Este espacio es denominado roda y tiene entre 4,88 y 7,32
metros de didmetro. El objetivo de la capoeira angola no consiste en
atacar abiertamente al adversario con actos bruscos de violencia; por
el contrario, su forma mas efectiva y privilegiada es la astucia, lo que
en portugués se llama malicia. La astucia es, desde el punto de vista de
los practicantes, la mejor forma de enganar al otro jugador y mostrar
sus puntos vulnerables. La logica de esta practica subsume a los dos
actores en un didlogo corporal constante, lo que ellos llaman un juego
de preguntas y respuestas. A cada ataque disfrazado corresponde una
salida o defensa, que después se transforma, sucesivamente, en un con-
traataque. Los ataques son producidos por medio del uso de patadas,

6 Se encuentran, por ejemplo, los proyectos del Grupo Capoeira Angola Pelourinho
(GcaP), los establecidos por la Fundagéo Internacional de Capoeira Angola (FI1CA) y
los de la Associagao de Capoeira Angola Navio Negreiro (ACANNE).

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [125]



[126]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

arrastres de piernas (rasteiras) y cabezadas (cabegadas); las defensas es-
tan basadas en movimientos de evasion y no de bloqueo, es decir, un
practicante debe encontrar la manera de salir o escapar a cierto ataque
y fluir con la dindmica de interaccion.

El proceso de aprendizaje de la capoeira, como sefiala Downey
(2005, pp. 160-167), significa una percepcion de muchas cosas a la vez.
Lo que ¢l llama un ajuste perceptual de mirada sesgada (sideway glance).
Esto quiere decir que un estudiante avanzado, con varios afios de ex-
periencia, o un maestro (mestre) de capoeira es capaz de crear una
vision periférica sin un enfoque particular, lo cual significa que puede
prestar atencion al total de acontecimientos que estan ocurriendo al-
rededor suyo y actuar al respecto de manera efectiva si es requerido.
Downey considera este aprendizaje, desde un punto de vista fenome-
noldgico, como un esquema perceptual propio del aprendizaje de la
capoeira angola y como una evidencia de la transformacién experien-
cial de los practicantes; en suma, como un ajuste del ser en el mundo.

El concepto de “cuerpo cerrado” es una categoria que se refiere a
algunas partes especificas del cuerpo. De acuerdo con la informacién
recabada durante mi trabajo de campo, detecté que las partes corpo-
rales que se consideraban expuestas o abiertas se relacionaban en su
mayoria con la parte frontal del cuerpo: la cara, el térax y las piernas.
La cara es la parte mas vulnerable debido al riesgo constante que re-
presenta el recibir una patada o una cabeg¢ada en la nariz o en la boca.
El térax se veia como el objeto de mayor escrutinio por parte de los
practicantes para mantenerlo cerrado, sobre todo durante la ejecucion
de movimientos acrobaticos. Las piernas se percibian como expuestas
toda vez que podian ser susceptibles de una rasteira. La parte poste-
rior del cuerpo se consideraba abierta cuando el practicante perdia la
vision del oponente aunque, en algunos casos, dar la espalda era vis-
to como una forma de proteccion contra una patada o una cabegada.

No hay limites bien definidos entre las partes que pueden consi-
derarse vulnerables; sin embargo, patadas dirigidas intencionalmente
alas rodillas o a los genitales, palmadas en los gluteos, agarres o rastei-
ras a los brazos de un adversario haciendo una bananeira (parado de
manos), golpes con los puiios, cachetadas y pisotones son considerados
una falta de educacion y actos de extrema descortesia; son hechos de-
plorables que un practicante de capoeira debe evitar a toda costa.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

Lograr un “cuerpo cerrado” es algo bastante dificil ya que impli-
ca para el aprendiz un arduo y exhaustivo entrenamiento. En el caso
de los principiantes, el primer nivel de experiencia se da por medio
de la observacion y el reconocimiento de las partes vulnerables de un
oponente. Asi, los lideres de los grupos de capoeira angola con los que
trabajé (Fica [Funda¢do Internacional de Capoeira Angola], Grupo
Zimba y ACANNE [Associa¢do de Capoeira Angola Navio Negreiro])
enfatizaban la importancia de ver siempre al otro y nunca perderlo de
vista. Todos los movimientos, ya fueran de ataque, defensa, contraata-
que o acrobaticos, debian ser ejecutados siempre mirando el cuerpo
del adversario.

El repertorio de patadas en la capoeira angola es bastante limitado
si uno lo compara con otras artes marciales: consiste principalmente
en seis patadas basicas: meia lua de frente (media luna de frente), rabo
de arraia (cola de manta raya), martelo (martillo), armada (armada),
meia lua de costas (media luna de espaldas), chapa (plancha) y bengdo
(bendicion). Los movimientos de defensa, como se ha mencionado mas
arriba, se basan en ejecuciones fluidas que no intentan bloquear o pa-
rar las patadas; al contrario, son desplazamientos corporales evasivos
que intentan rehuir todo contacto, como pasar por debajo de las pata-
das o escapar con movimientos acrobdticos. De esta manera, algunos
de los nombres con los que se denominan estas defensas implicitamen-
te refieren al caracter evasivo de la capoeira: negativa, esquiva, role (dar
vuelta). Aparte de las patadas y sus respectivas defensas, existen cuatro
tipos de movimientos que son, a la vez, defensas y contraataques, ellos
son: cabe¢ada (cabezada), tesoura (tijera) y rasteira (arrastre de pierna).
En el caso de los movimientos acrobaticos o floreios, estos siempre se
realizan con alguna parte del cuerpo tocando el suelo; por lo tanto, sal-
tos mortales o acrobacias en el aire sin tocar el piso no son bien vistos
dentro de la capoeira angola. Los movimientos acrobaticos mas recu-
rrentes son ai (una “vuelta de carro” como se le conoce en México), ati
de costas (arco de espalda), macaco (mono, una variante acrobatica del
ati) y ati de cabega (aui con la cabeza en el suelo).

Todos los movimientos en la capoeira angola se tienen que apren-
der teniendo en cuenta el rango de apertura corporal que generan. Por
lo tanto, los practicantes deben intentar mantener sus cuerpos cerra-
dos ala hora de ejecutar movimientos de ataque y defensa, y al realizar

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [127]



[128]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

acrobacias. Un a#i que deja desprotegido el torax es siempre suscepti-
ble de ser atacado por una cabegada. Una patada que es respondida con
una rasteira a la pierna de apoyo es considerada un movimiento exce-
sivamente riesgoso. De la misma manera, una cabegada sin proteger el
rostro puede conllevar un rodillazo en la nariz.

La logica de la capoeira angola por ende, consiste en un esfuer-
zo constante de simulacién, para poder engafar y abrir al adversario,
usando elementos de astucia y picardia; lo que Roberto DaMatta ha
denominado, en un contexto mas general de la cultura brasilefia, ma-
landragem (DaMatta, 1991). Por ejemplo, un jugador experimentado
puede facilmente engafiar a un principiante al dirigirle la atencion ha-
cia el lugar equivocado, ya sea simulando una patada, o con algun gesto
corporal, para, a continuacion, darle de verdad una patada o una ca-
becada cuando el jugador baja la guardia. Cada vez que hay un contacto
se debe esconder la intencién inicial y responder al ataque sutilmente de
la misma manera, o reaccionar como si nada hubiera pasado. El jugador
que cae al suelo por medio de una rasteira tiene que levantarse y tratar
de sonreir sin mostrar sentimientos de enojo y frustracion.

Aquellos que son los expertos de la astucia y el engafo son los
mestres, los lideres que comandan las academias de capoeira y los en-
cargados de preservar la tradicidon. Los mestres son capaces de engafiar
y predecir los movimientos de cualquier practicante, a la vez que pue-
den observar los puntos vulnerables de un sujeto en cada secuencia. Al
mismo tiempo, ellos son los individuos que saben mantenerse en con-
trol y en posiciones protegidas durante una roda.

Dentro de la dindmica de interaccion en la capoeira angola, existe
un momento crucial que se denomina chamadas (llamadas), las cuales
consisten en movimientos que frenan o interrumpen la continuidad
del juego. De acuerdo con la informacién proveida por mestre Boca
do Rio, uno de los practicantes con los que trabajé mas cercanamen-
te, una chamada es un movimiento que brinda inicialmente una pausa
entre los practicantes; consiste en un movimiento en el que un juga-
dor para el juego y extiende sus brazos para llamar al otro con el que
esta jugando, en una muestra de apertura corporal. Dentro de la va-
riada gama de chamadas existentes, se pueden nombrar cuatro formas
estandarizadas: chamada de frente (llamada de frente), chamada do
Cristo de frente (la llamada de Cristo frontal), chamada do Cristo de

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

costas (llamada de Cristo de espaldas) y Sapinho (sapito). Todas estas
chamadas describen posiciones de apertura y vulnerabilidad. Lowell
Lewis (1992) ha denominado a las chamadas un juego dentro del jue-
g0, donde un proceso de doble significacion ludica se lleva a cabo y se
efecttia siguiendo una estructura mas o menos definida de la siguiente
manera (Ibid, p. 121):

1. Llamada
Respuesta
Acercamiento
Vals
Separacion
Regreso al juego

ENANE TR

Las razones para hacer una chamada dentro de la practica de la
capoeira angola varian. Sin embargo, habria que mencionar que ellas
tienen que ver con cuatro situaciones especificas: 1) el reconocimiento
de un jugador de que algo estd mal dentro de la roda, 2) la exposicion
del propio cuerpo en situaciones de vulnerabilidad, 3) exhibir al otro
en una posicion de riesgo y peligro y 4) un desafio.

En el primero de los casos, un practicante puede hacer una chama-
da debido a que la musica estaba fuera de tono, o porque su oponente
traia desatadas las agujetas. En el segundo y tercer caso se recurre a
una chamada cuando un jugador es expuesto a un ataque o a una po-
sicién de apertura, o cuando alguno de los practicantes es derribado y
cae al suelo por medio de una rasteira o cabegcada. En el cuarto caso,
una chamada puede significar un desafio de un jugador hacia otro.
En este tltimo caso, la 16gica de interaccion se modifica, y es en estas
ocasiones cuando varias de las connotaciones simbdlicas y de poder se
hacen presentes. Regresaré a este aspecto de desafio de las chamadas
con mas detenimiento en la ultima parte del articulo.

Lo que las personas comentan sobre el “cuerpo cerrado”

Fuera de la roda, las referencias al “cuerpo cerrado” evocan na-
rrativas que se relacionan con mestres antiguos y con ciertos hechos
del pasado (Dias, 2006). En muchas ocasiones, durante mi trabajo de
campo, tuve conversaciones con los mestres en las que hablaban cons-
tantemente de sus hazafas de cuando eran joévenes o de las proezas de

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [129]



[130]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

sus respectivos mestres: de como, en cierta roda, uno tuvo dificulta-
des con otro mestre; de un dia cuando mestre x derribd a un adversario
violento en uno de sus viajes al extranjero; de cuando alguien fue derro-
tado y humillado por un mestre superior; de como los maestros antiguos
tenian que lidiar con un contexto mas violento que el actual. En este
sentido, concuerdo con Kenneth Dossar (1992, p. 8), quien menciona
que mucho de lo que se habla dentro de la capoeira tiene que ver con la
continuidad de una mitologia épica, en la que los jugadores de capoei-
ra realizan una conexion con el pasado y con los mestres ya fallecidos.

Al comentar lo que acontece en la roda, los practicantes usan di-
ferentes expresiones para referirse al “cuerpo cerrado”. Por ejemplo,
cair para dentro do jogador (caer para adentro del jugador), que sig-
nifica atacar mas directamente el cuerpo del oponente; apertar o jogo
(apretar el juego), que quiere decir presionar el juego para abrir al ad-
versario; cobrar do adversdrio (presionar y, en cierta medida, atacar al
adversario), que en muchas ocasiones se interpreta como probar las
habilidades del jugador.

Estas expresiones tienen como objetivo hacer evidente una de
las razones del juego: protegerse y mantenerse con un cuerpo flexible,
fluido, pero a la vez impenetrable. El reconocimiento de partes vulne-
rables del cuerpo siempre tiene una concomitancia musical, que es, en
cierta medida, una reacciéon que intensifica los sentimientos de los ju-
gadores y que afiade una cierta dosis de riesgo y tension a la interaccién
(Gonzélez Varela, 2010).

Hasta el momento se han discutido los elementos practicos de la
capoeira angola y sus aspectos relacionados con la proteccion del cuer-
po en un nivel experiencial dentro de la dindmica de interaccion. Sin
embargo, el concepto de “cuerpo cerrado” no se agota con su descrip-
cion fisica dentro del juego de la capoeira. En este sentido, existe otro
nivel de accién de este concepto que involucra elementos mas alla de
su ambito de experiencia corporal, y que se define por un ambito de or-
den simbdlico propio de la capoeira angola. Es aqui donde el enfoque
fenomenolégico se ve limitado al no poder vincular la experiencia del
cuerpo de los practicantes con el nivel de estructuracion de las relacio-
nes sociales y espirituales de estos. Esta ha sido una de las criticas que
se ha hecho frecuentemente a este tipo de enfoque en el que el analisis
muchas veces comienza y termina con la propia experiencia del autor

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

o de un participante, y el nivel contextual de la cultura local queda sin
dilucidar (Olivier de Sardan, 1992). En la siguiente seccién se hara un
intento por franquear esa barrera mediante el analisis del concepto de
“cuerpo cerrado” visto desde una perspectiva holistica para, en un ul-
timo momento, incluir aspectos de la cosmologia a la cual pertenece la
capoeira angola.

CONNOTACIONES SIMBOLICAS DEL “CUERPO CERRADO”

La relacion entre capoeira y candomblé

El aprendizaje técnico y el reconocimiento fisico del “cuerpo ce-
rrado”, descritos en la seccién anterior, son el soporte en el cual las
interpretaciones de caracter simbolico sobre este concepto se anclan
para, al mismo tiempo, trascender su propia materialidad. Es decir, el
aspecto técnico de conocimiento es solo un primer momento analitico
de la logica practica de la capoeira angola que se ve incrementado por
las connotaciones espirituales, simbdlicas y religiosas del “cuerpo ce-
rrado”. En este sentido, parafraseando a Merleau-Ponty, los individuos
estan “condenados al sentido”, a dar significado a sus experiencias cor-
porales y perceptivas. Segiin Merleau-Ponty (1945, p. 490): “el analisis
del cuerpo propio y de la percepcion [...] ha revelado una conexién con
el objeto, una significacién mas profunda que ella misma. La cosa no es
una significacion, ella es la significacion ‘cosa’. De esta manera, el acto
de percepcion del “cuerpo cerrado” ya es parte de un nivel perceptivo
de sentido que no remite a un trasfondo preobjetivo del ser, sino al ni-
vel de la cultura local en donde dicho sentido es generado.

Este nivel de sentido es al que denomino simbdlico. Lo simbdli-
co remite a aspectos de la cultura que no se refieren a la materialidad
del mundo fisico. Esto no quiere decir dar por sentado la dualidad
material/inmaterial de las substancias como si fuera algo universal
y aplicable a todas las culturas. La distinciéon entre materialidad y
substancia simbdlica es, sobre todo, una distincién analitica, y su efi-
cacia radica en facilitar la descripciéon argumentativa de algo que, a
nivel etnografico, implica una serie de categorias inseparables, que
son indistinguibles en su practica. A este respecto, la existencia de lo
“material” en la capoeira angola esta siempre envuelta en un aura sim-
bélica de la cual toma su fuerza y su potencialidad.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [131]



[132]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

La capoeira angola, desde el punto de vista de los mestres, no pue-
de disociarse de su contexto religioso e ideoldgico africano’. Salvo
contadas excepciones, casi todos los mestres de capoeira angola es-
tan vinculados, de una forma u otra, con la religion del candomblé.
Esta religion afrobrasilefia provee un sustrato filosofico y espiritual a
la capoeira. Como menciona Simone Ponde Vassallo, muchos de los
practicantes del estilo angola escogen al candomblé como practica es-
piritual porque es la mas cercana a la matriz africana en Brasil, la mas
auténtica y, por ende, la mas ancestral para ellos (Vassallo, 2005, p. 179).

Aunque no cuento con espacio suficiente para hacer una des-
cripcién minuciosa sobre la religion del candomblé, me referiré a sus
caracteristicas mas importantes. En general, existen tres tipos de can-
domblé, a los cuales se les denomina como “naciones’ jejé, angola y
ketu. Las diferencias entre las “naciones” se deben a aspectos relacio-
nados con indumentaria, ritual, danza, musica, matrices lingiiisticas,
historia y liturgia (Bastide, 1978, p. 194). Por ejemplo, la “nacion” jejé
esta asociada con la lengua y tradicion fon de Benin, la “nacién” ketu
con la tradicion yoruba de Nigeria, y la “nacién” angola con la tradi-
cién bantu de Congo y de Angola.

A pesar de sus diferencias, los tres tipos de candomblé comparten
una serie de divinidades denominadas orixds, las cuales se manifiestan
durante ceremonias especiales en recintos de culto llamados terreiros
o Ile Ayé. Aunque el numero de deidades puede variar, segiin Bastide
(1978, p. 195) existen entre trece y dieciséis orixds que forman parte
del panteén cosmologico de todos los estilos de candomblé. Marcio
Goldman (2005, p. 103) menciona que la religion del candomblé en to-
das sus variantes se basa en la ejecucion de ceremonias en las que los
devotos pasan por una serie de rituales de iniciacion y sacrificio, expe-
rimentando un conjunto de procedimientos corporales para facilitar
su interaccién con los orixds, los cuales pueden o no incluir sacrificios
de animales.

Los practicantes que cuentan con cierta trayectoria en la ca-
poeira angola y que estan comprometidos mds formalmente con la

7 Parauna descripcion detallada sobre los discursos africanistas en la capoeira véase
Assungio (2005, pp. 21-28). En relacion con el analisis de la capoeira desde un punto
de vista africanista, véanse Desch-Obi (2000); Dossar (1992); Thompson (1991).

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

organizacion de las academias, junto con la mayoria de los mestres,
son miembros activos de diferentes terreiros de candomblé. Algunos
de ellos, sobre todo los mestres de edad avanzada, tienen puestos de
honor en los recintos de culto debido a su reconocimiento como pro-
motores de la cultura afrobrasilena. Otros, los mds jovenes, tienen
cargos como filhos de santo (hijos de santo), uno de los estadios inicia-
les en la jerarquia religiosa; como ogans, los encargados de la musica
ritual del candomblé, en especial de los atabaques (tambores rituales
similares a una conga); o como simples devotos. En el caso de los mes-
tres, su involucramiento religioso en el candomblé depende del tiempo
que le puedan dedicar, ya que muchos de ellos viajan constantemente
dentro y fuera de Brasil por causa de la capoeira.

No obstante las agendas apretadas de los mestres, ellos tratan de
estar ligados a su religion en la medida en que les sea posible. Dentro de
las propias jerarquias del candomblé, los pais de santo (padres de san-
to) y las mades de santo (madres de santo) son considerados los lideres
espirituales de los terreiros y las personas mas cercanas a las divini-
dades (Wafer, 1991). Por lo tanto, también son considerados los guias
espirituales de los mestres de capoeira. Muchos mestres mantienen sus
relaciones con los padres y madres de santo en un nivel estrictamente
personal y pocos de ellos comentan con sus alumnos, sobre todo princi-
piantes, el aspecto religioso de la capoeira. Ellos hacen hincapié durante
sus clases en que la capoeira como practica no necesita estar vinculada
a una religion en particular, y que tiene que estar abierta a la pluralidad
de creencias de los practicantes. Sin embargo, en un nivel mas personal,
algunos me confiaron que para ser un verdadero jugador de capoeira,
para poder ascender en las estructuras de poder, es indispensable, si
no ser un devoto del candomblé, por lo menos entender sus principios
fundamentales y su cosmologia afrobrasilefia. De hecho, algunos de los
mestres con los que trabajé, como Boca do Rio y Valmir, fueron intro-
ducidos al candomblé a través de la capoeira, y no en el sentido inverso.

Proteccion, alejamiento y rituales

concernientes al “cuerpo cerrado”

La capoeira angola estd hoy en dia fuertemente influenciada por
el candomblé, y esto repercute directamente en la forma como se in-
terpreta el concepto del “cuerpo cerrado” en un nivel simbdlico y en

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [133]



[134]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

las actitudes que suscita. Segtin mestre Cobra Mansa, uno de los prac-
ticantes mas reconocidos del estilo angola, lograr un “cuerpo cerrado”
es un esfuerzo que toma toda una vida y que no se puede restringir
exclusivamente al aspecto técnico-fisico de la capoeira. Para llegar a
ser un verdadero capoeirista es necesario conocer otros aspectos de
conocimiento sobre este arte marcial afrobrasilefio. En este sentido,
“cerrar el cuerpo” es ante todo un acto energético que se convierte
practicamente en una forma de vida, y que implica para los mestres
lidiar con la dicotomia abierto/cerrado en casi cualquier situacion so-
cial. Este hecho repercute directamente en las actitudes que tienen los
lideres de las academias con respecto a sus actos, y nos obliga, por lo
tanto, a prestar atencion a los pequefios rituales y secretos que envuel-
ven al concepto de “cuerpo cerrado” con un aura magica.

Cerrar el cuerpo es ante todo permanecer distanciado y alejado
de situaciones riesgosas y de peligro que puedan afectar la energia in-
terna de una persona. Esto significa que para lograr un buen “cuerpo
cerrado”, algunos mestres incurren en una perenne desconfianza fren-
te a los otros, particularmente frente a otros practicantes de capoeira.
Esta desconfianza implica tomar distancia y actuar cautelosamente
en sus relaciones sociales. De este hecho se desprende el malestar de
algunos estudiantes con respecto a sus lideres al no poder lograr fa-
miliarizarse con ellos y establecer una relacion de confianza. La propia
forma de ser de los mestres y los dictados del “cuerpo cerrado” lo pro-
hiben y lo imposibilitan. De hecho, en muchos casos se espera que un
alumno en algun momento “traicione” a su mestre o sea “traicionado”
por él como parte de su proceso de ensefianza; hay muchas canciones
que toman este tema como central.

Existen varias formas de “cerrar el cuerpo” en un nivel simbolico.
Uno de los casos mas comunes es pedir proteccion a las autoridades
religiosas de los terreiros antes de una roda o durante eventos impor-
tantes. Otra forma es concebir a las academias de capoeira angola
como extensiones corporales de los lideres, las cuales deben ser prote-
gidas por los orixds. En este sentido, algunos mestres me comentaban
que era muy importante mantener altares relacionados con el candom-
blé dentro de sus academias, ya que asi preservaban una buena energia
en las clases, traian buena suerte a los practicantes y los mantenian
concentrados para no abrir sus cuerpos.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

Una segunda forma de proteccion del “cuerpo cerrado” tiene que
ver con rituales personales. Aunque estos procedimientos rituales no
son usados por todos los mestres de capoeira angola, es posible des-
cribir de manera general algunos de ellos como parte de un sistema
de précticas donde el cuerpo necesita ser tratado con sumo cuidado
para mantener su invulnerabilidad. En primera instancia, un cuerpo
necesita estar limpio antes de una roda; es decir, debe de estar libre de
contaminacion y de impurezas. Estos aspectos de suciedad se refieren
principalmente a actividades sexuales. Como en muchas otras disci-
plinas fisicas y marciales, los mestres consideran que los actos sexuales
debilitan al cuerpo y lo dejan vulnerable. Por lo tanto, es imprescindi-
ble abstenerse de todo contacto sexual por lo menos tres dias antes de
una roda. Dicha abstencion corre paralela a algunas de las interdiccio-
nes propias de los ritos de iniciacion en el candomblé.

Se cree que la abstinencia sexual estimula la acumulacién de fuer-
za vital, lo que ayuda a “cerrar el cuerpo”. Aunque generalizada, esta
practica es a veces evadida por algunos mestres: en cierta ocasiéon me
toco ver a uno de ellos negociando esta restricciéon por medio de su
permutacion por otra, la cual en este caso fue una abstinencia alimen-
taria por tres dias.

Quiza el procedimiento ritual mdas importante que cierra el
cuerpo simbolicamente es el uso de amuletos como anillos, collares,
pulseras, monedas y piedras®. De estos amuletos, los mas significativos
son unos collares de perlas pequenas de cristal o de plastico llamados
patuds. Los patuds son de extrema importancia, no solo en la capoei-
ra sino también en el candomblé, ya que simbolizan la conexion entre
un mestre y su terreiro. Un patud es un elemento visible de pertenen-
cia, reconocimiento y asociacion con determinados orixds. De hecho,
se cree que los orixds estan incorporados, o mas bien, contenidos den-
tro de los patuds. De esta manera, estos collares equivalen a un poder
energético especial que ayuda a los mestres a cerrar sus cuerpos.

8 Algo similar alo que Marcel Mauss y Henri Hubert (2005, p. 127) mencionan con
respecto a las propiedades especiales de los objetos: “[...] encontramos claramente
en la magia la idea de que los objetos poseen poderes infinitos: sal, sangre, saliva,
coral, acero, cristales, metales preciosos, la montafia de ceniza, el abedul, la higuera
sagrada, el alcanfor, incienso, tabaco, etc., todos incorporan fuerzas magicas
generales susceptibles de aplicacion o uso especifico”.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [135]



[136]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

Pese a la proteccion ofrecida por los patuds, existe siempre la po-
sibilidad de quedar expuesto frente al poder de un adversario superior.
Es mas, se cree que la energia que se acumula al cerrar el cuerpo se pue-
de perder o robar si uno no es cuidadoso. Esta afirmacion, que proviene
de mestre Boca do Rio, puede servir para entender el porqué de las ac-
titudes evasivas y de desconfianza de los mestres: el peligro de perder la
fuerza vital esta siempre latente. De hecho, durante las rodas, una cha-
mada muchas veces se realiza como un acto de poder que se despliega
para desequilibrar energéticamente a un adversario por medio de un
desafio directo a su “cuerpo cerrado”; en estos casos, aceptar o recha-
zar una chamada se convierte en un asunto de extrema importancia, ya
que implica una afrenta al propio estatus y al prestigio de un jugador.

La percepcion del “cuerpo cerrado”, como se ha visto, implica
aspectos tanto de conocimiento de técnica corporal como de proce-
dimientos rituales relacionados o emparentados de cierta manera con
la religiosidad de los mestres de capoeira. Ambos aspectos, que se han
diferenciado analiticamente como corporales y simbdlicos, forman
parte de un solo momento que implica la recursividad de ambos ni-
veles; es decir, el aprendizaje del “cuerpo cerrado” denota un tipo de
conocimiento que tiene caracteristicas holisticas: forma un todo. Al
ser un proceso total, el concepto de “cuerpo cerrado” implica también
un aprendizaje que dura practicamente toda una vida. De aqui se de-
duce el largo transcurrir en la trayectoria personal de un practicante
desde su etapa de principiante hasta la de mestre. Son contados los ca-
sos de estudiantes que llegan a este grado ultimo de realizacion; y aun
alli, el proceso de aprendizaje para un individuo continda hasta el mo-
mento de su muerte, e inclusive mas alla. Esto explica por qué muchos
mestres en edad avanzada siguen pregonando que son meros estudian-
tes, principiantes en este arte brasilefio, y que nunca van a poder llegar
a un conocimiento total de lo que es verdaderamente la capoeira.

EL “CUERPO CERRADO” COMO COSMO-PRAXIS
Capoeira y candomblé como pertenecientes
a una cosmologia pluralista

El concepto de “cuerpo cerrado”, como se ha mostrado, implica
aspectos tanto practicos como simbdlicos. Estos dos aspectos estan

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

ligados a otro concepto, recurrente entre practicantes de capoeira, lla-
mado mandinga (Gonzélez Varela, 2010). Mandinga es considerado
como el secreto de la capoeira y la expresion ultima de poder de un
mestre. Dicho poder se expresa en algunas ocasiones con hazanas cor-
porales que parecerian fantasticas, como la transformacién animal, la
longevidad, la invulnerabilidad dentro de una roda, la parélisis de un
adversario y el robo del poder personal. Dentro de esta concepcion na-
tiva de poder, el “cuerpo cerrado” es central, ya que es el depositario
de la fuerza o mandinga de un practicante. De esta forma, el “cuerpo
cerrado” es el filtro que hace inteligible dicha nocién de poder; es, al
mismo tiempo, su forma de expresion y de visibilidad.

Sin embargo, en el nivel de las relaciones sociales, las luchas de
poder entre mestres, dentro y fuera de la roda, no se expresan de forma
totalmente abierta, y mas bien se subsumen dentro de la propia légica
del “cuerpo cerrado™; es decir, las rivalidades se mantienen disfraza-
das, negadas, y pocas veces se hacen perceptibles y se exponen dentro
de una roda. Esto quiere decir que los mestres no acostumbran jugar
entre ellos constantemente: se abstienen de confrontarse los unos a los
otros. El sigilo y la precaucion son consideradas armas efectivas den-
tro del largo camino que significa la vida de un jugador de capoeira.
La mandinga no se muestra en cualquier situacion, solo en situaciones
especiales o en momentos de claro desafio.

En un plano mas abstracto, el concepto de “cuerpo cerrado”,
las reacciones que suscita y sus implicaciones practicas, simbdlicas,
politicas y de vida cotidiana apelan a un nivel cosmoldgico. Por ‘cos-
mologico’ se entiende, siguiendo a Don Handelman (2008, p. 181), todo
aquello que tiene que ver con la l6gica acerca de la constituciéon y uni-
dad del universo. Esto quiere decir que al decir cosmologia uno esta
implicitamente mencionando aspectos ontoldgicos acerca de la cons-
titucion del ser. De esta manera, lo cosmoldgico tiene que ver con la
légica de relaciones, conexiones y separaciones que organizan el pro-
pio cosmos y sus contenidos (Ibid., p. 182).

Esta definicion de Handelman me parece adecuada para com-
prender los alcances y limites del concepto de “cuerpo cerrado”. En la
capoeira angola nos encontramos frente a una forma de cosmologia
que no opera dentro de la division espiritual/material (mente/cuerpo);
en otras palabras, la separacion propia del pensamiento occidental

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [137]



[138]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

entre lo invisible y lo visible no se aplica. Encontramos una légica in-
tegral y participativa en la que el “cuerpo cerrado” es algo que incluye
tanto los aspectos técnicos de la capoeira como sus implicaciones ma-
gicas y espirituales de manera fusionada; aunque proponer de entrada
esta separacion es ya modificar su forma de expresion desde el punto
de vista nativo. Lo que hay es una forma recursiva y abierta acerca de
lo que el “cuerpo cerrado” implica. Es decir, el mundo de lo humano
y de lo no humano se encuentran tan estrechamente vinculados en la
capoeira angola que son necesarios mecanismos de proteccion, de asi-
milacion y de control. La unicidad entre lo humano y lo no humano se
da dentro del campo de la accion ritual del juego, y es esta expresion
magico-practica la que se muestra como una forma de poder innegable
y evidente; es la ejecucion de un acto de mandinga, dirian los mestres.
Aqui no hablamos de “representacion” sino de “presentacion”, de evi-
dencia incuestionable (Holbraad, 2008).

Decir que el aspecto inclusivo del “cuerpo cerrado” se explica solo
como un elemento de “creencia’, en el que los practicantes “creen” que
estdn experimentando un acto de poder como efecto de un “cuerpo cerra-
do” o que sus patuds los protegen, es menospreciar su caracter inclusivo
y recursivo, y desacreditar sus implicaciones cosmoldgicas. Handelman
(2008, p. 188) ha mencionado que esta recurrencia a la nocion de “creen-
cia” para explicar concepciones cosmoldgicas diferentes a la occidental
es producto del propio orden cosmoldgico monoteista judeocristiano
contemporaneo que relega aquello que parece paradéjico o ajeno al siste-
ma clasificatorio material/inmaterial al reino de lo imposible®.

Las implicaciones cosmoldgicas del “cuerpo cerrado” en la capoei-
ra angola son parte de una matriz organizativa mas amplia de la cultura
afrobrasilefia. Dicha matriz incluye tanto a la capoeira como a la religion
del candomblé. En ambas practicas se puede percibir una continuidad no
solo de elementos materiales comunes o de reglas especificas culturales,
sino de una cosmologia no monoteista. Como ‘cosmologia no mono-
teista’ se entiende la proliferacion de seres y elementos que no remiten
necesariamente a la idea de un dios omnipotente o a una separacion

9 Una critica mds o menos similar del concepto de creencia se encuentra en la
obra de Bruno Latour, sobre todo en lo que se refiere a la idea de fe(i)tiche y alos
mecanismos de depuracién de los objetos (Latour, 2002, pp. 31-36; 2007).

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

tajante entre el ambito de la divinidad y lo humano; lo divino se mezcla
con lo humano y son, de hecho, uno solo en su manifestacion expresa
durante los rituales de posesion en el candomblé (Goldman, 2008).

La continuidad cosmolégica entre la capoeira y el candomblé re-
mite inicialmente a lo que Floyd Merrel (2005) llama una ldgica alterna
o no occidental. Aunque concuerdo en principio con este aspecto di-
ferencial que menciona el autor, resulta bastante dificil no asociar esta
idea de logica alterna con la obra de Lévy-Bruhl y con su polémica no-
cion de mentalidad primitiva (1923, pp. 35-58), en la que las formas de
pensar de los “primitivos” y de los occidentales se presentaban como
incompatibles y sin ningtin punto en comun; lo que dio lugar a una
afirmacion un tanto etnocéntrica al decir, por un lado, que era impo-
sible comunicarse con la alteridad y, por otro lado, que a la alteridad le
resultaba dificil salir de su llamado esquema “prelégico” y, por lo tan-
to, conocer la légica racional y aprender otras formas de conocimiento.
Nada mas lejano a lo que se propone aqui como cosmologia pluralista.
No se trata de que los practicantes de estas dos formas culturales afro-
brasilefias piensen radicalmente diferente, o que su razonamiento sea
preldgico, como se podria entender al leer el trabajo de Merrel (2005);
lo que tenemos es una forma organizativa compleja en la que la proli-
feracion de seres, su estatuto ontolégico, varia y es otro. La cosmologia
ala que apela el “cuerpo cerrado” implica tanto cuestiones epistemolo-
gicas como ontoldgicas al momento de separar y unir el cosmos.

Dentro de esta continuidad cosmoldgica entre la capoeira y el
candomblé hay también diferencias claras al nivel de expresion; sin em-
bargo, ambas operan dentro de la misma matriz organizativa pluralista.
Esen este nivel organizativo en el que muchas de las afirmaciones que se
han denominado como afrocentristas (Assungdo, 2005) tienen cabida,
al mostrar algunas de las inquietudes mas importantes de los mestres
con respecto al origen y la practica de la capoeira angola. Los mestres
se asumen como herederos directos de una tradicion africana que se
introdujo en Brasil con la trata de esclavos durante el periodo colonial.
Para muchos de ellos, la capoeira y el candomblé son producto de una
continuidad del sistema esclavista y, en muchos casos, se tiene la con-
viccion de que la capoeira tiene sus origenes en Angola, en un ritual de
iniciacion llamado N’golo (Cascudo, 1967; Grupo de Capoeira Angola
Pelourinho y Associagdo de Capoeira Angola Navio Negreiro, 1989).

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [139]



[140]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

Aunque en el caso del candomblé ha sido relativamente mas facil ras-
trear las influencias directamente africanas a través de otras religiones
en Nigeria, Benin y Angola (Matory, 2005; Parés, 2006), en el caso de
la capoeira angola los intentos académicos y no académicos por encon-
trar “rastros” o “vestigios” de esta préctica en Africa no han sido tan
convincentes (Cascudo, 1967; Desch-Obi, 2000).

Sin embargo, pese a la poca evidencia historica que se ha encon-
trado en Africa, pocos o ningtin mestre verian a la capoeira angola
como exclusivamente brasilefia. En un plano cosmolégico, la nocién
de continuidad cultural africana en la capoeira se muestra también
como una continuidad temporal. Esta afirmacidn, es vista como
un rasgo distintivo que separa a los mestres del resto de los otros
practicantes. Los mestres se asumen como pertenecientes a una an-
cestralidad que perpetiian dia a dia por medio de la practica de la
capoeira. En este sentido, “cerrar el cuerpo” se convierte en una me-
tafora que contiene una clausura del tiempo, podria decirse, en la que
se da una conexion directa entre los mestres, sus ancestros africanos
y los mestres ya fallecidos. Esta concepcién temporal escinde todo
intento de vinculo de contemporaneidad entre los mestres y otros
individuos, incluyendo al antropélogo. Si bien en un nivel analitico
es necesario contemplar a la alteridad en un nivel simétrico tempo-
ral (Fabian, 1983), en un nivel etnografico es posible encontrar una
renuncia y una negacion tajante por parte de los miembros de las
culturas nativas a pertenecer a la misma temporalidad que el antro-
pélogo (Birth, 2008); si algo en muchas ocasiones hace distintivos y,
en ciertos casos poderosos, a los “otros”, es que tienen acceso a una
temporalidad diferente, ancestral y mitica.

Expresiones cosmolégicas pluralistas en la capoeira

Dentro de la cosmologia de la capoeira, la idea de continuidad
temporal y cultural es central, y se homologa con la continuidad es-
piritual de los orixds en el candomblé, los cuales vinculan lo ancestral
con lo presente en las casa de culto. Sin embargo, hay diferencias claras
entre ambas practicas que reformulan o readectian la idea de una cos-
mologia pluralista de acuerdo con sus propios contenidos ontolégicos.

Una de las expresiones cosmoldgicas de caracter pluralista en el
candomblé es, como se ha mencionado, la existencia de deidades que

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

forman parte del panteén mitico-religioso: los orixds, rondan las ca-
sas de culto y se manifiestan en muchas ocasiones durante rituales de
posesion. En el caso de la capoeira, aunque los orixds estan presen-
tes en las canciones, en los amuletos y en los alrededores de la roda,
ellos no se manifiestan, no aparecen por medio de un trance. Mestre
Decanio (2001) ha discutido este aspecto imposible del trance dentro
de la capoeira, donde menciona que dicho trance nunca se da de forma
definitiva ya que el practicante no puede perder el control de si mismo
dentro del juego. No hay posibilidad de la incorporaciéon de un orixd,
y de hecho esto se convertiria en un riesgo para el jugador. Lo que hay,
dice Decanio, es un semitrance de conciencia menor al experimentado
en el candomblé, lo que es una manifestacion del mecanismo de pre-
servacion automatica del practicante (Decanio, 2001, p. 43).

Pese a esta imposibilidad de manifestacion de los orixds en la ca-
poeira, existen otros tipos de fuerzas espirituales que ayudan a un
practicante durante el juego, las cuales se pueden invocar de forma me-
nos intensa pero igualmente efectiva. Estas fuerzas son las de los mestres
ya fallecidos y las de los llamados ancestros africanos. Por ejemplo, mes-
tre Boca do Rio asegura que los jugadores de capoeira no son los unicos
espectadores dentro del juego; una buena roda, menciona, puede atraer
los espiritus de antiguos mestres, que se aparecen para contemplar, dis-
frutar y ayudar a los jugadores dentro del juego. Boca do Rio comenta
que esto no es una forma estética de hablar, sino algo real y que acontece
con frecuencia en la roda. Los mestres fallecidos contribuyen a la eferves-
cencia del juego y también actan contra otros practicantes. Es por este
motivo que esta cosmologia pluralista, en la que una cantidad, a veces
dificil de especificar, de fuerzas espirituales se pueden aparecer constan-
temente, exige una cautela por mantener el cuerpo o cerrado frente a un
ataque, o ligeramente abierto para asimilar una fuerza benéfica.

Entonces, se puede ver que, por un lado, el candomblé invoca una
pluralidad de deidades, mientras que la capoeira también invoca una
pluralidad, pero de otras fuerzas. Los mestres antiguos o muertos no
son considerados deidades, pero forman parte de la continuidad cultu-
ral y temporal de la capoeira y desempefian un papel activo en el nivel
de la practica.

En muchos sentidos, el poder de un mestre también se asocia
con su genealogia de conocimiento, con la linea de mestres de la cual

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [141]



[142]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

desciende. Dentro de su cuerpo se encuentran todas esas lineas de
conocimiento, que lo hacen ser una persona con un poder personal
superior al de los otros practicantes®. Su “cuerpo cerrado” es una for-
ma de practica que es una expresion de una cosmologia pluralista en
la que humanos y espiritus se encuentran entrelazados y son insepara-
bles. Es asi que el concepto de “cuerpo cerrado” es la expresion practica
de una cosmologia particular, inclusiva y recursiva, en la que lo espi-
ritual y lo humano se implican intimamente. De esto se deduce que lo
que caracteriza al “cuerpo cerrado” sea un polo de intensidad (Deleuze
y Guattari, 2005, pp. 149-166; Viveiros de Castro, 2010): un polo que es
la expresion de fuerzas acumuladas durante afios de practica, que vin-
culan aspectos tanto culturales y espirituales como temporales. Por lo
tanto, lo que analiticamente se habia dividido en practico y simbdlico,
en las primeras dos partes de este articulo, se fusiona en realidad en
una sola formacion, y en una sola percepcion de la experiencia ritual.
Esto quiere decir que los practicantes de capoeira angola que tienen
la experiencia del “cuerpo cerrado” no “creen” que estén acumulando
poder, no es una representacion; lo “saben”, es una certeza, es indu-
bitable. Es por este motivo que se puede afirmar que el concepto de
“cuerpo cerrado” es un caso claro de cosmo-praxis, de una practica
que se presenta como expresion de una cosmologia pluralista, y que se
organiza a través de la proliferacion de seres y de su control, por parte
de los practicantes, por medio de las categorias abierto/cerrado impli-
citas en la practica de la capoeira.

CONCLUSION

La vision holistica sobre el “cuerpo cerrado” que se ha descrito en
este articulo implica entrelazar sus diferentes manifestaciones expre-
sivas dentro de la dindmica del juego. Los planos de experiencia y de
interpretacion simbolica se presentan como las dos caras de una mis-
ma moneda, lo que los hace indivisibles. Por lo tanto, lo cosmologico
remite a una relacion pluralista entre los seres, que invoca una activa
participacion entre los dmbitos humano y no humano. De esta manera

10 Aqui se podria trazar una analogia con la idea de la persona fractal estudiada por Roy
Wagner (1991) y con la del “dividuo” evocada por Marilyn Strathern (1999, p. 13), en la
que la definicién de persona como tal no puede ser escindida de sus relaciones integrales
organizacionales y en la que la dicotomia sociedad/individuo no existe como tal.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

la cosmologia de la capoeira exige una cautela en todos los sentidos
acerca del cuerpo y sus relaciones integrales con otros ambitos de lo
social. Asi, el cosmos y el cuerpo se reflejan mutuamente y sefialan
un campo de interaccién en ocasiones ambiguo y dificil de discernir,
pero siempre intenso y real. Un punto por desarrollar seria ver como
se expresan las concepciones cosmoldgicas analizadas para el caso de
la capoeira angola en otros estilos de capoeira o en otras manifestacio-
nes culturales afrobrasilefias. Es posible aventurar la hipétesis de que
dicha comparacion ayudaria a profundizar aspectos de la cosmologia
pluralista que se ha propuesto en este articulo. Sin embargo, habria
que ver hasta qué punto conceptos como el del “cuerpo cerrado” o
las nociones de mandinga aparecen en otros contextos ajenos al de la
capoeira angola. Habria también que llevar a cabo un analisis de las
propias transformaciones que ha venido experimentando la capoeira
angola a causa de su expansion global y los efectos que ha tenido en el
despliegue de sus concepciones cosmoldgicas, tanto en Brasil como en
el extranjero. Estos son temas fascinantes que seguramente arrojaran
nuevas interpretaciones sobre la nocién del “cuerpo cerrado” y cimen-
taran el camino a seguir para las nuevas generaciones de practicantes
que se vienen gestando hoy en dia.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Abreu, F. (1999a). A capoeira baiana no século x1x. Salvador: Instituto Jair Moura.

Abreu, F. (1999b). Bimba é bamba: a capoeira no ringue. Salvador: Instituto Jair
Moura.

Assungdo, M. (2005). Capoeira: The History of an Afro-Brazilian Martial Art.
London: Routledge.

Bastide, R. (1978). The African Religions of Brazil: Toward a Sociology of the
Interpenetration of Civilizations (H. Sebba, trad.). Baltimore: John
Hopkins University Press.

Birth, K. (2008). The Creation of Coevalness and the Danger of Homochronism.
Journal of the Royal Anthropological Institute, (N. S.) 14, 13-20.

Bonfiglioli, C. (2010). Danzas y andanzas a la luz del estructuralismo. En M. E.
Olavarria, S. Millan y C. Bonfiglioli (Coords.), Lévi-Strauss: un siglo de
reflexion (pp. 463-491). México: uaM y Juan Pablos Editor.

Capoeira, N. (2002). Capoeira: Roots of the Dance-Fight Game. Berkeley: North
Atlantic Books.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [143]



[144]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

Carneiro, E. (1977). Capoeira. Cadernos do Folklore, n°. 1. Rio de Janeiro: MEC.

Cascudo, L. C. (1967). Folclore do Brasil. Rio de Janeiro: Fondo de Cultura.

Csordas, T. (1990). Embodiment as a Paradigm for Anthropology. Ethos, 18(1), 5-47.

DaMatta, R. (1991). Carnivals, Rogues, and Heroes: An Interpretation of the
Brazilian Dilemma. London: University of Notre Dame Press.

Decanio, A. F. (2001). Transe capoeirano: estado de consciéncia modificado na
capoeira. Revista da Bahia, 33, 42-65.

Deleuze, G. y Guattari, F. ([1980] 2005). A Thousand Plateaus: Capitalism and
Schizophrenia (B. Massumi, trad.). Minneapolis: University of Minnesota Press.

Desch-Obi, T. J. (2000). Engolo: Combat Traditions in African and African
Diasporas History (Tesis de Ph. D.). University of California,
Departamento de Historia, Los Angeles, Estados Unidos.

Descola, P. ([1986] 1988). La selva culta: simbolismo y praxis en la ecologia de los
Achuar (]. C. Collin y X. C. Quellen, trads.). Perti: IFEA y ABYA-YALA.

Descola, P. (2005). Par-deld nature et culture. Paris: Gallimard.

Dias, A. (2006). Mandinga, manha e malicia: uma histéria sobre os capoeiras na
capital da Bahia (1910-1925). Salvador: Editora da Universidade Federal da
Bahia.

Dossar, K. (1992). Capoeira Angola: Dancing Between Two Worlds. Afro-
Hispanic Review, xI1(1-3), 5-11.

Downey, G. (2005). Learning Capoeira: Lessons in Cunning from an Afro-
Brazilian Art. Oxford: Oxford University Press.

Fabian, J. (1983). Time and the Other: How Anthropology Makes its Object. New
York: Columbia University Press.

Goldman, M. (2005). Formas do saber e modos do ser: observagoes sobre
multiplicidade e ontologia no candomblé. Religido e Sociedade, 25(2), 102-121.

Goldman, M. (2008). How to Learn in an Afro-Brazilian Spirit Possession
Religion: Ontology and Multiplicity in Candomblé. En R. Sarro y D.
Berliner (Eds.), Learning Religion: Anthropological Approaches (pp. 103-119).
Oxford: Berghahn Books.

Gonzilez Varela, S. (2010). Antropologia simétrica dentro del ritual de la capoeira
angola en Brasil. Revista de Antropologia Iberoamericana, AIBR, 1(5), 3-31.

Grupo de Capoeira Angola Pelourinho y Associagdo de Capoeira Angola Navio
Negreiro (1989). Capoeira Angola: resisténcia negra. Revista Exii, 11, 33-43.

Handelman, D. (2008). Afterword: Returning to Cosmology —thoughts on the
Positioning of Belief. Social Analysis, 52(1), 181-195.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 -+ ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 119-146

Holbraad, M. (2008). Definitive Evidence, from Cuban Gods. Journal of the
Royal Anthropological Institute, (N. S.), S93-S109.

Ingold, T. (Ed.) (2005). Key Debates in Anthropology. London: Routledge.

Jackson, M. (1983). Knowledge of the Body. Man, 18(2), 327-345.

Kapferer, B. (1983). A Celebration of Demons: Exorcism and the Aesthetics of
Healing in Sri Lanka. Bloomington: Indiana University Press.

Latour, B. ([1984] 2002). Reflexdo sobre o culto moderno dos deuses fe(i)tiches
(S. Moreira, trad.). Sao Paulo: Editora da Universidade do Sagrado Coragéo.

Latour, B. ([1991] 2007). Nunca fuimos modernos: ensayo de antropologia
simétrica (V. Goldstein, trad.). Argentina: Editorial Siglo XXI.

Lévy-Bruhl, L. ([1922] 1923). Primitive Mentality. New York: The Macmillan
Company.

Lewis, L. (1992). Ring of Liberation: Deceptive Discourse in Brazilian Capoeira.
Chicago and London: The University of Chicago Press.

Matory, J. L. (2005). Black Atlantic Religion: Tradition, Transnationalism, and
Matriarchy in the Afro-Brazilian Candomblé. New Jersey: Princeton
University Press.

Mauss, M. y Hubert, H. ([1902] 2005). A General Theory of Magic (R. Brain,
trad.). London: Routledge.

Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.

Merrel, F. (2005). Capoeira and Candomblé: Conformity and Resistance Through
Afro-Brazilian Experience. Princeton: Markus Wiener Publishers.

Mosko, M. (2010). Deep Holes: Fractal Holography in Trobriand Agency and
Culture. En N. Bubandt y T. Otto (Eds.), Experiments in Holism: Theory
and Practice in Contemporary Anthropology (pp. 150-174). London:
Wiley-Blackwell.

Oliveira, J. P. (2006). No tempo dos valentes: os capoeiras na cidade da Bahia.
Salvador: Editora Quarteto.

Olivier de Sardan, J. P. (1992). Occultism and the Ethnographic T: The
Exoticizing of Magic from Durkheim to ‘Postmodern’ Anthropology.
Critique of Anthropology, 12(1), 5-25.

Parés, L. N. (2006). A formagdo do Candomblé: histéria e ritual da nagdo jeje na
Bahia. Séo Paulo: Editora da uNICAMP.

Pires, A. L. C. (2001). Movimentos da cultura afro-brasileira: a formagéo
historica da capoeira contemporéanea, 1890-1950. (Tesis de Ph. D.).
Universidade Estadual de Campinas, Departamento de Historia, Sao

Paulo, Brasil.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [145]



[146]

SERGIO GONZALEZ VARELA - Cosmologia, simbolismoy practica...

Pires, A. L. C. (2002). Bimba, Pastinha e Besouro de Mangangd: trés personagens
da capoeira baiana. Tocantins/Goidnia: Fundagao Universidade do
Tocantins y GRASET Editora.

Rego, W. (1968). Capoeira angola: ensaio sécio-etnogrdfico. Salvador: Editora
Itapud Cole¢do Baiana.

Soares, E. (2001). A capoeira escrava e outras tradigies rebeldes no Rio de
Janeiro, 1808-1850. Sdo Paulo: Editoria da uNICAMP.

Strathern, M. (1995). The Nice Thing About Culture is that Everyone Has it. En
M. Strathern (Ed.), Shifting Contexts: Transformations in Anthropological
Knowledge (pp. 153-176). London: Routledge.

Strathern, M. (1999). Property, Substance, and Effect: Anthropological Essays on
Persons and Things. London: New Brunswick, NJ: Athlone Press.

Thompson, R. F. (1991). Dancing between Two Worlds: Kongo-Angola: Culture
and the Americas. New York: African Diaspora Institute.

Vassallo, P. S. (2005). As novas versdes da Africa no Brasil: A busca das
‘tradi¢des Africanas’ e as relagdes entre capoeira e candomblé. Religido e
Sociedade, 25(2), 161-189.

Vieira, L. R. (1995). O jogo de capoeira: cultura popular no Brasil. Rio de Janeiro:
Sprint Editora.

Viveiros de Castro, E. ([2009] 2010). Metafisicas canibales: lineas de
antropologia postestructural (S. Mastrangello, trad.). Madrid: Katz
Editores.

Wafer, . W. (1991). The Taste of Blood: Spirit Possession in Brazilian Candomblé.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Wagner, R. (1986). Symbols that Stand for Themselves. Chicago: University of
Chicago Press.

Wagner, R. (1991). The Fractal Person. En M. Godelier y M. Strathern (Eds.), Big
Men and Great Men: Personifications of Power in Melanesia (pp. 159-173).
Cambridge: Cambridge University Press.

Wagner, R. (2001). An Anthropology of the Subject: Holographic Worldview in
New Guinea and Its Meaning and Significance for the World of
Anthropology. Berkeley: University of California Press.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

A TRA]ETéRIA DAS ASSOCIA(;()ES DE TORCEDORES
DE FUTEBOL DA CIDADE DE SAO PAULO:
DE TORCIDAS DE FUTEBOL A ESCOLAS DE SAMBA

HUGO BERLINGERI CAMPOS *
Universidade Estadual Paulista - Sdo Paulo

ROBERTO LOUZADA **
Universidade Estadual Paulista - Sdo Paulo

*hugo.berlingeri@hotmail.com

**louzada@fcav.unesp.br

Articulo de investigacion recibido: 9 de agosto del 2011 - aprobado: 22 de enero del 2012

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [147]



HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

RESUMO

A partir de uma pesquisa exploratéria sobre as torcidas organizadas de trés clubes de futebol
da cidade de Sdo Paulo (Brasil), descreve-se a trajetéria que levou a transformacdo
destas em escolas de samba. Primeiramente, o surgimento desse tipo de associacao
foi contextualizado histérica, politica e culturalmente. Em seguida, explicitou-se
como se estabeleceram legalmente e como, pelo envolvimento de alguns de seus
integrantes em atos de violéncia, o Poder Plblico proibe a presenca dessas associa¢des
de torcedores nos estadios. Para contornar essa decisao e se manter ativas, algumas
torcidas organizadas criam outro tipo de associagao — grémio recreativo, cultural e
escola de samba. Assim, nos desfiles das campeas do carnaval de 2011, estavam as
escolas de samba: Gavides da Fiel (Sport Club Corinthians Paulista), Mancha Verde

(Sociedade Esportiva Palmeiras) e Dragdes da Real (Sdo Paulo Futebol Clube).

Palavras-chave: estratégia, escola de samba, transformacao, torcidas organizadas.

RESUMEN

A partir de una investigacion preliminar sobre las hinchadas de tres equipos de fltbol de la
ciudad de Sao Paulo (Brasil), se describe el camino que las llevé a transformarse en
“escolas de samba”. En la primera parte se busca contextualizar histérica, politicay
culturalmente, el surgimiento de este tipo de asociacion. Luego, se muestra cémo se
establecieron legalmente y coémo el Poder Pablico prohibi6 la presencia de grupos de
hinchas en los estadios, debido a que varios de sus integrantes estuvieron involucrados
en actos de violencia. Algunas hinchadas, para solucionar este problema y mantenerse
activas, crearon otro tipo de asociacién —gremio recreativo, culturaly “escolas de
samba”. Asi, en los desfiles de las campeonas del carnaval del 2011, estaban las
siguientes “escolas de samba”: Gavides da Fiel (Sport Club Corinthians Paulista), Mancha

Verde (Sociedade Esportiva Palmeiras) y Dragdes da Real (Sdo Paulo Futebol Clube).

Palabras clave: estratégia, escuela de samba, transformacién, hinchadas.

ABSTRACT

The paper describes the trajectory that led three soccer team fan clubs in the city of Sdo Paulo
(Brazil) to become “escolas de samba”. After contextualizing the appearance of this
type of association historically, politically, and culturally, the paper explains how they
were legally established and why, due to involvement in acts of violence, the authorities
prohibited the presence of fan clubs in stadiums. In order to solve the problem and stay
active, some fan clubs created another type of association: the recreational and cultural
“escolas de samba”. Thus, the “escolas de samba” Gavides da Fiel (Sport Club Corinthians
Paulista), Mancha Verde (Sociedade Esportiva Palmeiras) and Dragdes da Real (Sdo Paulo

Futebol Clube) came to participate in the parades of champions of the 2011 carnival.

Keywords: strategy, samba school, transformation, fan clubs.

[148] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

INTRODUGAO
utebol e carnaval, apesar de serem duas préticas sociais de cam-
pos distintos —a primeira ao mundo dos esportes e a segunda
a cultura popular— sdo fortemente associados a imagem do
Brasil. A explicagdo para a importancia que estas duas atividades as-
sumiram no imagindrio popular, tanto nacional como internacional,
pode ser encontrada no modo como se imbricaram na cultura nacio-
nal a ponto de se tornarem componentes da identidade nacional.

O carnaval tem a sua origem no entrudo, que originalmente era
um folguedo carnavalesco e caracterizava-se como uma brincadeira
que consistia em jogar agua nas pessoas que transitavam pelas ruas
da cidade, nos dias dedicados aos festejos carnavalescos. Esta forma
de diversao chega ao Brasil junto com a colonizagdo portuguesa e é
considerada como a origem dos chamados “blocos de sujos”, uma das
primeiras formas de organizagio do carnaval no pais.

Com a incorporagao de musicas marcadas com os ritmos de ori-
gem africana, surgem, no inicio do século xx, as primeiras escolas de
samba, que se tornaram um dos simbolos do carnaval brasileiro, ape-
sar de em outras regides do pais esta festa ser comemorada com outros
ritmos e ter como referéncias outras manifesta¢des culturais.

De maneira semelhante, o futebol ¢ introduzido no pais no final
do século x1%, inicialmente como um esporte apreciado e praticado
pela elite economica, mas se difunde, por meio de um processo de-
nominado de “deselitizagdo” (Negreiros, 1992), para outros segmentos
econdmicos da sociedade e se caracteriza, juntamente com o carnaval
e o samba, como “os trés produtos mais importes da nossa cultura po-
pular” (Caldas, 1988, p. 1).

As semelhancgas entre essas manifestagoes culturais sdao explici-
tadas, por Damatta (1994, p. 13), da seguinte forma: “esporte e arte sao
esferas da vida que negam o utilitarismo dominante e, por isso mes-
mo, promovem um efeito de pausa, feriado, ou descontinuidade com a
sofreguidao exigida pela légica do lucro, do trabalho e do éxito a qual-
quer custo”.

Além dessa visao convergente, o futebol e o carnaval possuem ou-
tros pontos em comum: se caracterizam por serem praticas coletivas,
isto é, o futebol se organiza em torno dos times que disputam as partidas
com equipes adversarias e, no caso do carnaval brasileiro, com as escolas

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [149]



[150]

HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

de samba, que organizam desfile com a participag¢ao de suas congéneres.
Todas sdo avaliadas por uma comissio julgadora que, por meio de notas,
indica uma das participantes como a vencedora do desfile.

Apesar de essas duas manifestagdes culturais serem estudadas no
ambito académico separadamente e ocorrerem em momentos distin-
tos do calendario, na cidade de Sao Paulo, sdo realizadas pelos mesmos
atores sociais, ou seja, os torcedores dos times da cidade que, além de
associarem em organizagdes de torcedores —as chamadas torcidas or-
ganizadas— criam, a partir dessas mesmas organizagoes, as escolas
de samba e, com elas, passam também a disputar o carnaval paulista.
Algumas das escolas de samba, criadas pelas associagdes de torcedores
de futebol, ja participam do chamado “grupo especial”, que retine as
maiores e mais importantes agremiagdes da cidade.

Devido a esta particularidade que aproximou estas duas mani-
festagdes culturais na cidade de Sdo Paulo, optou-se por realizar uma
pesquisa que tem por objetivo descrever a trajetdria das associagdes de
torcedores dos trés principais times desta cidade e identificar os fato-
res que contribuiram para que o carnaval e o futebol se integrassem.
Na realidade, trata-se de dados coletados para uma pesquisa maior que
tem por objetivo conhecer o modo de organizagdo das torcidas organi-
zadas dos trés maiores clubes da cidade de Sao Paulo.

Mas, para atender ao objetivo proposto, organizou-se este texto
nas seguintes partes: inicialmente caracteriza-se o futebol como um
produto cultural e o papel do torcedor nesse processo, bem como se
descreve como surgiram as primeiras associagdes de torcedores dos
trés times de futebol da cidade, classificadas como o embrido das tor-
cidas organizadas.

Em seguida, sdo apresentadas as torcidas organizadas, sediadas
na cidade de Sao Paulo. Nesta etapa do trabalho emergem os primei-
ros elementos que ajudaram a entender o contexto e o processo que
levaram essas associacoes de torcedores de futebol a criarem outras
organizagdes com a finalidade de continuarem torcendo pelos seus
clubes preferidos e, simultaneamente, se envolverem com as festivida-
des do carnaval.

Na ultima etapa, sdo apresentados os elementos que permitiram
que carnaval e futebol se aproximassem de uma forma bastante pecu-
liar na cidade de Sao Paulo.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

DE TORCEDORES A ASSOCIA(_:,@ES DE TORCEDORES DE FUTEBOL

No Brasil define-se o aficionado por um time de futebol pelo
substantivo forcedor. Isso tem origem no modo como esse esporte foi
introduzido no pais, no final do século x1x. Naquela ocasido, o futebol
era um esporte praticado pela elite econdmica e que, consequentemen-
te, atraia para assistir aos jogos um publico da mesma origem social.
Era comum encontrar nos estadios jovens do sexo feminino, que se
trajavam com vestimentas que refletem, de acordo com Laver (1947),
citado por Souza (1987, p. 36), “o espirito de uma época, que determina
cada detalhe de nossas vidas, os proprios gestos, os torneios de frase e,
mesmo, 0s pensamentos”.

Nesse ambiente, a forma utilizada pelas jovens, que assistiam as
partidas de futebol, para expressar as suas emogoes, era torcer o deli-
cado lengo de tecido que fazia parte da indumentaria feminina. Isso
ocorria especialmente nos momentos mais tensos do jogo ou naqueles
em que os jogadores tentavam marcar o gol. Esse comportamento, ini-
cialmente identificado no publico feminino, gradativamente torna-se
uma caracteristica atribuida a todos os admiradores desse esporte, ndo
mais pelo uso do lengo, mas pela expressdo corporal manifestada nos
estadios durante as partidas de futebol.

Com isso, ocorre a incorporagao de mais um significado para o ver-
bo torcer, associado as atividades esportivas. E, desse modo, criou-se o
substantivo torcedor, que designa, como explica Rosenfeld (2007, p. 94):

[...] a condi¢do daquele que, fazendo figa por um time, torce
quase todos os membros, na apaixonada esperanca de sua vitdria.

Com isso reproduz-se muito plasticamente a participa¢do do es-

pectador que “co-atua” motoramente, de forma intensa, como se

pudesse contribuir, com sua conduta aflita, para o sucesso de sua
equipe.

Este substantivo utilizado, inicialmente, para designar o indivi-
duo que se identifica, por qualquer motivo, com um determinado time
de futebol também esta na raiz da palavra “torcida”, que passa a ser a
utilizada para nomear os grupos de aficionados por um determinado
time de futebol.

Na década de 1940 surgem os primeiros grupos que reunem
os admiradores de um clube de futebol, denominados de “torcidas

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [151]



[152]

HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

uniformizadas” (Sevcenko, 1994; Toledo, 1996). Na bibliografia pesqui-
sada, constatou-se que a Torcida Uniformizada do Sao Paulo (TUsp),
fundada em 1940, é considerada a primeira associagdo que agrupa os
torcedores de um time de futebol no Brasil. De acordo com Sevcenko
(1994), atribui-se a Porfirio da Paz e Laudo Natel, dois dirigentes do
Sao Paulo Futebol Clube, a iniciativa de estimular a formagdo da Tusp,
0 que sugere que essas primeiras associagdes tenham uma vinculagao
institucional com os clubes para os quais torcem.

Essa mesma organizagdo ocorre também no Rio de Janeiro,
quando Jaime de Carvalho toma a iniciativa de reunir, em 1942, os tor-
cedores do Clube de Regatas do Flamengo, que passam a frequentar os
estadios uniformizados, ocasido em que cantam musicas de exaltacdo
as qualidades do time com a finalidade de motivar os jogadores. Surge
assim a Charanga do Flamengo, que, de acordo com Toledo (1996),
tem as suas despesas financiadas pelo proprio clube. O que é mais um
indicio da existéncia do vinculo institucional entre as primeiras asso-
ciacoes de torcedores e os clubes.

A existéncia de associagdes de torcedores com as caracteristi-
cas das Torcidas Uniformizadas —vinculadas institucionalmente aos
clubes— durou até o final dos anos de 1960, quando aparecem as pri-
meiras “torcidas organizadas”, que se constituem legalmente como
associacoes sem fins lucrativos e se caracterizam como organizagdes
que possuem o mesmo status juridico dos clubes com os quais se iden-
tificam e para os quais torcem.

Trata-se de um periodo que a relagdo entre o torcedor e o futebol
deixou de ser meramente de paixao, lazer e habito e se transformou em
uma forma de expressao e busca de uma identidade social, pois sur-
gem em um contexto politico no qual, de acordo com Pimenta (2000,
p. 123), “o Brasil caminhava em passos largos na busca do desenvol-
vimento econdmico e a cidade de Sdo Paulo avancava no processo de
aceleragao urbana, porém, notoriamente desarticulado e descompro-
missado com as bases sociais”.

Colocado em uma perspectiva historica, as torcidas organizadas
podem ser entendidas como um produto do regime militar, pois a pri-
meira delas —a Gavides da Fiel— é criada no periodo em que ha o
recrudescimento do regime politico. No mesmo ano em que esta torci-
da foi criada, foi também aprovado o Ato Institucional numero cinco

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

(a1-5), que proibia reunides publicas e qualquer tipo de manifestacdo
de natureza politica. E exatamente a partir do final da década de 1960
que também sdo constituidas as associagdes de torcedores dos grandes
times brasileiros, conforme se pode constatar nas pesquisas conduzi-
das por Hollanda (2010). Muitas das quais nao existem mais e algumas
se fundiram e estdo na origem das maiores torcidas organizadas exis-
tentes na atualidade.

No entanto, a troca de nome pode assumir outro significado, pois
pode ser entendida também como um indicio de que os objetivos das
associagdes de torcedores se modificaram e os seus integrantes nao se
contentavam mais em serem considerados apenas como um compo-
nente estético nos estadios, pois, como assinala Toledo (1996, p. 26), “o
termo uniformizada ¢ anterior ao termo organizada. Hoje, as maio-
res torcidas preferem a denominagdo de organizada para destacar que
existe uma dada organizagdo além da mera uniformizagao de seus so6-
cios nas arquibancadas’.

As mudancas aparecem em outro elemento; desta vez, no utiliza-
do para designar o lider dessas associagdes, pois, de acordo com Toledo
(1996, p. 27), “o torcedor-simbolo das primeiras torcidas era visto como
chefe. Atualmente essa designagdo nao ¢ utilizada nas torcidas organi-
zadas, que possuem um organograma mais complexo, estruturado em
cargos, presidéncia, conselho deliberativos e diretorias”. Nessa con-
di¢ao criam, também, simbolos que as identificam, assumem as cores
do time como forma de associa-las ao clube para o qual torcem e pas-
sam também a ter o direito de instituir taxas, que podem ser anuais ou
mensais, que sdo cobradas dos seus associados.

Todos estes elementos sao indicativos das transformacoes pelas
quais passaram esse tipo de associacdo que, ao se tornarem organi-
zagdes legalmente constituidas, devem registrar os seus estatutos,
estabelecer claramente a finalidade da associagdo e indicar, de modo
preciso, as normas para eleger os associados que irao dirigi-las, bem
como a duragdo dos seus mandatos.

Trata-se, portanto, de um tipo de organizacdo que ndo possui
mais um vinculo institucional com a dire¢ao do clube e se posiciona
como um grupo que assume a fungao de pressionar a administragdo
do clube como uma estratégia para intervir nas decisoes tomadas com
relagdo ao time pelo qual torcem ou, como explica Toledo (1994, p. 94):

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [153]



[154]

HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

[...] para eles o futebol constitui-se em entretenimento, inte-
resse politico, visibilidade entre seus pares e frente a outros, festa,
drama e sociabilidade. Para isso concorre, em torno de projetos
comuns, uma série de praticas e disposi¢coes pelas quais objetiva-
mente agem e percebem o futebol e a propria sociedade.

Ao adotarem essa estratégia, essas associagdes passam a ter le-
galmente a possibilidade de representar os seus associados e podem,
inclusive, falar com os dirigentes dos clubes em nome dos integran-
tes das torcidas. Isso ocorre, frequentemente, nos momentos em que
o time apresenta um desempenho em campo abaixo das expectativas
dos seus torcedores. Nestas ocasides, os diretores das torcidas organi-
zadas sdo os interlocutores que manifestam aos dirigentes dos clubes a
insatisfacdo dos torcedores.

Em algumas situagdes, isso vai além das reunides formais entre
os dirigentes das duas associagdes, pois os representantes das torci-
das organizadas podem arregimentar seus associados para pressionar
os clubes por mudancgas na condugdo do time. Nestas ocasides, como
forma de demonstrar a sua insatisfagdo, algumas torcidas organizadas
praticam atos de vandalismos contra as instalacdes dos clubes, que sdo
executados por torcedores identificados como pertencentes a algumas
das torcidas organizadas do préprio clube.

Além de pressionar os dirigentes dos clubes, as torcidas organi-
zadas sdo frequentemente associadas a violéncia contra os torcedores
dos times rivais e, em alguns casos, até mesmo contra outras torcidas
organizadas do mesmo time. A violéncia ocorre tanto nos estadios,
em dias de jogos, quanto fora deles. Dessa maneira, cria-se uma si-
tuacdo na qual a midia esportiva, especialmente, atribui aos torcedores
e as torcidas organizadas a responsabilidade pela violéncia que ocorre
no futebol. No entanto, conforme explica Mutad (2007, p. 34), “inver-
samente ao que é divulgada pelos meios de comunicagido, a grande
maioria das torcidas é formada por um publico pacifico, embora vi-
brante e apaixonado”.

Mutad fundamenta a sua posi¢ao tomando como referéncia os da-
dos sobre o numero de torcedores do Clube de Regatas do Flamengo
que, de acordo com dados do Instituto Brasileiro de Opinido Publica
e Estatistica (IBOPE, 2003), possui 0 maior nimero de torcedores entre

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

todos os clubes de futebol brasileiro, estimado em 23 milhdes. Isso
tornou possivel identificar os seguintes niumeros: a cidade do Rio de
Janeiro, onde se localiza a sede do clube, possui cerca de seis milhoes
de habitantes, e o Estado do Rio de Janeiro conta com uma populagédo
de pouco mais de 14 milhdes de habitantes. A Associagao das Torcidas
Organizadas do Rio de Janeiro (ASTORJ) registra 140 mil torcedores fi-
liados a alguma das torcidas organizadas existentes na cidade. Além
disso, dados da Secretaria de Seguranga Publica do Rio de Janeiro, in-
dicam que apenas 7% dos afiliados a essas torcidas organizadas, estdo
envolvidos com as a¢des de violéncia e vandalismo relacionadas ao fu-
tebol, ou seja, o nimero estimado de torcedores que praticam atos de
violéncia é inferior a 10 mil. Esta constata¢do nao permite atribuir aos
torcedores de futebol, em geral, ou a todos os membros das torcidas or-
ganizadas a responsabilidade por estes atos (Mutad, 2007).

Além disso, as pesquisas realizadas por esse mesmo autor procu-
rou identificar o perfil dos torcedores responsaveis ou envolvidos com
os atos de violéncia em torno do futebol, denominado por ele de “infil-
trados” (Mutad, 2007, p. 35), que possuem

idade entre 14 e 25 anos, maioria de desempregados ou na

“informalidade”; provenientes de quase todas as faixas de renda

e escolaridade, em especial da chamada classe média baixa, e da

52 série do ensino fundamental a 22 do ensino médio, embora haja

universitarios também; predominio de homens, com cerca de 10%

a15% de mulheres; ligagoes com drogas, gangues urbanas e o crime

organizado a partir dos anos 1990; comunicagdo em rede pela in-
ternet; treinamento em lutas marciais e o uso de taticas militares.

Apesar de esta pesquisa indicar que apenas uma pequena parcela
dos torcedores esta envolvida com os confrontos, é inegavel que se trata
de um tema associado as organizagdes de torcedores. Além disso, pode
ser considerado como um dos componentes que contribuiram para
compreender os motivos que levaram as torcidas organizadas dos times
de futebol da cidade de Sao Paulo a criarem as suas escolas de samba.

Isto ocorre também em um contexto no qual o futebol se trans-
forma e passa a ser considerado como um negécio, com os espetaculos
esportivos classificado como entretenimento, com clubes administra-
dos profissionalmente e movimentando grandes cifras financeiras, o

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [155]



[156]

HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

que faz com que a relagao entre o clube e os torcedores seja possivel de
ser entendida também em uma perspectiva mercadoldgica, que clas-
sifica os admiradores de uma equipe esportiva que se filiam a uma
torcida organizada como “fanaticos”. Como afirmam Rein, Kotler e
Shields (2008, p. 100):
[...] no melhor sentido dessa forma de relacionamento, pode

surgir assim uma torcida altamente emocional e que raramen-

te falta com o seu apoio a equipe preferida. E realmente ndo ha

nada mais significativo para qualquer esporte do que uma torci-

da imensa, entusidstica e totalmente comprometida com os seus

objetivos. Os fanaticos sdo fas incondicionais e, por isso, vistos pe-

los programas esportivos como um ativo e, infelizmente, as vezes

também como fontes de problemas. [..] Os torcedores fanaticos

—aqueles que acabam nas torcidas organizadas— costumam mes-

clar sua prépria identidade com a da equipe ou atletas preferidos.

Os torcedores mais fanaticos constituem uma variacdo desse tipo

de torcedor.

Este entendimento se alinha aos estudos antropolégicos que tem
por objetivo compreender o consumo como elemento constituinte da
identidade. Como afirmam Barbosa e Campbell (2009, p. 26): é “uma
estratégia utilizada no cotidiano pelos mais diferentes grupos sociais
para definir diversas situagdes em termos de direitos, estilos de vida e
identidade. Com isso o consumo transforma-se em uma categoria cen-
tral na defini¢do da sociedade contemporinea”.

E, portanto, em uma perspectiva de transformagio do futebol e
do carnaval em duas manifestagdes culturais que assumem caracteris-
ticas de atividades econdmicas que serdo analisados os dados coletados
sobre as torcidas organizadas e a criagdo dos grémios recreativos, cul-
turais e escola de samba vinculadas as associagdes de torcedores.

A IDENTIDADE DAS TORCIDAS ORGANIZADAS
E DAS SUAS ESCOLAS DE SAMBA

Quando se considera como critério o numero de torcedores,
o Sport Club Corinthians Paulista, o Sdo Paulo Futebol Clube e a
Sociedade Esportiva Palmeiras se posicionam entre os grandes clubes
brasileiros, pois sdo, respectivamente, o segundo, o terceiro e o sexto

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

com os maiores nimeros de torcedores entre os times brasileiros, de
acordo com pesquisa realizada, em 2003, pelo IBOPE.

Além disso, sao identificados da seguinte forma: o primeiro como
o time preferido pelas camadas populares da sociedade; o segundo é
associado 2 elite econdmica de Siao Paulo; e o terceiro a coldnia italia-
na e seus descendentes.

Em torno destas trés associagdes esportivas existem vdrias torci-
das organizadas, inclusive em outras cidades do Estado de Sao Paulo
e, até mesmo, em outros Estados da Federac¢do. No entanto, selecio-
nou-se para esse estudo, apenas as torcidas organizadas com sede na
cidade de Sao Paulo e, mesmo assim, limitadas a duas para cada um
desses clubes, como mostra a tabela 1. Contudo, durante o texto havera
referéncias a outras torcidas organizadas, pois algumas estdo também
envolvidas nos confrontos com as torcidas formadas por admiradores
dos times rivais.

Entre as torcidas organizadas selecionadas para compor aamostra
dessa pesquisa, apenas uma utiliza a palavra uniformizada, a Torcida
Uniformizada do Palmeiras (Tup). Mesmo assim, essa torcida tem sede
propria, com enderego diferente do clube, possui um presidente e co-
bra taxa de inscri¢do dos seus associados. No seu site informa que em
breve havera eleicdo para nova diretoria, o que sugere possuir uma es-
trutura semelhante a das demais torcidas organizadas.

O fato de as demais se definirem como organizadas confirma a
preferéncia, ja apontada por Toledo (1996), dessas associagdes de tor-
cedores em serem identificadas pela expressdo “torcida organizada”.

Tabela 1.

As torcidas organizadas dos trés clubes da cidade de Sao Paulo

Sport Club Corinthians Séao Paulo Futebol Clube Sociedade Esportiva

Paulista Palmeiras
Torcida Fundagio Torcida Fundacio Torcida Fundagio
Tricolor Uniformizada
Gavides da Fiel 1969 1972 1970
Independente do Palmeiras
Mancha
Jovem Camisa 12 1971 Dragdes da Real 1984 1983
Alviverde

Fonte: Portal das Organizadas (2011)

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [157]



[158]

HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

As torcidas do Sport Club Corinthians Paulista

A Torcida Gavides da Fiel, formada por torcedores do Sport Club
Corinthians Paulista, foi a primeira a se constituir e é também consi-
derada a mais antiga do pais com essa caracteristica, isto é, surge como
uma associacdo de torcedores sem fins lucrativos, mas com todos os
registros necessarios para se constituir legalmente como uma organi-
zagdo independente do clube.

A sua origem remonta ao ano de 1965, quando um grupo de torce-
dores, que se conheceram nas arquibancadas dos estadios, resolveram
formar um grupo com a finalidade de, além de torcer pelo time, fis-
calizar o dia-a-dia da administracdo e, no dizer deles, denunciar os
desmandos cometidos pela direcio do clube. Esta dupla finalidade
pode ser considerada como um indicio da sua desvinculagdo da di-
recdo do clube.

Durante quatro anos funcionam como um grupo informal, mas
em 1969 criam oficialmente o Grémio Gavides da Fiel Torcida, que se
tornou conhecida pelo nome de “Torcida Organizada Gavides da Fiel”,
com o maior nimero de associados. Além de adotar as cores oficiais
do clube —preta e branca—, possui como simbolo uma ave de rapina
—um gavido—, como mostra a figura 1.

Figura1
Simbolo da Torcida organizada Gavides da Fiel

(Dados da pesquisa, 2010)

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

E também a primeira das torcidas organizadas a fundar uma es-
cola de samba. Isso ocorre em 1975, quando criam o bloco “Gavides da
Fiel”, por meio do qual iniciam a sua participag¢ao no carnaval oficial
da cidade de Sao Paulo. No inicio da década de 1990, passou a integrar
o grupo especial, que faz o principal desfile do carnaval paulista, e sa-
grou-se campea desse grupo por quatro vezes.

A segunda torcida organizada deste clube é a Camisa 12 Jovem,
cujo nome oficial é Fiel Torcida Jovem Camisa 12. O numero 12 re-
fere-se ao décimo segundo jogador em campo, papel atribuido pelos
seus associados a torcida. Foi fundada em agosto de 1971 e, de acor-
do com os documentos analisados, em uma época na qual o Sport
Club Corinthians Paulista estava hd 17 anos sem ganhar titulos. Possui
como simbolo uma pantera negra que tem ao lado um jovem e, no fun-
do, o emblema do time, com a expressdo “o terror tem nome...”, como
mostra a figura 2.

Fundam, em 1996, o Grémio Recreativo e Escola de Samba Camisa
12 e iniciam, em 1997, a participacdo nos desfiles oficiais da cidade, mas
nos dias destinados aos blocos. Até o carnaval de 2011, ainda nao ob-
teve uma classificacdo que permitisse a sua participagdo nos desfiles
realizados no Sambddromo do Anhembi, o espago urbano destinado
aos desfiles das principais escolas de samba da cidade de Sao Paulo.

CAMISA 12

PHOZ P—IM-H>®

Figura 2
Simbolo da Torcida Organizada Jovem Camisa 12

(Dados da pesquisa, 2010)

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [159]



[160]

HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

As torcidas do Sao Paulo Futebol Clube

A primeira torcida organizada do Sao Paulo Futebol Clube (sprc)
surge em 1972 com um grupo de dissidentes da Tusp. O motivo alegado
para a criacdo da Torcida Independente, nome adotado oficialmente
pela nova associagao, diz respeito as condigoes de hospedagem dife-
renciada para os torcedores que viajaram ao Paraguai para assistirem
a uma partida da Taga Libertadores da Ameérica. Nesta viagem os
chefes de torcida da Tusp ficaram hospedados em hotéis de luxo e os
torcedores, que viajaram em Onibus fretado pelo clube, ficaram hos-
pedados em pensdes. Nao bastando as diferencas de alojamento, o
time ainda perdeu o jogo por 3 a 2 para o Cerro Portefio.

Em abril de 1972, é fundada oficialmente uma associacao de torce-
dores denominada Torcida Independente. Esse nome foi utilizado para
se diferenciar da TUsP, que mantinha fortes vinculos com a dire¢do do
clube. Apesar disso, identifica-se com as cores vermelha, preta e bran-
ca, e com a figura do Santo Paulo —os mesmos simbolos do clube. A
diferenca é expressa graficamente no desenho da figura do santo, que
¢ representado por um atleta musculoso trajando roupas destinadas a
pratica esportiva.

No entanto, essa primeira torcida é extinta, por decisdo judicial,
por se envolver em uma briga com a torcida Mancha Verde, forma-
da por torcedores da Sociedade Esportiva Palmeiras, no final de um
jogo realizado no Estadio do Pacaembu, em agosto de 1995. Mas, logo
em seguida, criam uma nova torcida organizada com o nome Tricolor
Independente, que continua a utilizar as mesmas cores e simbolos da
torcida extinta, como mostra a figura 3. Incluem também a expressao
“a retomada” no simbolo da nova torcida organizada que pode ser en-
tendida como uma demonstragao de for¢a e, a0 mesmo tempo, como
uma transgressao a decisao judicial.

A segunda torcida organizada formada por torcedores do sPFcC é
a Dragoes da Real, fundada em 1984. Trata-se de uma torcida forma-
da com a fusdo de duas outras pequenas associacdes de torcedores: a
Torcida Jovem e a Forca Jovem. Adota também as mesmas cores do
time, mas escolhe como simbolo a figura de um dragao, como mostra
a figura 4.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 147-171

Figura3
Simbolo da Torcida organizada Tricolor Independente

(Dados da pesquisa, 2010)

Figura 4
Simbolo da Torcida Organizada Dragdes da Real

(Dados da pesquisa, 2010)

Trata-se de uma torcida que cresce no inicio dos anos de 1980 e
considera como uma das suas grandes conquistas levar dois mil asso-
ciados para torcer pelo sprc na partida final do Campeonato Brasileiro
de 1986, realizada na cidade de Campinas, no Estado de Sao Paulo, em
um jogo como o time do Guarani Futebol Clube.

No entanto, a partir de 1988, entra em um processo de decadéncia,
com redugdo do nimero de torcedores, o que diminui a fonte de recei-
tas financeiras. Com isso, acaba por perder a sua sede social.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [161]



[162]

HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

No inicio dos anos de 1990, uma nova diretoria assume a torci-
da e inicia o trabalho de recadastramento dos torcedores. Com isso,
em 1992, adquirem uma nova sede social, no centro da cidade, onde se
encontra instalada até os dias atuais e volta-se a posicionar-se como a
segunda maior torcida organizada do spFc.

Em margo de 2000, ¢ criado o Grémio Recreativo e Escola de
Samba Dragoes da Real e, desse modo, esta torcida organizada passa a
fazer parte dos festejos oficiais do Carnaval. No carnaval de 2005, con-
segue se classificar para fazer parte do grupo de acesso e, no carnaval
de 2011, é a primeira colocada desse grupo e, com isso, conquistou o
direito de desfilar no grupo especial no carnaval de 2012.

As torcidas da Sociedade Esportiva Palmeiras

A TUP foi a primeira associagdo de torcedores da Sociedade
Esportiva Palmeiras. Fundada em 1970 por um grupo de alunos do
Colégio Dante Alighieri, uma tradicional escola da comunidade ita-
liana em Sao Paulo, é a tnica das torcidas que ainda se define como
uniformizada; no entanto, as informagoes coletadas permitem classi-
fica-la como uma torcida organizada, pois, além de ter formalmente
registrados os seus estatutos, possui todos os elementos necessarios
para ser classificada como tal. Escolhem como simbolo um periquito,
como mostra a figura 5. Trata-se de uma referéncia a um grupo de pati-
nadores denominado “Periquitos em Revista”, mantidos por este clube.

Figuras
Simbolo da Torcida Uniformizada do Palmeiras

(Dados da pesquisa, 2010)

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

Desde 1989 participa do carnaval como bloco carnavalesco e, em
2003, transforma-se em escola de samba ao vencer o desfile dessa cate-
goria. Como escola de samba participa dos desfiles de bairros.

A Mancha Verde é a maior e a mais conhecida das Torcidas
Organizadas da Sociedade Esportiva Palmeiras; foi fundada em 1983 e
possui como simbolo o vildo das histérias em quadrinho da Disney, o
“Mancha Negra”, mas com a cor modificada para verde, umas das cores
oficiais do clube. E extinta oficialmente pelo Poder Puiblico em 1995, por
se envolver em um briga com a Torcida Independente, ap6s um jogo
entre a Sociedade Esportiva Palmeiras e o Sao Paulo Futebol Clube, rea-
lizado no estadio do Pacaembu, no dia 20 de agosto daquele ano.

Este episddio de violéncia teve como saldo 101 pessoas feridas e
uma morta. Como as cenas foram filmadas por varias emissoras de te-
levisdo, os envolvidos foram identificados, processados e condenados.
Este fato gerou o processo movido pelo Ministério Publico que teve
como consequéncia a extingao das duas torcidas envolvidas.

No entanto, o mesmo grupo de torcedores se mobiliza e, em 1997,
fazem o processo de registro de uma nova torcida organizada, com o
nome de Mancha Alviverde, a nova torcida organizada é sediada em
outro endereco e possui novos dirigentes, mas os simbolos e as co-
res da Mancha Verde sio mantidos com elementos identificadores da
Mancha Alviverde, como mostra a figura 6.

Figura 6
Simbolo da Torcida Organizada Mancha Alviverde

(Dados da pesquisa, 2010)

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [163]



HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

No entanto, no mesmo ano em que a Torcida Organizada Mancha
Verde é extinta pelo Ministério Publico, ocorre a criagdo, em 18 de ou-
tubro de 1995, do Grémio Recreativo Cultural Bloco Carnavalesco
Mancha Verde. Nesse caso, a escola de samba surge como uma estra-
tégia da torcida organizada para contornar a decisdo da justiga e, pode
se dizer, continuar existindo como torcida organizada.

A nova associac¢do carnavalesca comeca a desfilar, em 1996, como
bloco carnavalesco, mas em 2005 chega ao seleto grupo especial das
escolas de samba que fazem o principal desfile do carnaval paulista.

TORCIDAS DE FUTEBOL E ESCOLA
DE SAMBA: APROXIMAC()ES E RISCOS

Nos dados coletados constatou-se que as cores dos clubes podem
ser consideradas como um dos elementos que permitiram a primeira
identificagdo das torcidas organizadas com alguma escola de samba,
uma vez que cada uma das escolas de samba possui como um dos seus
simbolos as cores pelas quais sdo identificadas, inclusive nas transmis-
soes televisivas dos desfiles carnavalescos.

Isso permite compreender a preferéncia dos torcedores do Sport
Club Corinthians Paulista pela Escola de Samba Vai-Vai, que possui
as cores preta e branca como identificadoras, as mesmas do clube e da
torcida Gavides da Fiel. Apesar de ser uma escola de samba do bai-
rro da Bela Vista', bastante distante da sede Sport Club Corinthians
Paulista e da sede da torcida organizada, encontraram-se elementos
que mostram uma relacdo bem préxima entre essa escola de samba e os
torcedores do Corinthians, pois em um determinado periodo uma das
alas da escola era formada por componentes da Torcida Organizada
Gavides da Fiel, que era conhecida como a “ala dos corintianos”.

Da mesma forma, os torcedores da Sociedade Esportiva Palmeiras,
que possui as cores verde e branca como simbolo, tinham preferéncia
pela Escola de Samba Camisa Verde e Branco, uma tradicional associagdo

1 Uma das caracteristicas das Escolas de Sambas ¢é se identificarem e se apresentarem
como representantes de um determinado bairro ou regido da cidade. Muitas incluem o
nome dessa regiao no nome oficial da escola, como ilustra a denominagao da Escola de
Samba Nené da Vila Matilde, cujo nome se refere ao fundador da escola —Sr. Alberto
Alves da Silva— que era conhecido como “Seu Nené”, acompanhado de Vila Matilde, o
bairro da capital paulista onde se originou e estd localizada a sede da escola.

[164] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

carnavalesca localizada no bairro da Barra Funda, que fica proxima a
sede do clube e das duas maiores torcidas organizadas deste time.

Mas o envolvimento dos torcedores dos times de futebol com o
carnaval pode ir além da participacdo em uma escola de samba. Na ci-
dade de Sao Paulo, as torcidas organizadas optaram por outra maneira
de se envolver nos festejos carnavalescos e criam as suas proprias esco-
las de samba para participar dos desfiles oficiais.

As novas associagdes carnavalescas vinculam-se ao universo do
carnaval por meio dos desfiles de blocos. Os vencedores dessa cate-
goria formam o grupo especial dos blocos carnavalescos e ganham o
direito de desfilar no grupo 1v do carnaval paulista. Mas para chegar
a elite dessa categoria precisam vencer os desfiles dos grupos 1v, 111, 11,
I e, com isso, adquirir o direito de desfilar no grupo de acesso; ao ven-
cer nesse ultimo, passam a fazer parte do Grupo Especial, que retine as
maiores e melhores escolas de samba da cidade.

A mudanga de um grupo para outro ocorre anualmente, quando
as duas melhores escolas de cada grupo sobem para o grupo superior,
e as duas que recebem as menores notas descem para o grupo ante-
rior. Com este mecanismo, cada grupo permanece sempre com um
numero fixo de escolas.

Com base nesse critério, todas as associa¢des carnavalescas for-
madas pelas torcidas organizadas iniciam a participagdo no carnaval
como blocos carnavalescos. Tudo aparentemente corria bem, pois, no
inicio desse processo, havia apenas uma escola, criada pela torcida or-
ganizada Gavides da Fiel, participava do carnaval.

No entanto, hd um fato que acelera o processo de cria¢ao de escolas
de samba ligadas as torcidas organizadas: uma briga entre as torci-
das organizadas Independente, do Sao Paulo Futebol Clube, e Mancha
Verde, da Sociedade Esportiva Palmeiras, no final de um jogo entre
esses dois times, realizado em 1995, no Estadio do Pacaembu. Como
consequéncia, inicialmente, a Federa¢ao Paulista de Futebol proibe a
entrada nos estadios de torcedores ostentando os simbolos dessas duas
torcidas e, posteriormente, o Ministério Publico*> move uma agéo judi-
cial que leva a extingdo destas duas associacdes de torcedores.

2 Trata-se de um processo ajuizado pelo Ministério Publico, que resultou em uma
sentenga que extinguia as duas torcidas organizadas envolvidas neste conflito. No

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [165]



[166]

HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

Diante desse fato, a Torcida Organizada Mancha Verde decide
criar a sua Escola de Samba para participar do carnaval. Esta decisdo
permitiu a esta torcida organizada continuar realizando, por meio da
escola de samba, as atividades de torcida organizada. Este também é o
motivo alegado pela Torcida Organizada Dragoes da Real criar a sua
escola de samba no inicio do ano 200o0.

A solugao encontrada e adotada, inicialmente, pela Mancha Verde
e, posteriormente, pela Dragoes da Real, permitiu contornar a decisao
do Ministério Publico e possibilitou as duas associagdes de torcedores
manterem as suas atividades originais, s6 que por meio de uma ou-
tra organizagdo criada para participar dos festejos carnavalescos. Isso
pode ser considerado como uma evidéncia de que a criacio desses dois
grémios recreativos e escola de samba podem também ser entendida
com uma estratégia dessas associagdes de torcedores, ou de parte de
seus membros, para continuar a existir legalmente; desse modo, elas
mantém as a¢des que se propuseram a realizar com relagao aos clu-
bes para os quais torcem, inclusive com a manutencdo da pratica de se
envolverem em conflito com as outras torcidas identificadas e conside-
radas como adversarias.

No entanto, nos desfiles de carnaval tudo corria dentro da norma-
lidade até que, no carnaval de 2003, a violéncia explode também nos
festejos carnavalescos, quando o Bloco da Torcida Independente, for-
mada por torcedores do Sao Paulo Futebol Clube, se envolve em uma
briga com outro bloco, ligado ao Sport Club Corinthians Paulista —o
Bloco Carnavalesco Pavilhao 9.

Neste incidente ocorre uma morte. Apesar de o dnibus, com os inte-
grantes da Torcida Independente, sair do local dos desfiles escoltado pela
policia, assim que os seus integrantes foram deixados na sede do bloco
e a policia se retira, envolvem-se novamente em outra briga, desta vez,
com os integrantes do Grémio Recreativo e Escola de Samba Mancha
Verde, formado por torcedores da Sociedade Esportiva Palmeiras.

Este incidente provocou uma decisio inédita da Unido das Escolas
de Samba de Sao Paulo (UEsp): banir a Torcida Organizada Tricolor

entanto, como se trata de um tema sobre o qual ndo hé consenso, essas torcidas em
pouco tempo voltaram a existir, utilizando-se da estratégia de alterar o nome, mudar
oenderego e trocar seus dirigentes.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

Independente do carnaval. E por esse motivo que esta é a unica das
grandes torcidas organizadas de um clube de futebol sediado na cidade
de Sao Paulo que nao possui uma escola de samba. Nos dados coleta-
dos encontrou-se apenas o registro, em 2009, do Grémio Recreativo,
Cultural e Escola de Samba Malungos Independentes, formado com
a fusao do Bloco Carnavalesco Malungos com integrantes da Torcida
Organizada Tricolor Independente.

Além da penalidade, aplicada a Torcida Tricolor Independente, a
UESP, preventivamente, inclui em seus estatutos uma nova regra: cria
um segundo grupo especial, que deveria ser formado apenas pelas es-
colas ligadas as torcidas organizadas. Regra essa que foi modificada
por decisdes judiciais, uma vez que a Gavides da Fiel ja integrava o
grupo especial de escolas de samba.

Esta situagdo permitiu que no carnaval de 2011 desfilassem
como integrantes do grupo especial as Escolas de Samba Gavides da
Fiel e Mancha Verde vinculadas, respectivamente, as torcidas orga-
nizadas do Sport Club Corinthians Paulista e da Sociedade Esportiva
Palmeiras.

Nesse mesmo ano, completou o trio de escolas de samba relacio-
nadas com o futebol, o Grémio Recreativo e Escola de Samba Dragoes
da Real, criada pela torcida organizada do mesmo nome, formada por
torcedores do Sao Paulo Futebol Clube, que foi a vencedora do grupo
de acesso. Essas trés escolas de samba estavam juntas no desfile das
campeas, que ocorreu na sexta-feira, 11 de margo de 2011, e ndo houve
qualquer registro de violéncia.

Entretanto, o numero de policiais presentes para garantir a ordem
e a seguranga no desfile é indicativo da preocupa¢ao das autoridades
com a possibilidade de acontecer atos de violéncia entre os torcedores
dos trés times presentes nos desfiles de carnaval. Trata-se de um risco
real, pois no movimento de aproximagédo das torcidas de futebol com
os festejos de carnaval ja foram registradas cenas de violéncia entre os
integrantes das escolas de samba criadas pelas torcidas organizadas.

CONCLUSOES

Devido ao objetivo estabelecido para esta pesquisa, o percurso
realizado permitiu demonstrar como duas atividades de origens dife-
rentes e pertencentes campos distintos se entrelacam na cidade de Sao

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [167]



[1681]

HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

Paulo e se caracterizam como praticas sociais que envolvem os mes-
mos atores sociais.

Desta maneira, as associagdes de torcedores criadas pelos admi-
radores dos clubes de futebol, inicialmente como grupos informais
estimulados pelos dirigentes dos clubes, transformam-se em organi-
zagdes, sem finalidade de lucro, mas legalmente constituidas. Com
essa caracteristica podem ser classificadas como organizagdes conco-
rrentes dos proprios clubes para os quais torcem, pois podem cobrar
taxas, oferecer produtos com as suas marcas e disponibilizar servicos
para os associados. Isso na linguagem mercadologica significa que
oferecem produtos e servicos para o mesmo publico-alvo dos clubes.
Com isso, passam a atuar em uma atividade considerada como uma
das mais promissoras fontes de receitas para os clubes, em um contex-
to no qual o futebol é tratado como negdcio.

Demonstrou-se também que o movimento em dire¢do a parti-
cipag¢ao nas festividades carnavalescas ocorre, inicialmente, por meio
de um processo de identificagdo das cores dos times com as cores
simbolos das escolas de samba. E, em um segundo, com a criagao de
outra organizacdo —os grémios recreativos, culturais e escola de sam-
ba— que sdo fundados ora com o objetivo principal de participar do
carnaval, ora como estratégia para contornar a extingdo de alguma
torcida organizada.

Entretanto, ao adentrar no universo do carnaval, as torcidas or-
ganizadas trazem junto toda a carga de emogao, inclusive a violéncia,
como ficou demonstrado com o episédio que ocorreu entre o Bloco da
Independente e o da Pavilhao 9, ocorrido em 2003. Fato que motivou
a UESP a tomar a decisdo de banir a Independente do carnaval de Séo
Paulo e, preventivamente, criar uma regra especial para ser cuamprida
pelas escolas de samba ligadas as torcidas organizadas, que s6 foi mo-
dificada por decisao judicial.

O risco de violéncia também estd sinalizado nas figuras escol-
hidas como simbolos das escolas de samba criadas pelas torcidas
organizadas —gavido, santo musculoso, dragdo, pantera e um vi-
lao das histdrias em quadrinhos—, pois podem ser entendidos como
elementos que podem sugerir a disposi¢ao dessas associagdes para o
envolvimento com os atos de violéncia, uma vez que, com excecio do
simbolo da Torcida Uniformizada do Palmeiras, todas as demais sio

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

simbolizadas por imagens fortes, em posi¢cdo de enfrentamento e uti-
lizam expressdes ameagadoras como “o terror tem nome”, presente no
emblema da Torcida Organizada Jovem Camisa 12, formada por torce-
dores do Sport Club Corinthians Paulista.

Além disso, constatou-se também que, tanto na esfera do espor-
te como na do carnaval, as associagdes de torcedores ja se envolveram
em atos de violéncia. No primeiro caso levou a extin¢éo, por decisdo
judicial, das duas torcidas organizadas envolvidas e, no segundo, pro-
vocou o banimento da associagdo carnavalesca, fundada pela Torcida
Independente, vinculada ao Sao Paulo Futebol Clube, dos festejos or-
ganizados pela UESP.

Tudo isso sugere que se trata de um tema que merece um apro-
fundamento, pois, apesar de os estudos apontarem que a violéncia no
futebol é praticada por uma pequena parte dos torcedores, a presente
pesquisa demonstra que esses atos sdo transportados para outras es-
feras da sociedade quando os mesmos atores sociais estao envolvidos.

No entanto, chama a aten¢do o peso que assume a penalidade de
banimento aplicada pela UEsP ao Bloco Carnavalesco Independente,
que somente em 2009 toma a iniciativa de se associar a um bloco
carnavalesco ja existente como estratégia para retornar ao carnaval.
Bastante diferente da extingéo, pelo Ministério Publico, das duas tor-
cidas organizadas envolvidas em um confronto —a Independente e a
Mancha Verde—, que rapidamente se reorganizam e continuaram a
existir com algumas modificagdes no nome e enderego, mas manten-
do o mesmo simbolo acrescido ainda de uma expressdao provocativa,
como é o acaso de “a retomada” no emblema da Torcida Tricolor
Independente.

No Desfile das Campeas, do carnaval de 2011, desfilaram no grupo
especial trés escolas de samba criadas pelas associagdes de torcedores
do Sport Club Corinthians Paulista, do Sao Paulo Futebol Clube e da
Sociedade Esportivas Palmeiras, rivais histdricos do futebol na cidade
de Sao Paulo. Apesar do grande aparato policial montado especial-
mente para o evento, devido exatamente a presenca das trés escolas no
desfile, ndo se registrou nenhuma ocorréncia envolvendo as trés torci-
das. Mas, os dados coletados para esse estudo sugerem que ha um risco
em potencial de explosdo da violéncia, especialmente nas situacoes de
disputa entre as escolas de samba vinculadas as torcidas organizadas.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [169]



[170]

HUGO BERLINGERI CAMPOS Y ROBERTO LOUZADA - A trajetéria das associagdes de torcedores...

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Barbosa, L. e Campbell, C. (2009). O estudo do consumo nas Ciéncias Sociais
Contemporaneas. Em L. Barbosa (Comp.), Cultura, Consumo e Identidade
(pp- 21-44). Rio de Janeiro: Editora FGv.

Caldas, W. (1988). O Pontapé Inicial: contribui¢do a memoria do futebol
brasileiro (1894-1933). (Tese de Livre Docéncia sem publicar). Universidade
Sao Paulo, Brasil.

Damatta, R. (1994). Antropologia do Obvio. Revista Usp, 22, 10-17.

Hollanda, B. (2010). O clube como vontade e representagio: O jornalismo
esportivo e a formagdo das torcidas organizadas de futebol no Rio de
Janeiro. Rio de Janeiro: 7 Letras.

Instituto Brasileiro de Opinido Publica e Estatistica (IBOPE) (2003). Pesquisa de
Opinido sobre Torcidas. Recuperado de www.ibope.com.br/pt-br/
conhecimento/relatoriospesquisas/Lists/RelatoriosPesquisaEleitoral/
OPP%2023103%20-%20Rede%20Globo%20-%20Torcidas%20de%20
futebol.pdf

Mutad, M. (2007). A violéncia e o futebol: dos estudos cldssicos aos dias de hoje.
Rio de Janeiro: Editora FGv.

Negreiros, P. (1992). Resisténcia e Rendigio: a génese do Sport Club Corinthians
Paulista e o futebol oficial em Sio Paulo, 1910-1916. (Dissertagdo de Mestrado
sem publicar). Pontificia Universidade Catdlica de Sdo Paulo, Brasil.

Pimenta, C. (2000). Violéncia entre torcidas organizadas de futebol. Sdo Paulo
Perspectiva, 14(2), 122-128.

Rosenfeld, A. (2007). Negro, Macumba e Futebol. Sio Paulo: Perspectiva.

Sevcenko, N. (1994). Futebol, Metrépole e Desatinos. Revista UsP, 22, 30-37.

Rein, 1., Kotler, P. e Shields, B. ([2006] 2008). Como os fis se conectam. Em
Marketing Esportivo (R. Rubenich, trad.; pp. 65-103). Porto Alegre:
Bookman.

Souza, G. (1987). O Espirito das Roupas. Sao Paulo: Cia. das Letras.

Toledo, L. (1996). Torcidas organizadas de futebol. Campinas: Editora Autores

Associados.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) « pp. 147-171

SITES VISITADOS

Gavibes da Fiel. Recuperado de www.gavioes.com.br

Grémio Recreativo e Cultural Escola de Samba Mancha Verde. Recuperado de
www.manchaverde.com.br

Grémio Recreativo e Cultural Escola de Samba Dragées da Real. Recuperado de
www.dragoesdareal.com.br

Torcida organizada gavides da fiel. Recuperado de www.gavioesdafiel.com.br

Torcida organizada mancha alviverde. Recuperado de www.manchaverde.com.br

Torcida organizada independente. Recuperado de www.independente.com.br

Torcida Uniformizada do Palmeiras (Tup). Recuperado de www.tup.com.br

Uniio das Escolas de Samba de Sao Paulo (UEsP). Recuperado de www.uesp.com.br

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [171]






Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

LA PUESTA EN JUEGO DE LA INTERACCION SOCIAL:
NOTAS TEORICAS SOBRE EL JUEGO Y APUNTES
ETNOGRAFICOS SOBRE LAS RINAS DE GALLOS *

Setting Social Interaction into Motion: Theoretical Reflections
on Play and Ethnographic Notes on Cockfights

DAVID E. ARIAS MARIN **
Pontificia Universidad Javeriana - Bogota

*E| presente articulo se basa en un trabajo de observacion efectuado entre los afios 2002
y 2003 en galleras de Manizales y del municipio de Neira, departamento de Caldas, y en
dos galleras de los barrios Héroes y Fontibon de la ciudad de Bogota.

** davideariasma@yahoo.com

Articulo de investigacion recibido: 2 de noviembre del 2011 - aprobado: 22 de enero del 2012

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [173]



DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

RESUMEN

El articulo se divide en dos partes: la primera, resefia los aportes conceptuales al
estudio del juego como fendmeno social y cultural, asi como los enfoques
predominantes en las ciencias sociales que lo explican; la segunda parte,
basada en un ejercicio de observacion, presenta aspectos generales de las
rifas de gallos: su ambiente, las conductas de los jugadores, los momentos

de interaccion y los tipos de apuestas que se presentan en tal actividad.

Palabras clave: galleras, interaccién social, juego, masculinidad, rifia
de gallos.

ABSTRACT

The article is divided into two parts. The first part reviews conceptual contributions
to the study of play as a social and cultural phenomenon, as well as
the predominant social scientific approaches to the same. The second
part, based on an observation exercise, shows general aspects of
cockfights: their environment, the behavior of the players, the moments

of interaction, and the types of betting characteristic of that activity.

Keywords: cockfight, cockpits, game, masculinity, social interaction.

[174] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

INTRODUCCION

;Qué es el juego? ;Cuales son sus principales caracteristicas?
sCuales son las motivaciones de los jugadores? ;Es el juego algo serio?
;O es la vida como un juego? ;Cémo se expresan la cultura y la socie-
dad en un juego? Estas y muchas otras preguntas han sido planteadas
en diferentes estudios acerca del juego. El proposito de este articulo no
es resolverlas, tan solo pretende plantear algunas inquietudes y cabos
sueltos que otros estudios podran responder, atar y profundizar.

En la primera parte presento los aportes conceptuales de auto-
res como Huizinga (1957), Hollis (1998), Goffman (19704, 1970b, 1971,
1979), Caillois (1986), Bourdieu (1977, 1995) y Elias y Dunning (1992),
entre otros, al estudio del juego. No voy demasiado lejos en discusio-
nes ni controversias con sus puntos de vista, solo busco resefiar sus
opiniones en torno al juego. La segunda parte sintetiza un conjunto de
anotaciones tomadas durante el transcurso de un ejercicio de observa-
cion realizado hacia el afio 2002 en distintas galleras de las ciudades
de Bogotd, Manizales y del municipio de Neira, en el departamento
de Caldas. Mientras que la primera parte tiene por objetivo resefar
algunos elementos tedricos que permiten entender aspectos clave del
juego, la segunda sirve como excusa para reflexionar sobre la naturale-
za de un juego de azar —las rifas de gallos— y para formular diversas
inquietudes en torno a temas antropoldgicos tales como la relacion en-
tre hombres y animales (Geertz, 1987; Mullin, 1999; Paramo Bonilla,
2009), la puesta en juego de la masculinidad, el caracter ritual y tea-
tral de la rina de gallos y, por supuesto, la relacion entre juego y cultura
(Beeman, 1993; Suarez Guava, 2009).

ELJUEGO EN LAS CIENCIAS SOCIALES

Como tema de estudio, el juego ha sido abordado desde distintos
puntos de vista segun la ciencia social de la que se trate. Los psicolo-
gos, por ejemplo, han destacado su importancia en la afirmacion de si
de los individuos y en la formacion de su carécter, asi como en los pro-
cesos de aprendizaje de los nifios (Caillois, 1986, p. 11). Por su parte, los
economistas han hecho énfasis en la teoria econémica del juego, la cual
resalta el aspecto racional del comportamiento de los agentes o jugado-
res en la toma de decisiones, “no en el sentido moral, sino en el sentido
de lo que mas apoyarad los intereses de un jugador” (Davis, 1971, p. 22;

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [175]



[176]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

véase también en Von Neumann y Morgenstern, 1980). La perspectiva
economica destaca la racionalidad de los jugadores, los cuales, segtin
esta teoria, optimizan sus beneficios de acuerdo con las probabilida-
des y posibilidades que ofrece el juego. Este punto de vista, que goza
de amplia popularidad entre los analistas, es cuestionado por Hollis
(1998), quien se pregunta por la supuesta relacion que existiria entre
“el andlisis abstracto de un mundo ideal-tipico habitado por agentes
idealmente racionales con nuestro mundo cotidiano de personas no
idealizadas” (p. 155). La teoria de juegos, segun Hollis, “analiza las es-
tratégicas elecciones racionales en un escenario de tipo ideal en el cual
cada agente racional sabe, ademads de otras cosas, que los agentes son
racionales” (1998, p. 131). El problema de esta perspectiva es que, al no
ocuparse del comportamiento moral, deja de lado una parte conside-
rable de las motivaciones personales de los jugadores.

El antropdlogo Gregory Bateson (1998, p. 208) propone una defi-
nicion del juego en la que es presentado como:

[...] un fenémeno en el cual las acciones del juego estan
relacionadas con o denotan acciones de ‘no juego’ [...]. Por consi-
guiente, nos encontramos en el juego con un caso de sefiales que
estan en lugar de otros sucesos, y parece, por ello, que la evolucién
del juego debid ser un paso importante en la comunicacion.

Esta definicion conduce a la identificacion de una de las caracte-
risticas mas importantes del juego: su condicion de simulacro.

En 1938, Johan Huizinga publicé Homo ludens, obra en la cual el
autor explora la posibilidad de estudiar “en qué grado la cultura misma
ofrece un caracter de juego”. Huizinga (1957, p. 45) examina los com-
ponentes ludicos de aspectos sociales como el derecho, la guerra, la
religion y las artes a través de la historia y propone, ademas, la siguien-
te definicion del juego:

El juego, en su aspecto formal, es una accidn libre ejecutada

‘como si’ y sentida como situada fuera de la vida corriente, pero que,

a pesar de todo, puede absorber por completo al jugador sin que

haya en ella ningtin interés material ni se obtenga en ella provecho

alguno, que se ejecuta dentro de un determinado tiempo y un de-
terminado espacio, que se desarrolla en un orden sometido a reglas

y que origina asociaciones que propenden a rodearse de misterio o

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

a disfraces para destacarse del mundo habitual [...]. El juego es una
accion u ocupacion libre, que se desarrolla dentro de unos limites
temporales y espacios determinados, segin reglas absolutamente
obligatorias aunque libremente aceptadas, accién que tiene su fin en
si misma y va acompaiiada de un sentimiento de tension y alegria y
la conciencia de ser de otro modo que en la vida corriente.

A la luz de esta definicién podemos identificar otras dimensiones
esenciales del juego: su historicidad, su importancia en términos so-
cioculturales y, de nuevo, el juego en cuanto simulacro, es decir, como
actividad artificialmente separada de la vida corriente. Al decir que
no hay en el juego interés material ni se obtiene de él provecho algu-
no, Huizinga parece olvidar los juegos de azar, en los que hay dinero
y apuestas de por medio. Sin embargo, el estudio de Caillois (1986,
pp- 30-31) sale al paso para explicar esta omision de Huizinga:

En algunas de sus manifestaciones, el juego es por el contra-

rio lucrativo o ruinoso a un grado extremo y esta destinado a serlo,

lo cual no impide que esa caracteristica se avenga con el hecho de

que, incluso en su forma de juego por dinero, el juego siga siendo

rigurosamente improductivo. En el mejor de los casos, la suma de

ganancias no podria sino igualar la suma de las pérdidas de los
demas jugadores [...]. Hay desplazamiento de propiedad, pero no
produccién de bienes.

A este mismo respecto, Morton Davis (1971, p. 28) expone:
El término ‘suma cero’ se deriva de los juegos de saldn tales
como el pdker en el que la riqueza ni se crea ni se destruye. Asi, pues,
si se desea ganar dinero, debera ganarse de otro jugador. Después
que se termina el juego, la suma de las ganancias es siempre cero.

Los analisis de Caillois y de Davis toman en cuenta el conjunto de
la situacion, por encima del punto de vista de los participantes, pero
esto no significa que los jugadores no tengan intereses materiales y que
no perciban el juego como algo productivo. La relaciéon entre ganan-
cias y pérdidas del juego y las emociones que genera pueden tornarse
mas complejas, a juzgar por el caso de Richard Minster, felon inglés de
clase alta del siglo xv111, citado por Wykes (1968, pp. 18-19):

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[1771



[1781]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

Una noche, durante la Epifania, padeci la pérdida de dinero
mas fuerte de toda mi maldita vida, y tuve que volver por fuerza al
mundo en que ahora me encuentro para quedar liberado median-
te mi propia condenacién. Durante aquella semana habia perdido,
recuperado y vuelto a perder y, segtin mis calculos, estaba bastan-
te equilibrado. Las joyas de mi amante, que ella estimaba, habian
desaparecido, pero en un arranque de generosidad le compré mas.
Yaci junto a ella y la habia encantado con mi alegria y su libertina-
je. Pero atn entonces la locura estaba en mi como una enfermedad
cronica y por fuerza hube de volver aquel sabado con la idea de
perder cuanto poseia. jPerder! Digo... porque en mis pensamien-
tos estaba la sensaciéon de un animal, de un fornicador que sufre
que una doncella le maneje a su antojo, a cada jugada de los dados
que me hacia perder una fortuna; un torbellino crecia dentro de
mi, aplacado cada vez por un tanto ganador...

Jugué con Mountgarde y Hilbery y les gané noventa guineas
en una hora, tomandoles pagarés pues estaban sin blanca... Mis
ganancias me aburrian, y desesperado, subi la puesta. Segui ga-
nando. Y asi fue la cosa durante toda la noche. En un instante tuve
sobre mi un crédito de quince mil guineas y seguia sin que me sa-
liera un dado perdedor en todo ese tiempo.

La habitacién estaba llena de rumores de jMaldicién!, jCon-
denacién!, y cosas parecidas. Todos nos habiamos quitado las
levitas y dejado las espadas, y la habitacion estaba cargada de vapo-
res de vino y sebo. Era un salvaje de depravacion y en medio de ella
me alzaba yo rodeado de mi fortuna, mientras algunos jugadores
me tocaban y corrian a sus propias mesas para ver cdmo se mos-
traba entonces su suerte. Yo me sentia como si marchara triunfal
contra la fortuna. Pero en mi corazon estaba desesperado porque
estaba ganando una batalla que queria perder.

Al fin, hacia el amanecer (asi creo; no tenia nocién del tiem-
po) recogi mis ganancias... pagarés, oro, joyas, pelucas y todo
cuanto los perdedores habian reunido para enjugar sus pérdidas
y les grité que escucharan mi dltima puesta. Perdi en la tirada y
apenas puedo describir la sensacion de alivio que me inundé. Era
como estar en paz con el duro mundo al que ahora debo volver.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

Cabe llamar la atencidn sobre el vinculo que en este testimonio se
percibe entre el juego y la conducta salvaje o animal, y a su vez, entre
el juego, la locura y la enfermedad. Podria decirse incluso que se tra-
ta mas bien de una cadena de categorias que comienza con el juego y
pasa por el estado animal o salvaje. Vale la pena recordar que el “salva-
je” fue definido alguna vez por los antiguos griegos como ese ser que
se halla a mitad de camino entre lo humano y lo animal, dudandose
asi de su condiciéon humana (Bartra, 1998), y que a su vez deriva por
otros caminos hacia la locura o la enfermedad. El testimonio, ademas,
transmite la atmosfera del ambiente sérdido que suele acompanar la
practica de los juegos de azar. Tal conexién obliga a plantear la ne-
cesidad de desarrollar en estudios posteriores el vinculo entre juego,
locura y enfermedad, asi como entre lo humano y lo animal.

LA NATURALEZA DEL JUEGO

Roger Caillois (1986) establece seis propiedades que definen la
naturaleza del juego: segun él, el juego es libre, puesto que el jugador
participa voluntariamente y no por obligacion; es reglamentado, por-
que consiste en un sistema de reglas; improductivo, porque, como ya
vimos, no crea cosas nuevas y solo produce desplazamiento de rique-
zas; separado de la vida real, porque se trata de una ocasion apartada
de la rutina diaria de las personas; incierto, porque nunca se conoce
de antemano su resultado (y he ahi otra cuestion por la que la teoria
economica de juegos no resulta del todo convincente), y ficticio, por-
que supone un universo artificial donde lo que ocurre supuestamente
no es serio ni trascendente. Esta ultima caracteristica debe tomarse
con reserva, especialmente si pensamos en el punto de vista de los
jugadores.

Teniendo en cuenta la actitud y las destrezas que ponen en juego
los participantes, Caillois idea una clasificacion de los juegos segtin la
cual estos son de cuatro tipos: 1) juegos de competencia, que dan ori-
gen a los deportes, en los que prima la destreza y habilidades de los
jugadores, individuales o colectivas; 2) juegos de azar, en los que el ju-
gador debe confiar su suerte a otros agentes (dados, cartas, gallos); 3)
juegos de simulacro, en los que el jugador representa un papel que no
es el que desempena en su vida “real” y en los que fingir es la regla y

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [179]



[1801]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

4) juegos de vértigo, en los que el jugador se entrega a los ascensos y
descensos desde grandes alturas, o a volteretas desenfrenadas sin que
apenas pueda tener control de si mismo.

Desde un enfoque interaccionista, el juego forma parte del tipo de
situaciones que Erving Goffman (citado en Geertz, 1987) describe como
“reuniones focalizadas™ un tipo de actividad en la que el juego se con-
vierte asi en la meta misma, centro y objetivo de la reunion; razén y fin
por los cuales se congregan las personas en determinado lugar al mis-
mo tiempo. Las reuniones focalizadas son definidas como “un conjunto
de personas entregadas a un flujo comun de actividad y relacionadas
entre si en virtud de ese flujo” (en Geertz, 1987, p. 348), reuniones que
son “algo no lo suficientemente vertebrado para ser llamado un grupo y
no lo suficientemente carente de estructura para ser llamado una mul-
titud” (Ibid.), reuniones que, en fin, se dispersan una y otra vez.

En los juegos, las relaciones entre los participantes oscilan entre la
solidaridad y la rivalidad, la integracion y la diferenciacion, la cohesion
y la division. Los jugadores se disponen a llevar a cabo su reunion, ex-
presan asi su interés por el juego y, en cierto sentido, su solidaridad. Pero
una vez se inicia el juego, se compite, se pierde o se gana, y en algunos
se empata. La solidaridad se establece a partir del interés compartido,
pero también se da desde el momento en que los jugadores aceptan las
reglas del juego, que es lo que los define como buenos jugadores. Los
participantes parten en igualdad de condiciones; no obstante, el obje-
tivo de todo juego consiste en romper esa igualdad establecida por las
reglas. Asi, mientras en el discurso las sociedades humanas se plantean
como objetivo eliminar las desigualdades entre los individuos, el jue-
go presenta un propdsito contrario: la lucha se centra en como romper
ese equilibrio que existe al inicio de la contienda. El juego no busca la
nivelacion entre los participantes mas que al comienzo, su principal in-
terés reside en crear desequilibrios a partir de una situacion de justicia
y equilibrio. Es un dispositivo social y cultural que oculta tanto como
revela las motivaciones profundas de una sociedad; las cuales, por razo-
nes de espacio, no puedo entrar a desarrollar.

Respecto a las pautas de conducta observadas en el juego, Norbert
Elias y Eric Dunning (1992, p. 26) sostienen:

[...] las actividades recreativas son una clase de actividades en

las cuales, mas que en ninguna otra, la contencién rutinaria de las

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

emociones puede hasta cierto punto relajarse publicamente y con el
beneplacito social. En ellas puede el individuo hallar la oportuni-
dad de sentir emociones placenteras de mediana fuerza sin peligro
para ély sin peligro ni compromiso constante para los otros, mien-
tras que en otras esferas de la vida, las actividades acomparadas de
afectos poderosos y profundos, o bien comprometen a la persona
mas alla del momento en que se produjo la excitaciéon de sus emo-

ciones, o bien la exponen a serios peligros y riesgos.

Esto se debe, segtin los autores, a que en las actividades no recrea-
tivas las acciones de las personas estan orientadas en funcion de otras,
lo cual obliga a conservar un mayor control de las propias emociones;
en tanto que en las actividades recreativas las acciones individuales es-
tan orientadas a la satisfaccion de los placeres personales, y existe por
ello un margen mas amplio de libertad en lo que concierne a la expre-
sién de las emociones.

Sin embargo, los juegos nunca plantean una libertad absoluta para
quienes participan en ellos. Para Roger Caillois (1986, p. 11), “todo jue-
go es un sistema de reglas. Estas definen lo que es o no es juego, decir lo
permitido y lo prohibido. A la vez, esas convenciones son arbitrarias,
imperativas e inapelables”. Segtin Caillois (1986, p. 33):

Las leyes confusas y complicadas de la vida ordinaria se sus-
tituyen, en ese espacio definido y durante ese tiempo determinado,

por reglas precisas, arbitrarias e irrecusables, que es preciso acep-

tar como tales y que presiden el desarrollo correcto de la partida.

Es asi como el juego, ademads de ser tomado en serio por las per-
sonas, presenta dos aspectos contradictorios: la aparente necesidad
de relajar el comportamiento en publico para dejar de lado las cor-
tesias y obligaciones que implica “la vida seria”, frente a la aceptacion
y el seguimiento de una serie de reglas y prohibiciones instauradas y
necesarias para que el juego no se dafe ni se interrumpa. ;Es cierto
entonces que las personas buscan liberarse de las tensiones de la vida
cotidiana por medio de los juegos? ;Qué clase de libertad seria la que
se experimenta a través del juego?

Parte de la respuesta la hallamos en la obra de Elias y Dunning
(1992, p. 106), quienes sostienen que:

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [181]



[182]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

Lo que los humanos buscan en sus actividades recreativas
miméticas no es liberarse de las tensiones sino, por el contrario,
sentir un tipo concreto de tensidn, una forma de excitacion aso-
ciada a menudo con el temor, la tristeza y otras emociones que

tratariamos de evitar en la vida diaria.

Podemos interrogarnos si el incremento del tiempo de juego de
una persona en una sociedad como la nuestra indica un aumento de su
inconformidad con respecto al papel que desempeiia en su vida publi-
ca o “real”, y, concretamente, con respecto a los patrones de conducta
que esta le impone al no hallar en ella las tensiones y emociones que
logra a través del juego.

TRES ORDENES REGLAMENTARIOS DEL JUEGO

Desde otro punto de vista, e inspirado en Las reglas del método
sociolégico (Durkheim, 1964), propongo distinguir tres 6rdenes regla-
mentarios a partir de los cuales los jugadores orientan su conducta
durante el juego. El primero se refiere al sistema de reglas propio de
cada juego, el cual establece prohibiciones y sanciones a los jugadores.
El cumplimiento de estas normas estd a cargo de una autoridad re-
conocida, que impone sanciones o detiene el juego cuando alguna de
ellas es quebrantada. Este orden normativo implica un compromiso de
los participantes con las reglas, o mas exactamente, con la autoridad.
Para Erving Goffman (1979, p. 17):

El reglamento es un mecanismo importante de organizacion,
pero solo un componente de una organizaciéon. Ademas, el regla-
mento puede regular unas relaciones en que los participantes no

comparten practicamente ninguna otra organizacion.

El segundo orden reglamentario supone un compromiso entre los
mismos jugadores y alude a las convenciones —la mayoria de las veces
implicitas— establecidas y sancionadas entre ellos mismos. Es una es-
pecie de orden moral, acufiando la expresién utilizada por Durkheim
(1964) al hablar de los grupos corporativos. Este orden moral es lo que
da cohesion al grupo y tiene que ver con las reglas tacitas, las mutuas
expectativas y las convenciones “secretas” que orientan el comporta-
miento de los jugadores. Por citar un ejemplo, en un partido de futbol

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

un jugador nunca sera sancionado por el arbitro si se excede en el
transporte individual del balon, pero si puede esperar reprobacién por
parte de sus compaiieros al ver que no juega colectivamente. El arbitro,
por el contrario, puede sancionar a un jugador por una falta cometida
y encontrarse a menudo con que sus compaifieros lo intentan defender
restando importancia a la falta o negandola. Vemos asi que la autori-
dad tiene jurisdiccién donde no la tienen los jugadores y viceversa, lo
cual constituye la diferencia entre el orden moral y el orden normati-
vo de los juegos. Este universo cerrado y reglamentado que supone el
juego deja, sin embargo, un espacio amplio para el rompimiento de las
reglas y la ejecucion de trampas, al punto que llega a existir un conjun-
to de “normas para romper las normas de comportamiento” (Harris,
1990, p. 32). Este vendria a ser el tercer orden del juego: las estrategias
empleadas por los jugadores para evadir las normas vigiladas por el ar-
bitro, e incluso por los otros jugadores, evitando ser sancionados. Estas
estrategias, lejos de funcionar en el vacio, son negociadas y puestas en
practica por los jugadores. Lo que sucede en la teoria de los reglamen-
tos dista de lo que sucede en la practica por la sencilla razén de que
los individuos adaptan su comportamiento a las obligaciones y prohi-
biciones impuestas por las reglas y la situacién. O mejor aun: en lugar
de restringir su conducta a las normas, se observa un ajuste de las nor-
mas a su conducta. De este modo, Goffman (1979, p. 16) argumenta
que “cuando unas personas mantienen relaciones reguladas con otras
pasan a emplear rutinas o practicas sociales, esto es, adaptaciones es-
tructuradas de las normas”.

En este mismo sentido, Pierre Bourdieu argumenta que la practica
se genera a partir de la combinacién de habitus, es decir, “sistemas de
disposiciones durables y traspasables, estructuras estructuradas pre-
dispuestas a funcionar como estructuras estructurantes” (Bourdieu,
1977, p- 72). Segun este autor (Ibid.),, los habitus funcionan como:

1 Traduccion propia. En el texto consultado: “Systems of durable, transposable
dispositions, structured structures predisposed to function as structuring
structures, that is, as principles of the generation and structuring of practices and
representations which can objectively ‘regulated’ and ‘regular’ without in any way
being the product of obedience to rules, objectively adapted to their goals without
presupposing a conscious aiming at ends or an express mastery of the operations
necessary to attain them”.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [183]



[184]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

[...] principios de generacién y estructuracioén de practicas y
representaciones las cuales pueden ser objetivamente ‘reguladas’y
‘regulares’ sin ser de ninguna forma el producto de la obediencia
a las reglas, objetivamente adaptadas a sus metas sin presuponer
un apuntamiento consciente (conscious aiming) hacia ellas o un
dominio expreso de las operaciones necesarias para conseguirlas.

De este modo, los jugadores actuan en consonancia con un con-
junto de disposiciones que son parte de la situacion social en la cual se
hallan y que hacen posible la estructuracion de aquella situacion so-
cial que es el juego. Las “adaptaciones estructuradas” de Goftman y
los habitus de Bourdieu permiten explicar el tipo de situaciones a las
que se refiere este tercer orden reglamentario, asi como la vinculacién
que existe entre este y los otros dos. Asi, “las estrategias de los agentes
dependen de su posicion en el campo asi como de la percepcion que
tienen del campo, esto es, de su punto de vista tomado a partir de un
punto dentro del campo” (Bourdieu, 1995, p. 66). Cuando Goffman ha-
bla de la linea se refiere, en efecto, a algo muy parecido, pues esta se
entiende como “un esquema de actos verbales y no verbales mediante
los cuales un actor expresa su visién de la situacion y su visién acer-
ca de si mismo” (Goftman, 1971, p. 12). Vemos que el juego evidencia el
cambio y la dindmica en una sociedad en la que los individuos llevan
a cabo de manera permanente negociaciones entre ellos mismos, por
un lado, y entre ellos, las normas sociales y los reglamentos, por otro.

ANOTACIONES EN TORNO A LA RINA DE GALLOS?

Tras esta larga introduccion tedrica sobre los juegos, procedo aho-
ra a un comentario general de uno de ellos: la rifia de gallos. Este es un
juego cuyos origenes en Ameérica estan vinculados con la llegada de los
espanoles hace mas de quinientos afios. No obstante, existen indicios
de que esta actividad se practicd hace mas de dos mil afios en el con-
tinente asiatico y poco después en la antigua Romas. En Colombia, el

2 Como dije antes, realicé el trabajo de campo entre los aflos 2002 y 2003 en galleras de
Manizales, Neira y Bogota.

3 Lahistoricidad de la rifia de gallos no es algo facil de rastrear. Sin embargo,
Benninghoft (2001, pp. 10-11) proporciona un ejemplo de practica gallistica en la
Bogota de comienzos del siglo XX, jtodo un ejemplo de impulso civilizador!: “Otro

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

juego goza de aceptacion en diversos barrios de las ciudades y en los
pueblos, donde cada semana se retinen los galleros para presenciar ese
“juego profundo” (Geertz, 1987) en el que dos animales se enzarzan
en una lucha que en ocasiones se vuelve sangrienta. ;Cual puede ser el
sentido de esta lucha entre animales organizada por seres humanos?
;Cual seria su funcion y qué mensaje —en términos de significado, no
de juicios de valor— es el que transmite?+.

Para empezar, cabe decir que se trata de un juego en el que el
dinero, el prestigio y la violencia —y también la sangre— son elemen-
tos esenciales. Es evidente que en este juego la violencia no es ejercida
directamente por las personas sino por los gallos, lo que supone la
aceptacion del punto de vista de Elias y Dunning (1992) que presenta
el juego como un fenémeno catartico que forma parte de un proceso
civilizador mas amplio. Asi, segun estos autores: “el desplazamiento
del placer experimentado cometiendo actos violentos al placer expe-
rimentado viendo cometer actos violentos pueden observarse como
sintomas de un empuje civilizador en muchas otras esferas de la acti-
vidad humana” (Ibid., p. 200).

Sin embargo, esta opinion no parece dilucidar del todo la cuestion
de por qué los animales son empleados para propositos civilizatorioss.

juego que involucraba ya no a los linajudos gallos de pelea sino a los vulgares

de gallinero era —paraddjicamente— el llamado rey de gallos, cuyas diferentes
variantes fueron practicadas con gran entusiasmo en toda Bogota. El juego consistia
en enterrar vivo a un gallo, dejando que su cabeza sobresaliera unos centimetros

del suelo. Mientras que uno o varios sujetos, vendados parcial o totalmente y
montados a caballo o a pie, machete en mano trataban de decapitar al animal, otros
procuraban defenderlo de los mandobles que los atacantes soltaban a diestra y
siniestra. Con alguna frecuencia los atacantes no lograban asestar el golpe definitivo
al gallo; pero al errar si lograban herir al defensor: entonces la trifulca no se hacia
esperar y la rifia de humanos pasaba a ser el plato principal de la fiesta. Una de las
variantes del juego consistia en suspender por las patas al gallo de un poste o de un
arbol. Los participantes, a pie o a caballo, debian pasar a toda velocidad y tratar de
arrancarle al animal la cabeza. Aqui el gallo también tenia su abogado de oficio:
cuando alguien conseguia asirlo, este jalaba al otro extremo de la cuerda hasta que su
cuerpo quedaba liberado, aunque no siempre con la cabeza en su sitio. Finalmente,
en algunas fiestas se soltaba al animal en campo abierto para que los participantes
atropelladamente lo capturaran, generalmente a pedradas”.

4 Elgallo de oro (1982), de Juan Rulfo, es una obra que describe muy bien el ambiente
de las galleras y los personajes que forman parte de este mundo.

5 A este respecto, el lector puede recordar las discusiones recientes con respecto a la
prohibicion de las corridas de toros en la ciudad de Bogota.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [185]



[186]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

Mientras se halla una respuesta mejor que la que puede dar quien es-
cribe estas lineas, cabe resaltar que en la observacion de actividades
como la rifia de gallos es inevitable pensar en oposiciones muy co-
nocidas en la antropologia como civilizado/salvaje, humano/animal,
cultura-naturaleza, en las que las personas representan simbdlicamen-
te la primera parte (civilizado, humano, cultura) y los gallos la segunda
(salvaje, animal, naturaleza). Las consideraciones de Lévi-Strauss (ci-
tadas en Paramo Bonilla, 2009) permiten sostener que la rifia de gallos
cumple la funcién de buena parte de los rituales, la cual es servir de
mediadores para resolver contradicciones. ;Qué clase de mediacion
ofrece la rifa de gallos? ;De qué manera interpretarla?

Entre las interpretaciones mas aceptadas entre los propios ga-
lleros sobre su actividad existe una segun la cual el gallo es la viva
representacion (en el reino animal) de las caracteristicas masculinas,
siendo la rifia un juego en el que existe la posibilidad de verlas realiza-
das. Tal apreciacion, recogida en el ejercicio de observacion, coincide
con otra anotada hace mas de sesenta afios por Mead y Bateson (1942)
en la isla de Bali, la cual fue retomada mas adelante por Geertz (1987)
en la misma isla®. Para estos antropélogos, el gallo es visto por los ba-
lineses como una extension del cuerpo varonil, y concretamente, del
o6rgano reproductivo del hombre, con lo cual encontramos, cuando
menos, tres aspectos llamativos: el primero consiste en la recurrente
asociacion que se da entre los rituales que involucran participacion de
animales con ritos de fertilidad y propiciacién de buenas cosechas; en
este caso, la fertilidad parece estar asociada a lo masculino, a diferencia
de lo que ocurria en la mayoria de las sociedades antiguas, segun testi-
monian los datos histdricos, en las que la fertilidad solia asociarse con
la mujer y las actividades femeninas’. El segundo aspecto es la evidente
identificacién de los animales con los humanos, la cual remite a otra
conexion que existe en las rifias de gallos entre el concepto de lo mas-
culino y la animalidad: hombre y naturaleza parecen estar vinculados

6 A esterespecto es interesante remitirse al estudio de antropologia visual adelantado
por David Gémez Manrique (2009) sobre las galleras.

7 Sin embargo, para el caso de las rifias de gallos, no cuento con informacién que
me permita sustentar que entre los galleros balineses y colombianos exista una
asociacion directa entre la rifia de gallos y la fertilidad masculina, solo puedo sugerir
esta via de analisis.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

esta vez no como oposicion sino por medio de una continuidad que
extiende un puente entre lo natural y lo cultural. No se trata aqui de
una ruptura que se da entre un estado de naturaleza y uno de cultura
(estilo tabu del incesto), sino de la continuacion y expresion del estado
de naturaleza bajo la forma humana. El gallo es visto como mensajero
y depositario de la virilidad, la cual es entendida —tanto en este con-
texto como en otros— como lo indémito, lo no domesticado®. El gallo
es simbolo de masculinidad, lo cual explica que en esta actividad pre-
dominen los hombres (sobre este aspecto y sobre la participacion de las
mujeres volveré mas adelante).

Otro aspecto sefialado con recurrencia por los galleros es aquel
que resalta el hecho de que un gallo debe “mostrar su raza, su casta y su
linaje™, lo cual apunta hacia la naturalizacién de unas caracteristicas
sociales y el establecimiento de relaciones de jerarquia en una comuni-
dad humana, asi como al hecho de que los galleros se agrupan en torno
a lo que ellos llaman comunidad gallistica, en un sentido genealdgico
(padres, tios y abuelos que también han sido galleros), en la que exis-
ten ademads vinculos de amistad, de compadrazgo y de padrinazgo y,
por supuesto, de sangre y parentesco. Cabe destacar aqui el papel de la
sangre (véase en Paramo Bonilla, 2009, pp. 254-255, la descripcion de
la Yawar Fiesta en los Andes), que se convierte en elemento vinculante
de los individuos que pertenecen a la comunidad gallistica, al tiempo

8 Entre los galleros encontré un elemento muy recurrente en la explicacién coloquial
sobre las relaciones de parejas heterosexuales, en las cuales se le asigna a la mujer el
papel de “aplacar” al marido. La mujer es quien lo amansa y lo “domestica”, siendo
asi que la mujer parece estar vinculada a la categoria de lo cultural y lo civilizado
al ser ella la encargada de civilizar al salvaje (es decir, al hombre). Por otra parte,
la doma de animales es practicada con fines de amansamiento, puede involucrar
una sola criatura (la doma de un tigre o de un ledn) y no conduce necesariamente
al establecimiento de una relacion de dependencia entre seres humanos y animales,
mientras que la domesticacién involucra amansamiento de poblaciones enteras de
una misma especie y, sobre todo, el establecimiento de una relacion de dependencia
y provecho mutuo —aunque a veces proporcionalmente desigual— entre animales
y seres humanos. Ambas implican en todo caso el establecimiento de una relacién
entre humanos y animales. Queda a juicio del lector establecer si en el caso que aqui
se presenta —asi como en su caso particular— se presenta lo uno o lo otro.

9 Los términos raza, casta y linaje son sinénimos en el contexto gallistico. Esto,
ademads, puede sugerir una asociacién histdrica profunda con las castas del
hinduismo y con ideas de superioridad racial o clanil entre los grupos humanos.
Obviamente, esto estaria ligado a procesos de distincion y jerarquizacion social entre
los individuos.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [187]



[188]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

que, cuando es derramada, establece una identificaciéon profunda con
el gallo y con el combate. La sangre, por supuesto, esta ligada con otro
concepto importante en las riflas —aunque no todas las veces explici-
tamente seflalado—, asi como en la religion cristiana y en general en
los rituales: el del sacrificio. El sacrificio exige sangre, y esta reafirma la
presencia de algo abstracto pero materializable —como lo puede ser el
conjunto de caracteristicas que definen la masculinidad, y, de soslayo,
la fertilidad—, o de un vinculo muy estrecho con otro “algo” miste-
rioso e invisible, pero frecuentemente manifiesto y determinante en
la experiencia humana, como bien pueden ser fendmenos naturales,
espirituales o sociales. Por ultimo, los galleros apelan a la explicacién
de que la aficién por los gallos es cosa de “tradicion, un oficio que se
transmite de una generacion a otra™.

La rifia de gallos es una actividad que permite constatar que los
animales no siempre son buenos para comer —aunque hay quienes
dicen que lo gallos son cocinados cuando mueren tras una pelea y lue-
go servidos en la comida— sino para pensar (Lévi-Strauss, citado en
Paramo Bonilla, 2009). Agregaria que, para efectos de lo que aqui se
trata, los gallos no solo sirven para comer o para pensar, sino tam-
bién —y sobre todo— para sentir (Geertz, 1987; Mullin, 1999; Paramo
Bonilla, 2009). Es innegable, ademas, la funcién dramitica y teatral
que suponen este tipo de actividades comentadas por Beeman (1993),
las cuales ponen de presente una vez mas una de las necesidades mas
sentidas y comprobadas del ser humano contemporaneo: la de per-
formar o poner en accion y representar emociones, sentimientos y, en
general, aquellos aspectos de la condicion humana que dificilmente
encuentran desahogo bajo otras mascaras o formas.

Desde otro punto de vista, la relacion entre gallos y personas pue-
de explicarse en virtud del intercambio simbdlico que se establece
entre ambos, en el cual el gallo tiene la posibilidad de otorgarle pres-
tigio y honor a su duefio y a su criador, mientras que estos le ofrecen a
cambio todo el cuidado que necesita para afrontar la pelea”. No cabe

10 Las expresiones que aparecen entre comillas son expresiones captadas en el
transcurso de diferentes conversaciones sostenidas con galleros.

11 Tales tipos de intercambios han sido documentados en rituales como el del donga,
practicado por los suri de Etiopia, quienes se enzarzan en duras batallas dotados de
varas de mas de dos metros de largo por medio de las cuales se escoge al guerrero

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

duda de que las rifias de gallos se presentan como un espacio en don-
de se llevan a cabo intercambios de diferentes tipos: de capital social,
econémico y cultural.

EN UNA GALLERA

En la ciudad de Bogota, al igual que en muchos pueblos de
Colombia, las galleras abren sus puertas al anochecer todos los dias,
aunque los dias mas concurridos suelen ser los miércoles, los viernes
y los sabados. Los carteles colgados en las fachadas anuncian con an-
ticipacion las veladas que tendran lugar. No obstante, son pocos los
asistentes que guardan la expectativa de que las rifas inicien a la hora
indicada. Los grandes eventos se hacen esperar.

De diversa procedencia, los asistentes acostumbran reunirse en
las afueras de la gallera, mientras esperan la llegada de parientes, ami-
gos y conocidos, la mayoria de los cuales hacen su arribo caminando,
mientras otros lo hacen en modestos vehiculos. Llaman la atencion,
sin embargo, aquellos que llegan en camionetas de vidrios oscuros
y que descienden de ellas acompafados o rodeados de varios hom-
bres. Tal escena pareciera poner de manifiesto una diferencia social
entre los duefios de los gallos y de las cuerdas (es decir, los galleros) y
los ayudantes (esto es, los cuidadores o entrenadores), acompanantes
y demas asistentes que encuentran en las rinas de gallos una buena
distraccion, cuando no una forma de vida. Si nos fijamos en la indu-
mentaria, no podriamos decir que se expresa una clara diferencia: la
mayoria viste pantalones oscuros, zapatos mocasines y chaquetas de
cuero, mientras los mas llamativos —que no necesariamente coinci-
den con los sujetos de las camionetas— lucen el poncho, el sombrero,
el carriel y el odre para las bebidas; acaso se trate de una manifesta-
cién del campo en la ciudad.

del ganado. Antes de afrontar la pelea, los combatientes han bebido la sangre del
animal, la cual les dard la fuerza necesaria para afrontar el combate. Este ritual
presenta una variacion con respecto a la rifia de gallos, pues es de notarse que entre
los suri los hombres hacen las veces de gallos, mientras el ganado se convierte en
simple espectador. Pero el punto que busco resaltar es el de la logica sobre la cual se
da ese intercambio ritual o simbdlico entre hombres y animales (Paramo Bonilla,
2009; Sudrez Guava, 2009; Mullin, 1999): el hombre obtiene la sangre revitalizante
del ganado (otra vez la sangre) y a cambio le ofrece cuidado y proteccion, no sin antes
someterse a una dura prueba de combate.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [189]



[190]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

Aunque es una actividad predominantemente masculina, las mu-
jeres no estan ausentes. Y las que toman parte de esta reunion suelen
hacer notar su presencia. Las hay que juegan y apuestan, como también
las que “ponen la plata” para el sostenimiento de una cuerda. También
estan las que participan en condicion de amarradoras, al igual que las
asistentes de los amarradores, figuras que son estimadas por la buena
suerte y la energia que le transmiten al gallo.

En las galleras que frecuenté, la taquilla siempre estuvo atendi-
da por una mujer, lo mismo que la cocina y “el servicio al cliente”. Las
actividades masculinas suelen desarrollarse en cercanias del ruedo o
redondel. El esquema segtin el cual el centro es masculino y la perife-
ria es femenina podria aplicarse al estudio de las galleras, advirtiendo
que existen areas intermedias (donde se hace el careo™ y el alistamien-
to de los gallos) en las que hombres y mujeres interactian. Tanto en la
teoria como en la practica, ningun sitio dentro de la gallera estd veda-
do al otro género. La taquillera es por lo regular la esposa del duefio
del establecimiento o una persona muy allegada a este. En la calle y en
las galleras se oye decir que “la mujer es la que administra, mientras el
hombre es quien despilfarra”, lo cual ayuda a la fijacién de los estereo-
tipos que distinguen hombres de mujeres, lo masculino de lo femenino
(léase nota 7). Aunque el precio de la boleta se halle escrito en la entra-
da, en realidad es negociable; si se es amigo del duefio, o tan siquiera
conocido, es posible entrar sin pagar; si se es mujer, tampoco se paga
(lo cual es asumido por los galleros como una sefial de cortesia y defe-
rencia del hombre hacia la mujer); pero si se es un curioso cualquiera
(por decir algo, un antropdlogo en busca de informacién), se debe pa-
gar el valor completo de la tarifa. De todos modos, dado este ultimo
caso, es posible negociar el “dos por uno”, si se logra convencer a la
mujer de que no se cuenta con el dinero suficiente. Sorteada esta pri-
mera barrera, viene la requisa del portero —hombre o mujer—, quien,
una vez realiza su tarea, abre la puerta al visitante.

Una vez adentro, se es libre de escoger donde sentarse; el consu-
mo es obligatorio —licor, cuando menos una cerveza, o comida—. La

12 El‘careo’ consiste en poner los gallos frente a frente para compararlos en peso y
tamafio. También se hace con el fin de que se reconozcan y se den sus primeros
picotazos.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

musica suena a alto volumen (por lo general, ranchera), y no es raro
que haya hombres que canten a voz en cuello, alentados por uno que
otro aplauso y por los coros de sus acompafantes.

EL DESAFIO Y LA EXPRESION DE LAS DIFERENCIAS
SOCIALES EN LA COMUNIDAD GALLISTICA

Hay noches especiales en las que se programan los “desafios”.
Estos premian “la pelea mds rapida”, “el gallo mds fino” y “la mejor
cuerda”. “La pelea mas rapida” es aquella en la que el gallo ganador
derrota en el menor tiempo a su contrincante. “El gallo mds fino” se es-
coge en virtud de “su raza” y de la forma en que la representa, aunque
no necesariamente sea un gallo ganador: un gallo de raza es “el mas
combativo, el que no rehuye la pelea, el que pese a ir perdiendo, nunca
se echa para atras”, al decir de un preparador; es aquel que, en conside-
racion de los jueces y de otros expertos, exhibe las cualidades que mas
se estiman en un gallo de pelea. Y “la mejor cuerda” es aquella que ob-
tiene la mayor cantidad de gallos ganadores en una noche de desafio.

La expresion de las diferencias en una comunidad gallistica no
solo se da en torno al género de las personas, sino con base en la ocu-
pacion de cada quien, tal como se comentaba mas atrés. El gallero es
el duefo de los gallos, el que los compra y el que pone el dinero para
su sostenimiento. Es una suerte de empresario que invierte parte de su
capital en el negocio de los gallos. Hay ocasiones en las que el gallero es
el mismo criador o preparador (al que también se le llama cuidador),
pero existen muchos casos en los que el criador prepara los gallos y re-
cibe del gallero un dinero para el sostenimiento de los animales y para
el suyo propio (algo asi como un salario con subsidios y posibilidad de
bonificacion). Es normal, ademas, que la aspiraciéon de un preparador
que se encuentre en esta tltima situacion sea la de crear su propia cuer-
da algtn dia, y pasar de ser entrenador a ser empresario gallero.

La ‘cuerda’ es el mismo criadero, la casa o empresa donde se entre-
na alos gallos, los cuales, por cierto, afrontan su primera pelea después
del séptimo mes de vida. Las cuerdas suelen funcionar en los patios de
las casas o en zonas verdes, como parques pequefios en donde se les
pueda adiestrar. Dependiendo de la capacidad econémica del galle-
ro, una cuerda alberga un nimero mayor o menor de gallos, al tiempo
que puede contar con uno o varios entrenadores. Se estima que la vida

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [191]



[192]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

combativa de un gallo dura entre tres y cuatro afos, y se aconseja ha-
cerlos pelear una sola vez al mes con el animo de que logren una buena
recuperacion después de la rifia, sobre todo si esta ha sido muy pareja.

Los desatios, ademas, son espectaculos aprovechados por los ga-
lleros para exhibir sus mejores ejemplares y competir con otros de su
misma condicion. Esto supone la posibilidad de negociar a buen pre-
cio un gallo fino o ganador con cualquiera de los representantes de las
otras cuerdas. La gallera se convierte asi en un mercado donde se rea-
lizan transacciones comerciales. Es de anotar que el precio de un gallo
oscila entre los 50 mil y los 2 millones de pesos, lo que depende de su
razay de su historial de combates.

Al parecer, las diferencias sociales y econdmicas se traducen en
los patrones de ubicacién dentro de la gallera. Constanza Gonzalez
(1999, p. 37) observd, en su estudio sobre el fenémeno, que:

Las dos primeras filas estdn reservadas para las personas de
mayor prestigio como los galleros y los grandes apostadores, per-
sonas que han ganado su prestigio por su tradicion en los gallos,
por su honorabilidad y su limpieza en el juego [...]. En el resto de las
filas se sientan los aficionados y apostadores novatos u ocasionales,
donde se ven apuestas de pequefia cuantia; son personas con poca
tradicion en el juego, o que van pocas veces [...].

No obstante, debe tenerse en cuenta que las gradas son mas bien
reducidas, de forma que entre las dos primeras gradas y las dos ulti-
mas suele haber tan solo dos o tres pasos, dependiendo del tamario de
la gallera. Esto no significa, desde luego, que esas barreras sean me-
nos reales. Por otra parte, los precios de las boletas varian segun el
sitio escogido. En tiempos de “desafio” el precio de las entradas puede
alcanzar los 50 mil pesos si se ubica en primera fila, mientras que la ul-
tima tendrd un precio de 7 mil. Esto da a entender que el prestigio va
asociado con el dinero, y que este ultimo si importa, al menos en cier-
tas circunstancias. Por otra parte, los duefios de los gallos, asi como
sus entrenadores, no deben preocuparse de estos precios, pues el gallo
es su boleto de entrada. Existe una clase de hombres vulgarmente co-
nocidos en las galleras como “la perramenta™ se trata de apostadores
“ordinarios” que visitan con frecuencia las cuerdas y las mismas galle-
ras en busca de informacion sobre los gallos. A esta “perramenta” se le

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

considera a veces arribista, pero es un arribismo que no consiste en pa-
recerse a los de arriba, sino en convertirse en sus favoritos. Los galleros
de “tradicién” recomiendan no confiarse de la “perramenta”, dando a
entender que de ellos se puede esperar cualquier cosa que no sea buena
(una trampa o una traiciéon). Quienes son tildados de pertenecer a la
“perramenta” no se reconocen como tales. No defienden intereses co-
lectivos, sino individuales, ni defienden su prestigio, sino su dinero. En
términos sociologicos, la “perramenta” es como esa clase definida des-
de afuera (en si), y no desde adentro (para si). Subjetivamente, no son
muchos los que se sienten parte de ella.

GALLOS Y ELITES, CU ESTION POR RESOLVER

Algunos estudios afirman que la aficién por los gallos fue antigua-
mente caracteristica de las élites urbanas (Benninghoff, 2001; Sarabia,
1972). Dificil seria describir la historia de esta actividad en Colombia
disponiendo de tan escaso material, pero convendria preguntarse qué
clase de elites son las que periédicamente se dan cita en las galleras. ;Se
trata, acaso, de una elite politica y econdmica con fuertes vinculos con
los pueblos y las zonas rurales? Los galleros suelen citar los nombres
de “doctores, congresistas y hasta el de un expresidente de la republi-
ca®” para demostrar que a la gente de clase alta también le gusta los
gallos, “porque la idea de que el gusto por los gallos es propia del pue-
blo y de gente ignorante del campo es errdnea”. También se dice que
muchos de ellos han pasado por la universidad, “pero en algiin mo-
mento descubrieron su pasion por la cria de gallos, al tiempo que se
dieron cuenta que era mas rentable ganar dinero con el juego que con
sus profesiones de médico o abogado”. La historia personal de algu-
nos galleros ilustra la forma en que el juego se convierte en oficio y en
forma de vida. Afirmaciones como estas abren preguntas en torno a la
relacién que sostiene la comunidad gallistica con la politica y la per-
cepcion que tienen de si mismos y de su actividad. Forma parte del
cuento que “se echan a si mismos”, para emplear la expresion de Geertz
(1987). Como quiera que sea, lo cierto es que tanto galleros como en-
trenadores hacen periplos por los pueblos y ciudades donde existe esta

13 Serefiere a Alfonso Lopez Michelsen, presidente de Colombia entre 1974 y 1978, a
quien apodaban “El gallo”.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [193]



[194]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

costumbre, manteniendo un activo vinculo entre el mundo urbano y el
mundo rural. En todo caso, la rifa de gallos es un fendmeno que invi-
ta a pensar una vez mas la compleja red de relaciones que une al campo
con la ciudad.

Fases de interaccion

La interaccion y las relaciones sociales en las galleras se articulan
en torno a dos elementos principales: los gallos y el dinero. Tales son
los intermediarios de toda la accién social que alli transcurre. El inte-
rés de las personas por los gallos se manifiesta de maneras diferentes
seguiin el momento por el que se atraviese.

Para estudiar las pautas de conducta en un gallera se puede optar
por dividir el conjunto de la “ocasion social” en momentos cortos o “fa-
ses de interaccion”. Estos momentos pueden describirse en los siguientes
términos: 1) fase previa, o de alistamiento para la accidn; 2) fase de ac-
cion o de pelea y 3) fase siguiente a la accion, o posterior a la pelea.

A su vez, estos momentos se corresponden con un lugar dentro
de la gallera. La fase previa o de alistamiento sucede en lo que aqui se
ha llamado zonas intermedias, sitios vecinos a la taquilla, la cocina y,
en fin, a la zona social ocupada por las mesas y las sillas utilizadas por
los clientes. La fase de accidn o de pelea se da en el redondel, mientras
que la fase posterior a la accién se da tanto alrededor del ruedo como
en la zona social.

Este sencillo esquema da una idea de cdmo transcurre el tiempo
en una gallera: las veladas empiezan en la noche y concluyen al ama-
necer. Y a lo largo de esas horas nocturnas, las rifias suceden una tras
otra, con un intervalo de varios minutos entre cada una. Podria decir-
se que el tiempo es ciclico y que estd marcado por la periodicidad y la
repeticion de los eventos que en ella ocurren. La estructura recuerda
la del modelo clasico de narracién, con un comienzo (fase de alista-
miento), un nudo (la rifia, de duracién maxima de 12 minutos) y un
desenlace (la fase posterior). Dentro de estos tres momentos, que a ve-
ces se yuxtaponen, se dan otros hechos que complementan la accién
social en la gallera. Uno de ellos es el careo, que ya mencionamos, en
el que los gallos estan sujetos por sus respectivos criadores, quienes, de
acuerdo con las condiciones de cada animal, deciden si los enfrentan.
El objetivo del careo es establecer la igualdad de condiciones de los

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

gallos para tratar de asegurar una buena pelea —lo cual, claro estd, no
siempre se da—. Si se pacta la pelea, se acuerda entonces la suma de la
apuesta central, es decir, la apuesta entre galleros, que nunca es inferior
a los 500 mil pesos. En el careo, apostadores, cuidadores y eventua-
les apostadores fijan su atencion en las caracteristicas de los animales.
Para azuzar los gallos, los cuidadores emiten chasquidos y sonidos
como “ush, ush”, “ucha, ucha”, o “fsh, fsh”.

Lo que sigue después del careo es el amarre o empioje, un momen-
to silencioso que exige destreza y concentracion por parte de quien lo
realiza (y que bien puede ser hombre o mujer). Esta fase rara vez dura
menos de media hora y se caracteriza por el cuidado que pone el ama-
rrador o la amarradora. En este momento, los amarradores se ocupan
del alistamiento del gallo. Son quienes fijan las espuelas y dan los re-
toques necesarios al gallo. El alistamiento del gallo incluye el corte de
algunas plumas y de sus espuelas naturales con una tenaza o una lima.
A lo que queda de esta espuela natural se le coloca un adminiculo co-
nocido como “patapioja”, hecho de metal y fijado con cera derretida
a la espuela del animal. La patapioja sirve para fijar la pioja o espuela
de carey, la cual es asegurada a su vez con esparadrapo. El amarrador,
como ya dijimos, debe tener “buena mano”. Es el momento en el que se
le habla al gallo, se le acarician las plumas, se le consiente, etc.**

El tercer momento es el de la rifia, en el cual los gallos son libra-
dos a su suerte, a su propia fuerza y destreza. Es el momento de mayor
tension dentro del juego. Una tension que puede ser duradera y soste-
nida, como variable y esporadica, con desenlaces a veces inesperados.

El cuarto es el del cruce de apuestas, que ocurre antes y durante
la rifa. El quinto es el pago de las apuestas, que sucede una vez termi-
nada la rifa.

14 Nétese como este oficio estd asociado con algin tipo de magia y, concretamente,
de brujerfa. En su interesante investigacién sobre Armero, Sudrez Guava (2009,
p- 395) sefiala: “Los trabajos de brujeria son rituales simples que ponen en contacto
el yelo, la vida de la victima y un conjuro en un ‘atado’ o ‘amarre’. Estas tres esencias
juntas se disponen de tal forma que imitan un funeral o una tumba”. En las rifias de
gallos, el amarrador o amarradora son escogidos en virtud de su “buena suerte y de
la energia que le transmita al gallo”. La accién del amarre puede entenderse como
un intercambio por medio del cual el amarrador o la amarrodora transfiere al gallo
su “don oculto”, el cual se espera que influya en el resultado de la pelea, aunque no
siempre se manifieste de manera visible.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [195]



[196]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

La rifa es el momento de mayor tension de la interaccion (o al
menos asi se espera que sea), y en ella jugadores y galleros incitan a los
animales por medio de gestos corporales y de gritos como: “{Echele,
gallo!”, “iéntrele, gallo!”, “ipiquelo, gallo!”, e incluso con insultos que re-
cuerdan su progenitora y la manera en que lo parid. El lenguaje corporal
pasa por movimientos bruscos de las manos, algunas veces imitando el
movimiento de los animales en la arena, lo que coincide con lo regis-
trado por Mead y Bateson (1942, p. 141) en su estudio sobre este mismo
fendmeno en la isla de Bali hacia los afios cuarenta del siglo xx*.

Es de anotar que los dos primeros momentos hacen parte de la
fase de alistamiento; los dos siguientes de esa fase intermedia de accién
o “focalizada”, “en la que un conjunto de personas se entregan a un flu-
jo comun de actividad y se relacionan entre si en virtud de ese flujo”
(Goffman, citado en Geertz, 1987, p. 348), y el tltimo de la fase poste-
rior a la accion o “desfocalizada”, en el que la atencion de los jugadores
se relaja y se fija en otras cosas.

Los cuidados de los que es objeto el animal recuerdan las palabras
de Radcliffe-Brown (1974) con respecto a la “actitud ritual” observada
en quienes lo cuidan. Sin embargo, no deja de ser extrafo que la muer-
te de un gallo no sea llorada ni sentida con dolor particular por quienes
debieran ser sus dolientes; muerto el gallo, este va a dar con sus plumas
a alguin rincdn, y hay quienes dicen que lo preparan en sancocho para
consumo de los clientes. ;Como explicar esta actitud? Tal vez en la me-
dida en que asumamos que dentro del cddigo de masculinidad que se
maneja entre los galleros no estan las lagrimas ni las demostraciones de
dolor por la muerte de un gallo, el cual, no lo olvidemos, aunque pueda
ser objeto de “actitud ritual”, también es un medio de obtener prestigio
y ganancias. De esta manera queda al descubierto una dimensiéon poco
comentada por los galleros, en la cual el gallo es tratado como el em-
pleado aquel que, una vez muere o pasa a hacer uso de buen retiro, ha de
ser remplazado en esa fabrica de produccion de gallos que es la cuerda.

APUESTAS SENCILLAS Y APUESTAS CON GABELA
“Cuando no se apuesta, uno no siente ninguna emocion”, declard
una mujer en la gallera. Pero la rifia de gallos es un juego que involucra

15 Véase la nota 7, el estudio fotografico de Gémez Manrique (2009).

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

las emociones de los participantes, a veces sin que haya apuesta de por
medio. Los jugadores que contribuyen con la apuesta central reciben el
doble de lo que pusieron menos dos mil pesos (que van a parar a manos
de los jueces en reconocimiento de su trabajo) en caso de salir triunfado-
res. En las apuestas el preparador obtiene el 20% de lo ganado. La suma
asciende seguin el numero de gallos ganadores que logre en una velada.
El negocio del criador consiste en retener un 70% u 80% de lo ganado en
la apuesta, mientras que, por otra parte, puede incrementar sus ganan-
cias si sus gallos son entrenados en diferentes cuerdas y no rivalizan entre
si. Esta estrategia buscaria compensar posibles pérdidas y, aunque no es
muy comun, también demuestra que la fidelidad a una cuerda no ha de
ser necesariamente la principal de las caracteristicas de los criadores.

La apuesta es un medio directo para participar en la interaccién
social en la gallera. Esta interaccion se desarrolla por fuera de la accion
principal, que es la rifia, y se produce antes y después del combate. En
otras palabras, la rifia es el paréntesis que interrumpe la interaccion
entre los apostadores, puesto que, mientras dura, en ella se fija toda la
atencion de los asistentes. Una vez concluida, los hombres vuelven a in-
teractuar para cobrar sus apuestas. El esquema se puede representar de
la siguiente forma: interaccion social entre humanos-interaccion con
los gallos-interaccion social entre humanos.

La apuesta consta de un momento de fijacion, en el cual se realiza
la negociacion (es decir, se establece con quién se apuesta y el monto de
lo apostado); otro momento de expectativa, en el cual la atencion se fija
en el desarrollo de la rifia en espera de un desenlace, y un momento de
revelacion, en el que se sabe el resultado y se procede a pagar la apues-
ta. Estos momentos presentan asimismo tipos concretos de interaccion
social que se evidencian en la clase de relacion sostenida por los par-
ticipantes en cada uno de esos momentos. Durante el momento de
fijacion, los jugadores dialogan para llegar a un acuerdo. Por ejemplo:

Jugador A: Doy veinte mil (esta pregunta puede ser lanzada al
aire, en espera de que alguien la escuche y dé al-
guna respuesta).

Jugador B: Los doy. ;Cual le gusta?

Jugador A: El colorado. ;A usted?

Jugador B: Me gusta el canelo. Va.

Jugador A: Va.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [197]



[198]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

Desde luego, para que pueda darse la apuesta, deben preferir ga-
llos distintos. La negociacion, como es obvio, se basa en la palabra.
Este es el tipo de acuerdo sencillo al que pueden llegar los apostadores.
Es normal que los jugadores hagan varios ofrecimientos. Hay quienes,
por ejemplo, no apuestan al gallo ganador, sino al gallo que se levante
después de una embestida del rival, aunque no gane la pelea. Hay otro
tipo de apuestas llamadas apuestas con gabela, lo que quiere decir que
existe una diferencia entre lo que el apostador esta dispuesto a dar y lo
que esta dispuesto a recibir. Por ejemplo:

Jugador a: Doy 20 a 15.

Jugador B: Pago. ;Cudl va?

Jugador a: El blanco.

Jugador B: Canaguay (un tipo de gallo).
Jugador a: ;Va?

Jugador B: Va.

La razon de ser de la gabela es que con ella el oferente pretende
compensar al receptor la desventaja que para este ltimo supone la es-
cogencia del gallo mas débil*.

Si un apostador incumple su palabra, incurre en una falta muy
grave que solo ha de resolver con aquel con quien aposto. En el codi-
go de los galleros no existe la figura de un tercero que haga las veces
de “palabrero”, como ocurre entre los wayuu de la Guajira colombia-
na. Los problemas se resuelven de hombre a hombre, lo que equivale a
decir que se resuelven entre dos. Esto no significa, sin embargo, que el
publico no tome una posicién con respecto a lo observado, pero de ahi
aintervenir hay un trecho... un trecho que se cruza, segtn los galleros,
cuando aparece el primer sintoma de violencia que amenace el normal
desarrollo de la reunion.

16 Escribe Erving Goffman (19704, p. 136): “El que da o fija los chances, y juega una
gruesa suma en la esperanza de ganar una pequefia, queda compensado exactamente
por la pequeiiez de su posibilidad de perder frente al individuo que acepta los
chances”.

Los dos jugadores coinciden en que uno de los gallos tiene menos oportunidad de
ganar. En ocasiones, el desacuerdo entre los apostadores no reside en la escogencia
del menos débil, sino en el monto de la gabela con que se ha de compensar esa
desventaja.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

UN HOMBRE SALTO EN LA ARENA

Ya para concluir con estos apuntes y con este articulo, relaciono
una ocasion en la que presencié que un hombre no contuvo sus emocio-
nes y saltd en la arena. Este hombre habia lanzado numerosas apuestas
sin que muchos le siguieran la idea. Para los galleros no es de confiar en
la palabra de una persona que hace esas cosas, aparte de estar en apa-
rente estado de embriaguez. Se especulaba que posiblemente no tenia
dinero con qué pagar si resultaba perdedor. El hombre ofreci6 veinte
mil por un lado, cincuenta mil por el otro, diez mil aqui, veinticinco
alla... los jugadores lo miraron con reserva, y solo unos pocos acep-
taron sus ofrecimientos. “Cruzar apuestas con desconocidos no es
recomendable”, dijo en aquella ocasién uno de los asistentes, “y menos
si esta ebrio”. En cambio, jugar con amigos, o con gente conocida es “ir
a la fija, pues ya se sabe que van a pagar”. El problema con este hombre
no era solamente saber si contaba con el dinero para pagar sus apues-
tas. También estaba el hecho de haber irrumpido en un espacio que no
le correspondia (el redondel donde pelean los gallos) y haber roto el or-
den social que rige las peleas. Se trataba de un intruso que impedia el
seguimiento normal de la rifia, entre otras cosas porque en uno de sus
movimientos hubiese podido lastimar a los gallos. Los jueces intervi-
nieron, no para vérselas con el hombre, sino para vérselas con los gallos,
a los cuales buscaron para protegerlos. El hombre, quien al parecer se
percatd rapidamente de la torpeza cometida, abandoné el ruedo en me-
dio de abucheos y chiflidos. Se instald en la primera fila en espera de
que el combate concluyera. Para jibilo de muchos, el hombre perdio.
Desde las gradas se oy gritar: “jQué! ;Mucha emocién? {Eso es para
que se siga emocionando! {Tome para que se le baje!”. En beneficio del
hombre, hay que decir que pago sus apuestas sin esperar que le cobra-
ran. En esta situacion notamos un aspecto contradictorio de las rifias
de gallos y de muchos juegos: son espacios y momentos de exaltacion de
las emociones en los que, no obstante, hay que saber contenerse.

Un aspecto llamativo es el hecho de no presentar disculpas por
incumplir el pago de una apuesta. No pagar una apuesta es una for-
ma habitual de trampa entre los galleros. El tramposo actta de forma
tal que parezca convencido de su verdad. “Yo dije que daba tanto...”,
“No, yo dije que la apuesta era por tal gallo, no por el otro”, “Eso fue
que usted no me entendié” son algunas de las frases mas utilizadas

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [199]



[200]

DAVID E. ARIAS MARIN - La puesta en juego de la interaccion social: notas teéricas...

por los apostadores evasores, pero rara vez —por no decir nunca— se
oye a alguien decir: “Si, sefior, usted tiene razén. Lo que pasa es que no
tengo con qué pagar”. Tal pareciera que en el codigo masculino de los
galleros —y de la vida en general— no esta bien visto disculparse y re-
conocer que otro tenga la razon, asi que es preferible mantenerse en su
palabra, aunque esta sea equivocada. Importa mas la firmeza y el ca-
racter demostrado en una situacion embarazosa que retractarse.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Bartra, R. (1998). El salvaje en el espejo. México: UNAM.

Bateson, G. ([1972] 1998). Pasos hacia una ecologia de la mente (R. Alcalde,
trad.). Buenos Aires: Lohlé.

Beeman, W. (1993). The Anthropology of Theater and Spectacle. Annual Review
of Anthropology, 22, 369-393.

Benninghoff, F. (2001). ;Cudnta tierra civilizada hay en Colombia? Guerras,
futbol y elites en Bogotd, 1850-1920 (Tesis de pregrado sin publicar).
Universidad Nacional de Colombia, Departamento de Historia, Bogota,
Colombia.

Bourdieu, P. ([1972] 1977). Outline of a Theory of Practice (R. Nice, trad.).
London: Cambridge University Press.

Bourdieu, P. y Wacquant, L. ([1992] 1995). Respuestas por una antropologia
reflexiva (H. Lévesques Dion, trad.). Bogota: Grijalbo.

Caillois, R. ([1958] 1986). Los juegos y los hombres: la mdscara y el vértigo
(J. Ferreiro, trad.). Bogota: Fondo de Cultura Econémica.

Davis, M. (1971). Teoria del juego (F. Castillo, trad.). Madrid: Alianza Editorial.

Durkheim, E. ([1895] 1964). Las reglas del método socioldgico (A. Ferrer, trad.).
Buenos Aires: Dédalo.

Elias, N. y Dunning, E. ([1986] 1992). Deporte y ocio en el proceso de la
civilizacion (P. Jiménez, trad.). Bogota: Fondo de Cultura Econémica.

Geertz, C. ([1973] 1987). La interpretacion de las culturas (A. Bixio, trad.).
México: Gedisa.

Goffman, E. ([1967] 1970a). Ritual de la interaccion (F. Mazia, trad.). Buenos
Aires: Tiempo Contemporaneo.

Goffman, E. ([1963] 1970b). Estigma: la identidad deteriorada (L. Guinsberg,
trad.). Buenos Aires: Amorrortu.

Goffman, E. ([1959] 1971). La presentacién de la persona en la vida cotidiana

(H. Perrén y F. Setaro, trads.). Buenos Aires: Amorrortu.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 173-201

Goffman, E. ([1971] 1979). Relaciones en piiblico: microestudios del orden puiblico
(F. Santos Fontela, trad.). Madrid: Alianza Editorial.

Goémez Manrique, D. (2009). Entre gallos y galleras: elementos de la cultura
festiva de Bogota. Maguaré, 23, 419-430.

Gonzalez, C. (1999). Juego y sangre: la gallera como un modelo de
representacion social (Tesis de pregrado sin publicar). Universidad de los
Andes, Departamento de Antropologia, Bogota, Colombia.

Harris, M. ([1983] 1990). Antropologia cultural (V. Bordoy y F. Revuelta, trads.).
Madrid: Alianza Editorial.

Hollis, M. ([1994] 1998). Filosofia de las ciencias sociales (A. Lizo6n, trad.).
Barcelona: Ariel.

Huizinga, J. ( [1938] 1957). Homo ludens (E. Imaz, trad.). Buenos Aires: Emecé.

Mead, M. y Bateson, G. (1942). Balinese Character: A Photographic Analysis.
New York: The New York academy of science.

Mullin, M. H. (1999). Mirrors and Windows: Sociocultural Studies of Human-
Animal Relationships. Annual Review of Anthropology, 28, 201-224.

Paramo Bonilla, C. (2009). No uno sino muchos motivos de Condorito.
Maguaré, 23, 225-264.

Radcliffe-Brown, A. R. ([1961] 1974). Estructura y funcién en la sociedad
primitiva (A. Pérez, trad.). Barcelona: Peninsula.

Rulfo, J. ([1980] 1982). El gallo de oro y otros textos de cine. Madrid: Alianza
Editorial-Era.

Sarabia, M. (1972). El juego de gallos en Nueva Espaiia. Sevilla: Escuela de
Estudios Hispanicos de Sevilla.

Sudrez Guava, L. A. (2009). Lluvia de flores, cosecha de huesos: guacas, brujeria
e intercambio con los muertos en la tragedia de Armero. Maguaré, 23,
371-416.

Von Neumann, J. y Morgenstern, O. ([1944] 1980). Theory of Games and
Economic Behavior. New Jersey: Princeton University Press.

Wrykes, A. ([1964] 1968). El juego (M. Azpiazu, trad.). Barcelona: Luis de Caralt.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [201]






Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

LOS RITOS DE LO ARQUEOLOGICO: LA EXCAVACION *

The Rites of the Archaeological: Excavation

WILHELM LONDONO **
Universidad de Magdalena - Colombia

* Nota del editor: la evaluacion por pares ciegos del articulo de Wilhelm Londofio develd
un interesante debate de orden epistemolégico, tanto como politico. En Maguaré
decidimos dar a conocer parte del debate pidiéndole a los evaluadores que preparasen
sus conceptos en breve espacio y al autor que escribiese respuestas a estas posturas.
Uno de los evaluadores prefiri6 no participar. Si lo hicieron Franz Flérez y Cristébal
Gnecco. El resultado podré ser juzgado por nuestros lectores.

** wlondonodiaz@gmail.com

Articulo de investigacion recibido: 06 de marzo del 2012 - aprobado: 12 de junio del 2012

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [203]



WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

RESUMEN

Este articulo examina cdmo las excavaciones arqueoldgicas configuran una suerte
de ritual que produce lo arqueoldgico. Dado que el arquedlogo debe seguir
ciertos protocolos para acceder al registro, estos se consideran formas rituales
que no se diferencian de otras practicas de excavacion, que también buscan
“cosas” dentro de la tierra. Para demostrar que hay otras formas de excavacion,

incluida la arqueologia, se analizan y discuten algunos ejemplos etnogréficos.

Palabras clave: arqueologia, ciencia, ritual.

ABSTRACT

The article examines how archaeological excavation configures a sort of ritual
that produces what can be called “the archaeological”. Given that
archaeologists must follow certain protocols in order to access the
record, they are considered ritual forms that do not differ from other
excavation practices that also look for “things” under the ground. In order
to show that there are other types of excavation, including archaeology

itself, some ethnographic examples are analyzed and discussed.

Keywords: archaeology, ritual, science.

[204] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

ENTRADA
I lunes 10 de febrero de 2003, Rodolfo Gutiérrez Castrillon ca-
minaba por las céntricas calles de Tulud, cuando tuvo la idea de
entrar a una casa abandonada, que era propiedad de un reco-
nocido narcotraficante, encarcelado hacia tiempo. Segun la nota que
salio el 16 de junio del 2007 (Explored, 2010), Gutiérrez Castrillon era
un reconocido “habitante de la calle” de esa ciudad, y la decision de en-
trar a ese sitio la tomo con la esperanza de extraer los pocos elementos
servibles de la casa (grifos, lavamanos, inodoros), que tal vez podrian
ser vendidos en los mercados de segunda. Para su sorpresa, entre los
escombros se podian ver fajos de dolares que parecian brotar de las pa-
redes. Segun se cuenta en Tulud, salié de aquella casa con unos buenos
punados de dolares, que vendid baratos, para después malgastar el di-
nero en los parcos burdeles de la plaza de mercado. A finales del mes,
Gutiérrez Castrillén estaba muerto y la casa totalmente desmantelada.
La historia de Gutiérrez Castrillon es representativa de la avalan-
cha de saqueos a propiedades de narcotraficantes encarcelados durante
la década de los noventa. Grupos de guaqueros, de curiosos, de policias
y de criminales organizados iban a las casas de los narcotraficantes
encarcelados y extraian las “caletas™ que habian quedado. Era muy
frecuente escuchar también la expresion guaca para referirse al lugar
donde se guardaban estas riquezas, y guaquear para referirse a su bus-
queda. De esta forma, se hizo evidente la homonimia empleada para
describir el saqueo de tumbas prehispanicas (por la castellanizacién
que se hizo del vocablo quechua waka*) y de casas de narcotraficantes.
“Guaquear” era, en ese sentido, una practica relacionada con el acto
de extraer del suelo algo que puede ser intercambiado por dinero; en
suma, vendido’®.

»;

1 Aunque la Real Academia Espafiola define caleta como “ladrén que hurtaba por
agujero”, en Colombia se usa también para referirse al agujero en el que se esconden
riquezas.

2 Agradezco a Alejandro Haber esta anotacion.

3 Lasinvestigaciones de Johanna Parra (2006) en la zona de produccion de esmeraldas,
en Boyacd, Colombia, han reconocido al “guaqueo” como una forma especifica de
extraccion de esmeraldas,que, a diferencia de otros métodos, supone la excavacion de
un tunel al que solo ingresan hombres. Como sugiere Parra, la practica puede estar
relacionada con la idea de que el tnel es una vagina que solo puede ser penetrada

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [205]



WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

Estas practicas de saqueo tuvieron un apogeo relativamente cor-
to, con algunos puntos dlgidos y mediaticos, como el de la Hacienda
Népoles, propiedad de Pablo Escobar, o el de su prision privada, lla-
mada La Catedral; también cae en este inventario el saqueo de la finca
Cuernavaca, de Gonzalo Rodriguez Gacha, en Pacho, departamento
de Cundinamarca. Dice la tradiciéon oral de Pacho que en una oca-
sion se quedo el pueblo sin agua porque vaciaron la laguna que les
surte del liquido con la esperanza de hallar los tesoros de Rodriguez
Gacha. Otra anécdota, en el mismo sentido, sefiala que, para proteger
La Catedral, después de la fuga de Pablo Escobar, en 1993, se envié un
destacamento de soldados y policias, quienes se encargaron de excavar
el predio de manera no autorizada por el Estado.

Asociado con este tipo de saqueo esta el que hicieron algunos sol-
dados del ejército colombiano que desenterraron lo que parecian ser
reservas de dinero en efectivo de las FARC. En el afio 2006, un grupo
de soldados hallé mas de 20 millones de délares en canecas de plastico
enterradas en una vereda del departamento de Caqueta. Tras el saqueo,
algunos fueron secuestrados y otros enjuiciados. El ejército confirmé
que después del hallazgo se siguieron haciendo operativos de busque-
da, pero esperando hallar armas y municiones (Caracol, 2010). Resulta
interesante que el hallazgo fue denominado por la prensa como la gua-
cade las FARC, lo cual asoci6 el evento, nuevamente, con la practica que
los campesinos han tenido por décadas en relacion con la busqueda de
tumbas prehispanicas con ajuares de orfebreria (Londofio, 2003).

Como se puede apreciar en todos estos ejemplos, ha habido un afin
enorme por excavar con el fin de obtener riquezas. El uso de la expresion

por hombres. Otro analisis sobre este fenémeno en esa region se encuentra en

un reciente ensayo de Carlos Paramo (2011). Como sugiere Pdramo, el papel de
guaquero en Boyacd representa una institucion dentro de las formas locales de
apropiacion de los yacimientos esmeralderos. La ideologia de esa cultura viene de
las invenciones coloniales de la alteridad que sirvieron en la empresa colonizadora;
la imagen arquetipica de esa ideologia es la del muzo como salvaje. En esa misma
via, Luis Alberto Sudrez Guava (2009, p. 403) ha reconocido que en el centro de
Colombia la nocidn de guaca es una cosa-suceso-concepto que es util para reconocer
las relaciones entre los vivos, los muertos y los multiples destinos humanos. Esta
investigacion, que gira en torno a los imaginarios emergidos después de la tragedia
de Armero, seflala claramente las complejas teorias locales que giran en torno ala
nocion de guaca. Dicha nocién, sin duda, es uno de los conceptos mas complejos
emergidos de la cultura colonial.

[206] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

guaca, como significante, enfatiza la accion de excavar para obtener uti-
lidades. Esta dimension convive con otra en la que no todo lugar con
riqueza debe ser excavado. Sobre esta dimension existen varios ejem-
plos: el 8 de noviembre del 2010 se anuncié que Jorge Ivan Laverde,
reconocido paramilitar del departamento de Norte de Santander, ha-
bia construido, a inicios de la década del 2000, una casa en un lugar
cercano a la frontera con Venezuela, en donde, ademas de hacer fies-
tas, realizaba asesinatos y cremaciones (EnSemana.com, 2010). Seguin
relata la noticia, habia hecho fabricar un horno que resolvia la acumu-
lacién de cuerpos que generaban los cientos de asesinatos. Un hecho
escalofriante es que Laverde tuvo que cerrar el horno porque otras
bandas paramilitares habian adquirido la costumbre de usarlo. Hoy,
que Laverde esta en la carcel —cuenta la nota—, los saqueadores no
se atreven a ingresar al predio. Si bien la nota no explica las razones
de esta negativa, podria uno especular que residen en que dicho lugar
estd rodeado de una aureola de maldad que hace imposible saquearlo,
ya que el dinero que podria estar guardado no compensaria los males
acarreados por la exposicion al sitio*.

A diferencia de las propiedades de Pablo Escobar o de Rodriguez
Gacha, la finca de este jefe paramilitar se ha convertido en un lugar
tabu para los usuales saqueadores de tesoros. En este sentido, se podria
argumentar que el dinero de este régimen gozd de un halo de tras-
cendencia que tal vez deba su existencia al brutal poder que se ejercia
sobre cuerpos y paisajes, vinculando, desafortunadamente, con la mo-
dernidad a cientos de poblaciones ruraless.

El tabu que se ha generado sobre esa propiedad pone en un pla-
no diferente cualquier idea que sugiriera una relacién unidireccional
entre el acto de excavar y el conocimiento de la existencia de riquezas
en un lugar. Podria uno imaginar que la primera impresion de muchas
personas es que los guaqueros basan su practica en la extracciéon de

4 Las complejidades del guaqueo como una fuente posible de males esta
detalladamente descrita en la etnografia de Luis Sudrez (2009), que aborda estas
nociones locales en la region del Tolima.

5 Como lo ha sugerido la antropéloga colombiana Myriam Jimeno (2001), la violencia
asociada con el paramilitarismo ha sido uno de los mecanismos que han acelerado
el sentido de fragmentacion social, condicion especifica de la Modernidad. De tal
suerte, la violencia en Colombia no ha sido un defecto de la Modernidad sino su
efecto inmediato.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [207]



[208]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

riquezas, bajo una ecuacion que dictamina que de reconocer la exis-
tencia de riquezas en un lugar, es necesaria su excavacion; algo asi
como una sentencia: “hallado, excavado”. Pero no ocurre de esta ma-
nera. Las excavaciones suponen una negociacion con seres y energias
que no necesariamente se reconocen en el plano de la existencia huma-
na (Londofo, 2003; Sudrez Guava, 2009).

Pero no solo el dinero de los paramilitares ha sido un botin tabt
para los saqueadores. En las estribaciones del macizo montafioso adya-
cente a la ciudad de Santa Marta he podido recoger relatos de algunos
guaqueros que, cansados de excavar y vender, desean ahora iniciar
procesos para constituir museos locales. Esta decision se basa en el
cansancio que han provocado mas de treinta afios de excavaciones,
que nutrieron las vitrinas de coleccionistas privados y publicos, y que
no han dejado nada para las familias de estos campesinos. La periodis-
ta Dominique Rodriguez escribié una interesante nota en noviembre
del 2010 sobre Julio Polo, “el guaquero que se volvid coleccionista”.
Rodriguez sugiere que la “guaqueria no debe verse en blanco y ne-
gro”, pues aunque Polo ha guaqueado, tiene una importante coleccién
arqueologica de la cultura tumaco. Esta historia sefalaria que la gua-
queria no esta directamente relacionada con la obtencion de riquezas.

Gerardo®, un campesino que habita en un corregimiento de la ciu-
dad de Santa Marta, desde hace por lo menos cinco afios ha dejado de
guaquear y se ha dedicado a un negocio familiar. Como pude compro-
bar, Gerardo trabaja esporadicamente para algunos arquedlogos que
excavan en la zona y que ven en €l una enorme posibilidad de redu-
cir los tiempos y costos de deteccion de sitios arqueoldgicos. El uso de
campesinos con conocimientos consuetudinarios sobre estratigrafia,
por otra parte, no ha sido exclusivo del norte de Colombia.

En todo caso, uno de los principales argumentos para abandonar
la guaqueria, no solo de Gerardo sino de otros mas, tiene que ver con
los males que causa la codicia con la que se excava. Fabio Ortiz (2009),
antropologo de la Universidad del Magdalena, en su estudio sobre la
guaqueria en la regién de Santa Marta, mostré las asociaciones que
hay entre guaquear y tener mala suerte. Tal vez sea por esta asociacion

6 Nombre ficticio usado para proteger la identidad de un campesino de Santa Marta
reconocido por sus habilidades para detectar sitios arqueolégicos.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

que el dinero obtenido por la venta de piezas arqueoldgicas es gastado
rapidamente. Las complejidades del guaquear y “enfermarse” han sido
también reportadas en el centro de Colombia (Suarez Guava, 2009).

La inexistencia de una relacion directa entre la deteccion de rique-
zas y su excavacion, asi como también las sociedades entre arquedlogos
y guaqueros, lleva a pensar que la distincién entre excavaciones legales
e ilegales no permita comprender las multiples dinamicas que se dan
en términos de la relacion entre unas practicas de excavacion y ciertas
materialidades. Antropoldgicamente, no existe una forma privilegiada
de excavacion, sino un conjunto de asociaciones que llevan, en deter-
minados momentos, a que se intervengan o no ciertos espacios con el
uso de unos parametros y no de otros. La excavacion es un ritual: una
forma de fijacion de sentido. Como sefialé Van Gennep (2008), el ri-
tual permite saber cuando cambian las funciones sociales (por citar el
ejemplo mas basico: una excavacion cientifica tiene que fijar el senti-
do de que es cientifica, y en esa medida es ritual); también dice cuando
una materialidad se convierte en dato arqueoldgico.

Una implicaciéon fundamental de este reconocimiento es que el
acto de excavar se da en la relacion historica de cada sujeto con un tipo
especifico de paisaje. Luego, esta relacion esta mas alld de cualquier
principio de regularizacion del Estado, pues responde a las particu-
lares formas en que una sociedad legitima una forma y produce una
justificacion sobre el acto de abrir un hueco en la tierra. El problema
con la ilegalidad de las excavaciones se reduce, entonces, a la capacidad
del Estado para promocionar las formas racionalizadas de excavacion
compactadas en lo arqueoldgicamente viable. El uso de cuerdas, cua-
driculas, teodolitos, la invenciéon de mapas a escala, los dibujos de
fragmentos son todos pertrechos necesarios para la celebracion de los
rituales en los que se produce lo arqueoldgico como una forma legiti-
ma de excavacion.

Este procedimiento ritual de construccién de lo arqueoldgico tie-
ne en Colombia matices delirantes. Como la normatividad vigente
exige que las intervenciones arqueologicas deben ser hechas por ex-
pertos, cada vez que un arquedlogo interviene un sitio debe presentar
un “proyecto”. Y como la mayoria de las intervenciones se hacen para
despejar territorios que se usaran en proyectos de desarrollo (construc-
cion de ductos de la industria de los hidrocarburos, represas, edificios,

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [209]



[210]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

aeropuertos, carreteras, etc.), los arquedlogos deben construir sendos
edificios conceptuales para evaluar hipdtesis en espacios que nada tie-
nen que ver con los fendmenos que se desean analizar. Esta tendencia
ha favorecido la formacién de un experto en llenar formatos, que poco
aporta al estudio del pasado.

Esta mecanica produce los famosos “informes” que solo pueden
ser consultados en la sede del Instituto Colombiano de Antropologia
e Historia —1cANH—, ubicado en el barrio colonial de La Candelaria,
en Bogota. Dichos informes contienen datos que no estan asociados
a ningun marco hipotético; son una serie descriptiva que usa las ti-
pologias intuitivas generadas por los primeros estudios arqueologicos
de cada region, que en su mayoria tuvieron como padre fundador a
Gerardo Reichel-Dolmatoft. Esta tendencia pone en evidencia lo ana-
croénica que es la arqueologia en Colombia, algo que fue denunciado
hace casi 20 afos atras (Gnecco, 1994).

Dado que el Estado es un artefacto que funciona en relaciéon con
la capacidad de control espacial, la cual se logra medianamente en
las ciudades, una conclusion de esta argumentacion es que le es im-
posible procesar la ilegalidad de excavaciones simultaneas que miles
de personas desarrollan todos los dias en las montafias y valles de
Colombia. Por ello, el plano ritual de lo arqueoldgico, la forma “co-
rrecta de excavar”, su ejercicio y materializacion, son los dispositivos
que permiten que se proyecte una forma ilegal, inadecuada, no cien-
tifica de excavar.

De tal suerte, el analisis antropologico de la relacion entre los suje-
tos y el espacio, y de sus intentos, logrados o truncos, de hallar riquezas,
materialidades o conocimiento, puede obviar si son ilegales o legales,
pues de todas formas esa distincion le corresponde a una forma especifi-
cade ejercicio del poder. Desde ese punto de vista, todas las excavaciones
son iguales pues las diferencias que surgen tienen que ver con las poli-
ticas de excavacion y los protocolos de registro. Carlo Emilio Piazzini
(2010) ha teorizado sobre la relacién que existe entre espacio y validacién
de protocolos cientificos. Asi, la validacion que hace la forma cientifica
de excavacion esta determinada por el mantenimiento y control de es-
pacios, como laboratorios, algo que, sugiere Piazzini, esta relacionado
con la espacialidad de los procedimientos ex situ. Aunque las fuerzas de
los actores pueden variar enormemente, en cuanto practica simbolica,

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

guaqueria y arqueologia y, por ende, guaqueros y arquedlogos, compar-
ten una horizontalidad, son fenémenos del mismo tipo.

Con la distincion entre excavaciones legales e ilegales, que tiene
pleno sentido desde el punto de vista politico (pero no antropolégico),
el Estado se expresa como un artefacto que, segun sus dimensiones
materiales, prohibe ciertas formas de excavacion y promociona otras.
Dichas prohibiciones, que se ejercen por medio de los sistemas de re-
presion, permiten que se naturalice la arqueologia como una practica
“normal”, estable, no contingente, para hacer excavaciones que bus-
can materialidades. Cada excavacion legal, que funciona como rito de
produccién de lo “arqueolégico”, materializa un punto de referencia
que sanciona otras formas locales de acercarse a las materialidades del
pasado. Sin embargo, esas otras formas de acercamiento no necesa-
riamente se justifican segtin las valoraciones que sobre ellas hace el
Estado (p. e., la tipificacién como delito de cualquier forma de apropia-
cion del registro arqueoldgico no autorizada por el ICANH).

El guaquero de Santa Marta, dada la ausencia estatal en la region,
se ha encargado de la recoleccion y exhibicion de piezas arqueoldgicas
con fines educativos. Los guaqueros han reemplazado al Estado, y ello
no es una cuestion menor. Frente a situaciones como esta, el Estado,
a través del Ministerio de Cultura, ha creado el proyecto Vigias del
Patrimonio. Dicha estrategia supone ensefar a los ciudadanos cémo
cuidar el patrimonio; esta politica, lamentablemente, desconoce las
formas locales de proteccion de dichas materialidades, que en muchas
ocasiones son entendidas como sujetos, no como objetos.

Pueden plantearse varias preguntas: ;cual ha sido el proceso his-
torico que ha permitido la configuraciéon de un campo de excavaciones
legales?, ;cuales han sido los dispositivos coercitivos que se han tenido
que desplegar para legitimar ese campo de excavaciones?, ;cudl ha sido
la ideologia que ha acompanado a ese campo de excavaciones legales?
y scudl ha sido la materialidad y la espacialidad responsable de las ex-
cavaciones legales?

LA FORMACION DE LA LEGALIDAD DE LA EXCAVACION

Como ha sido sefialado, las relaciones entre ciertos objetos in-
digenas y el régimen colonial se basé en su temprana condena como
evidencia de herejia nativa (Langebaek, 2003). En el marco de la

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [211]



WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

Ilustracion, esa condena fue levantada al ser configuradas esas mate-
rialidades como evidencias cientificas de sociedades de otros tiempos.
Asi los tiempos modernos fueron resaltados por encima de la sombra
de los tiempos de la Prehistoria. De alli que la arqueologia fuera una
necesidad de la Modernidad y del Estado.

Ya que la legitimidad del Estado reside en representar el tipo de
organizaciéon politica que corresponde a la Modernidad, las mate-
rialidades del pasado, la contracara de la Modernidad, rapidamente
comenzaron a ser inventariadas dentro de los haberes del Estado,
como si esa apropiacion de las evidencias del pasado las hiciera fun-
damentales en la definicién de su presente como organizacion politica.
Es como si el Estado necesitara mantener a flote el barco de la legiti-
midad moral por medio de la combustion que genera la conservacion
material del pasado.

Las evidencias de los tiempos primeros son fundamentales para las
narrativas evolucionistas que ubican al Estado, dentro de este tipo de dis-
cursos, como el eslabdn final. Hay que sefialar que esas intencionalidades
temporales fueron definidas en las agendas ilustradas decimononicas y
que el avance en la investigacion arqueoldgica tiene que ver, fundamen-
talmente, con la generacién de mejores representaciones de los tiempos
primeros a través de los estudios complementarios de ciencias como la
geologia, la biologia y la edafologia. En esencia, la arqueologia ha sido la
misma desde hace por lo menos 200 afios, lo que se ha complejizado han
sido los protocolos de observacion (Londoiio, 2007)".

Bajo esta ecuacion, las evidencias materiales del pasado llegan a
ser evidencias de una discontinuidad. El hecho de que todo registro ar-
queoldgico sea del pasado genera una tautologia insalvable, pues antes
que ser evidencia de una situacion del pasado, el registro arqueologico
debe ser categorizado como anterior al presente, anterior al Estado®.

7 Elpeso de lo arqueoldgico es tan contundente que, cuando se iniciaron estudios
formales de antropologia en el pais, en 1941, los etnélogos extranjeros se quejaban de
que solo se daba recursos y se renovaban contratos si se llegaba de terreno con alguna
figura en oro (Lauriére, 2010, p. 110). Esa era la queja de Gerardo Reichel-Dolmatoft.
Esta idea sugiere que la arqueologia, en sus inicios colombianos, era la forma de
guaqueria del Estado. Solo importaba el oro.

8 Uno de los arquedlogos que mds han insistido en que esta disciplina puede ayudar a
comprender la comprension arqueoldgica y moderna del pasado ha sido Mark Leone,
quien ha propuesto una arqueologia historica del capitalismo (Leone, 1995).

[212] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

En ese sentido, el registro preexiste antes de ser registrado. Existe
como evidencia de una cuestionable discontinuidad.

Hay un lugar disciplinario, dentro del cual es posible salir de la
tautologia, que es el que legitima toda la practica académica de la ar-
queologia y la inversion de tiempo y recursos en sus procesos; se trata
de la descripcion detallada y especifica de una situacion del pasado
que ya es preconcebida como discontinua. Si bien toda evidencia ar-
queoldgica, para ser arqueologica, tiene que ver con el pasado, y si es
del pasado, es arqueoldgica, no puede, en primera instancia, revelar
su procedencia, su articulacion con patrones de produccion, distribu-
cién y consumo (las usuales preguntas arqueoldgicas que naturalizan
al capitalismo en cuanto usan sus marcos epistemoldgicos). Es en esta
indeterminacion en la que se configura un campo de legitimidad para
la intervencion legal de sitios arqueoldgicos, basada fundamentalmen-
te en los protocolos de observacion estandarizados de la academia
(Latour, 2001).

Se puede notar en la arqueologia colombiana la tendencia a realizar
excavaciones cuadriculadas que usan como patrén métrico los centi-
metros. Las excavaciones bien podrian ser en pulgadas, y, en vez de usar
cuadrados, podrian usarse triangulos o circulos®. Lamentablemente,
poco se discute la manera como se representa el espacio en la arqueo-
logia. Hace algunos afios, Joan Gero (1999) sugirio, incluso, que las
narrativas de la arqueologia estaban determinadas por el género: por
un lado, los hombres-arquedlogos, preocupados por el poder y el domi-
nio; por otro, las mujeres-arqueologas, inquietas por la alimentacion,
las semillas y la familia. De hecho, los arquedlogos colombianos (in-
cluyendo a algunas arquedlogas) han estado muy obsesionados con los
poderosos caciques prehispanicos, sin que a la fecha se haya probado,
por ejemplo, que, para el caso del suroccidente de Colombia, efectiva-
mente hayan existido jerarquias politicas que controlaban el acceso a
recursos o que monopolizaban la distribucién de los mismos (Gnecco,
1996). Sencillamente, la evidencia sefiala que la categoria cacicazgo no
se aplica plenamente a las unidades sociopoliticas locales de antes de
la Colonia. Surgen preguntas interesantes: ;cudl es la genealogia de los

9 Estaidea me la sugirié Alejandro Haber en Archibarca, Puna de Atacama,
Catamarca, Argentina.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [213]



[214]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

caciques? y ;por qué son tan importantes, no solo en la agenda discipli-
naria sino en el imaginario historico?

Vistas las cosas desde esta perspectiva, la relacién entre legali-
dad y ciencia se reduce a un protocolo de comportamientos que deben
celirse a formas estandarizadas de excavacion y registro, ejercitadas
por individuos capacitados durante largas horas, meses y afios en ins-
tituciones especializadas. En diversas escalas, esas instituciones se
diferencian por los protocolos que se ensefan, por las politicas que es-
grimen en relacion con la calidad del registro, por la mayor o menor
capacidad de sus educandos para establecer relaciones entre el compor-
tamiento del c-14 en restos y el desecho de una vasija que alguien tir6
por rota. No sobra decir que, como toda practica simbdlica atada a la
Modernidad, la arqueologia configura un tipo especial de capital sim-
bdlico, que es celosamente custodiado y restringidamente repartido
en la sociedad (Bourdieu, 1987). Un analisis de las estructuras elemen-
tales de la arqueologia mostraria que hay una fuerte relacion entre el
ejercicio del poder de lo arqueoldgico (p. e., ocupar cargos directivos
estatales en los que se requieren personas formadas en arqueologia) y
el ser egresado de ciertas instituciones locales y extranjeras.

NIVELES DE COERCION

En Colombia, la practica de la guaqueria tiene importantes an-
tecedentes en la cultura colonial del pillaje (Londofio, 2001). Como
practica, fue anterior al Estado, y esto no representa un hecho me-
nor. Dentro del proceso histérico que determiné su penalizacion esta
la conformacioén de la nacién y, de alli, del inventario de sus riquezas.
Visto desde el punto de vista del analisis discursivo, hay que entender
a la penalizacion de la guaqueria como el movimiento de una episte-
me que puso en un nivel de legitimidad las asociaciones entre ciencia
y legalidad que se pueden observar en los protocolos especializados de
excavacion arqueoldgica. En ese sentido, lo correcto, que era guaquear,
se volvio ilegal. Asi, la guaqueria es correcta como hecho consuetu-
dinario, e ilegal como acto punible. Por ello es importante analizar
la guaqueria desde la distincién antropoldgica que sugiere Clifford
Geertz entre hechos y ley (1994, pp. 195-264): en el caso que analiza-
mos, el hecho es que en Colombia se guaquea, y en la ley se sentencia
que eso es ilegal.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

Segtn las tendencias que se pueden observar, y dada la existencia
arraigada de la guaqueria en Colombia, es evidente que este desplaza-
miento epistémico llevd a las asociaciones entre legalidad y ciencia al
plano de lo juridico. Sin embargo, el desplazamiento cultural no fue
lo suficientemente trabajado como lo ha sido el legislativo. Si bien se
podria deducir que la motivacion hacia las formas legales de excava-
cién estuvo fundamentada en una politica educativa amplia y eficaz, el
caso es que Colombia, a diferencia de otros paises, se caracterizd por
la delegacion de la educaciéon en corporaciones trasnacionales, como
la Iglesia (Gnecco y Londoifio, 2008). A pesar de que la Iglesia intentd
abarcar una importante parte del territorio nacional, no logré llenar
las necesidades de una geografia que excedia su capacidad.

Hay pocas evidencias del control a excavadores ilegales. Durante
la ultima década se ha incrementado la cantidad de publicidad que
exhorta a no llevarse las piezas arqueoldgicas del pais, lo cual es sin-
toma de que apenas se comienza a configurar una infraestructura que
probablemente podria detener conductas asociadas con excavaciones
hechas por personas no adscritas a los sistemas estandarizados de la
arqueologia.

En este sentido, el sistema de coerciones que hay en relacién con
posibles sanciones, positivas o negativas, es minimo. Habria que co-
menzar a hacer una ponderacion de la reduccion de las excavaciones
ilegales por cuenta de las politicas de preservacion del patrimonio
arqueoldgico. En este sentido, habria que evaluar el impacto que la po-
litica de vigias del patrimonio ha tenido desde su implantacién. Sin
embargo, carecemos de datos precisos sobre esta materia™. Solo dis-
ponemos de la casuistica, que nos indica que son los guaqueros, seres
condenados por la legislacion nacional, quienes han estado preservan-
do y educando en contextos especificos. Sabemos que en las ultimas
décadas se han incrementado los inventarios de bienes arqueoldgi-
cos, lo cual ha tenido que ver con la exigencia del articulo 72 de la
Constitucion, que dictamina que la ley los readquirira “cuando estén
en manos particulares”.

10 Enla pagina web del Ministerio de Cultura hay un inventario de encuentros
regionales, pero no hay datos precisos de como esa politica estd generando el
desplazamiento cultural hacia la proteccion de sitios arqueologicos (véase el
siguiente enlace: http://www.mincultura.gov.co/vigias/).

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [215]



[216]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

Si bien se ha avanzado en la generacién de inventarios y en la
configuracion de compromisos institucionales para conservar es-
tas materialidades, aiin no se ha establecido un debate amplio sobre
la reglamentacion de los derechos especiales que puedan tener gru-
pos étnicos, tal como lo sefiala el mencionado articulo. En términos
especificos, no hay informacion sustantiva que provenga de fuentes es-
tatales, como el Ministerio de Cultura, que puedan decir con claridad
qué del presupuesto invertido en patrimonio se destina a la prevencion
de las excavaciones ilegales y cuanto de este efectivamente permite re-
ducir su namero.

Ya que la guaqueria es considerada por el sistema juridico como un
delito, no ha sido facil investigarla y tener un panorama mas claro sobre
cuales son los determinantes de esta practica. Ello, obviamente, ha con-
ducido a una ignorancia profunda sobre la mejor manera de intervenir
estas acciones mas alld de su condena. Si bien en el campo académico
se desconocen, relativamente, las formas de operacion de la guaqueria,
hay que sefalar que por parte de las organizaciones estatales tampoco
hay planes para la promocién de formas de educacién que democrati-
cen la adquisicion de los protocolos de excavacion, ni de la generacion
de asociaciones que establezcan la politica de la legalidad arqueolodgica;
el Estado colombiano no ha tenido planes para la formacion de arqued-
logos locales. Incluso, en Colombia, la practica de la arqueologia es una
de las pocas en las que el estudiante, después de graduarse, debe esperar
dos afos para poder aspirar a que se le otorgue una licencia de excava-
ciéon™ (por lo menos la normatividad lo establece asi).

En una época en que la educacion publica esta siendo gobernada
por las reglas del mercado, resulta increible que una familia que invier-
te enormes recursos en formar un arquedlogo deba esperar dos afos
a que su hijo o hija genere ingresos, cuando la tasa de ocupacién para
meédicos, ingenieros o abogados es mas alta después de la titulacion™.
Desde la dptica de la politica que ve a la universidad ptblica como un
centro de prestacion de servicios, entonces la arqueologia es una dis-
ciplina engorrosa, anclada en un paquidérmico sistema de formacioén

11 Esta politica estd consignada en la pagina del IcANH, en la seccién de Trdmites.
12 Esta apreciacién deberia ser evaluada con un estudio especifico.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

y profesionalizacion. De alguna manera esta situacion se ha querido
solventar con la creacion de posgrados en Arqueologia, que han sido
importantes para la formacion académica. Desafortunadamente, el ac-
ceso a estos posgrados no es del todo facil.

Por lo que se puede apreciar, desde que emergié la Constitucion
de 1991, lo que ha logrado el Estado, en términos de practicas, ha sido
la conformacion de inventarios de objetos que se encuentran en manos
de particulares o de entidades publicas. Esto, al parecer, ha orientado
el debate mas con respecto a los objetos y no a las personas que inte-
ractian con ellos. Por tanto, las politicas de la legalidad deben avanzar
mas en las personas y menos en los objetos. Desde el punto de vista de
la teoria del paisaje de Christopher Tilley (1994), no existen esos oasis
en el paisaje cultural que permitan agenciamientos en favor de formas
cientificas de excavacion; estos deben ser construidos y mantenidos.

Retomando la discusion propuesta, la distincion entre excavacio-
nes legales e ilegales, y sus respectivas ritualizaciones, obvia la manera
como se va estabilizando una comunidad en torno a formas especifi-
cas de intervencion del registro arqueoldgico, que se delega en unos
ciudadanos especificos dada su formacién académica en este campo.
Aunque no lo parezca, resulta decisiva la manera como se logra la es-
tabilizacién de un grupo. Bruno Latour describe bien la importancia
de pensar cémo los grupos logran cierta homogeneidad por medio del
uso de tecnologias comunicativas y paisajes especificos (Latour, 2008).
Los grupos deben, entonces, su densidad a una serie de relaciones en-
tre humanos y no humanos que se dan en espacios que actiian como
agentes de esa relacion. A pesar de la poca informacion disponible,
se puede apreciar una parca infraestructura que genera realmente un
grupo estabilizado, en el que las normativas tendientes a la proteccion
del registro arqueoldgico se dan (o se producen). Dificilmente los ciu-
dadanos tienen informacion al respecto, y en las alcaldias municipales
pocas personas saben qué hacer con hallazgos.

Por paradoéjico que sea, hay que decirlo, no ha sido por la presencia
efectiva del Estado y la promocién de practicas de la arqueologia como
ciencia que se han desarrollado iniciativas tendientes a la proteccion
de piezas arqueoldgicas. En diversos departamentos del pais varios
maestros de escuelas de primaria y secundaria han comenzado a pedir
intervenciones del Estado sobre areas o piezas que se encuentran en su

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [217]



[218]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

poder. Lamentablemente, esta situacién no se ha investigado. En la ma-
yoria de los casos, a pesar de la ayuda que se le pide a las instituciones
publicas para rescatar objetos, no hay claridad sobre la responsabili-
dad que corresponde a cada ente institucional en los casos en los que
hay que hacer intervenciones rapidas. En términos del campo publico
institucional, no existen dentro de las estructuras municipales, y aun
departamentales, especialistas encargados en la materia. En el caso del
norte de Colombia, darea que cubre casi el 20% del territorio nacional,
solo se report6 un inventario departamental que consideraba a la ar-
queologia como una entrada relevante®.

Entre los indigenas, las cosas han funcionado de otra manera. En
el documental Sewd, del cineasta arhauaco Amado Villafaiia, se puede
apreciar claramente cémo la proteccion de los sitios “arqueolégicos”
tiene que ver con el respeto a los sewd. Desde el punto de vista de la
modernidad, los sewd se relacionan con afloramientos rocosos que se
dan en las mesetas de la Sierra Nevada de Santa Marta (U'munukunu).
Desde el punto de vista local, estos espacios son catedrales (Amado
Villafana, comunicacién personal, 5 de noviembre del 2010), a las cua-
les tradicionalmente les hacen los pagamentos* necesarios para las
adivinaciones.

En el rio Rancheria se encontraron recientemente pagamentos he-
chos en el siglo xx (Rodriguez et al. 2010). De tal suerte, desde el punto
de vista de la espacialidad, los sitios de pagamento de hace 1,000 afios
0 50 son iguales. Esta continuidad cuestiona abiertamente la tautolo-
gia de la que hablé antes, y son estas evidencias las que problematizan
a la arqueologia como una disciplina que investiga el pasado cultural.

Para finalizar y dejar abierto el debate, en la reciente convocatoria
que hizo el ICANH para investigaciones antropoldgicas, la modalidad
nueve (9) estaba orientada al “analisis y comprension de las percepcio-
nes, valoracion y apropiacion de las comunidades locales o regionales

13 Este dato se toma de la investigacion que hice en el marco del proyecto Atlas
Arqueolégico de Colombia, Nodo Norte financiado por FONADE y asesorado por el
ICANH.

14 El pagamento consiste en depositar rocas de cuarzo y otros materiales. Después del
depdsito las personas adquieren conocimientos relevantes para sus vidas.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

en relacion con el patrimonio cultural de los Parques Arqueologicos
Nacionales a cargo del ICANH” (ICANH, 2011). Segtn la logica de la
convocatoria, los académicos (y solo ellos) tenian la posibilidad de
comprender las formas de percepcion, valoracion y apropiacion, des-
conociendo que en estos contextos locales cosas como los sewd no son
valorados sino que son valoradores, al igual que no son apropiados
sino que se apropian.

Ya que pocos académicos hablan las lenguas locales, estas materia-
lidades son configuradas por el Estado como “patrimonio”, ejerciendo
con ello una violencia epistémica (véase Castro-Gémez, 2000), pues se
les adjudica un caracter netamente material ignorando los animismos
que se despliegan en la interaccién con estos espacios y objetos (Sudrez
Guava, 2009). Solo cuando desde el Estado se sobrepase esta violencia
epistémica, sera posible el establecimiento de una politica intercultu-
ral que promocione formas democraticas y concertadas de interaccién
con el “registro arqueoldgico”. Ello supondra entonces una conversa-
cion con las tradiciones de la guaqueria y una negociacion tendente a
manejos que se den mas alla de la logica ilustrada. Una agenda que, en
todo caso, esta por construirse.

SALIDA

Si bien los rituales de la arqueologia han permitido generar un
espacio que separa a las comunidades de sus referentes del pasado (en
cuanto las formas de relacionarse de esos “otros” con esas materiali-
dades no es cientifica y es, por tanto, “ilegal”), en la actualidad varias
comunidades estan desplegando dindmicas de desritualizacién cien-
tifica de lo arqueoldgico (Gnecco y Hernandez, 2008). En la secuencia
fotogréfica que a continuacion presento, muestro como algunos ma-
mos de la Sierra Nevada de Santa Marta entran al laboratorio de
arqueologia de la Universidad del Magdalena y, después de trascender
el “no tocar”, generan un acercamiento a ciertos artefactos que reco-
nocen como propios.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [219]



WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

Figura1
Los mamosy el “no tocar”, 2010 (archivo del autor)

Figura 2
Elreconocimiento de lo “propio”. Ramdn Gil buscando unos objetos

para un pagamento (ritual local), 2010 (archivo del autor)

[220] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

p———e

e
ey

Figura 3

La seleccion de los objetos, 2010 (archivo del autor)

Esta visita muestra que, a pesar de la imposicion de lo juridico
sobre formas de lo correcto, hay zonas de frontera (zonas de contacto,
segun Pratt [2010]) que cuestionan la mirada bipolar que distingue en-
tre lo legal y lo correcto sin tener en cuenta los puntos intermedios, que
son mas frecuentes y humanos.

En la figura 1, por ejemplo, el “no tocar”, que simboliza la forma
de delimitaciéon por medio de la cual el discurso oficial territoriali-
za formas legitimas de manipulacion, es puesto en entredicho con el
parco caminar de unos sujetos que, se supone, no tienen ninguna re-
lacién con esos objetos. Con ese recorrido, en medio de los anaqueles
de un depdsito de arqueologia, se cuestionan esas formas de territoria-
lizacién y los rituales que las legitiman. En la figura 2, el sujeto alarga
sumano y “toca” un elemento, invisible a los ojos del espectador. Pero
poco importa qué es lo que esta tocando; resulta mas relevante interro-
garse por qué este actor no solo tiene la intencion de “tocar” ese “bien
arqueolégico”, debidamente custodiado e inventariado, sino por qué
tuvo la necesidad, junto con sus colegas, de ir y visitar esos anaqueles.

La figura 2, de manera incuestionable, ataca directamente la idea,
sostenida por la tradicion arqueoldgica de la Sierra Nevada de Santa
Marta, de que esas materialidades pertenecen al pasado. La mano del

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [221]



[222]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

mamo sugiere que esas materialidades tienen algo que decir también
en el presente. Lamentablemente, a la arqueologia ain no le interesa
esa enunciacion. Por dltimo, la figura 3 exacerba lo que se sugirié en la
figura 2. Ya el colectivo no solo esta tocando algunas materialidades del
pasado, sino que hay un proceso de indagacion, de clasificacion; con la
complicidad del sujeto que abre las puertas y permite la manipulacién,
los sujetos hablan sobre los sentidos de algunos objetos, de su utilidad
en ciertos rituales. De tal suerte, la secuencia habla de un proceso en el
que la territorialidad disciplinaria es desritualizada (los “otros” entran
al espacio sacro del albergue de “datos cientificos”), para configurarse
una rerritualizacion en la que ciertos objetos “del pasado”, albergados,
custodiados, inventariados, sirven para enunciar el presente. Entonces
queda abierta la pregunta por las formas, los intereses, las ideologias
que llevan a que ciertos colectivos étnicos irrumpan en estos espacios
de la ciencia. Algo que deberia ser indagado, promocionado y compa-
rado con otros casos en el mundo.

Hay que reconocer, en consecuencia, que existe una multiplicidad
de acercamientos a las materialidades que desde el discurso oficial se
consideran “arqueoldgicas”. Esos acercamientos apdcrifos son en esen-
cia mas frecuentes que los “arqueoldgicos”; sin embargo, la idea de que
solo la mirada cientifica debe ser publicamente oficial estd haciendo
que desconozcamos esas otras logicas. Habria que plantear, enton-
ces, campos de investigaciéon que hablen de las formas tradicionales
de relacion con el patrimonio arqueolégico, y no de sus “usos”. Habria
que educar a los funcionarios del Estado, y de otras instituciones, en
las formas en que de tiempo atras los colectivos se asocian con cier-
tas materialidades y tirar por la borda la idea de que es necesaria una
“educacion patrimonial” (Menezes, 2010). No hay nada mas equivoca-
do que pensar que es necesario “educar” a un colectivo con respecto
a las formas adecuadas de “manipulacion” del registro arqueolégico;
habria que reconocer las practicas consuetudinarias que han permiti-
do que, durante décadas, en algunos lugares se conserven evidencias
del pasado. Entonces, la educacién patrimonial deberia invertirse y
volcarse, no sobre las comunidades, sino sobre los funcionarios del
Estado y los practicantes de la arqueologia.

En el caso que han resefiado Cristdbal Gnecco y Carolina Her-
nandez (2008), acerca de un proceso de restitucion de estatuas, se puede

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

apreciar claramente que la vinculacion de ciertos colectivos étnicos con
el “registro arqueoldgico”, en el presente, tiene que ver con desprenderse
de los dispositivos de “educacion” que, durante décadas y desplegados
por el Estado y la Iglesia, llevaron a que ciertos sujetos ignoraran refe-
rentes de su historia y de su epistemologia (ignoraran, y no olvidaran).
Aunque parezca paraddjico, ha sido en la promocion de la “ignorancia
patrimonial” en donde se ha permitido que ciertas materialidades en-
tren a sistemas sociales de preservacion y generacién de sentido. Este
debate, entonces, apenas esta abierto, y se hace necesario ponderar va-
rios casos para buscar nuevas formas del ritual arqueolégico; formas,
en todo caso, que sobrepasen el paradigma ilustrado que nos rige y que
no nos deja explorar metodologias realmente interculturales.

AGRADECIMIENTOS

Mi gratitud infinita con el equipo editorial de Maguaré, que ha
permitido socializar estas ideas con un publico mas amplio. También
agradezco a Cristobal Gnecco y Les Field la oportunidad de generar
estas ideas. Igualmente agradezco a Alejandro Haber la guia en estas
discusiones mas alla de la arqueologia. Finalmente, agradezco a los ma-
mos de la Sierra por haber ido a visitar el laboratorio de arqueologia de
la Universidad del Magdalena en el momento en que aun era su direc-
tor. Su visita ha generado la esperanza de que mas sewd regresen a casa.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Bourdieu, P. ([1979]1987). Los tres estados del capital cultural (M. Landesmann,
trad.). Sociolégica, 5(2), 11-17.

Caracol (2010). Ex comandante de soldados que encontraron “la guaca de las
FARC” confirma segunda operacion en el aérea del hallazgo. Recuperado de
http://www.caracol.com.co/nota.aspx?id=319287

Castro-Gomez, S. (2000). Ciencias sociales, violencia epistémica y el problema
de la “invencion del otro”. En E. Lander (Comp.), La colonialidad del
saber: eurocentrismo y ciencias sociales: perspectivas latinoamericanas.
Buenos Aires: CLACSO-UNESCO.

EnSemana.com (2010). Los hornos de El Iguano. Recuperado de http://www.

ensemana.com/sitio/articulo/20101108_3113678.asp

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [223]



[224]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

Explored (2010). Saquean casas de capos. Recuperado de http://www.explored.
com.ec/noticias-ecuador/saquean-casas-de-capos-en-colombia-269800-
269800.html

Geertz, C. (1994). Conocimiento local: ensayos sobre la interpretacién de las
culturas (C. Reynoso, trad.). Barcelona: Gedisa.

Gero, J. (1999). Sociopolitica y la ideologia de la mujer-en-casa. En L. Colomer,
P. Gonzalez, S. Monton y M. Picazo (Comps.), Arqueologia y teoria
feminista: estudios sobre mujeres y cultura material en arqueologia;

PP- 341-356 (P. Gonzélez, S. Montén, M. Picazo y M. Forner, trads).
Barcelona: Icaria Editorial.

Gnecco, C. (1994). El mapa, el territorio: la arqueologia colombiana al final del
siglo xx. Virola, 1, 65-70.

Gnecco, C. (1996). Reconsideracion de la complejidad social del suroccidente
colombiano. En C. H. Langeback y C. Gnecco, Dos lecturas criticas:
arqueologia en Colombia (pp. 43-74). Bogota: Fondo de Promocion de la
Cultura.

Gnecco, C. y Hernandez, C. (2008). History and its Discontents: Stones statues,
Natives Histories, and Archaeologists. Current Anthropology, 49(3), 439-466.

Gnecco C. y Londoifio, W. (2008). Representaciones de la alteridad indigena en
el discurso juridico colombiano. En C. Gnecco y H. Gémez (Eds.),
Representaciones Juridicas de la alteridad indigena (pp. 25-94). Popayan:
Universidad del Cauca. Instituto Colombiano de Antropologia e Historia
(rcaNH) (2011). Convocatoria ICANH 2011. Recuperado de http://www.
icanh.gov.co/?idcategoria=5804

Jimeno, M. (2001). Violence and Social Life in Colombia. Critique of
Anthropology, 21, 221-246.

Langebaek, C. (2003). Arqueologia colombiana: ciencia, pasado y exclusion.
Bogota: Colciencias.

Latour, B. (2001). La Esperanza de Pandora: ensayos sobre la realidad de los
estudios de la ciencia (T. Fernandez, trad.). Barcelona: Gedisa.

Latour, B. (2008). Reemsablando lo social: una introduccioén a la teoria del actor-
red (G. Zadunaisky, trad.). Buenos Aires: Manantial.

Leone, M. (1995). A Historical Archaeology of Capitalism. American
Anthropologist, 97(2), 251-268.

Lauriére, Ch. (2010). Los vinculos cientificos de Gerardo Reichel-Dolmatoff con
los antropdlogos americanistas franceses (Paul Rivet, Claude Lévi-Strauss).

Antipoda, 10, 101-124.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

Londoifio, W. (2001). El Museo del Oro: de la evidencia a la invidencia. En D.
Patifio (Ed.), Arqueologia, patrimonio y sociedad (pp. 149-164). Popayan:
Universidad del Cauca.

Londoiio, W. (2003). Discurso juridico versus discurso cultural: el conflicto
social sobre los significados de la cultura material prehispanica. Boletin
Museo del Oro, 51. Recuperado de http://www.banrepcultural.org/sites/
default/files/bmosiwlondono.pdf

Londoiio, W. (2007). Enunciados prescriptos y no prescriptos en arqueologia:
una evaluacion. Boletin de Antropologia, 21(38), 321-336.

Menezes, L. (2010). Arqueologia comunitaria, arqueologia de contrato y
educacién patrimonial en Brasil. Jangwa Pana, 9, 103-113.

Ortiz, F. (2009). Patrimonio, arqueologia y guaquearia, un debate inconcluso:
caso especifico ciudad de Santa Marta (Tesis de pregrado sin publicar).
Universidad del Magdalena, Departamento de Antropologia, Santa Marta,
Colombia.

Paramo Bonilla, C. (2011). El corrido del minero: hombres y guacas en el
occidente de Boyaca. Maguaré, 25(1), 25-109.

Parra, J. (2006). Relaciones de género y estructura econdmica minera en el occi-
dente de Boyaca, Colombia. Revista Colombiana de Antropologia, 42, 13-54.

Piazzini, C. (2010). Geografias del conocimiento: transformacion de los
protocolos de investigacion en las arqueologias latinoamericanas.
Geopolitica(s), 1(1), 115-136.

Pratt, M. (2010). Ojos imperiales: literatura de viajes y transculturacion. México:
Fondo de Cultura Econémica.

Rodriguez, D. (2010, noviembre 14). Julio Polo: el guaquero que se volvié
coleccionista. EI Tiempo. Recuperado de http://www.eltiempo.com/
entretenimiento/arte/ARTICULO-WEB-NEW_NOTA_INTERIOR-8359666.html

Rodriguez, J. V., Cifuentes, A. y Aldana, F. (2010). Espacios rituales y cotidianos
en el alto rio Rancheria, La Guajira, Colombia: arqueologia del sureste de
la Sierra Nevada de Santa Marta. Bogota: Universidad Nacional de
Colombia.

Suarez Guava, L. A. (2009). Lluvia de flores, cosecha de huesos: guacas, brujeria e
intercambio con los muertos en la tragedia de Armero. Maguaré, 23, 371-416.

Tilley, Ch. (1994). A Phenomenology of Landscape: Places, Paths and
Monuments. London: Berg.

Van Gennep, A. ([1909] 2008). Los ritos de paso (J. Arazandi, trad.). Madrid:

Alianza Editorial.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [225]



WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

COMENTARIO DE FRANZ FLOREZ ACERCA DEL ARTICULO
Docente de la Universidad Jorge Tadeo Lozano, Colombia

El texto contribuye a iluminar con reflexiones algunas partes de
la practica arqueoldgica normalizada o convertida en rutina o habito
Y, por tanto, en algo que se tiende a realizar mecanicamente, sin ma-
yor deliberacion del porqué o para qué de esa técnica en un sentido
no instrumental; pero lo hace de una manera que dificilmente encon-
traria interlocucion entre el gremio de los arquedlogos o arqueologas
“de campo” o “empiricos”, mas dados a identificarse a si mismos como
creadores de fichas para un gran rompecabezas histérico que como
diletantes acerca de la funcién o la finalidad de los rompecabezas.
La falta de interaccion explicita entre la reflexion tedrica y su instru-
mentacion técnica puede llevar a observaciones del siguiente tenor, a
propdsito de como introducir teorias sobre la accion en la arqueologia:

El debate teérico ha sido inmensamente productivo, pero los
resultados concretos de investigacion han sido menos llamativos.

[...] Sin duda, como usualmente sucede en arqueologia, los progre-

sos mas interesantes corresponderan a una tarea de confrontacion

de las nuevas propuestas con el registro arqueoldgico.”

Si se parte de ese afan mas técnico (o “positivista”, si se recurre a
lo que sonaba a epiteto en la década de 1970 y a rigor académico en la
década de 1990) que metodoldgico, resulta dificil encontrar interlocu-
cién con conclusiones del tipo:

Solo cuando desde el Estado se sobrepase la violencia episté-
mica serd posible el establecimiento de una politica intercultural

que promocione formas democraticas y concertadas de interac-

cién con el “registro arqueoldgico”. Ello supondra entonces una

conversacion con las tradiciones de la guaqueria y una negocia-

cién tendente a manejos que se den mas alla de lalégica ilustrada.”®

15 Langebaek, C. (2003). Comportamiento, agencia y arqueologfa: un debate no resuelto.
Psicologia Colombiana, 1(1), 16-18.

16 Esta cita hace parte de una primera version del articulo de Wilhem Londofio [nota

del editor].

[226] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

Violencia epistémica es un concepto que, al parecer, introdujo la
critica literaria Gayatri Spivak (1988)”. Se bas6 en un ensayo que pu-
blicé Michel Foucault en 1961 (Locura y civilizacién: una historia de
la locura en la edad de la razén). Una version reciente del concepto se
puede encontrar en el articulo de Gnecco (2009) “Caminos de la ar-
queologia: de la violencia epistémica a la relacionalidad ™.

La ‘violencia epistémica’, en 1960, queria decir que la episteme
moderna (el cogito, o lo que define el no pensar desde el pensar como
una pura funcion epistemoldgica) hacia que ciertos enunciados fueran
posibles y otros no (un ser racional no podia ser fuente de comporta-
mientos irracionales o estar loco). En la de Spivak, de 1988, se entendia
a la violencia epistémica como una exclusién de tipo colonialista, li-
gada a la constitucion de un sujeto que era enunciado por otro y que,
por lo mismo, no podia ser fuente de su propia representacion (por eso
el subalterno dejaria de serlo cuando habla). En la versién militante
poscolonialista del arquedlogo Gnecco (2009), es la mezcla y agrupa-
cion de cosmovisiones no occidentales en funcion de su domesticacion
(aceptacion multicultural) moderna.

En la version de Londofio, pareceria que se trata de una mezcla de
las dos altimas acepciones. Ahora bien, no queda claro en este articu-
lo si esta hablando de la violencia epistémica en relacién con el saber,
tal y como lo definia Foucault durante la década de 1960, o si se tra-
ta de violencia en un contexto de imperialismo industrial de los siglos
XIX-XX, como el que discutia Spivak, o si se trata de asimilar saber y
conocimiento, como parece asumirlo Gnecco en su reciente articulo.

Foucault propuso hacer una “arqueologia del saber”, no del cono-
cimiento o de la ciencia. Es decir, las reglas paralelas a la lé6gica o ala
gramatica que hacian posible la existencia de unas practicas o maneras
de hablar en una época determinada. Como este articulo supone estar
haciendo un analisis de tipo arqueoldgico (en la version del Foucault de
la década de 1960), se puede dar el lujo de hacer generalizaciones gra-
tuitas en torno al lado “legal” y “cientifico” que es responsable de esa

17 Spivak, G. (1988). Can the Subaltern Speak. En C. Nelson y L. Grossberg (Eds.), Marxism
and the Interpretation of Culture (pp. 271-313). Urbana: Universidad de Illinois Press.

18 Gnecco, C. (2009). Caminos de la arqueologia: de la violencia epistémica a la
relacionalidad. Brasil Boletim Do Museu Paraense Emilio Goeldi. Ciéncias
Humanas, 4(1), 15-26.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [227]



[228]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

“violencia epistémica”. Son gratuitas porque caracteriza a un Estado o
a un gremio arqueoldgico caricaturescos (lo que se conoce como la fa-
lacia del hombre de paja), a los que luego cuestiona por no hacer lo que
se supone estarian en condiciones de hacer.

El Estado en Colombia tiene un alcance muchisimo mas limita-
do de lo que el escrito pretende. No solo la carencia de recursos, sino la
infinidad de poderes y componendas locales han hecho que, hasta en
décadas recientes, las excavaciones legales y cientificas hayan sido mas
la excepcion que la norma. Introducir analisis genéricos sobre el Estado
“represivo” (valga la redundancia moderna alo Bacon), en un contexto en
el cual su fragil construccion ha sido evidenciada por analisis como los
de Mauricio Garcia Villegas en diversos libros”, lleva a convertir concep-
tos de la genealogia foucaultiana o la sociologia de la ciencia en clichés
que no permiten profundizar en el analisis del fendmeno en cuestion.

La fragilidad institucional —no solo del Estado (que patrocinaria la
investigacion), sino del gremio mismo, que poco regula su misma exis-
tencia (las sociedades colombianas de arqueologia o de antropologia han
estado mas constituidas en torno a coyunturas y grupos de poder que
de tradiciones académicas o laborales)— se hizo patente en la década de
1970 con el “descubrimiento” de Ciudad Perdida, que se debid a una pe-
lea entre guaqueros y no a una labor de paciente investigacién académica.
El desorden o caos institucional fue mucho mas evidente en la década de
1990, en el caso del hallazgo de la cultura malagana, en Palmira, en el que
se tratd de todos contra todos (el Museo del Oro, el INCIVA, la Alcaldia de
Palmira, la Policia, mafiosos y otras autoridades locales).

La pregunta que surgiria seria acerca del nivel o de la seriedad con
que se debe tomar la “violencia epistémica” y la “represion” de un Estado
que poco practica la soberania, y de un gremio en el que el empleo liberal
de sus integrantes apenas se vino a dar con la coyuntura de la “arqueolo-
gia por contrato”, o de rescate, de mediados de la década de 1990.

19 Véase Garcia, M. (2008). Jueces sin estado: la justicia colombiana en zonas de
conflicto armado. Bogotd: Siglo del Hombre Editores; Garcia, M. (2009). Normas
de papel: la cultura del incumplimiento de las reglas. Bogota: Siglo del Hombre
Editores; Garcia, M. y Revelo, . E. (2009). Mayorias sin democracia: desequilibrio de
poderes y estado de derecho en Colombia, 2002-2009. Bogotd: Centro de Estudios
de Derecho, Justicia y Sociedad; Garcia, M. y Revelo, J. E. (2010). Estado alterado:
clientelismo, mafias y debilidad institucional en Colombia. Bogota: Dejusticia.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

Plantear que el problema de hacer antropologia de la guaqueria o
de los pagamentos de los mamos de la Sierra implica suponer una cons-
piracién epistemoldgica moderna, estatal y gremial, que excluye otras
formas de discurso, no pasa de ser un lugar comun poscolonial si no se
explicitan las reglas desde las cuales los saberes (y no los conocimien-
tos) son sistematicamente tratados en negativo: lo que el arquedlogo
piensa es pensable, pero lo que el guaquero o el mamo digan sobre ob-
jetos arqueoldgicos es clasificado como irracional, un no saber, o algo
que es pensable dentro de la tolerancia liberal o cinica, segun la cual
cada uno puede pensar lo que (y como) le dé la gana.

Algunos mamos han sido invitados, ingenua e irresponsablemen-
te, por funcionarios del Museo del Oro de Bogoté a contemplar “sus”
piezas tairona del museo, y se les ha dicho que son “suyas” (analisis
realizado hace una década por Diana Bocarejo en la ya extinta revis-
ta Arqueologia del Area Intermedia y en la también extinta Revista de
Antropologia y Arqueologia, de la Universidad de los Andes), creando
expectativas de apropiacion fisica que no tienen respaldo legal. Es decir,
el Estado “represivo”, representado por una de sus instituciones, tiene
grietas por las que se cuelan los “no ilustrados” para, eventualmente,
reclamar piezas que estan amparadas por una legislacion nacional y
que son de propiedad colectiva, no de un grupo étnico en particular.

Mezclar conocimiento (creencias en revision constante) con el
saber (logicas historicas de la produccion de enunciados o practicas)
lleva a desviar el debate a extremos caricaturescos, tales como, que el
Estado tendria que asimilar conocimiento y saber, y certificar como
igualmente validas las memorias de victimas y victimarios; creer que
un cancer se cura con yoga o con medicina homeopatica, o que los bio-
logos deban volverse animistas para que no se extingan especies cuyo
hébitat ha sido arrasado.

El texto, mas que un analisis sobre las coincidencias o diferencias
entre la labor de un arquedlogo y de un guaquero, o entre lo que po-
pularmente se conoce como un culebrero, un mamo y un curador de
museo, es un manifiesto a favor de la no discriminacion de los “saberes
sometidos”. Y es paraddjico que eso lleve o tenga que llevar a hablar de
“democratizacion”, pues esa forma de autogobierno se basa en los pre-
ceptos liberales y antropomorficos de los que tanto desconfi6 Foucault.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [229]



WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

Sise recuerda la famosa discusion de los setentas entre N. Chomsky
y M. Foucault, que se pueda llegar a realizar una arqueologia de la vio-
lencia epistémica no implica, como antidoto de la misma, que se proceda
a modificar una instituciéon moderna en su esencia, como el Estado (es-
pecialmente el liberal, que se dice basado en el no sometimiento de
individuos ni saberes), porque el problema no es de legislacion, sino de
condiciones de produccién de enunciados (segun la ininteligible ver-
si6n de enunciado en La arqueologia del saber, de Foucault*), por lo
que el poder no se reduce a su forma juridico legal sino a la produccién
de formas de subjetividad, punto en el que se distanciaban Chomsky y
Foucault.

Que se equipare un guaquero con un arquedlogo es lo de menos
para el ego de unos y otros. El punto es que no se sustenta por la via de
analisis foucaultiano arqueoldgico que el Estado en Colombia sea real-
mente moderno y que el gremio arqueoldgico haya sistematicamente
excluido, en publico y en privado, los procedimientos no certificados
por el “IcONTEC*” arqueoldgico del momento (desde el autodidac-
tismo de Gregorio Hérnandez de Alba, menospreciado por Pérez de
Barradas, hasta la imposicion del icANH o de la ;extinta? F1aN® del
“reconocimiento sistematico” a quienes aprendieron a excavar sitios y
no simplemente a recolectar lotes de cerdmica).

Asumir que el gremio arqueoldgico es cientificista y comete “vio-
lencia epistemoldgica” con los guaqueros, supone la misma imagen
academicista del gremio que deja el reciente diagndstico sobre la ar-
queologia hecho por Augusto Oyuela y Alejandro Dever, “The agency
of academic archaeology in Colombia™, en el que se ignora olimpica-
mente que la mayor parte de los arquedlogos efectivamente empleados
en el pais trabajan a destajo en la arqueologia que no produce publi-
caciones ni requiere de posgrados, como la de contrato o rescate con

20 Foucault, M. ([1969]2004). Arqueologia del saber (A. Garzon, trad.). Buenos Aires:
Siglo XXI Editores.

21 Instituto Colombiano de Normas Técnicas [nota del editor].

22 Fundacion de Investigaciones Arqueoldgicas Nacional, del Banco de la Republica.
Nota del editor.

23 Ovyuela, A. y Dever, A. (2011). The agency of academic archaeology in Colombia. En L.
Lozny (Ed.), Comparative archaeologies. A sociological view of the Science of the
Past (pp. 613-639). New York: Springer.

[230] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

empresas de infraestructura. Antes que una cruzada académica, la fra-
gilidad académica del gremio permite que la disciplina funcione mas
como una profesion liberal que como una disciplina o normalizacién
excluyente de saberes. La “base material” liberal del gremio poco per-
mite que el proceso de produccion del conocimiento pase de salvar
datos puntuales en sectores considerados patrimonio a polémicas so-
bre modelos de evolucién o adaptacion ecologica.

También resulta problematico asumir que esos arqueélogos for-
mados en el trabajo de campo a lo largo y ancho del pais no han tenido
que afrontar por su cuenta los vacios en la legislacion sobre patrimonio
cultural en relacién con grupos étnicos (para no hablar de las zonas
de orden publico). Eso ha dependido de como es que estd institucio-
nalizado el poder representativo en cada una de esas comunidades,
puesto que la version liberal supone que un representante sea elegido
democraticamente, y, en ocasiones, son los grupos de interés y presion
dentro de la comunidad los que determinan si el patrimonio arqueolé-
gico es aprovechable en términos mercantiles o de simbolizar su grado
de entidad o de exoticidad frente a funcionarios oficiales, estudiantes
de Antropologia, de pregrado o doctorado, y turistas. Los grupos ét-
nicos no son victimas ingenuas del colonialismo moderno, sino que
también han sido agentes que aprovechan las ambigiiedades y pater-
nalismo de ese colonialismo para sacar provecho.

Y en cuanto a qué impacto han tenido entre los arquedlogos los
puntos de vista conocidos genéricamente como posprocesuales —entre
los que se incluye el tipo de sociologia de la ciencia que se intenta ha-
cer al considerar la excavacion como una genérica “relacion histdrica
de cada sujeto con un tipo especifico de paisaje”, lo que convierte en
guaquero o arquedlogo a cualquier trabajador de obras publicas o
campesino del pais que se tope con un pedazo de ceramica—, el autor
pasa de largo por el debate convocado en el nimero 2(2) del 2006 de
la ya desaparecida Arqueologia Suramericana, que trascendi6 la mera
discusion conceptual de los articulos del 2003 y el 2004 de Gustavo

Politis sobre teoria arqueoldgica en Latinoamérica*. El autor del
texto podria haber encontrado en esas discusiones que lo colonial no

24 Arqueologia Suramericana (2006). Foro de discusion: el panorama teérico en
didlogo. Arqueologia Suramericana, 2(2), 167-204.

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [231]



[232]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

se aplica exclusivamente a guaqueros o indigenas en relacién con el
Estado represivo y con el excluyente y homogéneo gremio nacional de
arquedlogos y de abogados del patrimonio, sino que también funciona
anivel interno e internacional cuando se trata de valorar los resultados
de ese opresivo gremio en relacién con la academia primermundista.
Algo que parece lejos de concretarse, pese a las buenas intenciones de
los colonialistas primermundistas con respecto a los colonialistas ter-
cermundistas, segun resefla uno que tiene pase para jugar en los dos
“bandos”, como Cristébal Gnecco®.

® RESPUESTA DE WILHEM LONDORNO

Quisiera empezar agradeciendo los comentarios de Franz Florez.
Asimismo, quisiera sefialar varias cosas a manera de réplica. Estoy
totalmente de acuerdo con Franz en el hecho de que es necesario pre-
cisar, cuando se use, el sentido que se le da a la nocion de violencia
epistémica. Sin embargo, en los debates en torno a los usos y funcio-
nes de la arqueologia en la conformacién de la comunidad imaginada
nacional es claro que el uso mas frecuente se relaciona con el prop6si-
to disciplinario de fijar unos sentidos especificos a las interpretaciones
arqueoldgicas. La violencia epistémica seria aquella dimension, propia
del colonialismo, tal como lo explica Cristobal Gnecco en el articulo
que cita Franz en el comentario, que construye un campo de enun-
ciaciones y practicas “correctas” en relacién con “lo arqueoldgico”.
De tal suerte, dicho colonialismo no “destruye” formas locales de
conocimiento sobre lo que disciplinariamente denominamos regis-
tro arqueoldgico, sino que genera las condiciones de posibilidad para
configurar subjetividades que dan por sentado que existe algo deno-
minado registro arqueoldgico. Este es un campo que abiertamente se
ha desdefiado de las indagaciones etnograficas y que algunos antro-
pologos hemos acometido, ubicandonos en la incomoda situacion
de no ser considerados como arqueédlogos (pues no nos interesan
los tiestos), ni como etnégrafos (pues no nos interesa la “cultura del
otro”). Al respecto de la apreciacién de Franz sobre una “caracteriza-
cidn caricaturesca del Estado”, disiento mucho de ella por una razén

25 Gnecco, C. (2006). Resefa de Global Archaeological Theory: Contextual Voices and
Contemporary Thoughts. Intersecciones en Antropologia, 7, 413-415.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

fundamental: dentro de la lucha simbdlica que se da por “lo arqueo-
l6gico”, es evidente que existe un campo disciplinario y represivo, que
se proyecta en los rituales de generacién de licencias de excavacion.
Como enuncié tangencialmente en el texto, en muchos contextos es
dificil distinguir quién es el arquedlogo y quién es el guaquero (en los
casos en los que los arqueodlogos contratan a guaqueros, lo cual es un
tema vedado etnograficamente, precisamente por la existencia de una
forma de disciplinamiento), pero ello definitivamente es distingui-
ble en los licenciamientos. El funcionario que firma la licencia no solo
enuncia que un determinado sujeto “puede intervenir un contexto” (y
asi legitima formas verticales de distribucion del capital académico),
sino que dice que otros no podran hacerlo. A pesar de la precariedad
del Estado colombiano, en términos de gobernabilidad, ese campo de
exclusion existe y genera situaciones problematicas como aquella en
la cual sujetos autoidentificados como indigenas van a “pedir” obje-
tos “arqueologicos” a universidades publicas o museos, justificando la
peticion en la necesidad de “producir” rituales locales. Dado que el
sentido del licenciamiento es que haya una “adecuada manipulacién
del registro arqueoldgico”, bien podria pensarse en la conformacion de
escuelas indigenas, campesinas, y afrodescendientes en las que se en-
seflara a “excavar correctamente” y asi diluir el monopolio académico.
Tal vez ello fuera mas sensato que la practica actual, en la cual peque-
nos consultores se entregan a compaiiias privadas por unas cuantas
monedas; es mas, en los procesos de consulta previa deberia darse la
posibilidad de que estos técnicoslocales fueran los que prestaran dichos
servicios, permitiendo la generacion de recursos financieros. En todo
caso, a pesar de la precariedad del Estado colombiano en términos del
control territorial, el monopolio académico defendido por el Instituto
Colombiano de Antropologia e Historia representa una de las formas
mads atroces de las practicas constructivas del colonialismo. Enfatizo,
siguiendo a Cristobal Gnecco, que una de las caracteristicas del co-
lonialismo no es necesariamente la destruccion o el silenciamiento,
sino la generacion de las condiciones de posibilidad para pensar como
legitimas intervenciones refrendadas por actos simbdlicos, como las li-
cencias arqueolégicas. En todo caso, es algo que habra que discutirse.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [233]



[234]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

COMENTARIO DE CRISTOBAL GNECCO ACERCA DEL ARTICULO
Docente de la Universidad del Cauca, Colombia

Este articulo, saludablemente atrevido y de ese tipo de textos
que necesitamos con urgencia, pone en discusion dos asuntos inte-
rrelacionados: la desnaturalizacion de las excavaciones arqueologicas
y su consideracion desde la dicotomia licito/ilicito. Estos asuntos de-
berian ocupar nuestra atencion, pero rara vez se discuten —es tan
grande, totalizante y dominante la naturalizacién disciplinaria, que
un tema tan contencioso como excavar forma parte de un nicleo
metafisico y ontolégico impermeable a la critica—. Algo similar su-
cede en antropologia: el trabajo de campo es el objeto disciplinario
mas consensuado como la unica fuente legitima de entendimien-
to antropoldgico. El campo reificado (vaciado de cualquier caracter
histdérico-contextual) es el lugar donde el antropélogo encuentra
al salvaje y en donde las interacciones intersubjetivas son traduci-
das en distancia profesional. El trabajo de campo del arquedlogo y
la excavacion son el lugar y la operacion reificados que permiten el
hallazgo de un pasado también reificado. Ademas, las excavaciones
arqueologicas estan rodeadas de proscripciones legales. En muchos
paises, como Colombia, el acto de excavar esta definido, controlado
y castigado por normas institucionales promulgadas por el Estado,
aplicadas por sus instituciones policiales (como el 1caANH) y disfru-
tadas por los arqueologos, esos extrafios individuos que medran en
otra potente reificacion, licito/ilicito, que esconde la historicidad de
cualquier sentido moral. Autorizar a los arquedlogos para que ex-
caven, al mismo tiempo que se prohibe a otros hacerlo, solo busca
asegurar el acceso de los profesionales al patrimonio, otra entidad
reificada. Por favor: jqué cantidad de reificaciones! Pero no es nada
sorprendente en este mundo naturalizado en el que tenemos la du-
dosa suerte de vivir, sobre todo en el mundo académico. ;Acaso no
somos, también, sujetos reificados?

La pretension arqueoldgica de que los procedimientos de investi-
gacion, incluyendo la excavacion, se han vuelto auténomos por medios
técnicos ayuda a esconder que estan unidos a cosmologias penetran-
tes y poderosas; esa pretension los muestra como simples operaciones
técnicas en un vacio cultural. Pero si la arqueologia esta predicada

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.°2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 203-236

sobre la idea de que el pasado estd enterrado, el entendimiento que
ofrece esta necesariamente amarrado a su excavacion. Los dispositi-
vos arqueolégicos productores de verdad son equivalentes a excavar
capas de significado. Cualquier discusion sobre la modernidad de la
arqueologia tiene que luchar con el hecho, simple y escueto, de que la
excavacion es el tropo maestro de las operaciones disciplinarias. La ex-
cavacion descubre verdades objetivadas en cosas que eluden el tiempo
—incluso la teoria de formacion pretende aislar las huellas verdaderas
de las anadidas (shuellas falsas, entonces?)—.

Las verdades/cosas reveladas por la arqueologia pertenecen a una
ontologia esencialista. Curiosamente, sin embargo, las versiones post-
modernas de la arqueologia (jy las llamadas arqueologias alternativas!)
que postulan que el significado histdrico es contextual participan de
esa ontologia: las cosas arqueoldgicas todavia son el camino a las
verdades arqueolodgicas (no importa qué tan débiles, provisionales, es-
tratégicas e, incluso, politicas sean) gracias a su descubrimiento por
medio de la excavacion.

La discusion que propone este articulo lleva a pensar la vida como
acontecimiento (pensar relaciones, devenires, poderes en escena) y
no puede menos que ayudar a desestabilizar aquello que, a fuerza de
trabajo hegemdnico e ideologico, ha sido estabilizado. Puesto que ha-
bitamos mundos naturalizados —creados por la hegemonia cultural,
social, politica, econémica de un sistema, de una clase, de una cos-
mologia—, tratar de habitar mundos desnaturalizados es una empresa
dificil. Primero hay que hacerlos —o deshacerlos: liberar el campo
discursivo—. Esa (des)hechura es tarea de la irrupcion del aconteci-
miento: aquello que es, deviene, vive.

® RESPUESTA DE WILHEM LONDONO

Los comentarios de Cristdbal son ciertamente estimulantes, y con-
figuran el tipo de reacciones que el articulo desea producir. Quisiera
detenerme en tres formas de reificacion sugeridas en el comentario. La
primera es la reificacion del trabajo de campo/excavacion, la segunda
es la reificacion del pasado y la tercera, la reificacion del patrimonio.

Es evidente que la naturalizacion del trabajo de campo/exca-
vacion es ciertamente una de las formas mas perversas de generar

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [235]



[236]

WILHELM LONDONO - Los ritos de lo arqueolégico: la excavacion

distancias entre saberes licitos/cientificos e ilicitos/populares. Ya ven-
dria siendo hora de que comprendiéramos como el capital académico/
arqueoldgico es monopolizado y redistribuido en cortas redes. Bajo
esta monopolizacidn, podriamos encontrar sentido a aquella practica
problematica de la educacion patrimonial. Una veta de analisis permi-
tiria sugerir que es con esa forma de educacién/disciplinamiento como
se autorizan las entradas comunitarias al campo de la arqueologia (el
paso de lo popular a lo cientifico). Paralela a esta via de indagacién
podriamos encontrar, ademds, que dicha forma de disciplinamiento
supone no solo educar en formas comunitarias de “conservacion” (tal
vez el objetivo principal de la politica de los “museos comunitarios”),
sino también imponer marcos de percepcion del tiempo y del pasa-
do. De tal suerte, cuando la gente aprende a conservar, debe aprender
también a interpretar en medio de un esquema evolutivo que natura-
liza esa dudosa entidad que es el Estado-nacidn.

Una vez la excavacidn arqueoldgica permite la naturalizacion de
la intervencion del registro por parte de expertos, asi como también
un marco de interpretacion evolucionista, se tienen los ingredientes
para presentar, como una realidad palpable, el patrimonio. Resulta
ciertamente impactante apreciar cdmo una entidad que requiere,
para su existencia, una multiplicidad de actores es reducida a ser
una mera evidencia que aparece cuando se entierra el palustre. Es
evidente que la invisibilizaciéon de la historicidad del patrimonio es
condicién de su representaciéon como una realidad inmanente.

Para ser honestos con lo que sucede actualmente en torno al
patrimonio, es claro que su legitimidad, como evidencia cientifica,
se ha resquebrajado, permitiendo que pueda ser condicionado por
los determinantes del mercado. Observemos la actual discusiéon con
respecto a la normatividad que permite exploraciones subacuaticas
por parte de empresas privadas. Es evidente que la desnaturaliza-
cién del patrimonio es posible, y, asi como el mercado permitié
romper el mito del valor estatal del patrimonio, deberfamos alimen-
tar la irrupcion de la sociedad en otras versiones que desnaturalicen
el patrimonio. Considero que alimentando el debate que muestra el
“caracter histdrico-contextual” de la materialidad del pasado seria
posible esa segunda desnaturalizacion. Ciertamente ello es nuestra
responsabilidad.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



ANTROPOLOGIA EN IMAGENES | |







Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 239-254

ALFAREROS DE AGUABUENA: NOTAS
ETNOGRAFICAS DE (SUS) FRAGMENTOS

The Potters of Aguabuena: Ethnographic Notes on (their) Fragments

DANIELA CASTELLANOS MONTES *
Universidad Icesi - Colombia

*dcastellanos@icesi.edu.co

Articulo de investigacion recibido: 2 de mayo del 2012 - aprobado: 12 de junio del 2012

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [239]



[240]

DANIELA CASTELLANOS MONTES - Alfareros de aguabuena: notas etnogréficas...

RESUMEN

Este articulo reflexiona sobre el papel de los detalles y los fragmentos en la experiencia
de vida de los artesanos de Aguabuena (Raquira, Colombia). También propone una
antropologia de los fragmentos como método de investigacion etnografica. A través
de imagenes de detalles en diferentes escalas, presenta distintas vistas de la gente

de Aguabuena con el fin de ampliar la mirada antropolégica sobre los alfareros.

Palabras clave: Aguabuena, alfareros, fragmentos, “istorias”, método
etnogrdfico.

ABSTRACT

The article carries out a reflection on the details and fragments of the life experience
of the potters of Aguabuena (Raquira, Colombia), and proposes an
anthropology of fragments as an ethnographic research method. Using images
of the details on different scales, it provides different views of the people

of Aguabuena in order to expand the anthropological view of potters.

Keywords: Aguabuena, potters, fragments, stories, ethnographic method.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 239-254

a llamada antropologia de la mereologia (merological anthropo-

logy) privilegia vistas parciales sobre representaciones holisticas.

Lo incompleto y fragmentario del conocimiento antropoldgi-
co es su foco de interés. Dentro de esta agenda intelectual, los huecos
o lagunas en los datos etnograficos y en los conocimientos de nues-
tros informantes, asi como las incoherencias o limitaciones del “ojo del
etndgrafo” son celebrados como espacios por donde emergen “otras
ontologias”, que reafirman una visiéon del mundo procesual y en per-
manente transformacion (Zeitlyn, 2009, p. 211).

Lo parcial y lo fragmentario son el tema que desarrollaré. La es-
trategia es hacerlo a través de imagenes de fragmentos del cerro de
Aguabuena (Raquira, Boyacd) y de sus habitantes. Ellos son un grupo
de alfareros (aproximadamente 150 personas) que, ademas de compar-
tir la misma tecnologia ceramica (Castellanos, 2004, 2007), esta unido
por lazos de parentesco y de compadrazgo y por la tenencia de tierras.
Los detalles que presento son “istorias™ o huellas de este mundo y de
las vidas de estos artesanos.

El interés por lo minimo como método etnogréafico ha marcado
el desarrollo de mi relacion, de mas de una década, con la gente de
Aguabuena. Llegué a Aguabuena por primera vez en el 2001 con la in-
tencion de documentar la forma como un contexto vivo de produccion
ceramica se convertia en registro arqueoldgico; en otras palabras, me
interesaban las huellas de un taller alfarero (Castellanos, 2004). Ese
primer trabajo etnografico con fines arqueoldgicos me llevo a cuestio-
narme por los referentes materiales de la suerte o de la envidia, y por
los nexos entre el estilo ceramico y la anatomia del alfarero, entre otras
cosas (Castellanos, 2007). Si bien mi formacién como arqueéloga me
ha hecho interesarme por huellas e indicios, ese interés se ha nutrido
de las vivencias de los alfareros, para quienes las huellas y los fragmen-
tos son detalles que dan cuenta de la vida de los otros alfareros, siendo
también aquello que los hace sentir cerca.

1 Retomo lanocion de “istorias” de Heredoto, como el acto de seguir, rastrear e
identificar historias individuales (véase Jackson, 2002).

Universidad Nacional de Colombia - Bogotda [241]



[242]

DANIELA CASTELLANOS MONTES - Alfareros de aguabuena: notas etnogréficas...

La intersubjetividad, principio de la interaccion y del entendi-
miento humano, estd basada, segiun Husserl (1960), en la conciencia,
minima o aguda, de la presencia de un otro; esa conciencia, a su vez,
es manifiesta en actos como la evocacion del otro a través, por ejem-
plo, de sus herramientas o artefactos, o de huellas en el paisaje, por
nombrar algunos® (véase Duranti, 2010). En Aguabuena, los fragmen-
tos y huellas, junto con la complicidad de este lugar, en donde ocurre
una exacerbacion de los sentidos, contribuyen a esta conciencia, re-
forzando el sentimiento de pertenecer a un grupo, de coexistir en un
mismo espacio y de conocer las actividades de los otros. Alli, lo frag-
mentario sustenta la vida social, y lo parcial recrea las subjetividades,
dentro de un contexto afectado por ecos, olores, huellas y superficies
reverberantes.

Asi, sefales, indicios, huellas y fragmentos de “otros” tienen pre-
sencia en Aguabuena de varios modos: el humo de las altas chimeneas
de los hornos en los que se quema la ceramica o de las estufas de lefia
escapando por los huecos de los techos, los fragmentos de vasijas dis-
puestos en los caminos o cerca de las casas, o las huellas de pasos en
los caminos polvorientos son algunas de las formas en que los alfare-
ros saben reconocer a los otros y enterarse de sus actividades diarias.
Observar al resto de alfareros desde un punto que permita una vista pa-
noramica es una forma favorita de entretencion. Sentada o acurrucada
junto a mis informantes, observando cémo ellos observaban, presen-
cié la forma en que escaneaban el mundo, leyendo detalles de los otros.

Pero lo parcial también tiene otras formas en Aguabuena. Una
de estas tiene que ver con la organizacion del espacio y el uso de la
tierra a través de un proceso de fragmentacién que se ha llaveado a
cabo en las ultimas décadas y que es caracteristico de muchas de las
comunidades rurales andinas (Arnold, 1998): Aguabuena, inicialmen-
te el nombre de una “finca”, en palabras de los alfareros, fue repartida
por los abuelos de una generaciéon que actualmente ronda los 60 y 70
afios de edad. Desde entonces, cada porcion de tierra ha sido parcela-
da entre la descendencia de los seis nietos herederos. A este proceso

2 Véase figura 7. La imagen muestra la vista desde la ducha artesanal de una vivienda.
El hueco en una de las superficies de la lona se convierte en el punto de entrada al
mundo exterior. El punto establece un continuum entre afuera y dentro, pues este
igualmente le sirve a quien estd afuera como vista al micromundo de un bafio.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé- voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 239-254

de fragmentacion se superponen formas de matrimonio endogamico
y de residencia posmarital de los alfareros, asi como sus relaciones de
compadrazgo, creando asi una marafia en la que se cruzan partes y
fragmentos, relaciones de parentesco (de sangre y ritual), derechos so-
bre la tierra y uso de los recursos (véase Castellanos, 2012).

A otro nivel, y paralelo a estos cambios, Aguabuena también pasé
de ser una propiedad familiar a ser un sector rural “partido” entre
dos veredas del municipio de Raquira (Candelaria Occidente y Pueblo
Viejo). Asi, veinte afios atras un grupo de alfareros motivados por
adquirir reconocimiento administrativo y politico solicit6, ante auto-
ridades departamentales y municipales, ser una vereda independiente.
Alegando dificultades para el desplazamiento de los nifios a la escuela
debido a las grandes distancias entre los talleres ceramicos y el centro
educativo, los alfareros pidieron que Aguabuena fuera una mas de las
veredas que conforman el municipio de Raquira. El proceso culminé
con un reconocimiento especial de Aguabuena, que, si bien no llegé al
punto de reestructurar el mapa politico de Raquira y sus veredas, si se
tradujo en recursos para la construccion de una escuela y una cancha
de microfutbol y para la construcciéon de un acueducto que, por de-
mas, nunca ha funcionado.

Otra escala en la que lo fragmentario cobra importancia es al ni-
vel de las vidas y subjetividades de los alfareros. Con frecuencia, los
ceramistas recrean de manera narrativa episodios de las vidas de los
otros. En sus historias citan las palabras de quienes protagonizan sus
anécdotas, imitando, incluso, sus voces y maneras corporales. Asi, la
historia de un individuo se encuentra repartida entre episodios conta-
dos por otros, de la misma manera en que los fragmentos de una vasija
estan desperdigados por los caminos polvorientos que entrecruzan
Aguabuena. Siguiendo los fragmentos de estas “istorias” y componien-
do y recomponiendo la vida de un individuo a través de sus huellas en
las voces y ecos de otros me hallé como una arquedloga al acecho de
indicios y pedazos que recompuse en mi propia minima etnogrdfica
(véase Jackson, 1998).

Los fragmentos en Aguabuena comprenden diversas escalas y
procesos, pero también tienen distintas formas y usos. Uno de los usos
mas comunes es el empleo de fragmentos de vasijas rotas, o tiestos,
como los llaman los alfareros, para rellenar los huecos de la carretera

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [243]



[244]

DANIELA CASTELLANOS MONTES - Alfareros de aguabuena: notas etnogréficas...

sin pavimentar que cruza el cerro donde se encuentra Aguabuena, y
que es el principal medio de acceso al lugar. Desde la construccion de
esta via, en la segunda mitad del siglo xx, los alfareros la han mante-
nido, siendo asi los fragmentos el hilo conector entre Aguabuena y el
mundo. Otros fragmentos son las historias de individuos en las voces
siempre de los otros, vidas narradas en partes que conforman “enre-
dos” o maranias en las que se entrecruzan las vidas de todos.

Con los fragmentos que siguen espero mostrar distintas vistas de
Aguabuena y su gente, para contribuir asi a una etnografia de los alfa-
reros que no se reduzca solo a su alfareria.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Arnold, D. Y. (Ed.) (1998). Gente de carne y hueso: las tramas del parentesco en
Los Andes. La Paz: CIASE/ILCA.

Castellanos, D. (2004). Cultura material y organizacion espacial de la
produccion cerdmica en Raquira: un modelo etnoarqueoldgico. Bogota:
Fundacién de Investigaciones Arqueoldgicas Nacionales (FIAN).

Castellanos, D. (2007). Huellas de la gente del cerro: detalles etnogrdficos sobre
estilo, ritos de paso y envidia en la formacion de un contexto arqueolégico
(Tesis de maestria). Universidad de los Andes, Departamento de
Antropologia, Bogota, Colombia.

Castellanos, D. (2012). Locations of Envy: An Ethnography of Aguabuena
Potters (Tesis de doctorado). University of St Andrews: United Kingdom.

Duranti, A. (2010). Husserl, Intersubjectivity and Anthropology.
Anthropological Theory, 10(1-2), 16-35.

Husserl, E. (1960). Cartesian Meditations: An Introduction to Phenomenology.
The Hague: Nijhoft.

Jackson, M. (1998). Minima Ethnographica: Intersubjectivity and the
Anthropological Project. Chicago: The University of Chicago Press.

Jackson, M. (2002). The Politics of Storytelling: Violence, Transgression and
Intersubjectivity. Copenhagen: Museum Tusculanum Press, University of
Copenhagen.

Zeitlyn, D. (2009). Understanding Anthropological Understanding: For a
Merological Anthropology. Anthropological Theory, 9, 209-231.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 239-254

FIGURA 1. ALPARGATAS A LA ENTRADA DE LA CASA

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [245]



DANIELA CASTELLANOS MONTES - Alfareros de aguabuena: notas etnogréficas...

FIGURA 2. “VEREDA DE AGUABUENA”. DETALLE DE LA CAMISETA DE UN ALFARERO

[246] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas




Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 239-254

VI3L13d8dVDI V1 3AS3A VIIFIV4TY 3a 4377V.L NN 3d VISIA *€vanold

[247]

- Bogota

Universidad Nacional de Colombia



DANIELA CASTELLANOS MONTES - Alfareros de aguabuena: notas etnogréficas...

P

FIGURA 4. OTRO ANGULO DE OTRO TALLER

[248] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



6,N.°2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 239-254

Maguaré-vol. 2

VANIIAIA VNN 30 TYNVSILIY VHONA ¥13AaS3A VISIAZVaNOId « ¥377VL NN 30 JOINILNI TV YNVIAILOD YNIDIST VNN "9 VINDI4
V¥EWOS YNN OWO0D ¥3D3¥VdY OSIND V113 S3INd ZNTVILNOD ¥V ST 0104 V1 'VIISVAVYNN OAN3ITNd VyIIVATY "G viNnold

[249]

- Bogota

Universidad Nacional de Colombia



DANIELA CASTELLANOS MONTES - Alfareros de aguabuena: notas etnograficas...

FIGURA 8. ROPA SECANDOSE EN LA ENRAMADA DE UN TALLER

[250] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 239-254

FIGURA 9. OTRO DETALLE DE AGUABUENA. LAS VASIJAS

Y EL TALLER VISTOS DESDE LA CARRETERA

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [251]



DANIELA CASTELLANOS MONTES - Alfareros de aguabuena: notas etnogréficas...

¥377V1 730 SOAV1SO0T13d ONN VY SYLSINd NYLS3 "'4003d34TV 3A ILINIO V1 3d

VIAQIANT V1 30d ‘SYS0D SYYL10 I¥LNT ‘SYLOY SVIISVA "OT ViNoOId

Facultad de Ciencias Humanas

Departamento de Antropologia -

[252]



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 239-254

FIGURA 11. CHIMENEA DE UN HORNO

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [253]



DANIELA CASTELLANOS MONTES - Alfareros de aguabuena: notas etnogréficas...

SOLN3IWOVY4 3a ONIWVYD NN “7T v¥N9I4 « 011V ¥¥ONT NN IAS3IA OANNW 13

OAQNVIdWILNOD "ET VINOI4 « VINLINYLSI VNN IA VINLOVEL V1 NI SILNIIA 30 0111d3D "2T VANOIA

Facultad de Ciencias Humanas

Departamento de Antropologia -

[254]



\Q///EN EL CAMPUS — N







Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 257-258

PRONUNCIAMIENTO DEL XIV CONGRESO
DE ANTROPOLOGIA EN COLOMBIA

Asamblea del XIV Congreso de Antropologia en Colombia

Campus universitario de la Universidad de Antioquia

Medellin, octubre 26 del 2012

1 XIV Congreso de Antropologia en Colombia convocé a profe-

sionales y estudiantes de la disciplina a pensar los procesos de

construccion de nacion en el contexto latinoamericano. Los de-
bates alrededor de la construccion de la Nacion colombiana implican
para la antropologia el deber de pronunciarse sobre la situacion actual.
Durante los ultimos meses, dos eventos han capturado la atencién de
la opinién publica: los hechos de violencia en la regién del surocci-
dente colombiano, especialmente en el departamento del Cauca, y el
proceso de paz.

Con respecto a la situacion actual del departamento del Cauca,
queremos resaltar la importancia y el deber de reconocer los derechos
de los pueblos indigenas y sus esfuerzos para lograr el reconocimien-
to de tales derechos. Antropologos y antropologas creemos que son
los pueblos indigenas quienes deben hablar en su propio nombre. Pero
también creemos importante recordar a la sociedad que los pueblos in-
digenas hacen parte de sectores mas amplios a quienes se les ha negado
la participacion politica, bajo la acusacién de ser minorias. Creemos
que la opinién publica ha aceptado ideas racistas, sin esforzarse por
entender las demandas indigenas con profundidad. Especialmente,
creemos que se ha ignorado la desigualdad histérica que se ha impues-
to a los pueblos indigenas, las poblaciones afrodescendientes, LGTBI,
mujeres, pobladores urbanos, campesinos, sectores populares, entre
otros. Hacemos un llamado a la academia, para que se pronuncie y
promueva una opinién informada sobre este tema.

Con respecto al proceso de paz, que actualmente adelantan el
gobierno colombiano y las guerrillas de Colombia, creemos que la bus-
queda de la paz es una causa positiva y necesaria. Creemos también que
la busqueda de la paz no se limita a la entrega de armas. La busqueda
de la paz implica la reduccion de las condiciones de desigualdad his-
torica en el pais, el cuestionamiento de los modelos de desarrollo y la

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [257]



[258]

PRONUNCIAMIENTO DEL XIV CONGRESO DE ANTROPOLOGIA EN COLOMBIA

eliminacion de formas de discriminacion social que han afectado a la
sociedad nacional. Por ello creemos que la participacion amplia de la
sociedad civil en el proceso es esencial.

Con respecto a la situacion actual de la formacién en la antro-
pologia y la relacion de la profesién con la sociedad, creemos que es
importante poner en discusion el crecimiento inusitado de la disci-
plina, el nacimiento de nuevos programas de pregrado y posgrado, el
surgimiento de nuevos espacios de desempefo profesional de la an-
tropologia. Es necesario analizar las causas de estos cambios, para
entender sus posibles efectos. Para los y las asistentes al XIV Congreso
de Antropologia, el crecimiento de la profesion es positivo. Pero este
crecimiento nos obliga a priorizar la construccién de principios éticos
para la formacion académica y el ejercicio profesional. Y esa construc-
cion obliga a su vez, a crear nuevos espacios amplios y plurales entre
académicos, profesionales y estudiantes, de encuentro y discusion. La
practica de la antropologia tiene una incidencia importante en la so-
ciedad, aunque esta haya pasado desapercibida. Por eso creemos que el
ejercicio de la antropologia obliga a un posicionamiento ético y politi-
co dentro de la comunidad de antropdlogos y antropologas.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 259-263

LA ESENCIA DE LA CHICHA:
LA ESENCIA DE UN INFIEL

Lisbeth Paola Meneses Casas

Estudiante de Disefio Industrial

Universidad Nacional de Colombia

Un viaje al municipio de Aldana, Narifio, en octubre del 2011

os cultivos de papa que cambian de color, del verde al amari-

llo, anuncian que esta lista la cosecha. Las aguas que corren por

debajo de la tierra se recogen en los aljibes como otra cosecha.
Historias de duendes, guacas, espantos y entierros se cuentan por do-
quier y suelen ocurrir en los limites de los cultivos y en los depdsitos
de agua, como quebradas, saltos, lagunas y cerros. Carmenza Mueses,
de la vereda El Chorillo, dice que se deben llevar ramas de marco a lu-
gares desconocidos o cuando se transite por las zanjas, para evitar el
“mal aire”. También hay que cargar verbena para evitar la envidia. Con
“tres puntas” y “tres mirras”, variedades de chapil, un aguerdiente ca-
sero, se curan el “mal aire” y los “males del monte”. Carmenza, como
muchos otros habitantes de Aldana, sabe de “infieles”.

En tiempos de indios se trabajaba el barro. Ollas de diversas for-
mas se moldeaban para actividades diarias. Ollas que permanecen
hasta nuestros dias porque, a la llegada de los espafioles, los indios
se enterraron con sus pertenencias, esperando resurgir cuando ellos
se hubieran ido. Indios denominados infieles por no ceder a la evan-
gelizacion, indios aucas, a quienes “habia que amansar”, aplacar su
“espiritu” salvaje, indios que se enterraron con sus pertenencias dejan-
do su esencia en cada una de ellas. De ahi que todo cuanto se encuentra
en estos entierros se denomine de igual forma: todos son infieles.

“Por aqui [en la vereda Chorrillo] no hay de eso”, dice Dofia Maria
Esther Burbano, mamita de Carmenza, refiriéndose a los infieles. Sin
embargo, guarda una olla de barro con pictogramas que se encontré6
hace muchos afios y que, segun cree, contenia monedas de oro (cuan-
do la recogi6 estaba vacia). ;Infiel o guaca? No es clara la distincién en
el uso. Otros dicen que las guacas son de espanoles y los infieles de in-
dios, de antes de la Conquista. El dia del resurgir de los infieles llegd

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [259]



[260]

LISBETH PAOLA MENESES CASAS - La esencia de la chicha: la esencia de un infiel

por el ansia, por la ambicién y el deseo constante de encontrar oro, de
atesorar riqueza. Pero “si Dios ayuda, la guaca se deja coger”, como
dice Jaime Mueses. Monedas, esterlinas, perros y gatos de oro, entre
otras figuras, son los tesoros encontrados en las guacas. Bajamos al
Chorrillo después de conocer el Cerro Gordo, aplacado por la torre de
Comcel, que calmo su ira; aunque todavia, a veces, “se pone bravo”.

En las conversaciones con gente de la region, en la visita a sus ca-
sas y en las novenas a san Francisco (por esos dias se celebraba la fiesta
al taitico, como se le conoce), algunos decian que los infieles no contie-
nen oro, pero que, sin embargo, en el encuentro con el infiel se hace un
intercambio de dones: a €l se le da su libertad, al desenterrarlo, y €l, a
cambio, entrega sus “tesoros”. ;Si, tesorosj Porque, como las pifiatas en
las fiestas de nifos, “la olla da sorpresas”. Las pifatas llevan cuys, pa-
lomitos o dulces, tinta y ceniza; no se sabe qué contienen hasta que las
rompen, asi como en el infiel no se sabe qué se pueda encuentrar hasta
que se saca. Porque los infieles, aunque no contengan oro, son piezas
unicas que pueden costar mucho dinero. Hay infieles “finos” y hay in-
fieles toscos. Los primeros son los que buscan los guaqueros.

Existen infieles (vasijas) “negros” y “laboriados”, infieles pulidos
y pintados por dentro y por fuera que no se tocan, se ponen al sol para
luego venderlos. Hay otros infieles que se dejan en casa, pues no tie-
nen pictogramas, son “negros’, sin valor comercial aparente, pero, al
igual que los primeros, con la esencia intacta de quien se enterrd con
ellos. Los infieles varian segtn la riqueza que poseia su indio infiel.
Las ollas de infieles son salvajes, no se pueden poner al fuego: el fue-
go amansa, aliviana, y el infiel en si mismo es infiel porque no se dej6
ni se deja amansar.

Los infieles que se conservan sirven para preparar aji o para
“madurar” la chicha. “Madurar” la chicha es fermentarla; para ello
usan chilacudn (papayuela), pifia, maracuya y aguardiente o chapil.
Agregan también menta, manzanilla, cedron (cidrén), yerbabuena y
tipo. Aunque la receta varia segtn la casa en donde se prepare, todos
estan de acuerdo en que en olla de infiel la chicha queda mejor; el sabor
es especial. Es una chicha que, cuando se toma, hace estremecer. De
acuerdo con la cantidad de dias que se deje madurar la chicha, cuando
se han dejado pocos, se le llama a la olla liviana y a la chicha tiernita; la
chicha bien madurada, “esa si embrutece”, vuelve salvaje lo que ya ha

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 259-263

sido amansado. Es la que se deja mas dias en contacto con el infiel. Asi
como este espera para resurgir, la chicha debe esperar, para tomar todo
lo que el indio infiel quiere entregar; o eso creo yo.

La chicha en olla de infiel queda mas buena porque la olla con-
serva la esencia del indio. La chicha se madura para que esa esencia
aflore. La chicha bien madurada embrutece, y es asi como quien la
toma se torna salvaje, vuelve a ser auca. La esencia del infiel pasa ala
chicha, el infiel vuelve a cobrar vida cuando toma el cuerpo de quien
lo bebe. Asi como en la guaca, el Suliman, vapor o veneno que es el
“espiritu” de la guaca, “cobija” a quién lo encuentra, asimismo el indio
infiel “cobija” a quienes lo beben, con la diferencia de que este ultimo
no los lleva a la muerte, o no siempre.

Elinfiel es un entierro: es un muerto, es una olla y es su esencia. El
infiel no puede dar vida: por eso en olla de infiel no crecen las plantas.
Elinfiel esta atrapado en el tiempo, y el tiempo mismo le aporta fuerza
para seguir existiendo. El tiempo ayuda a que la esencia aflore y, por
ende, el tiempo ayuda a que madure la chicha. El infiel tiene fuerza; la
“fuerza” de cada elemento y de cada persona que cruzaron su camino
mientras existi6 hasta enterrarse. De esta forma la olla infiel cuenta su
“historia”, pues en cada paso se le han adherido o impreso fuerzas que
se transmiten; vienen y van entre naturaleza y personas. Una suma que
se entreteje y se fortalece con el transcurrir del tiempo.

Asi como el agua tiene “fuerza” en los aljibes de Aldana, esa vida
propia que le concede decidir su cauce y efectos, asi también la tienen
el fuego, la tierra y la muerte, y todos la transmiten constantemente.
La tierra hace parte del barro con el que se amaso el infiel. El artesa-
no le da forma; imprime sus manos, su pasion, su actitud, su deseo. El
fuego los funde cuando la olla pasa por él. El dueio de la olla le apor-
ta su “fuerza” y su estatus al usarla como objeto cotidiano. Esa fuerza
cambia cuando decide enterrarse con él. La tierra que cubre al infiel
es diferente a la inicial, pues esta cargada con la “fuerza” de la muerte;
una mezcla entre esperanza, libertad, descomposicion, sufrimiento y
espera llenan la olla mientras permanece bajo tierra. Con el tiempo,
alguien buscé y encontr6 la olla; su corazén cargado de ambiciéon por
el oro lo condujo a remover la tierra y a liberar el “espiritu” del infiel.
Una vez liberado, quien lo toma le transmite su “fuerza” y asimis-
mo la recibe del objeto. Usado para madurar el aji o la chicha, aflora

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [261]



[262]

LISBETH PAOLA MENESES CASAS - La esencia de la chicha: la esencia de un infiel

la esencia del indio, quien se vivifica y manifiesta al fundirse con la
“fuerza” de quien lo consume.

Las personas de la region regalan algunos de estos infieles. Quien
lo regala y quien lo recibe dejan algo en la olla, pues la intencién de cada
quien impregna el don (véase Mauss, 1979). El infiel es un objeto que ha
atravesado sucesivos transitos: de fuerza, de nacimiento, muerte y rena-
cimiento, de usos distintos. Incluso ha llegado a ser un objeto olvidado o
un objeto de decoracién, como ocurri6 con el infiel que me regalaron en
Aldana. Busqué, en mi casa, mantenerlo estatico para evitar algun dafo.
Lo puse en un “altar”, en donde lo mostraba con orgullo: hablé varias ve-
ces de su origen. Me percaté de que al hacer todo esto le atribui un nuevo
uso: el de taitico. Como habia mencionado, el taitico es el calificativo que
recibe san Francisco de Asis en esta region; existe alli una imagen que
fue encontrada en una zanja; hay otras que fueron compradas, a esta tl-
timas se les conoce como limosnadas. Al taitico lo cuidan con esmero:
ruanas, sombreros y tnicas son tejidas para cambiarlo de atuendo, se-
gun la ocasion, y su rostro es limpiado delicadamente con algodén. La
persona encargada de su culto es conocida como sindico. Ahora pienso
que me volvi una especie de sindica de mi infiel. El infiel marcé un espa-
cio en mi casa y, al marcarlo, lo cargé. Su presencia trajo noches y noches
sin poder conciliar el suefio profundo y tranquilo; vueltas y vueltas, un
embrollo de cobijas que cada vez pesaban mas.

La habitacién adquirié un ambiente “pesado”. Sin importar la
hora, la fecha o el cansancio acumulado del dia, el aire era denso. Una
“fuerza” cansaba y disminuia mi “buena” energia. Dias de desespero,
tristeza y agotamiento seguian, uno a uno, después de cada noche de
desvelo. Una vasija de barro, una pequefia vasija sin contenido aparen-
te desvanecia mi suefo. El infiel tuvo su altar, la olla infiel tuvo altar y
el indio infiel tomo posesion de la mujer que lo adord.

Elindio se enterr6 con sus pertenencias como seguro para preser-
var su vida, con la esperanza de renacer al cabo de un tiempo. La vasija
renacié cuando fue desenterrada. La vasija contiene la esencia del in-
dio. El indio renace cuando es consumido (en la chicha o en el aji) y la
persona que lo consume vuelve a ser auca. El indio muere cuando se
acaba la chuma (borrachera), pero renace una y otra vez junto a su olla
cuando se sienta la “chicha madre”. El indio renace cuando se convier-
te en taitico, y muere al fin cuando se vuelve pedazos su vasija.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA) - pp. 259-263

En pedazos acabd la historia. El infiel termind en una bolsa plas-
tica cualquiera; el barro se desdibujo: las pocas figuras craqueladas
desaparecieron, su altar dejoé de existir. Y el aire recobré entonces su
liviandad, la noche recibio al suefio otra vez y, a una nueva muerte, un
renacer volvid a surgir. ;Qué es entonces fidelidad? ;Qué es infideli-
dad? ;Se vuelve “infiel” quién recibe la olla?

“El infiel te salié muy fiel”, me dijeron, por eso, siéndole infiel al
“infiel”, se rompe el “infiel” pero uno se vuelve “infiel”.

REFERENCIA BIBLIOGRAFICA

Mauss, M. ([1925] 1979). Ensayo sobre los dones: motivo y forma del cambio en
las sociedades primitivas. En M. Mauss, Sociologia y antropologia
(T. Rubio de Martin-Retortillo, trad.; pp. 155-263). Madrid: Tecnos S. A.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota [263]












Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

LUZ GABRIELA ARANGO Y MARA VIVEROS (EDS.)
El género: una categoria util para las ciencias sociales

Bogota: Universidad Nacional de Colombia, 2011. 372 péginas.

En el libro El género: una catego-
ria util para las ciencias socia-
les, las profesoras Luz Gabriela Arango
y Mara Viveros retinen una serie de arti-
culos de autores varios en torno al asun-
to del uso de la categoria de género para
la comprension y la accién. En particular,
a través de los articulos, el libro propo-
ne un examen del lugar de las mujeres en
la construccién del conocimiento en va-
rias disciplinas dentro de las ciencias so-
ciales y las ciencias naturales. Su aporte
principal, en mi opinidn, es darle cuerpo,
figura, nombre y situacion especifica a la
exclusion y subordinacion de las mujeres
en la academia colombiana. De otro lado,
sin embargo, el libro evidencia, sin supe-
rar, dos dificultades de la discusion local
sobre el género: la inexistencia de una co-
munidad académica robusta y el aparente
“rezago” en la formulacién de los proble-
mas tedricos y politicos que deben en-
frentar estudios y acciones que invoquen
el género.

Una buena parte de los articulos in-
cluidos en el libro abordan dos pregun-
tas cruciales para dar cuenta del papel del
género en la construccion local del cono-
cimiento: scudl es el lugar de las contribu-
ciones de las autoras mujeres? y ;c6mo se
representa a las mujeres y a lo femenino
en los textos candnicos de las disciplinas?

La mayoria de los articulos encuentra que

en la academia local no se han incorpo-
rado los textos de autoras mujeres den-
tro de lo que se ensefia en las clases y que
en cada disciplina es reducida la investi-
gacion que adopta la categoria de género
como una categoria de analisis.

Es especialmente interesante la revela-
cién de Luz Gabriela Arango sobre la in-
visibilidad de las grandes socidlogas en la
Facultad de Sociologia de la Universidad
Nacional de Colombia; en particular, el si-
lencio sobre contribuciones tan grandes
como las de Marianne Weber, Anna Julia
Cooper e Ida B. Wells-Barnett. Igualmente
son demostrativos los esfuerzos de Maria
Himelda Ramirez, Suzy Bermudez y An-
gela Robledo por mostrar no solo la au-
sencia de las mujeres en la produccién y en
la representacion, en Historia, las dos pri-
meras, y en Literatura, la dltima, sino las
batallas que se han tenido que librar para
encontrar un espacio para las mujeres au-
toras y protagonistas en estas discipli-
nas. Maria Himelda Ramirez plantea, por
ejemplo, que, a pesar de la importancia de
las transformaciones introducidas por la
nueva historia, la mujer no aparece como
sujeto histdrico sino hasta en 1986, con los
trabajos de Suzy Bermudez. Robledo, por
su parte, explica cémo muchas autoras co-
lombianas todavia recurren a la “retérica
de las ‘pobres mujercitas’ y la implemen-

tan; recrean el masoquismo, muestran el

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[267]



LO RECIENTE

desprecio, vergiienza e inseguridad fren-
te a su trabajo” (p. 54). En su opinién, algu-
nas se resisten, pero a costa de “usar formas
impersonales, no designar de manera expli-
cita los temas o personajes mediante nomi-
nalizaciones abstractas; a usar pronombres
neutros indefinidos, a usar el modo subjun-
tivo en lugar del indicativo y el condicional
en lugar del presente” (Ibid.).

El texto de Luz Gabriela Arango da
un paso mas alld y aborda ya no solamen-
te el aspecto del conocimiento consigna-
do en textos y libros, sino el de la vida
cotidiana y la participacién institucio-
nal de hombres y mujeres como estudian-
tes dentro de la Facultad de Sociologia de
la Universidad Nacional. Su interpreta-
cién muestra como, ademads del problema
de la ausencia, estrictamente hablando,
hombres y mujeres viven de manera dis-
tinta el llamado de la investigacién y la
practica en sociologfa: mientras que los
muchachos encuentran sentido en la in-
vestigacion orientada por fines y metas
sociales, las jovenes sienten mayor afini-
dad por el trabajo social y comunitario.

La preocupacion por la construccién
de la cotidianidad y su influencia en el
conocimiento es también la que guia el
trabajo de Imelda Arana Sdenz sobre la
educacién formal basica y media. En su
articulo, la autora reporta estudios que
muestran que los estudiantes entre 15y 18
afios (grados 8 y 10) opinan que: “hay mo-
dalidades para las cuales las mujeres tie-
nen mejores condiciones que los hombres

y viceversa: para trabajo social tienen

Departamento de Antropologia -

mejores condiciones las mujeres (son mas
sensibles y mds humanas)” y que “las chi-
cas que escogen trabajo social lo hacen
‘para ayudar a la gente’; los chicos que op-
tan por dicha modalidad lo hacen para
‘ser lideres de la comunidad’ (p. 304).
Ahora bien, tratindose de textos que
reportan sobre las disciplinas y sus ex-
clusiones, es llamativo que las autoras
no sean criticas sobre la preponderan-
cia entre sus citas de personas que estan
incluidas en el mismo libro. La profeso-
ra Arango, en su articulo sobre sociolo-
gia, se limita ala Universidad Nacional en
la descripcion de las caracteristicas e in-
fluencia de la disciplina en Colombia, sin
mencionar las caracteristicas y tenden-
cias de los demds programas, escuelas y
facultades que han existido y que existen
hoy'. Las referencias en su articulo, no es
de sorprender, corresponden exclusiva-
mente a textos extranjeros, de su propia
autorfa o de sus colegas de la Univer-
sidad Nacional: Mara Viveros, Nohra
Segura, Maria Emma Wills y Ochy Curiel
(pp- 44-46). Los demas articulos del libro
incurren en similares miradas reducidas
del entorno al recurrir a las autoreferen-
cias y referencias cruzadas. La tabla ilus-

tra este fendmeno:

1 Elblog de la estudiante de la Universidad
ICEsI, Diana Henao, sobre la sociologia
en Colombia revela que existen hoy en
dia cinco programas de Sociologia (en la
Universidad Santo Tomas, la Universidad
ICESI, la Pontificia Universidad Javeriana,
la Universidad del Rosario y la Universidad
Nacional). Dos de estos programas cuentan
con un cuerpo docente formado por la mitad

Facultad de Ciencias Humanas



Maguaré-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

Tabla 1.
Referencias en seis articulos
Referencias Referencias Referencias Referencias Total
otal
Autor a textos al.G. a Mara a textos .
K . . referencias
propios Arango Viveros extranjeros
Mara Viveros y 3 (de Martha
2 3 50 70"
Martha Zambrano Zambrano)
Franklin Gil 2 o 6 22 45"
Ochy Curiel 4 o o) 28 32
Dora Inés Munévar 2 o o) 48 50
Tania Pérez-Bustos 2 o o 36 40™
Imelda Arana Séenz 2 o [¢) 23 25
Dora Isabel Diaz 2 1 2 18 347

*Incluye cinco citas a tesis de maestria en Antropologia o en Estudios de Género de la Universidad
Nacional. Hay dos referencias a textos que no son autores extranjeros o autorreferencias.
**Incluye citas de siete notas de prensa, de la Encuesta Nacional de Demografiay Salud, una
referencia al trabajo de Ochy Curiely una referencia al trabajo de Zamudio y Wertenberg.

***En este caso hay dos citas del trabajo de Santiago Castro.

**** a diferencia entre la suma de las columnas anteriores y el total de referencias tiene que
ver con que existen referencias a autores nacionales que no son considerados por las demas.

Aunque la estrategia de las autorre-
ferencias es una estrategia conocida para
construir “escuela”, resulta excesivo que

en el contexto local sea practicamente

o mas de mujeres jovenes: la Universidad
Javeriana y la Universidad del Rosario.
Tomar en consideracion estos programas,
cuerpos docentes e investigaciones ilustrarfa
otras tendencias ideoldgicas y otros lugares
desde los que se dice la sociologfa en nuestro
pais, y como el género puede haberse
modelado distinto en estos escenarios.
Véase Henao (2009).

imposible citar trabajos de autores na-
cionales sobre temas similares. Pero me
parece que el exceso refleja mds una con-
dicién sobre la academia local que un
fracaso propio de las autoras. En este sen-
tido, el libro es una invitacién adicional
para fortalecer las vias de comunicacion,
los momentos de encuentro y las rutas de
distribucién de los trabajos de autoras

que han avanzado en la reflexion sobre los

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[269]



[270]

LO RECIENTE

usos de la categoria de género en la inves-
tigacion y la practica académica.

Esta misma debilidad puede ser res-
ponsable, de otra parte, de que la mayo-
ria del tiempo tengamos que invertir en
la tarea de divulgacion mds que en la de
construccidn tedrica propia y que por eso
terminemos haciendo trabajos que, inclu-
so antes de ser publicados, estamos dis-
puestos a someter a criticas tedricas. Me
refiero en particular a la intensa para-
doja de seguir hablando de género den-
tro del binario masculino/femenino, sin
cuestionar la categorfa de sexo, cuando ya
sabemos que la categoria sexo es tan so-
cial, como la de género y que, por consi-
guiente, las mujeres existen tanto como
la mujer, es decir, que no existen. En este
escenario, el del dia después de la iden-
tidad, incluso la recurrida respuesta de
la interseccionalidad de las categorias
de exclusion del liberalismo (clase, raza,
origen nacional, origen familiar, etnia,
orientacién sexual, género) es insuficien-
te?. Pero, convencidas de que estas catego-
rias siguen atrapando la imaginacién de
la mayoria en la cotidianidad, nos vemos
forzadas a insistir en que las realidades
que ellas invocan no estan ahi proveyen-
do otras realidades como escenarios al-
ternativos: no es cierto que hay “muchas”
mujeres en la academia; no es verdad

que las mujeres “eligen” ganar menores

2 Véase el sugestivo y no muy reciente
conjunto de articulos compilado por Engle
y Danielsen (1995) sobre la posibilidad de
tener proyectos politicos después de la

identidad.

Departamento de Antropologia -

salarios; no es cierto que las mujeres
“prefieren” ser madres. Y en el momento
de pensar en las realidades paralelas pa-
recemos forzadas a pasar por las mis-
mas categorias que queremos resistir, en
un circulo que termina siendo mas vicio-
so, por el desgaste en términos de dinero,
energia y sabiduria, que virtuoso, porque
entramos en ¢l sabiendo lo limitados de
los resultados a los que podemos aspirar.

La paradoja del rezago, como quisiera
llamarla, atrapa al libro desde el principio
al fin: el titulo rememora sin sarcasmo un
articulo escrito hace casi treinta afios, los
articulos se refieren a las “mujeres” en la
academia, sin calificacidon de edad, raza,
origen regional, familiar o étnico, y el ar-
ticulo que cuestiona el uso simplificado
del género se refiere a textos escritos hace
mds de 20 afios como si fueran el estado
actual del debate. Como también lo he se-
nalado, sin embargo, el libro hace aportes
invaluables para comprender la investiga-
cién yla practica académica en Colombia.
La cuestion, creo, es que necesitamos lle-
gar a un punto de masa critica que nos
permita sentir que efectivamente esta-
mos en conversacion y que no tenemos
que seguir haciendo anilisis que pensa-
mos que deberiamos haber superado o,
por lo menos, que ya no es irresponsable
hacer el tipo de anilisis que tedricamen-
te nos resultan creibles. Estoy convencida
de que este libro es una invitacion mas a
fortalecer la comunidad académica, atri-
buyo esa intencidn a la seleccidn del titu-

lo, y espero que los y las investigadoras

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

sociales y que los y las investigadoras
preocupadas por el lugar del género en la
construccion del conocimiento lo lean y
dialoguen con sus argumentos.

ISABEL C. JARAMILLO

Universidad de los Andes, Colombia

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Danielsen, D. y Engle, K. (1995). After
Identity. Nueva York: Routledge.

Henao, D. (2009). La sociologia en
Colombia. Recuperado de http://
sociocolombia.blogspot.com/

FABIAN SANABRIA (ED. Y COMP.)

Tiempos para planchar

Bogota: Universidad Nacional de Colombia, 2011. 300 pdginas.

Con amargura posmoderna se desha-
ce el dulce meloso de la musica para
planchar y se le hace zancadilla a la ilu-
sién facil que compuso en otras épo-
cas. En el dmbito de lo previrtual, de los
dias de radio, los investigadores que an-
tes se reunieron para escribir Vinculos
virtuales ahora, en Tiempos para plan-
char, divagan la resonancia de esta mu-
sica en estrecha cercania a autores como
Foucault, Bauman, Barthes y Baudrillard.

Cada uno de los integrantes del
Grupo de Estudios de las Subjetividades
y Creencias Contempordneas —segin
cuenta Fabian Sanabria, compilador y
editor del libro— escuch6 una de es-
tas baladas romdnticas, luego acompa-
N6 a mujeres allegadas a ellos mientras
las escuchaban y después repitio el ejer-
cicio con jovenes contempordneos. De
esta manera les fue posible contrastar lo
que las canciones dicen a distintas gene-
raciones y, a partir de ahi, construir re-

latos que dan cuenta de algunos vinculos

—siempre deshaciéndose— entre gentes,
tiempos, letras y melodias distintas. Dice
Sanabria que esta publicacién pretende
también ser un homenaje a las empleadas
de servicio doméstico, quienes han tara-
reado estas canciones en su andar coti-
diano por las ciudades.

Tal vez el principal aporte del libro es
mostrar que la musica para planchar, ade-
més de convocar a las mujeres que cantan
mientras planchan, cumplié una funcién
heterotdpica en cuanto propici6 escapato-
rias a realidades violentas (dictaduras, so-
ledades, responsabilidades y despechos)
y que, hoy en dia, desenmascara “los idi-
lios rotos de la modernidad”. En este sen-
tido, el kitsch que enviste estas canciones
es testimonio de lo que no se puso en duda
y, en consecuencia, visto desde nuestros
tiempos, resulta revelador. De esta mane-
ra, el libro constata la importancia de una
musica tildada de vulgar e invita a que las
ciencias sociales se atrevan a estudiar lo

que carga con ese estigma.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[271]



[272]

LO RECIENTE

El camino de lectura que propone es
fragmentado. Las conexiones entre los
articulos, mas alla de las tematicas ge-
nerales, no son obvias ni necesarias por-
que cada uno gira en torno a una cancién
distinta y a una experiencia especifica del
investigador. Sin embargo, es posible se-
guirle el rastro a algunas discusiones que
se contindan:

El articulo de Felipe Borras emprende
un tipo de etnografia sensible entre con-
versaciones con las mujeres de su familia
y el canto triste de Jeanette. En las narra-
tivas de ellas sobre su soledad adolescen-
te, él encuentra que el amor efimero y la
soledad rebelde, aunque fugaces, se viven
intensamente. Al sumergirse en las can-
ciones y en las palabras de sus interlocu-
toras, compone un relato interesante para
confrontar, asi sea afirmando, la liquidez
que tanto ha gustado a la antropologia
para describir la posmodernidad.

Asi como Borras decide creerle al
amor fugitivo, Cuartas decide creerle al
despecho. La misma moneda: estamos
hablando de soledades, pero distintas. La
letra de la cancién Mi tristeza es mia y
nada mds, interpretada por Leonardo
Favio, ayuda a explicar que, segregados
porlarazén moderna, los enamorados son
necesariamente solitarios, aunque cuen-
tan con otras voces que si los comprenden,
en el sentido de entenderlos y también de
reunirlos. Son los cantos cursis, los relatos
de amor, unos espacios imaginados que

recuperan lo que la Modernidad arrebata,

Departamento de Antropologia -

heterotopias que dislocan el espacio y que
quiebran también el tiempo.

Es importante tener en cuenta eso:
las heterocronias son fundamentales
para las heterotopias. Los articulos de
Benjamin de la Pava y de Camilo Rios,
entre otras cosas, se aproximan a esto. De
la Pava sefiala que, hoy en dia, cuando se
escuchan las canciones para planchar y se
cantan a grito herido, se acumulan tiem-
pos que requieren de espacios otros para
volverse a contar. Rios encuentra en Una
muchacha y una guitarra, interpretada
por Sandro, una fugacidad que quiebra
las estructuras espacio temporales, pues
esta cancidn, segun le ayudan a enten-
der sus interlocutores, estd anclada en la
Dictadura Argentina, en cuanto presenté
un mundo de duraciones imposibles para
esa época.

Tanto el articulo de Camilo Rios como
el de Christian José Uribe explican la in-
surgencia de una musica melcochuda en
resistencia a situaciones politicas particu-
lares. En el primer caso, la musica ayudé a
soportar de manera evasiva la Dictadura
Argentina, al ofrecer un escape fugaz ha-
cia el mundo de playas, fiestas y roman-
ces que residia en la cancién interpretada
por Sandro. En el segundo caso, la musi-
ca reunfa a estudiantes colombianos que,
en los sesenta, pretendian una revolucién
uniéndose, y que encontraban un sustento
para la unidad ideal en la letra de la can-
cién Dispersos, interpretada por Ana y
Jaime. Hoy en dia, los entrevistados mi-

ran en perspectiva canciones como estas

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

y a ellas atribuyen controversias de las que
antes no se sabian participes.

Manuel Alejandro Lozano, en un
articulo que, con claridad generosa, se
aproxima al asunto de lo kitsch, ayuda a
entender la calidad evasiva de esta musica
cuando dice, concretando las conclusio-
nes de Clement Greenberg y René Girard:
“el tinico remedio para la desidealizacion
del kitsch, especie de recetario racional
de imitaciones, es precisamente su re-
conocimiento como mentira, como sim-
ple necesidad derivada de la debilidad
humana ante una realidad inaceptable”.
Entonces no sorprende que incluso una
cancién protesta tenga su kitsch, y que,
como si lo tiene, uno pueda creerle o no: si
si, entonces experimenta mundos ideales;
si no, entonces la cancion, sea cual sea,
se convierte en indicadora de una época
que, desde nuestro tiempo, se mira con
ojos criticos y nostalgicos.

En tan poco espacio no puedo hacer
justicia a los aportes significativos de los
textos que he mencionado, pero queda re-
comendada su lectura. A pesar de esto, en
mi opinidn, el libro, como un conjunto,
tiene dos caracteristicas desafortunadas:
en la mayoria de los articulos o se asume
con fe ciega que los autores posmodernos
mas célebres pueden explicar completa-
mente lo que las personas dicen, como si
ellas no fueran capaces de sus propias ex-
plicaciones, o se construyen argumentos
con base en introspecciones descontex-
tualizadas que no soportan las generali-

zaciones que proponen.

Ambas particularidades conllevan
sus respectivos problemas: primero, no
se escuchan las voces de las personas ni
de las canciones sino como murmullos
secundarios a los planteamientos de los
sociologos citados, de manera que estos
ultimos no se cuestionan. Si la musica
kitsch puede ser “la banda sonora de una
no-revolucién”, como sugiere Lozano, en
el marco de un estudio de la musica para
planchar esta actitud resulta irénica. Aun
mds, es grave, porque asi no puede avan-
zar nuestra antropologia, asi, sin dejar
que la teoria sea permeable a las realida-
des que se aproximan. Para un ejercicio
que se supone de etnoficcion, con “etno”
de “etnografia”, llama la atencién que las
palabras de los entrevistados se pierdan
en parafrasis, mientras que las palabras
de los autores posmodernos son impues-
tas con rigurosidad.

Segundo, la libertad introspectiva del
ejercicio que se planted genera reflexio-
nes situadas en contextos socioeconémi-
cos y socioculturales especificos que en
ocasiones —no en todos los casos, pero
hay que mencionarlo— no son identifi-
cados de ninguna manera. Cuando esto
sucede, las tipologias o las generalizacio-
nes a las que llegan los investigadores solo
estan fundadas en divagaciones sobre la
experiencia propia. Las exploraciones in-
trospectivas pueden tener un potencial
inmenso, pero, al no ser identificados sus
limites y sin embargo intentar una expli-
cacion abarcadora, terminan privilegian-

do la reflexion del investigador acerca de

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[2731]



[274]

LO RECIENTE

su vida personal en la explicacion de la
experiencia de otras personas, situada en
otros contextos.

Finalmente, a pesar de que Sanabria
sugiere un vinculo entre la labor de las
empleadas de servicio doméstico, las re-
flexiones del libro y el quehacer de la an-
tropologia y de la sociologfa, esto no tiene
mayor impacto en el resto del libro. La plan-

cha de la portada y la critica generalizada a

la intencién peyorativa implicita en llamar
a este género musical “de planchar” son
sefiales de una discusion que no se profun-
diza. Pues aun si se explora el estigma im-
puesto sobre esta musica, la intencién de
reivindicar el protagonismo de las emplea-
das del servicio no se lleva a cabo; ellas es-
tdn ausentes en el libro, y hacen falta.
MONICA CUELLAR GEMPELER

Instituto Caro y Cuervo

JUAN PABLO ARANGUREN ROMERO
Las inscripciones de la guerra en el cuerpo
de los jovenes combatientes: historias de
cuerpos en transito hacia la vida civil

Bogota: Universidad de los Andes, 2011. 114 paginas.

En este trabajo, el psicélogo y antro-
pologo colombiano Juan Pablo Aran-
guren analiza las inscripciones de la
guerra en los cuerpos de jovenes excom-
batientes de grupos armados (legales e
ilegales), entre los 18 y 22 afios, que se en-
cuentran en proceso de transicion a la
vida civil. Para ello se sirve de una pers-
pectiva historica, sobre el disciplina-
miento militar del cuerpo en el marco de
las instituciones modernas; de una pers-
pectiva psicoldgica, sobre la produccion
del sujeto a través de dispositivos dis-
cursivos, y de una perspectiva socioldgi-
ca, desde la cual subraya las tensiones que
plantea el transito a la vida civil, desde las
practicas de consumo contemporaneas.
Las nociones de ‘inscripcion’ —defi-

nida como los trazos superficiales sobre

Departamento de Antropologia -

el cuerpo y las marcas encubiertas sobre
la corporeidad—, de ‘ordenamientos dis-
cursivos’ —definidos por el autor, desde
una perspectiva lacaniana, como la marca
efectuada por otro sobre el cuerpo “real”,
simbdlico o imaginario a través de discur-
sos que remiten no solo a las palabras, sino
a relaciones estables que permiten inscri-
bir algo mucho mas amplio que enuncia-
ciones efectivas (Lacan, 1992 citado por
Aranguren, 2011), y que constituyen apa-
ratos de control, disciplina y correccién—
y la de ‘incorporaciéon’ —definida como la
asimilacién interiorizada de las formas de
ordenamiento— cobran gran importan-
cia en el analisis de como operan las di-
namicas y las logicas de la guerra sobre el
cuerpo de los jévenes combatientes. A par-

tir de todos estos conceptos, Aranguren

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

visibiliza los procesos de sujecion median-
te los que las inscripciones de la guerra
en el cuerpo adquieren un cardcter per-
manente, que dependera de los modos en
que estos ordenamientos sean apropiados
por cada sujeto desde su historia y desde la
construccion particular de su cuerpo, gra-
bandose como trazos externos, encubier-
tos de manera singular.

En la primera parte de su trabajo, A-
ranguren revisa, desde una perspectiva fou-
caultiana, las formas de disciplinamiento
implicadas en el orden militar que “graban
el alma” de los jévenes combatientes, con-
siderando las formas concretas de involu-
cramiento de lo corporal. En este sentido, el
autor sefiala que los dispositivos de control
que inscriben sobre el cuerpo los comporta-
mientos adecuados de un militar deseable
para la estructura social implican, por una
parte, el desprendimiento de la propia indi-
vidualidad en favor de la cohesion grupal y
de la maquina colectiva, una donacion del
propio cuerpoy el abandono total de si mis-
mo para integrarse dentro de un aparato de
accion bélica, y por otra, la homogeneidad
de los cuerpos a través de dispositivos que
desdibujan cualquier diferencia: la repeti-
cién de movimientos a través de marchas y
ritmos que “posibiliten a cada musculo en-
trar en armonia con el grupo” (p. 26); el uso
de uniformes y la construccién de hébitos
que funcionen como aparatos de identifi-
cacion entre el colectivo armado y de dis-
tincion frente al cuerpo civil; el proceso de
entrenamiento, a través del cual se incor-

poran los artefactos bélicos, las “formas

singulares de contacto” entre el combatien-
te y su adversario, mediadas por el uso de
las armas y por la transformacién de la cor-
pulencia, de brazos y de espalda, a través de
la fusién que acontece entre el combatien-
te y su fusil, y, por tltimo, la disposicion al
sacrificio de la propia vida y a la entrega
sin limites, la apertura progresiva al exce-
so v el “desbocamiento de todas las pasio-
nes” (p. 38).

En la segunda parte del libro, el autor
recorre materiales etnogréficos que involu-
cran a algunos jovenes excombatientes en
el escenario de transito ala vida civil y pone
de manifiesto las tensiones, los encuentros
y desencuentros entre disciplinamientos,
ritmos, movimientos, estéticas y sensibili-
dades de la vida militar y de la vida civil (y
de sus practicas de consumo). En este sen-
tido, evidencia, a través de registros logra-
dos en su trabajo de campo, las resistencias
mediante las cuales los jovenes interpelan
formas de disciplinamiento que evoquen la
vida militar, sensibilidades pendientes que
reclaman reconocimiento en el cuerpo de
los combatientes y convergencias concre-
tas entre los ordenamientos discursivos de
lavida civil y militar, que incluyen estéticas
que rebasan los indicadores de distincion
de un cuerpo militar (por ejemplo, mochi-
las o trajes camuflados que circulan comer-
cialmente como objetos de consumo) y el
sometimiento de los jovenes a normas re-
guladoras de ritmos y comportamientos en
el escenario de la vida civil (por ejemplo, la
imposicion de horarios, y actividades y de-
beres con una regularidad especifica).

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[275]



[276]

LO RECIENTE

En el tercer y dltimo aparte de su tra-
bajo, Aranguren problematiza el supuesto
otro lugar, denominado civilidad, y sitia
algunas perspectivas que deben ser con-
sideradas en el marco de las transforma-
ciones contemporaneas de la sociedad. En
este sentido, cuestiona que los procesos
de reinsercién en la vida civil solo se ha-
gan con los grupos organizados al margen
de la ley, cuando la experiencia bélica “es
igual de significativa para los grupos de las
Fuerzas Militares del Estado” (p. 57), y visi-
biliza cémo las instituciones modernas, ta-
les como la escuela o el trabajo asalariado,
comulgan con los ordenamientos discur-
sivos de la logica militar mediante sus es-
tructuras de vigilancia, coaccion y control;
mediante la configuracién de mecanismos
de distincion de una condicion social que se
materializan en el cuerpo a través de formas
de autocontrol, practicas especificas, cos-
tumbres sociales y una estética particular;
mediante el “proceso paulatino de instruc-
cién en el que se ha de encauzar la corporei-
dad por vias socialmente deseables” (p. 65);
mediante la instauracién de relaciones de
poder que, por medio del castigo, garanti-
cen la domesticacién y el aprovechamiento
del rendimiento de los cuerpos para la pro-
ductividad, y mediante la incorporacién del
reloj, del adiestramiento de ritmos laborales
y del control de hébitos de comportamien-
to que permitan la homogeneizacion de los
sujetos en el marco del proyecto moderno.

A la luz del reconocimiento de que las
instituciones modernas a las que supues-

tamente se reinsertaria un joven excom-

Departamento de Antropologia -

batiente estan en crisis, en el final de su tra-
bajo, Aranguren retoma la pregunta acerca
de “cémo se puede pensar entonces el esce-
nario de transito hacia la vida civil” (p. 84).
En respuesta al interrogante, el autor mues-
tra la cercanfa entre los motivos que condu-
jeron a los jévenes a involucrarse en grupos
armados y los rasgos de la sociedad de consu-
mo ala cual serdn reinsertados en su transito
hacia la vida civil y subraya que, precisamen-
te, la guerra resulta atractiva “por su contras-
te con una sociedad en decadencia y por su
contraposicién a una nifiez y una juventud
ignoradas y desprotegidas” (p. 91).
Partiendo de la premisa de que el cuer-
po no preexiste a la persona ni que exis-
te como entidad natural sincrénica a toda
existencia humana, sino que es y que en-
carna una forma de persona producida his-
torica y socioculturalmente, mediante su
trabajo, en Las inscripciones de la guerra
en el cuerpo de los jévenes combatientes,
Aranguren hace contribuciones muy im-
portantes para la comprension de las for-
mas concretas que adquiere la produccién
del joven combatiente y expone sugerentes
argumentos alrededor de las soslayadas di-
ficultades en los procesos de transicion a la
vida civil, en el marco de las instituciones
que han configurado el mismo fracaso del
proyecto moderno. Para finalizar, el traba-
jo deja importantes provocaciones alrede-
dor de la voz de los jovenes combatientes,
considerando que el autor privilegia el re-
gistro tedrico sobre el etnografico.
ANGELICA FRANCO GAMBOA

Universidad Nacional de Colombia, Bogotd

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

MIGUEL ANGEL MELENDEZ

Diccionario achagua-espaiiol, espaiiol-achagua

Bogota: Universidad de los Andes, 2011. 158 paginas.

as lenguas arawak constituyen una
Lgran ‘familia’ o ‘tronco’ lingiiistico,
el de mayor expansiéon en América: hoy,
en el eje norte-sur abarca desde el tere-
na, en el suroccidente boliviano, hasta
el ‘caribe’ negro o garifuna, de Belice; y
en el eje oriente-occidente, desde el pa-
likur, de la costa nororiental, y el wau-
ra, del Matto Grosso, ambos en el Brasil,
hasta las lenguas arawak de Colombia
(curripaco, baniwa, piapoco, achagua de
la Orinoquia y wayunaiki o guajiro). El
sentido y la cronologia de esa expansién
son objeto de hipétesis en las que conflu-
yen lo arqueoldgico, lo genético y lo lin-
gliistico. Las relaciones internas de este
conjunto, en el cual hay ya muchas len-
guas extintas, distan de estar plenamente
establecidas a pesar de la numerosa bi-
bliografia y de los especialistas que, des-
de Gilij, en el siglo xv111, se han dedicado
aello. La demografia asociada a estas len-
guas es hoy débil en general. De acuerdo
con los especialistas, el subgrupo maipu-
re, también llamado Nu-Sprache (por el
marcador de primera persona), es el mas
certeramente considerado como arawak.
Lenguas arawak extintas recientemente,
0 muy cercanas a la extincion, habladas
en Colombia son el cabiyari, el tariana y
el resigaro. Otras amazdnicas, registra-
das por Martius, quizd extintas después

del siglo x1x, son el yumand, el mariaté

y el passé, entre otras, que pudieron ha-
ber permeado otras lenguas vecinas no
arawak (el tikuna y el yuri, por ejemplo)
a través del contacto prolongado, como
ocurre hoy en el contexto tukano-arawak
del Vaupés, donde estructuras gramati-
cales profundas permean, de forma no fa-
cilmente perceptible, una familia desde
otra tipolégicamente divergente.

La presencia arawak esta ligada a la
historia de la Conquista. De acuerdo con
los datos etnohistoricos, cuando los espa-
fioles llegaron, arawak y caribes se dispu-
taban el mismo espacio en las Antillas y
en otros territorios. Arawak era el nom-
bre de una lengua. Lenguas emparenta-
das, encontradas posteriormente, fueron
designadas con el nombre de esa len-
gua guyanesa. Con esos grupos tuvieron
los conquistadores sus primeros contac-
tos. Tainos, de lengua arawak, eran los
habitantes de la isla de La Espaiiola, a la
que llegd Coldn, y sobre quienes escri-
bié Fray Ramon Pané su Relacion acer-
ca de las antigiiedades de los indios, a
partir de su estancia entre ellos en la pri-
mera fase del Descubrimiento. El sustrato
arawak en el espafiol es numeroso y co-
rresponde a algunos de los “americanis-
mos” mas extendidos y tempranos (yuca,
canoa, bohio, cacique, guayaba, canibal,
cazabe, hamaca, entre otros); es casi tan

importante como los sustratos quechua y

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[2771



[278]

LO RECIENTE

nahuatl, a pesar de que no habia imperio
unificado asociado a lo arawak.

El achagua fue una lengua habla-
da por numerosas personas en los Llanos
Orientales y, como otras lenguas de gran
expansion, fue utilizada como lengua ve-
hicula, gracias a lo cual tenemos gramati-
cas y vocabularios del siglo xv1, elaborados
por los padres jesuitas Neira y Ribeiro.
Miguel Meléndez, antropélogo y etnolin-
giiista, hoy profesor de la Universidad del
Valle, ha estudiado recientemente esta len-
gua, y con esta obra completa la trilogia del
especialista en lenguas amerindias: la gra-
matica, publicada en 1998; la compilacién
de textos de la tradicién oral, en el 2004
(Mateo Kabarte es la fuente principal), y el
diccionario, en el 2011.

El diccionario es un diccionario bilin-
giie, achagua-espafiol, espafol-achagua,
proveniente de los textos y materiales
compilados por el lingiiista a lo largo de
varias estadias durante los aflos en los que
le fue posible hacer los trabajos de campo,
desde la década de los ochenta. El autor
sefiala que las condiciones del pueblo y la
precariedad de miras de la educacion re-
gional no permitieron que este dicciona-
rio fuese un proyecto colectivo educativo
con participacién de equipos de maestros
bilingiies y hablantes especializados en
diversas areas del conocimiento, como ha
ocurrido en otros casos en Colombia (con
el sikuani, por ejemplo), lo cual enriquece
notablemente el nimero de palabras dis-
ponibles, asi como la calidad y profundi-

dad de las interpretaciones semdanticas.

Departamento de Antropologia -

En la obra hay una introduccién en
la que se explican las convenciones y for-
ma de consulta del diccionario, la gra-
fia utilizada y la correspondencia con la
forma fonoldgica de la lengua, los crite-
rios morfosintacticos que subyacen a la
presentacién, y que sustentan la elec-
cién de la forma escogida para la entrada.
Un apartado interesante en lo tipoldgico
lo constituyen los nombres (p. x1x de la
“Introduccién”), que en achagua, como
en muchas otras lenguas amerindias, se
dividen en dos grandes clases: absolu-
tos (como duli ‘perro’) y relativos (-wita
‘cabeza de’, -nima ‘boca, pico de’), o in-
dependientes y dependientes; para estos
ultimos, el autor opta por la palabra que
contiene la forma absolutizadora, witafi,
compartida por varias lenguas arawak,
en vez de acudir a la palabra con alguno
de los prefijos de persona (nu-, por ejem-
plo, de la primera persona). De mane-
ra analoga, para el verbo se explica que
la opcién tomada de elegir una palabra
que contenga ademads de la raiz verbal,
sufijos de género y de numero, permite
al hablante achagua reconocer de mane-
ra natural la nocién. Este tipo de expli-
caciones, de gran utilidad metodolégica
para otras lenguas amerindias con rasgos
tipoldgicos similares, se hace para todas
las clases de palabras. Se incluyen prefijos
como li-, de 3.2 persona singular mascu-
lina, y sufijos como -mi, que indica prin-
cipalmente caducidad (y que es también
un elemento que el achagua comparte con
otras lenguas arawak). Nombres propios

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

de lugares de importancia, integrados ya
a la fonologia del achagua, estan también
en el diccionario: Léopi ‘(Puerto) Lopez’.

La consulta rapida al diccionario in-
cluye neologismos, como ‘gafas’ tiihulafi,
construida a partir de ‘0jo’, lo que permite
evidenciar algunos mecanismos de crea-
cién léxica y de derivacion. También in-
cluye préstamos del espafiol ya integrados,
como fiinca “finca’. Aunque el léxico bota-
nico y zooldgico no es extenso, podemos
consultar all{ palabras clave para hacer
comparaciones entre familias y lenguas,
buscando establecer posibles nombres
compartidos o difundidos: tabaco (t/éma),
maiz (kdana), yopo (juuba), yuca (kéeni-
ru, daliri), tigre (tfdawi), danta (éema).
No hay nombres de palmas en las entra-
das (moriche o miriti, milpeso, chontadu-
ro), apenas aparecen en la entrada palmas
algunos nombres en achagua, sin especifi-
car qué tipo de palma es o cudl es su uso.
Hay también algunos nombres de drboles,
peces y mamiferos; en algunos casos se da
el nombre en espanol regional (no siem-
pre conocido por lectores foraneos, aun-
que si por los achaguas que hablan una
variante del espafol llanero), en algunos
casos se hace una aclaracion sobre a qué
se refiere (p. e., para guabina se aclara que
se trata de un pez, y para giiire se aclara
que es un pato), pero en otros casos no se
hace ni lo uno ni lo otro (p. e., para gavdn
y para giifo se da simplemente el nombre
en achagua). Esto nos sugiere que para ca-
sos similares valdria la pena tener un glo-

sario de espailol regional. Hay diferencias

notables entre subregiones de la Orinoquia
y subregiones de la Amazonia, que a su vez
corresponden a variaciones importantes
en zonas de piedemonte, andinas o coste-
ras. Un buen ejemplo de esto es la palabra
para el marsupial conocido como zarigiie-
ya o chucha, runcho, rabipelada, fara o
raposa, que es un mamifero silvestre muy
comun en toda Colombia.

Las dos ultimas obras sobre la lengua
achagua (tradiciones orales y diccionario)
aparecen en momentos especialmente cri-
ticos para este pueblo, que habita hoy un
reducido territorio en el Meta. Como lo re-
cuerda el autor, el achagua fue declarado,
por parte de la Unesco en febrero del 2009,
como lengua en “serio peligro de extin-
cion”. Esto ocurre no tanto por las dindmi-
cas naturales de decadencia asociadas a la
sustitucion por lenguas de mas expansion,
sino por las realidades del conflicto arma-
do, los megaproyectos y el cambio ecolé-
gico. Juan Arrepiche, principal ayuda en
el trabajo lingiiistico, fue asesinado en fe-
cha cercana a la publicacién del dicciona-
rio, como nos cuentan en la introduccién.
No son esas situaciones ajenas al lingiista.
Es claro que el Iéxico especializado desapa-
rece cuando desaparecen los saberes que se
asocian al uso tradicional de los recursos
del territorio (la pesca, las palmas y otras
especies vegetales silvestres, la fauna sil-
vestre, la cultura material y todo lo inmate-
rial simbdlico que se asocia a la naturaleza
humanizada y a los objetos elaborados an-
cestralmente). Igualmente ocurre con la

tradicion oral recopilada por Meléndez, que

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[279]



[280]

LO RECIENTE

el mismo autor, en el 2004, postulaba como
“fragmentos de un sistema ideoldgico (mi-
tico, cdsmico, ecoldgico, social, cultural)
seguramente amplio, activo, coherente”.

La presente obra ilustra adecuadamen-
te un método de trabajo lexicografico y se
basa en un estudio gramatical exhaustivo,
asi como en un largo trabajo etnogréfico
de campo que apoya una adecuada inter-
pretacion del sentido. La obra se suma a los
pocos antecedentes con que contamos de
diccionarios recientemente elaborados en
el pais con criterio lingiistico (el de sikua-
ni, de Francisco Queixalds, y el de piapoco,
de Andrés Reinoso). El interés intrinseco
de este diccionario se deriva, ademas, del
hecho de ser una muestra de vocabulario
muy confiable de una lengua arawak-mai-
pure, util para la comparacion y la recons-
truccidn que atn logre hacerse sobre el
gran tronco arawak. Completa el ciclo de
una documentacién lingiiistica indispen-

sable para una lengua minoritaria en serio

peligro de desaparecer. La obra atestigua
la urgencia y la preocupacion ética por las
lenguas como entidades abstractas diver-
sas e irrepetibles, pero, fundamentalmen-
te, por los pueblos que las habla(ba)n, en
el contexto de destruccion y amenaza a su
habitat y a sus formas de vida, asunto es-
pecialmente algido en la Orinoquia colom-
biana de las tltimas décadas. Ojald que la
etapa siguiente fuese la recuperacion terri-
torial y ecoldgica junto con la revitaliza-
cion de esta lengua, que cuenta ya con una
base documental, incluida la documenta-
cién histérica. También es un llamado a los
pocos lingtiistas que trabajamos sobre len-
guas minoritarias a acelerar la culminacién
y la difusion de los estudios sobre gramati-
ca, léxico y tradicién oral, en una perspecti-
va que pueda apoyar la recuperacion, si los
pueblos y los hablantes asi lo deciden, aho-
ra o dentro de unos cuantos afios.
MARIA EMILIA MONTES RODRIGUEZ

Universidad Nacional de Colombia, Bogotd

HERACLIO BONILLA (ED.)
La cuestion colonial

Bogota: Universidad Nacional de Colombia, Embajada de Espafa en Colombia, Centro Cultural
y Educativo Espafiol Reyes Catélicos, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (CLACSO),
Independencias Iberoamericanas, Instituto de Estudios Politicos y Relaciones Internacionales (IEPRI),

En el marco de las celebraciones con-
tinentales del bicentenario de los
procesos hispanoamericanos de inde-
pendencia, la Universidad Nacional de

Colombia convocd, en noviembre del

Departamento de Antropologia -

Acierto Publicidad y Mercadeo. 2011. 644 paginas.

2009, a relevantes investigadores a un
seminario internacional para reflexio-
nar en torno a la cuestién colonial. Fruto
de este encuentro es el compendio de las

ponencias, editado por Heraclio Bonilla,

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

en el 2011, bajo el mismo titulo del se-
minario. Este libro se incorpora al cor-
pus de monografias y compilaciones
surgidas en Colombia en torno a la re-
flexién bicentenaria de las independen-
cias. No obstante, a diferencia de otras
producciones similares, como por ejem-
plo la compilacién Historia que no cesa:
la Independencia de Colombia 1780-
1830, dirigida por Pablo Rodriguez y edi-
tada por la Universidad del Rosario, La
cuestion colonial mantiene como enfo-
que especifico, vertebrador de los textos
compilados, el “reexamen de la domina-
cion colonial impuesta por Europa sobre
los pueblos de las Américas, de Africa y
de Asia desde los inicios del siglo xv1 has-
ta su culminacidn en el contexto de los
grandes movimientos por la descoloni-
zacion de la segunda mitad del siglo xx”.

Cabe por tanto destacar la ampli-
tud cronoldgica y espacial de los temas
recogidos en la compilacién con dnimo
comparativo e integrador, al contextua-
lizar la colonizacién en un ciclo mun-
dial, como defiende Manfred Kossok
—citado por Medoéfilo Medina—, o como
ya lo sefiald el no recordado en el texto
Javier Ocampo Lépez, cuando, en 1969,
en su Historiografia y bibliografia de
la emancipacion del Nuevo Reino de
Granada, defendi6 que la Independencia
de Colombia estaba inserta en un proceso
revolucionario universal que englobaba
acontecimientos histéricos tan distan-
tes en el tiempo y en el espacio como la

Revolucién Inglesa, del siglo xvii, las

independencias americanas, las revo-
luciones liberales europeas, del x1x, asi
como la descolonizacion asidtica y africa-
na, del xx. Por tanto, el principal aporte
del texto es insertar la narracion, el ana-
lisis y los debates en torno al proceso de
la independencia colombiana en un mar-
co histérico global que sobrepasa lo local
y regional para insertarse en una logica
practicamente mundial, en cuanto que el
colonialismo se dio en aquellos espacios
en los que Europa impuso su dominacion.
Ante dicha amplitud espacial y tempo-
ral, el texto ordena las diferentes contri-
buciones en tres bloques, precedidos de
una acertada primera parte introductoria
a manos de Heraclio Bonilla y de Beatriz
Bragoni, en la que se muestra y justifica
el eje transversal de todas las contribucio-
nes. El primer bloque de comunicaciones,
correspondiente a la segunda parte del li-
bro, titulada “El Nuevo Mundo”, compi-
la una docena de reflexiones en torno a
lo colonial en el continente americano
—reivindicado como las Américas, para
denotar los diferentes pero coetdneos
procesos de independencia y emancipa-
cién—, presentando algunas reflexiones
en torno a las “colonizaciones de la tem-
prana edad moderna o primera experien-
cia colonial” bajo la logica mercantilista
lusa, hispana e inglesa, predominante en
América durante los siglos xv1y xviir. El
siguiente bloque de contribuciones, titu-
lado “Los otros mundos”, acopia ciertos
aportes de la segunda y “nueva experien-
cia de colonizacion”, realizada “bajo la

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[281]



[282]

LO RECIENTE

égida del capital”, en palabras de Heraclio
Bonilla. Por su lado, la ultima parte, titu-
lada “El legado”, estd constituida por tre-
ce ponencias de dificil agrupacion.

La lectura del primero de los bloques
permite al lector acercarse a una amplia
variedad de usos conceptuales de los tér-
minos colonia, colonial y colonizacién;
en cuanto que caben diferentes paradig-
mas de interpretacién. De este modo, se
compilan textos que contemplan dife-
rentes Opticas, desde los andlisis del de-
batido Parry Anderson (quien defiende la
pobre produccion de nuevas ideas o con-
ceptos politicos del movimiento de li-
beracién hispanoamericano; habla del
sistema colonial como réplica del sefiorio
feudal europeo, olvidando todo el deba-
te historiografico en la Peninsula Ibérica
sobre si existié o no feudalismo fuera de
las fronteras del reino de Aragén, y decide
enunciar como “invasién de inmigran-
tes espafioles procedentes de Asturias,
Canarias y las tierras vascas” la migra-
cién del siglo xvim) hasta la revision
destacada y aclaratoria que del concep-
to colonia hace Francisco Ortega. La co-
municacién de este autor, junto con las
siguientes contribuciones de Jak Green y
Angelo Alves Carrara, acierta al aclarar al
lector ciertas aristas conceptuales del de-
bate en torno a los términos colonia, co-
lonial e imperio.

También tiene cabida, en la segunda
parte de la compilacidn, el paradigma de
interpretacion establecido por Francois-

Xavier Guerra, continuado por los histo-

Departamento de Antropologia -

riadores de las revoluciones atldnticas,
tanto en el apartado a cargo de Meddfino
Medina como cuando Georges Lomné
nos narra la metafora de la disolucion
de las cuerdas de la imaginacion. Por su
parte, el minucioso andlisis del ejérci-
to colonial, por parte de Juan Marchena,
en este bloque de ponencias queda algo
deslavado al no articularse con clari-
dad en el eje vertebrador del seminario
y de la linea editorial, en torno a lo colo-
nial. Del mismo modo, la contribucion
de Javier Tantaledn, que situa al lector en
la segunda mitad del siglo xv1, no pare-
ce encontrar tampoco un lugar en dicha
vertebracion temdtica. Finalmente, este
bloque se cierra con los textos relativos
a México, de Carlos Marichal y Antonio
Ibarra, a Brasil, de Angelo Alves, y a Haiti,
de Jean Casimir, echindose de menos,
ante las expectativas creadas en la intro-
ducciédn, el acercamiento a lo colonial en
otros mundos americanos, fuera del 4m-
bito novohispano, luso o neogranandino.

Saurabh Dube introduce adecuada-
mante al lector en el panorama acadé-
mico de lo poscolonial y lo subalterno,
en el primer texto de la parte titulada
“Los otros mundos”. El autor muestra
con claridad los estudios y perspectivas
del pensamiento anticolonialista mads
reciente, a la vez que reflexiona, breve
pero lacidamente, sobre las culturas co-
loniales, los sujetos subalternos y los
procesos de modernidad. Esta contribu-
ci6n sirve de paraguas tedrico y concep-

tual a las cinco contribuciones siguientes,

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

que reflexionan sobre la cuestion colo-
nial en la India britanica (Pradip Kumar
Datta), en el Asia francesa, a través del
caso de Indochina (Pierre Brocheux)
—en el que el autor se detiene acerta-
damente en la “colonizacién del imagi-
nario” (idea planteada con anterioridad
por Gruzinski)—, y en Africa, por me-
dio de la reflexién sobre el caso de San
Luis de Senegal (Mamadou Diouf) y de
Argelia (Benjamin Sota). Estas cinco con-
tribuciones se centran en los sistemas
britanico y francés, por lo que cabe pre-
guntarse por qué no hablar también de
los otros procesos coloniales, que confi-
gurarian diferentes Africas y Asias —al
modo de las Américas—, como el belga,
el alemadn, el italiano e, incluso, el portu-
gués en Angola y Mozambique o el espa-
flol en Guinea Ecuatorial y en El Sdhara.
Ademas, con respecto a este segundo blo-
que de comunicaciones, cabe observar
que la ultima contribucion, de William
Mathew, relativa al imperialismo britani-
co en Palestina a través de la “anexion y
sionizacién” soslaya sospechosamente el
pasado del territorio en cuestion bajo el
Imperio Otomano.

La cuarte parte de la compilacion,
“El legado”, retoma con fuerza el debate
transversal en torno alo colonial, pero con
ciertas dificultades, al no encontrar un
claro denominador comtin mas alld de la
conexion de los trece textos a partir de las
consecuencias o impronta colonial reco-
nocida en el presente. El primero de ellos

es una acertada comunicacion de Maurice

Godelier, en la que actualiza el debate al
afirmar que “la cuestion actual de la des-
colonizacién es la nueva ubicacién de la
identidad a construirse en un mundo mo-
derno globalizado, teniendo en cuenta que
esta identidad estd siempre en referencia
en Occidente”. Esta contribucion se arti-
cula a través de tres conceptos clave, que
son identidad, sociedad y cultura, con an-
clajes en ejemplos espaciales tan variados
como Tonga o Arabia saudi.

Esta linea de reflexion en torno a la
identidad es continuada por la breve co-
municacion de Bernard Lavallé, acerca
de la creacion e imposicion de las identi-
dades india y criolla en el Nuevo Mundo;
por el texto de Sabine MacCormack, en
torno a la dimension religiosa colonial
del siglo xv1, y por la sugestiva aportacion
de Max S. Hering, en torno a las relacio-
nes raciales en el pasado colonial de la ac-
tual Colombia, articuladas en torno a los
principios de color, pureza y raza, confi-
guradores de un tipo ideal, de valores so-
ciales y de consecuencias normativas. A
continuacién, el bloque compilador da
voz al “colonialismo lingiiistico”, por par-
te de Adelino Braz, seguido de dos contri-
buciones que, ademds de adecuadas, no
pueden ser obviadas en un panorama po-
litica e intelectualmente correcto, que tra-
tan lo colonial desde la perspectiva del
género —en cuanto que la “colonialidad”
también estuvo presente en la construc-
cion de las relaciones de género (Christine
Hiinefeldt y Hanni Jalil)— y de las negri-
tudes —en el caso particular del analisis

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[283]



[284]

LO RECIENTE

de los afrosaberes en Puerto Rico bajo
la dominacién colonial espafiola y esta-
dounidense (Angel G. Quintero Rivera)—.

Tras reflexionar sobre la experiencia
autoritaria en la Republica Dominicana
(Frank Moya), la compilacién enlaza con
los afos posteriores a la Independencia
para analizar la poblacién latinoameri-
cana después de los procesos de ruptura
con la metrdpoli (Herbert S. Klein). Este
abrupto cambio tematico desconcierta a
un lector obligado a pasar del presente ca-
ribefio al siglo x1x, y del andlisis cualita-
tivo a la precisién cuantitativa. Es en este
preciso momento cuando la articulaciéon
de la compilacion, sin perjudicar la pro-
fundidad y el rigor de los temas tratados,
comienza a diluirse por su amplitud tema-
tica: Javier Iguifiz trata de “relacionar la
configuracién econémica actual del Pera y
de América Latina con la experiencia co-
lonial”, Itala De Maman y Luis Oporto se
aproximan a la descolonizacion boliviana,
Nadja Vuckovic trata las posibles repara-
ciones coloniales desde el ambito juridi-
co 'y, finalmente, Emir Sader reflexiona en

torno a las condiciones presentes de los

Departamento de Antropologia -

paises excolonias para desarrollar proce-
sos de independencia real econémica, po-
litica, social y cultural, finalizando con la
conmemoracion de que “América Latina
empieza a cuestionar, no solo tedrica sino
politicamente, los mas profundos impac-
tos del colonialismo”.

Valgan para finalizar dos conside-
raciones: por un lado, en cuanto que el
libro reseniado es producto de un semina-
rio que congregd “experiencias coloniales
que superan el antiguo orbe indiano”, se
echa en falta estudios en torno al impe-
rialismo ruso, estadounidense y japonés,
asi como las experiencias coloniales ca-
nadiense, australiana y neozelandesa, ra-
dicalmente distintas a las analizadas en
la compilacién; por otro lado, tal vez se-
ria enriquecedor darle también cabida al
analisis de los efectos, no siempre positi-
vos, de lo colonial en los centros de po-
der metropolitanos. Mencionados estos
dos aportes, solo cabe concluir mostran-
do respeto a esta admirable compilacion.

RICARDO DEL MOLINO GARCIA

Universidad Externado

de Colombia, Bogotd

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

ESTELA RESTREPO ZEA

El Hospital San Juan de Dios 1635-1895: una historia
de la enfermedad, pobreza y muerte en Bogotd

Bogota: Universidad Nacional de Colombia, 2011. 568 paginas.

ste libro de Estela Restrepo Zea, pro-

ducto de su tesis doctoral, es una
obra que traza, con gran minucia y rigu-
rosidad, el devenir del Hospital San Juan
de Dios en Bogota, desde su creacion, en
el siglo xvi1, hasta finales del siglo x1x.
Para ello, la autora se vale de la recopila-
cién juiciosa de fuentes primarias que le
permiten tejer, desde la configuracion de
la orden religiosa y de la vida politica en
este periodo, los fundamentos, transfor-
maciones y crisis de un modelo de aten-
cién hospitalaria que se debatia entre la
caridad privada eclesidstica y la atencion
publica estatal.

El abrebocas del libro contiene un ba-
lance historiografico que recoge los prin-
cipales aportes hechos por autores que
estudiaron el Hospital, aun cuando se de-
tiene especialmente en la historia de la
Orden Hospitalaria de San Juan de Dios
mds que en la institucién misma. La au-
tora establece este punto de partida afir-
mando la intencién de investigar las
politicas de prevencién y de control so-
bre la vida de los enfermos, y su posicio-
namiento frente al tema gira en torno al
eje argumentativo de la pobreza como “el
ambito en el que intentamos recavar las

condiciones bajo las cuales la institucion

[el Hospital San Juan de Dios] se asoci6 a
la prevencién y al control de enfermeda-
des” (p. 27).

Posteriormente, el texto se encuen-
tra organizado cronoldgicamente en seis
capitulos, sobre los cuales vale aqui de-
tenerse. En el primero de ellos se estudia
el origen y la evolucién del denominado
Convento-hospital, desde que la Orden
de San Juan de Dios asumid, en 1635, la
administracion del antiguo Hospital de
Santafé hasta la intervencién de la admi-
nistracion virreinal en su administracion
y la imposicién de la obligacion de aten-
der a las tropas acantonadas en la capi-
tal, a comienzos del siglo x1x. Ademds
de los avatares economicos y politicos
que acompanan la historia del Convento-
hospital en el periodo colonial, uno de los
logros de este apartado es evidenciar la
situacion asistencial y las practicas médi-
cas de la época en términos de la medici-
na humoral, los planes terapéuticos y la
reaccion frente a las epidemias.

El segundo capitulo se ocupa de la
transformacion del Convento-hospital
colonial en hospital general republica-
no luego de la Independencia. Las nue-
vas politicas de la naciente republica en

relacién con el manejo de la vagancia y

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[285]



[286]

LO RECIENTE

la pobreza determinaron acciones polici-
vas y asistenciales en instituciones como
la Casa de Refugio, creadas para sacar del
hospital a los “valetudinarios”, los “me-
nesterosos” y los “vagos” u “ociosos”.
Indudablemente, el rastreo de las politi-
cas de manejo de esta poblacién desde el
periodo de la Conquista hasta mediados
del siglo x1x pone de manifiesto aquella
oscilante preocupacion moral y econémi-
ca por insertar a estos habitantes a la fuer-
za laboral, acompafiada, ademds, de las
dificultades propias de implantar las me-
didas de encierro y aislamiento. Una suge-
rente veta para considerar la implantacion
de la figura del “asilo” europeo en nues-
tras tierras.

Acto seguido, Restrepo Zea dedica
su tercer capitulo al desarrollo de la teo-
ria miasmdtica como linea explicativa
del contagio desde los trabajos de José
Celestino Mutis, Sebastidn Lopez Ruiz
y José Félix Merizalde, cruzando sus al-
cances con las teorfas de la influencia
climatica y ambiental en las enfermeda-
des, tan extendidas en la segunda mitad
del siglo x1x y en la primera mitad del
siglo xx, incluso en el ambito de la “en-
fermedad mental”. También analiza el
posicionamiento de la teoria anticonta-
gionista como producto de la epidemia
de cllera que azoto el pais hacia 1849-50.
En la época tienen lugar, entonces, deba-
tes en torno a las medidas de aislamien-
to para evitar el contagio en los puertos

y ciudades; polémicas que dejan entrever

Departamento de Antropologia -

los intereses econdmicos, las priorida-
des politicas y las ideas médicas en dis-
puta. Allf, la autora se separa del estudio
del Hospital para concentrarse en un con-
texto mucho mas amplio de la historia de
la medicina en ese periodo y solo reapare-
ce al final del capitulo, cuando se conclu-
ye que, segun los médicos de la época, el
tnico acuerdo frente al célera fue con res-
pecto a la pobreza y la miseria como fac-
tores predisponentes, base sobre la cual se
elaboraron las medidas de salud publica
de la segunda mitad del siglo x1x.

Ya en el capitulo cuarto, el tema cen-
tral es el estudio sobre el agua en Bogotd
en términos de los problemas de abaste-
cimiento y contaminacién de las fuentes,
mostrando que a las dificultades del su-
ministro se sumaba el mal manejo de las
basuras y la presencia de animales en to-
dos los sectores de la ciudad. Este apar-
tado muestra que tal situacién configurd
un escenario de insalubridad que, si bien
preocupaba a los médicos, estaba basi-
camente a merced de las irregularida-
des en la administracion, la incapacidad
de hacer prevalecer el bien publico sobre
los intereses privados y las dificultades
para organizar la ciudad y sus poblado-
res. Nuevamente, en este punto del tex-
to, el Hospital pasa a un segundo plano
en el andlisis macro del contexto admi-
nistrativo y de salubridad, quedando ape-
nas mencionado en relacién con algunas
epidemias de célera, disenterfa y tifoi-

dea rastreadas a partir de la prensa, los

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

informes médicos y las medidas de poli-
cia en relacion con el aseo de la ciudad.
El penultimo capitulo recoge de nue-
vo al Hospital como eje de anilisis en re-
lacién con un evento fundamental para la
historia de la medicina en Colombia: la
articulacion de la Escuela de Medicina de
la Universidad Nacional de Colombia con
el Servicio Cientifico del Hospital a par-
tir de 1868. La autora demuestra cémo
este momento es crucial porque implica
la medicalizacion de las acciones asisten-
ciales, a través de la insercién de las tres
mentalidades médicas modernas: anato-
moclinica, fisiopatoldgica y etiopatologi-
ca, en el modelo de atencion segun el tipo
de patologia; una prueba mds de que las
tres concepciones no pueden considerar-
se en una rigida cronologia consecuti-
va, sino que se traslapan, algunas veces
con predominio de una sobre la otra. El
Hospital se convierte asi en una escue-
la de patologia practica que lo consolida
como el epicentro de las politicas de salu-
bridad publica para la capital y su region.
Se hace aqui gala del detalle en torno a los
inconvenientes que se presentaron en la
relacion administracién-escuela dentro
del Hospital, asi como en la descripcion
de los estudios estadisticos sobre morta-
lidad, la implantacién de la consulta ex-
terna, los métodos de aprendizaje, los
tratamientos y la prevalencia de enfer-
medades. Al final, se enfatiza en el anali-
sis de tres enfermedades: la fiebre tifoidea

y la tuberculosis, como ejemplos de las

condiciones de insalubridad de la ciudad,
y la sifilis, como “enfermedad social” a fi-
nales del siglo x1x en Bogota.

El sexto y ultimo capitulo, no muy
claramente conectado con el resto de la
concatenacién cronoldgica, es, sin em-
bargo, un muy relevante anilisis en tor-
no a dos temas capitales para el estudio
de la historia social de la medicina: el en-
cierro y la beneficencia. A partir del estu-
dio del tratamiento dado a los enfermos
mentales, la autora rastrea las medidas de
policia, encierro y control de la enferme-
dad, al tiempo que da cuenta de la crea-
cién del asilo de indigentes, los problemas
derivados de la convivencia con los locos
y el cuidado familiar de ellos. Las fuen-
tes primarias le permiten reconstruir las
dificultades en la administracién de los
asilos y el devenir de las instituciones
asistenciales creadas para ambos sexos.

Finalmente, las conclusiones del tra-
bajo apuntan a ratificar el argumento
central del texto: a partir de la diada hi-
giene-moral se ratifica el eje “pobreza”
como argumento explicativo para la pre-
valencia de las enfermedades; el Hospital
es, entonces, no solo escenario de su es-
tudio, sino ademds el lugar de materia-
lizacién de las condiciones sociales de la
ciudad con respecto a los grandes temas
del desorden y la incertidumbre: la mi-
seria, la exclusion, la indigencia, la in-
salubridad, la enfermedad y la muerte.
La clinica, esto es, el Hospital San Juan

de Dios, “medicaliza” —siguiendo las

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[287]



[288]

LO RECIENTE

palabras de Foucault— esta realidad dela
pobreza a partir de la atencidn, el estudio
y la prevencién de las enfermedades.

En términos generales, el gran méri-
to de este trabajo radica en un minucioso
ejercicio descriptivo que aprovecha muy
bien el trabajo de localizacion, andlisis y
presentacién de las fuentes primarias, las
cuales se emplean satisfactoriamente para
esclarecer el cardcter social del Hospital
San Juan de Dios y su desarrollo adminis-
trativo y médico, tejiendo redes de anili-
sis entre las circunstancias particulares
de todas las instituciones involucradas
en su historia. El manejo particular sobre
las abundantes fuentes primarias permi-
te también trazar unas rutas investigati-
vas a quien se interese en estos temas. El
libro se convierte, por eso, en una referen-
cia indispensable para emprender la in-
dagacién de cualquiera de los topicos que
alli se abordan, especialmente en cuanto
permite problematizar esas fronteras in-
visibles entre la investigacién médica, la
historiogréfica y la social, anudando todas
sus posibilidades de andlisis en el estudio
de instituciones, politicas y patologias.

Es de extrafiar, por eso, que las fuen-
tes primarias no se problematicen mas en
el libro. Quedan ausentes las evidencias
transversales acerca de las contradiccio-
nes o discursos subyacentes a los docu-
mentos y no es muy generoso el recurso de
relacionarlas con las fuentes secundarias,
las cuales, aunque escasas en este traba-
jo, dan cuenta de contextos mas amplios,

como el desarrollo de saberes y practicas

Departamento de Antropologia -

médicas europeas, con cuyas transfor-
maciones estd perfectamente bien arti-
culado el eje de la pobreza que aparece en
todo el libro. Para el lector contempora-
neo queda un sinsabor adicional: no hay
una reflexion suficiente sobre la crisis del
Hospital y su cierre entre los afios 1990 y
2000. Se entiende que el objetivo del tra-
bajo era estudiar la institucién hasta 1895,
por lo cual se asume que no se esperara
dar cuenta de las dificultades acontecidas
en la época actual, pero la autora si parece
sugerir que la crisis misma se origina casi
en el nacimiento de la institucion, y la re-
flexion estaria a lugar, si no como eje de un
apartado al menos si en la introduccion o
en las conclusiones.

Por lo demas, como el trabajo se con-
centra en Bogota, se pierde el necesario
contexto de los otros hospitales de la or-
den religiosa. No hay alli un ejercicio de
comparacion, y la presencia de la Orden
Hospitalaria se diluye a medida que avan-
za el texto. El Hospital aparece hacia el
final como una entidad que depende uni-
camente del Estado y se desarticula el ca-
récter cristiano y asistencial, como si este
hubiese desaparecido radicalmente en
el transito de la Colonia a la Republica.
Justamente, los cambios ocurridos entre
finales del siglo xv11r y comienzos del x1x
—las Reformas Borbénicas y la situacién
durante la Independencia— son apenas
mencionados, y sus implicaciones no se
estudian con el detalle que podria arrojar
la indudable presencia de fuentes prima-
rias y secundarias al respecto.

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

En definitiva, el trabajo traza un per-
fil historiografico temprano del Hospital
San Juan de Dios en Bogota y su funcio-
namiento econdémico, moral y médico,
arrojando sugestivas luces sobre un tema
no del todo nuevo, pues habia un nime-
ro importante de trabajos anteriores so-
bre la institucién y la Orden Hospitalaria,
los cuales sin embargo se ceifan a la re-
construccion cronoldgica y anecddtica

del devenir institucional. Su mérito es,

entonces, proponer algo nuevo sobre un
tema viejo, preguntar a las fuentes acerca
delo que no se les habia interrogado antes
y mostrar que existe un material abun-
dante para adentrarse en la historia social
de la salud, la enfermedad y la medicina,
a partir de la historia de un hospital sin
cuyo estudio es imposible comprender el
devenir de este ambito en Colombia.
MARIA ANGELICA OSPINA MARTINEZ

Universidad de los Andes, Colombia

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[289]






Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

PERFIL ACADEMICO DE LOS AUTORES
DE MAGUARE, VOL. 26, N.° 2 - 2012

DAVID E. ARIAS MARIN

Antropdlogo y magister en antropologia de la Universidad
Nacional de Colombia. Actualmente es profesor catedratico del De-
partamento de Antropologia de la Pontificia Universidad Javeriana
(Colombia) y profesor de la Facultad de Educacién de la Universidad
Antonio Narifio (Colombia).

HUGO BERLINGERI CAMPOS

Graduado en Administracion de la Universidad Estadual Paulista
Julio de Mesquita Filho (UNEsP), campus de Jaboticabal. Investigador
del Grupo de Estudio e Investigaciéon sobre Gestion Deportiva
(GESPORT, sigla en portugués). Su linea de interés es la investigacion
acerca de la gestion de organizaciones deportivas y movimientos
sociales.

LUIS CAYON

Antropologo de la Universidad de los Andes (Colombia), con ma-
gister y doctorado en Antropologia Social de la Universidad de Brasilia
(Brasil). Actualmente es profesor becario (PRODOC) en el Departamento
de Antropologia de la Universidad de Brasilia. Autor del libro En las
aguas de yurupari: cosmologia y chamanismo makuna (2002) y coau-
tor de Etnografia makuna: tradiciones, relatos y saberes de la Gente de
Agua. Sus intereses de investigacion son la etnologia indigena de las
tierras bajas suramericanas y el indigenismo comparado.

NOELIA ENRIZ

Doctora con mencién en Antropologia de la Universidad de
Buenos Aires. Realiza investigaciones con poblacién mbya guarani en
Misiones (Argentina) en torno a la construccion de saberes y conoci-
mientos infantiles. En esta linea ha indagado el juego, la religiosidad y
el acceso a la escuela. Autora del libro Jeroky Pord: juegos saberes y ex-
periencias infantiles mbyd guarani en Misiones (2011).

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[291]



[292]

PERFIL ACADEMICO DE AUTORES DE MAGUARE, VOL. 26, N.° 2

SERGIO GONZALEZ VARELA

Doctor en Antropologia de la Universidad de Londres (University
College London). Profesor-investigador de tiempo completo en la
Coordinacién de Ciencias Sociales y Humanidades de la Universidad
Auténoma de San Luis Potosi (México). Sus principales areas de interés
son la antropologia del ritual, la religion y el performance. Sus articu-
los mas recientes versan sobre la cultura, religion y practicas rituales
afrobrasilefias. Su monografia sobre la capoeira angola en Salvador
(Brasil) se encuentra en preparacion. Es autor del libro Teatro, juego
y antropologia: un estudio etnogrdfico sobre los mimos y payasos de la
plaza de Coyoacdn en la Ciudad de México (2012).

WILHELM LONDONO

Doctor en Ciencias Humanas de la Universidad Nacional de
Catamarca (Argentina). Profesor de la Universidad del Magdalena
(Colombia), programa de Antropologia. Cuenta con varias publi-
caciones sobre el papel de la arqueologia en la conformacién de la
comunidad imaginada colombiana; igualmente tiene publicaciones
sustantivas de arqueologia histdrica en Colombia. Sus publicaciones
recientes incluyen: “Arqueologia histérica de Popayan y la visibiliza-
cién de su cultura tradicional” (2011), “Indigenous Archaeologies or
the Fight against the Third Transformation of Faust: Reflections from
Colombian and Argentinean Communities” (2011) y un capitulo del
libro Indigenous Peoples and Aarchaeology in Latin America, editado
por Cristobal Gnecco y Patricia Ayala.

ROBERTO LOUZADA

Profesor Asistente y Doctor de la Universidad Estadual Paulista
Julio de Mesquita Filho (UNEsP), campus de Jaboticabal, en la cate-
goria de dedicacion integral a la docencia y la investigacion. Docente
del curso de pregrado en Administracién y Coordinador del Grupo
de Estudio e Investigacion sobre Gestién Deportiva (GESPORT, sigla
en portugués). Sus intereses de investigacion son la gestion deporti-
va, formas de organizacion del trabajo y administracion de recursos
humanos.

Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 - ISSN 0120-3045 (IMPRESO) - 2256-5752 (EN LINEA)

EVELINE SIGL

Doctora de la carrera de Antropologia Cultural y Social de la
Universidad de Viena (Austria). Su investigacion etnografica se ha cen-
trado en las danzas del altiplano de Bolivia. Sus indagaciones versan
sobre temas de etnicidad, poder y género en estas danzas.

DANIELA CASTELLANOS MONTES

Doctora de Antropologia Social de la Universidad de St. Andrews
(Escocia), investigadora adscrita al Centro de Estudios Amerindios de
Latinoameérica y del Caribe (cas) de esa misma universidad y al Centro
de Estudios Interdisciplinarios, Juridicos y Humanistas (CIEs-Icesi).
Profesora de Antropologia social de la Universidad Icesi (Colombia).
Su trabajo etnografico y etnoarqueoldgico entre comunidades ru-
rales de los Andes colombianos ha sido publicado por el Banco de
la Republica y ha sido galardonado con el Premio a la Investigacion
de la Artesania de Espafia y América del Cabildo de Tenerife, Islas
Canarias. Actualmente se encuentra preparando una publicacion so-
bre materialidad, intersubjetividad, artesanos y envidia en Aguabuena
(Colombia).

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[293]






Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) + 2256-5752 EN LINEA)

EVALUADORES DE MAGUARI§, VOL. 26, N.° 2 - 2012

Jaime Arocha - Investigador independiente, Colombia
Kenny Javier Calderén Corredor - Instituto Colombiano de Antropologia
e Historia (1caNH), Colombia
John Alexander Castro Lozano - Universidad Pedagdgica Nacional, Colombia
Jairo Clavijo P. - Pontificia Universidad Javeriana, Colombia
Monica Cuéllar Gempeler - Instituto Caro y Cuervo, Colombia
Christian Delgado Bejarano - Universidad Nacional de Colombia, Bogota
Maritza Diaz B. - Pontificia Universidad Javeriana, Colombia
Julio Flavio Ferreira - Universidad de Coimbra, Portugal
Franz Florez Fuya - Universidad Jorge Tadeo Lozano, Colombia
Maria Teresa Garcia Schlegel - Universidad Distrital Francisco José de Caldas, Colombia
Maria Camila Gémez Fonseca - Investigadora independiente, Colombia
David Gémez Manrique - Ministerio de Cultura, Colombia
Victor Gonzalez Fernandez - Instituto Colombiano de Antropologia
e Historia (tcanH), Colombia
Cristobal Gnecco - Universidad del Cauca, Colombia
Luis Alberto Suarez Guava - Universidad Externado de Colombia, Bogota
Ana Sabrina Mora - Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET)
-Universidad Nacional de La Plata (UNLP), Argentina
Zandra Pedraza Gémez - Universidad de los Andes, Colombia
Carlos Alberto Maximo Pimenta - Universidad Federal de Itajuba, Brasil
Diana Rosas Riafo - Pontificia Universidad Javeriana, Colombia
Fabidn Sanabria - Instituto Colombiano de Antropologia e Historia (1caNH), Colombia
Henry Stobart- Royal Holloway - Universidad de Londres, Inglaterra
Adriana Maria Urrea Restrepo - Pontificia Universidad Javeriana, Colombia
Daniel Velandia Diaz - Universidad Nacional de Colombia, Bogota

Sandra Patricia Velasquez Velasquez - Universidad Externado de Colombia, Bogota
Facultad de Ciencias Humanas - Universidad Nacional de Colombia

Ximena Pachon Castrillon - Departamento de Antropologia

Carlos Paramo Bonilla - Departamento de Antropologia

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[295]






Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) + 2256-5752 EN LINEA)

NORMAS PARA LA PRESENTACION DE ARTICULOS

Maguaré. Revista del Departamento de Antropologia

)\ 1aguaré es una publicacion anual edi-
tada desde 1981 por el Departamento

de Antropologia de la Universidad Nacional
de Colombia. Su objetivo principal es la di-
vulgacion de trabajos e investigaciones
originales que contribuyan al avance de
la Antropologia y otras disciplinas de las
ciencias sociales. La revista propende a la
apertura temdtica, tedrica y metodoldgi-
ca mediante la publicacién de documentos
con una perspectiva antropoldgica relativos
a otras dreas del conocimiento, como histo-
ria, sociologfa, literatura, psicologia, trabajo
social, etc., con el fin de crear redes de co-
nocimiento y promover la interdisciplina-
riedad. El equipo editorial lo conforman un
Director(a) adscrito al Departamento de
Antropologia de la Universidad Nacional
de Colombia, sede Bogotd, un Editor(a), un
Comité Editorial conformado por docentes
de varios Departamentos de Antropologia
en Colombia, y un Comité Cientifico
Internacional, integrado por profesionales
extranjeros de reconocida trayectoria aca-
démica, quienes se encargan de apoyar el
proceso de edicion de los documentos re-
cibidos por la publicacion. La revista di-
vulga articulos de variada indole entre los
que se cuentan los siguientes®: 1) Articulo
de investigacion cientifica: presenta de ma-
nera detallada los resultados originales de
proyectos de investigacion; 2) Articulo de
reflexion: documento que presenta resulta-
dos de investigacion desde una perspectiva
analitica o critica del autor sobre un tema
especifico, recurriendo a fuentes originales;

1 Aunque son una gufa para detallar el tipo de
textos que privilegia la revista, no cubren la
gama total de los modelos de documentos
que son recibidos por la publicacion.

3) Articulo corto: documento breve que pre-
senta resultados originales, preliminares o
parciales de una investigacion cientifica; 4)
Revision de tema: documento resultado de
la revision de la literatura sobre un tema de
interés particular. Se caracteriza por reali-
zar un andlisis de por lo menos cincuenta
fuentes bibliograficas; 5) Traduccién: tra-
ducciones de textos clasicos, de actualidad
o transcripciones de documentos histori-
cos de interés particular en el dominio de
publicacion de la revista; 6) Informes de
monografia: documento que extracta los
puntos principales de una tesis presentada
para obtener algun titulo.

EVALUACION DE ARTICULOS

Cada documento recibido por Maguaré
entra en un proceso de seleccion llevado a
cabo por el Comité Editorial, quien esco-
ge los textos que serdn sometidos a evalua-
cién por pares académicos. Una vez que el
texto ha sido seleccionado se asignan tres
evaluadores nacionales o internacionales
de reconocida trayectoria académica que
emitirdn un concepto sobre el escrito. La
publicacion final, sin embargo, es decision
del Comité Editorial. Una vez finalizado el
proceso de revision, el editor informard al
autor la decision final sobre su documen-
to. Si este ha sido seleccionado para publi-
cacion, la revista hara llegar al(la) autor(a)
el respectivo formato de autorizacion para
su publicacién y reproduccién en medio
impreso y digital.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[297]



[298]

NORMAS PARA LA PRESENTACION DE ARTICULOS

PRESENTACION DE ARTICULOS

1. Todo material propuesto para publica-
cion debe ser inédito y no haber sido pre-
sentado a otras revistas o publicaciones.

2. Los documentos pueden ser enviados a
la revista Maguaré, a través del correo:
revistamaguare@gmail.com o a la direc-
cion: Universidad Nacional de Colombia,
cra. 30 N.° 45-03, edificio 212, oficina 130,
Bogot4, Colombia.

3. Los articulos (de 30 paginas en promedio
sin incluir bibliografia y elementos grafi-
cos) deben ser enviados en formato *.doc
o *.rtf, en letra Times New Roman 12 y
con interlineado doble. Las resefias ten-
dran una extension maxima de 1.500 pa-
labras (cerca de 4 paginas).

4. En la primera pagina del texto deben in-

cluirse los siguientes datos del autor(a):
nombres y apellidos completos, filiacion
institucional y correo electrénico de con-
tacto o direccion. Igualmente, debe in-
cluir su respectivo resumen (120 pala-
bras maximo) en espariol e inglés y, ade-
méds, 6 palabras clave, también en am-
bos idiomas. Si el articulo es el resultado
de alguna investigacion o proyecto, debe
incluirse (como nota a pie de pagina)
el titulo y nimero de la investigacion y,
cuando corresponda, el nombre de la en-
tidad que lo financid.

5. En una carpeta digital deben entregar-
se los archivos originales de fotogra-
fias, ilustraciones, tablas o diagramas.
En cuanto a las fotografias e ilustracio-
nes, estas deben estar en formato png,
jpg o tiff con resolucion minima de 300
ppi. Toda imagen, figura o tabla que no

Departamento de Antropologia -

sea autorfa del investigador deberd con-
tar con la autorizacion por escrito del au-
tor original para su publicacion y con la
respectiva referencia o nota aclaratoria.
Dicha autorizacion debe ser tramitada
el(la) autor(a) del articulo.

SISTEMA DE REFERENCIA BIBLIOGRAFICA
Maguaré se cifie a las normas de re-
ferencia bibliografica de la American
Psychologist Association (APa), 6.2 edi-
cién, disponible en www.wisc.edu/writ-
ing/Handbook/Docapa.html. Este sistema
cuenta con un modelo de citacién parenté-
tica en el caso de citacion dentro del texto, y
otro modelo para la lista bibliografica. Las
citas dentro del texto deben realizarse men-
cionando entre paréntesis el primer apelli-
do del autor, el afo de publicacion de la
obra y la pagina, ejemplo: (Benavidez, 1998,
p- 125). Para la mencion de una obra de va-
rios autores, se utilizan los siguientes mode-
los: cuando son dos, (Guzmén y Lopez, 1997,
p- 38);y cuando son mas de seis, (Uribe et 4l.,
2002, p. 43). En el caso de referenciar un au-
tor citado, se escribira asi: (Marzal, citado
en Pease, 1982, pp. 11-12). La lista de referen-
cias bibliogrificas debe cefiirse al mode-
lo de la American Psychologist Association
con las modificaciones que hemos inclui-
do para las publicaciones en espafiol. Para
consultar algunos ejemplos de la forma
de citacion puede remitirse al link http://
www.revistas.unal.edu.co/index.php/ma-
guare/about, en la seccion Normas de
Presentacion de cualquier nimero.

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) + 2256-5752 EN LINEA)

GUIDELINES FOR PRESENTATION OF ARTICLES

Maguaré. Journal of the Department of Anthropology

aguaré is a yearly publication pub-

lished since 1981 by the Anthropology
Department at the Universidad Nacional
de Colombia. Its main purpose is to di-
vulge original works and researches that
contribute to anthropology and other dis-
ciplines of social sciences. The Journal fos-
ters and supports thematic, theoretical and
methodological openness, through the
publication of documents with an anthro-
pological view related to other disciplines
like history, sociology, literature, psychol-
ogy, social work, etc., in order to create
knowledge networks and promote interdis-
ciplinarity. The editorial staff is conformed
by a director attached to the Anthropology
Department at the Universidad Nacional de
Colombia’s main campus in Bogotd, an ed-
itor, an Editorial Committee, conformed by
professors from several Colombian anthro-
pology departments, and an International
Scientific Committee, conformed by for-
eign professors with a remarkable academ-
ic trajectory, who are in charge of assisting
the edition process for the documents re-
ceived by the Journal. The Journal divulg-
es papers of different characteristics, some
of which are the following": 1) paper of sci-
entific research: presents in great detail the
original results of research projects; 2) pa-
per of reflection: a document presenting
research outcomes, from the author’s an-
alytic or critic approach to a specific sub-
ject, recurring to original sources; 3) short
paper: a brief document presenting origi-
nal, preliminary or partial results of a sci-

1 Although there is a guide to describe in detail
the texts privileged by the Journal, they
don’t consider the whole range of document
models able to be received by the publication.

entific research; 4) survey on a subject: a
document resulting of the survey on liter-
ature about a subject of particular interest.
It consists of an analysis of at least fifty bib-
liographic sources; 5) translation: transla-
tions of classic or contemporaneous texts,
or transcriptions of historical documents
of special interest in the publishing scope of
the Journal; 6) monograph reports: a docu-
ment presenting the main points of a thesis
work presented to obtain a certain degree.

PAPER ASSESSMENT

Each document received by Maguaré
enters a selection process conducted by the
Editorial Committee, who selects the texts
to be assessed by academic peers. Once the
text has been selected, three examiners are
assigned to issue a concept about the text.
However, the final publication is decided
only by the Editorial Committee. Once fi-
nished the assessment process, the editor
will inform the author about the decision
about his document. If it has been selec-
ted for publication, the Journal will send
the author the corresponding authorization
form for its publication and reproduction
in digital and printed media.

PAPER SUBMISSION

1. All material proposed for publication have
to be unpublished and not have been pre-
sented to other Journals or publications.

2. Alldocuments must be addressed through
the following electronic mail: revista-
maguare@gmail.com; or to Universidad
Nacional de Colombia, Cra. 30 n.° 45-03,
edificio 212, oficina 130. Bogot4, Colombia.

Universidad Nacional de Colombia - Bogota

[299]



GUIDELINES FOR PRESENTATION OF ARTICLES

3. The papers (average length of 30 pages,
not including bibliography and graphic
elements) must be sent in *.doc or *.rtf
format, in size 12, double-spaced Times
New Roman typography. The book re-
views will have a maximum length of
1.500 words (about 4 pages).

4. The first text page must include the fol-
lowing author’s data: full name and sur-
name, institutional affiliation and contact
e-mail or address. Article includes an ab-
stract in Spanish and English (with a
maximum lenght of 120 words), annexed
along with 6 Spanish and English key-
words. If the article is a result of an inves-
tigation or project, it's title and number
of the investigation must be includ-
ed (as a footnote), along with the name
of the entity that financed it, when it
corresponds.

. The original files of photographs, illustra-
tions, tables or diagrams must be submit-
ted in a digital folder. Photographs and
illustrations must be compressed in png,
jpg or tiff format, with a minimum res-
olution of 300 ppi. All image, figure or
table which is not of the researcher’s au-
thorship must have the written authori-
zation from the original author and the
respective reference or clarifying note.
This authorization must be arranged by
the paper’s author.

v

Departamento de Antropologia -

BIBLIOGRAPHIC REFERENCE SYSTEM
Maguaré uses the bibliographic
reference rules of the American Psy-
chologist Association (aPa), 6.th edi-
tion, available in www.wisc.edu/writing/
Handbook/Docapa.html. This system has
a parenthetical citation model, in the case
of citation within the text, and anoth-
er model for the bibliographic list. The
citations within the text must be made
mentioning the author’s last name, year
of publication and page, for example:
(Benavidez, 1998, p. 125). To mention a
work from several authors, the follow-
ing models are used: when from two au-
thors, (Guzman & Lépez, 1997 p. 38); and
when from more than six authors, (Uribe
et dl., 2002, p. 43). When citing a cited au-
thor, it will be written as follows: (Marzal,
cited in Pease, 1982, pp. 11-12). The list of
bibliographic references must follow the
American Psychologist Association mod-
el with the modifications we have includ-
ed for publications in Spanish. To consult
some examples of the citation system,
please refer to http://www.revistas.unal.
edu.co/index.php/maguare/about, section
Normas de Presentacion of any issue.

Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) + 2256-5752 EN LINEA)

Maguare

WWW.MAGUARE.UNAL.EDU.CO

INDICE ACUMULATIVO DE ARTICULOS CIENTIFICOS
PUBLICADOS EN MAGUARE, VOLUMEN 26 (2012)

NUMERO PAGINAS

ARIAS MARIN, D.
“LA PUESTA EN JUEGO DE LA INTERACCION SOCIAL: NOTAS
TEORICAS SOBRE EL JUEGO Y APUNTES ETNOGRAFICOS SOBRE
LAS RINAS DE GALLOS” 2 173-201
[“Setting Social Interaction into Motion: Theoretical Reflections
on Play and Ethnographic Notes on Cockfights”|

BENEDETTI, C. M.
“PRODUCCION ARTESANAL INDIGENA Y COMERCIALIZACION:
¢ , ¢ »
ENTRE LOS ‘BUENITOS’ Y LOS ‘BARATE
NTRE LOS ‘BUENITOS’ Y LOS ‘BARATEROS ) 229-262
[“Indigenous Handicraft Production and Commercialization:

Between the ‘Good’ and the ‘Cheap”|

BERLINGERI CAMPOS, H.Y LOUZADA, R.
“A TRAJETORIA DAS ASSOCIAGOES DE TORCEDORES DO FUTEBOL
DA CIDADE DE SAO PAULO: DE TORCIDAS DE FUTEBOL A ESCOLAS
DE SAMBA”
[“La trayectoria de las asociaciones de hinchas de fiitbol
de la ciudad de Sao Paulo: de hinchadas de fiitbol a escuelas

de samba”]

2 147-171

[“The Trajectory of Soccer Fan Associations in the City

of Sao Paulo: From Soccer Fan Clubs to Samba Schools”]

CASTELLANOS MONTES, D.
“ALFAREROS DE AGUABUENA: NOTAS ETNOGRAFICAS
DE (SUS) FRAGMENTOS”
| . 2 239-254
[“The Potters of Aguabuena: Ethnographic Notes

on (their) Fragments”|

CAYON, L.
“GENTE QUE COME GENTE: A PROPOSITO DEL CANIBALISMO,
LA CAZA Y LA GUERRA EN LA AMAZON{A”
[“People Who Eat People: On Cannibalism, Hunting,

and war in the Amazon”|

2 19-49

Universidad Nacional de Colombia - Bogotd [301]



[NDICE ACUMULATIVO DE ARTICULOS CIENTIFICOS PUBLICADOS EN MAGUARE, VOLUMEN 26 (2012)

NOMERO PAGINAS

ENRIZ, N.
“CEREMONIAS LUDICAS MBYA GUARANI”
2 87-118

[“Mbya Guarani Playful Ceremonies”|

GOMEZ LOPEZ, A., MOLINA GOMEZ, N. Y SUAREZ PEREZ, C.
“VICHADA: EXODO Y ETNOCIDIO INDIGENA; EL AVANCE
DE LA GANADERIA EXTENSIVA Y DE LA COLONIZACION”
[“Vichada. Exodus and Indigenous Ethnocide. The Advance
of Cattle Ranching and Settlement”|

1 75-121

GONZALEZ VARELA, S.
“COSMOLOGIA, SIMBOLISMO Y PRACTICA: EL CONCEPTO DE ‘CUERPO
CERRADO’ EN EL RITUAL DE LA CAPOEIRA ANGOLA 2 119-146
[“Cosmology, Symbolism, and Practice: The Concept of
‘Closed Body’in the Capoeira Angola Ritual’|

LONDORNO, W.
“LOS RITOS DE LO ARQUEOLOGICO: LA EXCAVACION”
[“The Rites of the Archaeological: Excavation”]

2 203-236

MARTINEZ-PINZON, F.
“FRANCISCO JAVIER MATIS, EL NEGRO P{O, UN AGUILA Y LA HOJA
DEL GUACO: UNA CONTRANARRATIVA DE LA VISION ESPACIAL DE LAS
ELITES SOBRE EL TROPICO” 1 4174
[“Francisco Javier Matis, Negro Pio, an Eagle, and the Guaco Leaf:
A Counter-Narrative to the Elitist Spatial View of the Tropic”]

PINEDA CAMACHO, R.
“LA AVENTURA DE SER ANTROPOLOGA EN COLOMBIA: ALICIA DUSSAN
DE REICHEL-DOLMATOFF Y LA ANTROPOLOGIA SOCIAL EN COLOMBIA” . 15-40
[“The Adventure of Being a Female Anthropologist in Colombia: Alicia

Dussdn de Reichel-Dolmatoff and Social Anthropology in Colombia”|

RIVERA GARCIA, M. X.
“‘SOLO VENIMOS A DORMIR, SOLO VENIMOS A SONAR”

1 01-32
[“We are only here to sleep, we are only here to dream”] 301324

ROSSO, C. N.
“LOS ‘HECHICEROS’ GUAYCURUES EN EL GRAN CHACO DURANTE
EL SIGLO XVIII” 1 161-194
[“Guaycurii Sorcerers in the Gran Chaco during
the 18th Century’]

[302] Departamento de Antropologia - Facultad de Ciencias Humanas



Maguareé-voL. 26, N.° 2 (JUL-DIC) - 2012 + ISSN 0120-3045 (IMPRESO) + 2256-5752 EN LINEA)

NUMERO

RUIZ GARCIA, J. C.
“HACIENDO DEL CONJURO UN ENCUENTRO: SOBRE
LA INNOMBRABLE NACION Y LA MAGIA DE LOS BACHUES”
[“How Conjuration Became an Encounter:
On the Unspeakable Nation and the Magic of the Bachués”|

SIGL, E.
“EROTISMO, SEXUALIDAD Y HUMOR EN LAS DANZAS
DEL ALTIPLANO BOLIVIANO”
[“Eroticism, Sexuality, and Humor in the Dances
of the Bolivian Highlands”|

SUAREZ GUAVA, L. A.
“PRESENTACION” 1

SUAREZ GUAVA, L. A.

“PRESENTACION” 2

UNIGARRO, D. E.
““ALEGRIA SIN FRONTERAS ENTRE BRASIL, COLOMBIA Y PERU:
DE COMO ‘TRES PAISES HERMANOS' CELEBRAN EL NACIONALISMO”
[“Boundless Happiness between Brazil, Colombia and Peru:
How ‘Three Brotherly Countries’ Celebrate Nationalism”]

VARGAS RU(Z, J. C.
“PATRONES DE ASENTAMIENTO Y DISTRIBUCION DE RECURSOS
AGRICOLAS EN DOS UNIDADES POLITICAS PREHISPANICAS
EN LOS LLANOS OCCIDENTALES DE VENEZUELA”
[“Settlement Patterns and Distribution of Agricultural Resources in Two
Political Pre-Hispanic Units of the Eastern Savannas of Venezuela”|

Universidad Nacional de Colombia -

PAGINAS

123-159

51-86

9-10

9-13

263-297

195-228

Bogota [303]



15

REVISTA DE ANTROPOLOGIA Y ARQUEOLOGIA
N°® 15 JULIO - DICIEMBRE 2012 | ISSN 1900 — 5407
http://antipoda.uniandes.edu.co

PUBLICACION SEMESTRAL DEL DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA , FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES
UNIVERSIDAD DE LOS AMDES.
Direccién postal: Carrera 1 este No. 18% = 12 - Edificio Franco, blogue Gb, Piso 6, oficinas 601 y 603- Bogota D.C., Colombia
Teléfono: 57.1.339.4949, Exts. 3483 0 4808 — Telefax: 57.1.3324056
Pégina web: http://antipoda.uniandes.edu.co

NOTA EDITO RIAL vttt it iinensonrontontontonoresnonennonsonnesnsnns 11
P RESENTACTO N ottt ittt etenaneasuenesoassesonsosetasnesssearoeronsesans 15
MERIDIANGOS 1 tuttnunnsontstosnassssnnsssssonsessssnnianssssssassssanssssns 29
MiITO, MAGIA, MIMESIS
EDUARDO SUBIRATS + + + » + o s s s st s s v s s s s s s s ot s b s s nasesssssnasssssnssssssssin 3
CONTRAPUNTOS ENTRE FICCIONES Y VERDADES
CARMEN BERMAND = = « = = = =« o & s v s s v s s o s s s s s v m s o s s s o s o o s s n o s s o s s o s s o s s o asussenas 5?
P ARALELOS tutututuenonsesenaneasueeesoasoesoasosetasneessearneronsesans 87

LEER A SILVA A CONTRAPELO:
DE SOBREMESA COMO NOVELA TROPICAL

FELIPE MARTINEZ PINZON: « « « =« v v vt ottt e e et et e e e e et e e et e e e e e e 89

LA FISURA IRREMEDIABLE: INDIGENAS, REGIONES Y NACION
EN TRES NOVELAS DE MARIO VARGAS LLOSA

MARIA DE LAS MERCEDES ORTIZ RODRIGUEZ = = =« = = v = o v o o vt e v e s i s e v w s nnm sn a s v s s w s nas m

ENTRE LA ENTELEQUIA Y EL MITO!
LA TRAICION DE LA REVOLUCION MEXICANA
Y DE SU REFORMA AGRARIA

ERMESTO MACHLER TOBAR + « « « ¢« o o« e oottt i tn et it et e e it et a e 137

DE LA ILEGIBILIDAD DE LO AJENO. LECTURA MAGICA
Y ESCRITURA MIMETICA EN ALFRED DOBLIN

SVENM WERKMEISTER « v v # s o 5 5 s & 5 1 # 6 8 s o s s ot o b 00 508 111 808 6ssssaannesioesaaacsssssas 169

ENTRE FILOLOGIA Y ANTROPOLOGIA:
FERNANDO ORTIZ Y EL DiA DE LA RAZA

ANKE BIRKENMAIER = = = = = ¢« s s s s s o st n s s s s e s n s ma s a s s na s s s as s s nanss o s ns s snnnas 193
PANORAMIC A S ittt ittt ie ittt ie et s raanaeaianenns 221
KIRIGAIAL

LOS GENEROS POETICOS DE LA CULTURA MINIKA
SELNICH VIVAS HURTADO  + + ¢ o s v v v s s st s s s s s s n s st s s o s s s s o s 08 s a0 o st s aansssassnss 223

LA ILUSION DEL HERMANO: EXPEDICION A LAS MITOGRAFIAS
ANTROPOLOGICA Y LITERARIA DEL YURUPARY

Juan Camito GonzhLez Galvis
¥ NATALIA LOZADA MENDIETA = =« # = ¢ o s s o s s 0 s s 0 s s n s n s s aosasoasonsonsonsonsosssssas 245

DO CUMENT O S ottt ttetauseseeeaesensnesesenessatneetsessnesessseseasnens 271

Los LIMITES DE LA SOLIDARIDAD: ETNOGRAFIAS DE SALVACION,
NOVELAS DE PERDICION, Y LA SELVA DE MATAVEN

CHRISTOPHER BRITT ARREDONDO * + ¢+ 5 s s ¢ s 5 5 5 st s s s v 8 s o s b6 066 08 8 80 688 86 asss s asssss 273



Revista Colombiana
de Antropologia

Volumen 48 (1), enero-junio 2012 « ISSN 0486-6525 Bogotd-Colombia

TENDENCIAS ACTUALES DE LA BIOANTROPOLOGIA EN CoOLOMBIA

+ Introduccion
MicueL Ebuarno DeLcano Bureano y Javier RosiQuE GRAcIA

ANTROPOLOGIA Y DIVERSIDAD GENETICA EN COLOMBIA

+ Composicién genética de una poblacién del suroccidente de Colombia
Liviana AnpDrEa CorDOBA Rojas ET AL.

+ Coancestria de apellidos y linajes del cromosoma Y en el noroeste de Colom-
bia: una herramienta itil para establecer migracion entre poblaciones
Wmston Rojas ET AL,

+ Origen de la mutacion G736A del gen Parkin en la poblacién de Peque (nor-
occidente de Antioquia)

WirLiam H. Arias P. et AL,

ANTROPOLOGIA DE LA NUTRICION

+ Estado nutricional, patrén alimentario y transicion nutricional en escolares
de Donmatias (Antioquia)
Javier RosiQUE GRACIA ET AL,
EsTUDIOS EN GRUPOS PREHISPANICOS, BIOARQUEOLOGIA

+ Aportes al estudio paleodietario mediante el analisis de isotopos estables de
8C y 8N en restos dseos humanos de la regién centro-oriental del Cauca
medio
KATHERINE ANDREA OSORIO RAMIREZ

+ Andlisis de marcadores 6seos de estrés en poblaciones del Holoceno Medio
v Tardio inicial de la sabana de Bogotd, Colombia
Juriana GomMEz MEJiA

+ Una mirada a los marcadores 6seos de actividad: aproximacion al periodo
Temprano (340 a. C.-440 d. C.) del valle geografico del rio Cauca
Maria ALEJANDRA AcosTa VERGARA

+ Diversificacién morfolégica y poblamiento temprano del noroccidente de
Surameérica: un estudio de la variacion craneofacial
MicueL Ebuarpo DELGADO BURBANO

CUESTIONES DE METODO

+ Comparacién de cuatro programas utilizados en la determinacion de la
composicién genética ancestral de la poblacién antioquena
Comnstanza DUQUE ET AL.
BioaNTROPOLOGIA EN COLOMBIA

+ Tendencias de la bioantropologia y un estudio de caso: su desarrollo acadé-
mico en la Universidad del Cauca
R. ELizaBeT TABARES ET AL.

REsSENAS

¢ Hace and Sex in Latin America, de Peter Wade
Mara Viveros Vicoya

+ Cuerpos significantes. Travesias de una etnografia dialéctica, de Silvia Citro
Lorena CARDIN

Precio de venta al pablico: $20.000.00

Calle 12 n° 2-41, Bogotd-Colombia « Teléfono: 4440544
¢ Linea gratuita en Bogotd: 0180003426042; fuera de Bogota: 018000119811
Correo electrénico: rea.icanh@gmail.com




JULIO - DICIEMBRE DE 2012 ISSN 2011-0324

CH

Estudios
sobre
género y

sexualldad

Una publicacién de

la Facultad de Derecho
y Ciencias Sociales
Universidad Icesi

e ICESI

www.icesi.edu.co/revista_cs/




REVISTAS DE LA FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA / SEDE BOGOTA

IA_

-

SOCIOLO g

REVISTA
COLOMBIANA
DE SOCIOLOGIA
VOL. 35, N. 2
JUL-DIC / 2012
Departamento

de Sociologia

www.revistacolombiana
sociologia.unal.edu.co

recs@unal.edu.co

REVISTA
COLOMBIANA
DE PSICOLOGIA

VOL. 21, N.° 2

JUL-DIC / 2012
Departamento
de Psicologia

www.revistacolombianapsicologia.
unal.edu.co

revpsico_fchbog@unal.edu.co

DESDE EL JARDIN
DE FREUD
««La cuestion del sintoma»

N.° 12 / ENE-DIC / 2012

Revista de Psicoanalisis
www.jardindefreud unal.edu.co

rpsifreud_bog@unal.edu.co

Portal de Revistas UN:

www.revistas.unal.edu.co

(hademos de geografia

CUADERNOS
DE GEOGRAFIA
VOL. 22,N.°1
ENE-JUN/ 2013
Departamento

de Geografia

www.cuadernosdegeografia.
unal.edu.co

rcgeogra_fchbog@unal.edu.co

REVISTA MATICES
EN LENGUAS
EXTRANJERAS

N.° 4/ 2010
Departamento de Lenguas
Extranjeras

www.revistamatices.unal.edu.co

PROFILE

ISSUES IN TEACHERS’
PROFESSIONAL
DEVELOPMENT

VOL.° 15, N.° 1

APRIL / 2012
Departamento de Len-
guas Extranjeras
www.profile.unal.edu.co

rprofile_fchbog@unal.edu.co

ANUARIO
COLOMBIANO DE
HISTORIA SOCIAL
Y DE LA CULTURA
VOL. 39, N.°2

JUL-DIC / 2012
Departamento

de Historia

www.anuariodehistoria.unal.
edu.co

anuhisto_fchbog@unal.edu.co

TRABAJO SOCIAL

Vot b, st e e

TRABAJO SOCIAL
N.° 14 ENE-DIC / 2012
Departamento

de Trabajo Social

www.revtrabajosocial.unal.
edu.co

revtrasoc_bog@unal.edu.co

IDEAS Y VALORES

VOL. LXI, N.° 150
DICIEMBRE / 2012
Departamento

de Filosofia

wwiw.ideasyvalores.unal,
edu.co/

FORMA
Y FUNCION

VOL. 25, N.° 1

ENE-JUN / 2012

LITERATURA
tooria, hirdoria, critica

N

LITERATURA:
TEOR{A, HISTORIA,
criTICA

VOL. 14, N.° 2

revlenex_fehbog@unal.edu.coo revideva_fchbog@unal.edu.co

UN LA LIBRERIA, BOGOTA

Plazoleta de Las Nieves
Calle 20 n.° 7-15
Tel. 3165000 ext. 29490
Ciudad Universitaria
Torre de Enfermeria, piso 1
Tel. 3165000 ext. 19647
www.unlalibreria.unal.edu.co
www.unibiblos.unal.edu.co

libreriaun_bog@unal.edu.co

LA LIBRERfA DE LA U

www.lalibreriadelau.com

Departamento JUL-DIC / 2012
de Lingiiistica Departamento
www.formayfuncion.unal. de Literatura

edu.co .
www.literaturathc.unal.edu.co
revil_fchbog@unal.edu.co revliter_fchbog@unal.edu.co

DISTRIBUCION Y VENTA

SIGLO DEL HOMBRE EDITORES
Cra. 31A n.° 25B-50 / Bogota, Colombia
Pbx. 3377700

www.siglodelhombre.com

CENTRO EDITORIAL

FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS
Ciudad Universitaria., ed. 205, of. 222
Tel: 316 5000 ext. 16208
editorial_fch@unal.edu.co
www.humanas.unal.edu.co
Bogotd, p.c.



Maguare
El presente nimero fue impreso en Bogota, Colombia
por Xpress Estudio Grafico y Digital.
Para su composicion se usaron los tipos Meta & MinionPro.



