NOV'UM N* 30

IDENTIDADES Y VIOLENCIAS EN EL SER COLOMBIANO COMO
CONSTRUCCION HISTORICA'Y SOCIAL

Guillermo Alejandro D 'abbraccio Krentzer *

“El olvido es una necesidad pero es también una estrategia”
Paul Ricoeur

En este articulo, que recoge abordajes tedricos provocadores de un proyecto de
investigacion que se realizé acerca de la construccién cotidiana de la violencia en el conflicto
armado colombiano, entre los afios 2004 a 2007, se partira de problematizar y confrontar la
obviedad de la violencia como situacion inherente al ser humano, es decir, rechazar un cierto
lugar comdn que asume a este fendmeno como un hecho natural y esencial a la naturaleza
humana. Por ello, plantearé a lo largo de las siguientes paginas la necesidad de historizar, es
decir, pensar la violencia como un proceso histérico y construccion social/cultural. Para
llevar a cabo este cometido, es pertinente inicialmente observar la dificultad que entrafia
definiry caracterizar el fendmeno de la violencia, por una parte, asi como encontrar y explicar
Sus causas.

Aunque los discursos sobre la violencia intentan precisar qué es lo que entienden por este
término, no llegan nunca a definir claramente el fendmeno. Un nimero importante de autores
define la violencia en términos de accion agresiva. En este caso no se alcanza una definicion de
violencia, solo se la plantea en referencia a la agresion. Esto establece una vinculacion
inmediata con lo biolégico, en lamedida en que la conducta agresiva es considerada instintiva.
En estos casos lo que se define es la agresion y no la violencia propiamente. Una perspectiva
gue muestra esto de manera ejemplar es la de Konrad Lorenz, quien define agresion como un
“instinto que lleva al hombre como al animal a combatir contra los miembros de su misma
especie” (Lorenz: 1998: 35).

Existen peligrosos argumentos que definen a la violencia como un fenédmeno exterior a los
individuos que se les impone y determina sus acciones de manera inevitable. Tales argumentos
(peligrosos y sesgados), sostienen la inmanencia de la violencia en la naturaleza humana, por
la que el hombre estaria condenado a la contradiccién de ser violento y al mismo tiempo tener
que horrorizarse de ello.

Existen diversos enfoques que presentan o entienden la violencia no sélo como una accién
posible de llevar a cabo en situaciones concretas sino como una caracteristica perdurable de
ciertas personas, una “cosa” que alguien posee y de la cual no es capaz de deshacerse, una
disposicion de la personalidad muy arraigada que se extrema y perdura, lleva a pensar que la
“violencialidad” no es una dimension de una accion sino de ciertos tipos de sujetos. Al situar

* Profesor Asociado, adscrito al Departamento de Ciencias Humanas y a la Facultad de Administracion de la Universidad
Nacional de Colombia, sede Manizales.



NOIV'UM N’ 30

las causas de la violencia en una supuesta disposicion interna se desvia la atencion de los
contextos sociales, histdricos y culturales en los que dichas acciones se producen y tienen
sentido. La retérica de “etiquetar” a alguien como “violento” sitla en algunos sujetos
individuales las explicaciones de la violencia, lo que contribuye a debilitar el estatus factual de
otro orden de explicacion, por ejemplo, las que aluden al sistema social, politico y/o
econdmico, asi como a las expresiones culturales presentes en el colectivo, en este caso el
colombiano.

Es por medio de una retérica similar que se afirma que hay sociedades violentas. Las
explicaciones sesgadas que presentan algunos académicos (con fuerte influencia mas propia
de la biologia que de las propias ciencias sociales) son también variadas: puede que sea
producto de una naturaleza propia de los seres humanos y del orden social que ésta conlleva, o
puede ser una muestra de falta de civilidad, de cultura politica, de buenos gobernantes, de
polarizaciones ideoldgicas o de escasez de recursos o de injusticias sociales en la redistribucion
de lariqueza.

Desde esa particular mirada, la “violencia” no seria una dimensién propia de ciertos
individuos sino de ciertas sociedades. La capacidad de ser violento seria comun a los seres
humanos, parte de esa supuesta naturaleza que nos dispone a aprender dicha conducta en
ciertas condiciones sociales. En esta retérica, lo social aparece como un espacio “fuera” del
alcance de los actores sociales, quienes aparecemos mas bien como victimas de un sistema que
nos invade y determina, despertando unos instintos de los cuales no nos podriamos librar.

Siguiendo ambas explicaciones (eminentemente reduccionistas), los seres humanos
pareceriamos condenados a ser al menos “violenciables”, es decir, seres violentos en una
dinamica sujeta a leyes naturales, exteriores a nosotros. Una dindmica que no podriamos
modificar, que nosdetermina sin que podamos aspirar ainfluir en ella.

Pero pienso todo lo contrario. Es decir, como investigador de las ciencias sociales, ubicado
en un ambito académico que estudia la cultura y sus mediaciones, manifiesto que, para
“entender” y “explicar” la violencia, situaré el andlisis en una perspectiva critica que
entienda la realidad y las categorias te6ricas que usamos para explicarla como producciones
humanas. Sipartiéramos de argumentos de la psicologia (que no es nuestro caso), se diria que
hay personas violentas *. Pero dicho camino no podria ofrecernos una mirada amplia, sino que
“reduciria” la o las causas principales de la violencia como si fuese un rasgo relativamente
permanente que caracteriza a algunos “tipos” de personas y que las hace, bajo ciertas
condiciones, “ponerse violentas™.

® Algan sector de la psicologia (afortunadamente existen disidencias en el interior de su disciplina), explicaria esta
situacion de multiples maneras: argumentando que la violencia es un producto de predisposiciones naturales en
interaccion con ciertos factores ambientes, o una muestra de inseguridad, un signo de inmadurez, falta de autoestima,
impulsividad, debilidad del yo, modelo de conducta, etc.

48



NOV'UM N* 30

Por el contrario, se requiere no caer en la trampa de dichos reduccionismos, por lo que es
pertinente asumir el caracter social/cultural de la violencia, lo cual implica alejarse de los
argumentos psicologicistas que sefialan las causas y los efectos de la violencia en los sujetos
individuales. Los colombianos no son “violentos” ni propensos a ser violentos, por lo que es
preciso abandonar el analisis de la violencia en Colombia, como si se tratase de un fenébmeno
natural, es decir, negar que los colombianos “somos violentos por naturaleza” como cierta
frase del sentido comin® pretende generalizar, reflejando asi el pesimismo que invade a
muchos. Creemos que la violencia entonces ha sido producida en un contexto historico y
cultural especifico™.

Me parece importante resaltar la idea de violencia como acto humano que implica una relacion
de poder y que, por lo tanto, pertenece al reino politico de los asuntos humanos, y no al de los
fendmenos naturales inherentes al proceso vital. Por lo tanto, la violencia siempre implica
significado(s). La segunda idea para retener, se refiere al elemento comdn presente en las
multiples violencias, que tal vez pueda ser denominado como el de la destruccion, y no sélo la de
bienes y cuerpos, sino también la destruccion del propio ser, de la identidad y del conjunto de
relaciones sociales a las que pertenece el individuo. Es en estos dos conceptos -relacion de poder
y destruccion- donde podemos encontrar la articulacion del analisis de la violencia, el cual reviste
ademas un caracter relacional y especifico en el tiempoy en el espacio.

Desde una perspectiva foucaltiana, una visién del poder presente en cada una de las
practicas sociales, asumiria el poder como base de las relaciones sociales, y la violencia una
manera de ejercerlo. Por ello, es pertinente pensar y reflexionar la violencia como un campo
conflictivo de significaciones e interpretaciones. Los significados de la violencia no son
homogéneos, sino contradictorios (y relativos en un sentido amplio). Al estar insertos en
estrategias de poder, la violencia es utilizada estratégicamente.

Para poder definir la violencia, me apoyaré en la obra de Martin Bard [1988: 24], quien
afirma que es necesario considerar los siguientes presupuestos:

a. La violencia presenta multiples formas y entre ellas pueden darse diferencias muy
importantes (por ejemplo, es diferente la violencia estructural y la interpersonal,
aunque esta ultima podria materializar la estructural). Englobar todas las formas de
violencia en una sola categoria correria el peligro de ser una simplificacion
distorsionante.

b. La violencia tiene un caracter histérico y por consiguiente es imposible entenderla fuera
del contexto social en que se produce. Este enfoque permitiria ponderar el significado
concreto de cada acto de violencia con respecto a la totalidad social.

#Y aunque haga mucho “ruido”, existen muchos académicos que en Colombia todavia creen en la tesis del caracter natural
de laviolencia del “ser”” colombiano.

*En el caso colombiano ;acaso “pecaria” de osado si dijera que también es sui géneris?

49



NOIVUM N’ 30

c. Existe una espiral de violencia, es decir, los actos de violencia social tienen un peso
auténomo que los dinamiza y los multiplica. La agresién desencadena un proceso que,
una vez puesto en marcha, tiende a incrementarlo sin que para detenerlo baste con
conocer sus raices originales™.

La violencia, entendida como problema en una dimensién cultural, mas especificamente
en el &mbito de los significados sociales requiere, desde nuestra perspectiva, que se le aborde
en términos de proceso social, cuya dindmica se ve atravesada por relaciones de poder
histéricamente determinadas. Como bien afirma Foucault [1976: 114], en la aplicacién de la
violencia las diversas estrategias y mecanismos del poder se ocultan. Relaciones de poder
entendidas ademas como practicas insertas en las mismas raices del tejido social. De ahi que
se requiera entender las violencias como produccion histérico- social.

Aunque las categorias que usamos (tanto cotidiana como disciplinariamente) concedan un
grado de relatividad a la division de la violencia en categorias separadas, aceptan
naturalmente su fragmentacion instalandose y reproduciendo la dualidad publico/privado tan
propia de la racionalidad moderna. Esta dicotomia se reproduce a través de las explicaciones
que cotidianamente se dan de la violencia y a través de los espacios de ejercicio en los cuales
se definen. De ahi la conviccién de aproximarse a la “violencia” como proceso histérico social,
es decir, como producto social. Ya no como un fendmeno natural innato del ser humano, antes
bien como algo “problematizable”. Se busca asi rechazar el caracter “naturalizado” de la
violencia e indagar, en cambio, por las pistas de las herencias sociales y culturales que
devienen en ella. Considero mas apropiado -por el contrario- demandar en la violencia
colombiana su desnaturalizacion, pues tanto ella como sus significados, son el resultado de
practicas socio-culturales temporal y espacialmente situadas que adquieren sentidos en las
relaciones de poder. Este enfoque reivindicara entonces el caracter politico de la violencia, asi
como la premisa de que la violencia, como proceso social, se encuentra instalada en las
practicasy discursos cotidianos, asi como que es definida por sus espacios de ejercicio.

2) Al estudiar un contexto tan particular como el colombiano, no es posible eludir las
relaciones de poder que, siguiendo a Foucault (1976), son practicas insertas en las mismas
raices del tejido social, actuando por medio de la regulacion de los aspectos mas intimos y
privados de nuestra vida, es decir, constituyéndonos como sujetos. De ahi que sugiero
entender las “violencias” colombianas como practicas relacionadas entre si, como espacios de
ejercicio de relaciones de poder constituyentes, produciendo distintos lugares que le sirven a
lavez de soporte, de materializacién y de espacios de produccion.

La violencia no es un sello caracteristico de ciertas personas y sociedades. No se tratade la
insensatez de un individuo o de una propiedad de la naturaleza. Se tratade la colectividad que
algunas veces se funda entre los “unos” y los “otros”, porque efectivamente ambos comparten
normas, usos, significados, cotidianidades y conflictos. La violencia se destruye a si misma en

* También se podria afirmar lo opuesto, es decir, que también la violencia tiende a disminuirla.

50



NOV'UM N* 30

cuanto sociedad, ya sea por medio de la eliminacion del otro, o bien en el empate que lleva a
los acuerdos de paz que cambian el “vencer o morir” por relaciones protegidas, consensualesy
duraderas (¢ tranquilas?, ;rutinarias?).

Lo anterior nos lleva a preguntarnos ;de qué manera podemos entender la realidad violenta de
una sociedad como la colombiana? Primero que todo, problematizando lo obvio, desnaturalizando
a la violencia, cuestionando las débiles premisas de que la “naturaleza humana” de los
colombianos tiene la caracteristica de ser violenta. Siguiendo a Guthman (1991), los saberes
convencionales acerca de la violencia fragmentan la realidad, la naturalizan, a la vez que tratan
de clasificar y jerarquizar las multiples violencias. Hacen asi una operacién ideoldgica, en que se
ocultan lasrazonesy las dindAmicas de la emergencia del fendmeno.

Por el contrario, reitero, entenderé el fendmeno de la violencia como resultante de una
totalidad histdrica y de practicas sociales generadoras de conflicto, lo cual desde el punto de
vista politico, implicaria que la violencia deriva de relaciones de poder y se articula con
determinadas précticas sociales, que tienen un contenido histérico y se relacionan con
procesos locales y mecanismos mas amplios y globales, como el narcotrafico.

Las significaciones e interpretaciones sobre la violencia son maltiples y cobran sentido en los
entramados de las relaciones de poder. Apartir del posicionamiento que se adopte dentro de estas
relaciones de poder, se produciran interpretaciones diferenciadas sobre la violencia junto a un
discurso que le da legitimidad. Por ejemplo, el Estado, para Weber, tiene el monopolio de la
violencia legitima. Es decir, que no s6lo puede desplegar violencia sino ademas que es su deber,
pues es considerado como un medio para lograr un fin: mantener el ordeny su propia reproduccion
como Estado, la democracia, etc. Sin embargo, la violencia puede ser también desplegada por los
sectores oprimidos, torndndose en una lucha de resistencia al poder.

La violencia no puede ser vista como un fenédmeno neutral, resultante e inseparable de la
naturaleza misma de los seres humanos o las sociedades. Ella nace de relaciones de poder y
dominaciony por ellas es enmarcaday, por lo tanto, toma formas propias, diferenciadas segun
los objetivos que le son asignados por los grupos sociales, ya sean dominantes o dominados.
Ademas, la violencia tiene necesariamente un caracter histérico, estando determinada por las
relaciones de poder y dominacion particulares que se forman en cada periodo histérico y en
cada sociedad.

El foco de atencién de las situaciones extremas que resultan de los procesos de dominacion en
nuestros paises latinoamericanos, nos lleva a reconocer la existencia de relaciones de poder y
violencia en el cuerpo social. Obviamente, cabe distinguir formas de dominacion y violencia
ejercidas en regimenes dictatoriales (como las del cono sur en la guerra fria) o en sociedades que
no han logrado todavia un padrén democratico de convivencia social (como continla siendo el
caso colombiano, una democracia “ficticia”, “de papel” y limitadamente “formal” y no real).

* Desde esta logica, la conducta violenta seria comprendida y explicada a partir del individuo, siendo el contexto social el
‘ambiente’ que refuerza o bien castiga aquellas acciones.



NOIVUM N’ 30

No obstante, para analizar a la violencia misma y a los efectos que ella causa, es
pertinente asumir que la sociedad sélo existe a través de las practicas de los individuos y
éstos existen como seres sociales a través de la produccion de la sociedad. Esto es un
proceso relacional en el que no es pensable la existencia de una realidad social
independiente de nuestras practicas, se trata de un proceso dialéctico. Caso contrario,
podriamos caer en los planteamientos del “positivismo l6gico” que consisten en la
afirmacién de la existencia de la realidad como algo independiente de la accion humana.
Por tanto, partiendo de este proceso relacional entre individuo y sociedad, no es posible
“pensar” la existencia de una realidad social independiente de nuestras practicas. Ya sea
por parte de los dominadores como de los dominados, se genera permanentemente nuevas
formas de poder. En América Latina, violencia, culturay poder suelen ser momentos de una
misma relacién de dominacién, cuya realidad se impone sin que se ejerza la violencia
infinita. Asi mismo, al situar la mirada en las accionesy voluntades individuales no puede
dejarse por fueralas reproduccionesdel orden social®.

Cuando desde este marco se alude al individuo, se entiende, en términos generales, al
individuo en tanto miembro de un grupo social. En otras palabras, se apela a la concepcién del
ser humano como una construccién histérica, como producto de particulares relaciones
sociales sostenidas en un contexto socio-histérico contingente. En este sentido, no es el “ser”
colombiano por si mismo el que construye (o destruye), sino mas bien son las particulares
“practicas sociales” las que posibilitan y limitan el campo de construccion de realidad,
entendiendo por practicas “secuencias de actos contextuales determinados desde una
perspectiva sociohistoricay dirigidos a la construccion de objetos, la produccion de sentidoy a
laarticulacion de relaciones” (Vazquez: 2001:324).

Si bien los actos de los individuos producen la realidad social y sus significados, ello no
supone que las acciones de todos tengan la misma densidad social, es decir, que no haya
dominados y dominantes, pues las practicas sociales se inscriben en un particular contexto
histérico-social particular, en tanto condicion de reproduccién y produccién social, de
continuo dinamismo y conflicto, como bien lo plantea Guthman (1991: 43).

Acerca del origen de la violencia, es menester sefialar que sus discursos estan marcados por
una constante busqueda de sus causas. Las explicaciones que se dan sobre este fenémeno
marcan posturas epistemolégicas diferentes y tienen como consecuencia distintas propuestas
de abordaje. Es importante sefialar aqui que los enfoques explicativos de la violencia pueden
agruparse en tres clases o grupos segun el tipo de argumento que desarrollan:

a) Argumento biolégico (interior al ser humano): segun este argumento, la violencia se
explica como un fendmeno que es intrinseco a la naturaleza de las personas. La violencia seria
expresion de fuerzas instintivas. Al respecto Martin Bar6 afirma: “El ser humano es considerado
como una especie de animal, con sus peculiaridades, si, pero parte y producto de la evolucién
de las especiesy, por tanto, sujeto a las mismas leyes basicas” (Martin Barg, 1985). Un ejemplo
de este argumento lo encontramos en la explicacién de la agresion de Lorenz, quien define
agresién como un “instinto que lleva al hombre como al animal a combatir contra los miembros
de sumisma especie” (Lorenz: 1971).

52



NOV'UM N* 30

b) Argumento ambientalista (exterior al ser humano): este argumento enfatiza la
importancia de los factores ambientales y situacionales en la determinaciéon de acciones
violencias. Scott, siguiendo este argumento, afirma que “los resultados de todas las
investigaciones apuntan al hecho de que no hay pruebas fisiolégicas de alguna necesidad
interna o de alguna fuerza pulsional espontanea hacia la lucha; toda la estimulacion hacia la
agresion procede de las fuerzas presentes en un medio ambiente externo” (citado en Hacker,
1973). Un ejemplo de este argumento se encuentra en las teorias de la frustracion-agresion de
Dollard y Miller (1939), segun el cual la conducta agresiva supone la existencia previa de una
frustracion.

c) Argumento interactivo (exterior e interior al ser humano): segin este argumento, la
violencia se explica por la interaccién entre factores interiores y exteriores a las personas. Las
condiciones sociales desencadenan los factores instintivos, que en otras circunstancias
permanecerian latentes. Un ejemplo de este argumento se encuentra en las reflexiones de
Fromm: “La pulsion orgdnica hacia la lucha constituye un forma de violencia defensiva que
estdal servicio de la supervivencia del individuo y de la especie, es biolégicamente adaptativa
y cesa cuando cesa la amenaza a los intereses vitales del individuo” (Fromm: 1975; cfr Bar¢,
1988). En cambio, hay otro tipo de violencia, la que Fromm califica como “agresion maligna”,
que es una pulsién no organica y que lleva a la destructividad y crueldad propias del hombre.
Puesto que la agresién maligna no es heredada genéticamente, “el problema consiste en
examinar en qué modo y grado son las condiciones concretas de la existencia humana
causantes de la calidad e intensidad del placer que el hombre siente matando y torturando”
(Fromm: 1975; cfr Bard, 1988). Los dos primeros argumentos se plantean como posturas
contrapuestas y el tercero se presenta a si mismo como una explicacion que las integra a
ambas. Sin embargo, los tres argumentos se mantienen en una misma discusion, que busca
situar las causas de la violencia en un adentro, un afuera de los individuos o una interaccion
entre ambos. Por otro lado, estas tres lineas explicativas asumen a los individuos como actores
que ejercen laviolencia.

Cabe sefialar someramente el hecho de que tedricos del conflicto como Simmel y un
continuador de sus postulados, Lewis Coser, enfatizaron las posibles funciones positivas
del conflicto en oposicion a los tedricos funcionalistas que lo consideraban destructor y
desintegrador. Para Coser, varios son los aspectos con los que el conflicto en su funcién
positiva contribuye al ajuste y mantenimiento de las estructuras sociales. La violencia
entonces encarna aspectos funcionales, por ejemplo, la violencia como logro es para Coser
(1970), la posibilidad que tienen ciertos grupos de acceder mediante su uso a estatus mas
altos cuando se les impide usar los canales legitimos y también los ilegitimos para la
obtencién de sus logros. La violencia como sefial de peligro la enuncia como “los seres
humanos -los que no estdn entrenados sistemdticamente en el uso de la violencia legitima o
ilegitima- recurriran a la accion violenta sélo bajo condiciones extremas frustrantes,
perjudiciales para el yo o generadoras de ansiedad” y, agrega, “si su incidencia aumenta,
sea en toda la sociedad o en algunos sectores, es que puede considerdrsele como una sefial
de grave desajuste” (Coser: 1970: 73).

u
(O8]



NOIVUM N’ 30

3. ELPARADOJICO MUNDO SOCIAL COLOMBIANO

¢Qué hay en una sociedad que convive con la violencia desde la génesis de su historia
nacional? ;Qué orden social y cultural se construye y reproduce entre actores armados y no
armados? ;Qué regularidades tipifican y “normalizan” peligrosamente la violencia en la vida
social cotidiana? Para responder dichos interrogantes, es pertinente indagar en los procesos de
formacién de subjetividades en donde los colombianos construyen espacios y practicas
sociales que les permiten transitar con relativa suficiencia entre la tensién y la interaccion.
Colombia constituye una paradoja latinoamericana, es decir, es un caso excepcional en el
escenario latinoamericano. Es el pais de la region que més conflictos armados ha tenido que
soportar en su historia nacional. Ademas, el conflicto armado en el que actualmente esta
inmerso es el més largo de las guerras vigentes en el mundo occidental, pues diversos analistas
coinciden en la resistencia y huida de 48 familias campesinas de Marquetalia (Tolima) y su
posterior conformacion de un colectivo guerrillero que devendra en las Fuerzas Armadas
Revolucionarias de Colombia (FARC).

Pero a esta excepcionalidad sefialada es posible situar diversas paradojas. Y es que,
ademas, vale sefialar que Colombia tiene una larga historia de confrontaciones violentas. En
efecto, los diversos conflictos que se han producido en los siglos XIX y XX, se dieron “dispersos”
por todo el pais, con variada intensidad en distintas zonas. Resulta diciente que semejante
sobrecarga conviva con -y a veces refuerce- las tradiciones republicanas y el Estado “formal”
de derecho. En Colombia ocurren 77.4 muertes violentas por cada 100.000 habitantes, el
promedio mas alto en el continente. En 1995, se cometieron en Colombia mas asesinatos que
en toda Europa (El Tiempo, 2003: 3A). A excepcion de lo que estadisticamente se denomina
“otras causas”, la violencia se ha convertido, desde mediados de 1980, en la principal causa de
muerte en Colombia. En 1984, el nUmero de defunciones por violencia, segun cifras oficiales,
alcanz6 20.235 victimas. Seis afios después, en 1990, las muertes por homicidio ascendieron a
24.300; el siguiente lustro aumentaron a 25.400 por afio y, al final del afio 2003, la cifra se elevé
a 26.600 anuales. Cuatro guerras civiles en el siglo XIX”, dos méas en el XX. Cerca del 4% de su
poblacion asesinada en la guerra de los mil dias (1899-1902), méas de 200.000 muertos en “La
Violencia” (1948-1958), un millén y medio de desplazados, 8.000 desaparecidos en las dos
Gltimas décadas, segun diversos calculos (Sanchez, 2002: 55; Cubides, Olayay Ortiz, 1998:33;
Sarmiento Anzola, 2001:24)*. Todo ello llevaria a considerar que el “problema colombiano”
trasciende sus fronteras y se convierte en un asunto de interés del mundo latinoamericano.

¥ El historiador Fabio Zambrano considera que, desde los comienzos de nuestra historia Republicana, “se impusieron la
diversidad geogrdfica, la multiplicidad de intereses, la heterogeneidad étnicay cultural, diferencias que no lograron ser
ocultadas. Predominaron las fuerzas dispersoras y divisionistas de lo politico, lo cual se convirtio en el vehiculo que
potenciaba todas las diferencias. La politica, vista como conjunto de subculturas, comienza a dividir entre liberales y
conservadores a los miembros de la nacién. La lectura que se hacia entre si estaba mediada por la frontera religiosa y por
ello, los liberales eran vistos como “come-curas”, perseguidores de la Iglesia catdlica” (Zambrano, 1989: 33).

54



NOV'UM N* 30

La interaccién en el mundo social colombiano se construye conflictivamente y se negocia
asimétricamente en el dia a dia de sus pobladores. Por ello una cierta anarquia es el propio
orden social en el que el predominio militar de un grupo armado (al igual que las lealtades que
despierta), es tan fragil que las complicidades y alianzas configuran el sinuoso caminar por la
temida repeticion de la violencia y el terror banalizado. Pero parto de una premisa fuerte: la
presencia del conflicto ha sido una constante a lo largo de la historia humana. En la medida en
gue somos individuos con deseos, valores, intereses y necesidades distintos, y en que
habitamos un mundo en el cual debemos compartir o disputar los medios y recursos
elementales-y a veces escasos- de la vida, nos hallamos sujetos a la posibilidad del desacuerdo
y la confrontacion. Pero en el caso de una sociedad colombiana “violentada”, la tendencia de
los conflictos confluyd hacia la degradacion del tejido social™.

Pero, (cuales son los motivos culturales que impiden la resoluciéon de nuestros conflictos,
dentro de ciertas reglas y segun ciertos rituales, que no impliguen necesariamente el
derramamiento de sangre? ;Qué nos lleva a querer eliminar, como actores sociales y por
métodos violentos, al otro como sujeto diverso? Ello nos lleva a revisar las relaciones entre
culturay violencia, que no es mas que identificar las maneras como las sociedades transan -en
términos simbdlicos e historicos- con su propia violencia. El supuesto del que partiré es que el
conflicto y la violencia en Colombia tienen su propia regularidad y estructura que permiten
tipificar y normalizar la vida social, aunque sea sb6lo para sobrevivir, surgiendo asi las
estrategias cotidianas de la poblacion civil.

Si estamos de acuerdo en el hecho que la muerte en Colombia es excesiva, no solo es por la
cantidad de muertos producidos por esta sociedad, sino por lo excesivo de la carga simboélica
inscrita en las maneras utilizadas para ejecutarla, y de las formas simbdlicas (el lenguaje, por
ejemplo), para nombrarla y para narrarla [Blair: 2003:76]. Y es finalmente excesiva, en las
ceremonias funerarias y en los ritos de la muerte que utiliza para tramitarla, ritos que
terminan por agotar su eficacia simbdélica que los asiste al volverse cotidianos, esto es, al hacer
de algo extraordinario®, una préctica rutinaria®. El tema de la cultura ligado a la violencia,
todos lo sabemos, es suficientemente complejo y “oscuro”, nos advierte la profesora Elsa

¥ Las inquietudes que despierta en la comunidad internacional el “problema colombiano” son diversas: (Es posible que
Colombia represente el principal factor de desestabilizacion regional afectando la seguridad del conjunto del hemisferio
occidental? Actualmente, Colombia constituye uno de los pocos casos que restan en el mundo de lo que se ha denominado
“conflictos armados prolongados”, puesto que tras la finalizacion de la guerra fria, el mundo asiste a la evidente
disminucion de conflictos armados: ¢por qué persiste entonces el enfrentamiento en Colombia? Esa no es cualquier
pregunta: tal vez es “la” pregunta mas importante que nos compete a todos los que nos duele este singular pais
desangrado.

* Segun Pizarro (2004), el conflicto armado colombiano se caracteriza por ser interno, irregular, prolongado y con raices
histéricas de indole ideoldgica y politica. De lo que no cabe ninguna duda, es que dicho conflicto no esta fundado en
identidades primarias, sean éstas de orden étnico, religioso o linglistico. En la especificidad colombiana, el coctel resulta
explosivo: actores armados con un dominio territorial amplio pero difuso, violaciones sistematicas de los derechos
humanos, etc. Aunque hay otros muchos paises violentos, la especificidad colombiana podria consistir en las siguientes
caracteristicas: altos grados de descentralizacion en el ejercicio de la violencia, impunidad, inestabilidad en las reglas del
juego e incertidumbre. El aparato de justicia colombiano enfrenta una sobrecarga catastréfica que no da abasto con la ola
de criminalidad.

o
u



NOIV'UM N’ 30

Blair, pero se requiere desentrafar los contextos de significacién en los cuales se produce la
interaccion entre la poblacidn civil desarmada y los actores armados. Y ello bajo la premisa de
gue el eje de la confrontacion es el conflicto armado y, ademas, que toda la interaccién social
esta atravesada por él. La fenomenologia, por ejemplo, nos proporciona herramientas
conceptuales claves para pensar el mundo de la vida cotidiana en una sociedad determinada.
Pero -y he aqui un pero significativo, un pero notable, ergo, un pero inmenso- el mundo social
colombiano estaria rompiendo paraddjicamente con los supuestos fundamentales de la vida
cotidiana en las sociedades (si seguimos aqui a la sociologia fenomenolégica): si el mundo de la
vida se caracteriza -segin Schutz- por domesticar laincertidumbre a través de la confianza, la
“no problematizacién”, la evidencia, la actitud natural y la tipicidad (elementos que le
ofrecen estabilidad y orden a la realidad de la vida cotidiana), el caso colombiano en cambio
“refutaria” esas premisas: en dicho pais laincertidumbre es “la Unica certeza™.

¢Paraddjico? Por supuesto que si. Porque la resolucion violenta de los conflictos en Colombia
tiene su propia regularidad y estructura, lo cual permite tipificar y normalizar la vida social
aungue sea solo para seguir viviendo, sin mas pretensiones que “llegar a viejos”. De este modo es
que emergen las recetas a modo de acervos de conocimientos (siguiendo la obra fenomenolégica
pionera de Schutz) que les ofrece -via memoria colectiva y herencia social- la experiencia
necesaria para saber cuando hablar y cuando callar, cuando bajar la miraday no preguntar mas de
la cuenta, cuando denunciar un caso especial a la guerrillao a los paramilitares -en vez de acudir al
Estado- o asi mismo, “olfatear” el mejor momento para involucrarse en un grupo armado
determinado. En ese mundo social colombiano, caracterizado como ““negador de la otredad” y
proveedor de una caja de herramientas para la “cultura de la desconfianza™, los actores sociales
optan por apostarle a proyectos de vida sin futuro, es decir, a un “no futuro”: ingresar al
laberintico -y suicida- campo minado del paramilitarismo, guerrilla o narcotrafico. Al observar la
vida cotidiana, cabe preguntarse por los intereses del actor social o agente, lo cual implica tomas
de decision por diversos caminos o proyectos de vida.

¢Como hacer uso de la fenomenologia para dar cuenta del problema de las violencias y
conflictos colombianos? En primer lugar, cabe considerar que si el mundo de la vida en
Colombia, implica que uno debe “compartir” con semejantes que portan armas, asesinan sin
piedad y ejercen un control social sobre mi conducta, entonces resulta pertinente preguntarse
por qué y de qué manera pobladores desarmados (campesinos o citadinos) pueden convivir,
resistir y seguir sus vidas restringidos en su mundo “publico” y delimitados a una mayor

“Lo “ordinario” o comUn en situaciones “normales” seria morirse de “muerte natural”.

“'En “The Forest of Symbols (1967) y en “The Ritual Process” (1969), Victor Turner entiende los significados rituales como
codigos de significado social con una influencia inmensa en la mente. Siguiendo entonces a Turner, la concepcion del ritual
se asume como un sistema total de simbolos, y el simbolo ritual es definido como “la unidad mas pequefia del ritual que
todavia conserva las propiedades especificas de la conducta ritual”. Cabe sefialar entonces la diferencia entre ceremoniay
ritual, indicando que la primera es confirmatoria y el segundo transformatorio. Si bien el ritual de la muerte expresa
situacion de conflicto, recordemos aqui que la funcion de éste (siguiendo a Durkheim), es lograr que los individuos acepten
su destino en lavida, es decir, que asuman los papeles que la sociedad les asigna, al mismo tiempo que como ritual adapta a
losindividuos alosvaloresincontrovertibles de la vida social.

56



NOV'UM N* 30

autonomia solamente en su espacio privado. Si el mundo intersubjetivo es construido, segun
la fenomenologia, por todos los actores, cabe preguntarse si aquellos que no tienen armas
(léase voz, entiéndase “poder defenderse”), tienen alguna injerencia o no en la construccion
del orden social en el que viven. En segundo lugar, porque desde la fenomenologia puedo
considerar el caracter presupuesto del mundo de la vida cotidiana de pobladores, narcos,
guerrilleros y paramilitares, es decir, observar los significados y construcciones sociales que
anteceden y conforman las normas de la vida social, percibiendo -sin embargo- la necesidad de
prestar atencion y tener sumo cuidado en las observaciones de las actitudes “naturales”, es
decir, si los pobladores realmente toman o no las cosas de manera aproblematica y acritica.
Podria agregar que, en el caso colombiano, la premisa de la seguridad no se cumple: la
incertidumbre es la Unica certeza, el orden social se encuentra atravesado por la violencia
armada y la cotidianidad -que para otras sociedades podria implicar tranquilidad y seguridad
como reflejo de la “normalidad”- en esa anarquia ordenada llamada Colombia no se presenta
de ese modo, pues el mundo social de sus gentes se construye permanentemente, fluye y no se
estaciona. En tercer lugar, el uso de categorias fenomenoldgicas como las tipificaciones
permite indagar en el conocimiento del mundo -natural y social- lo cual supone construcciones
sociales propias de la interaccion intersubjetiva. Los colombianos adoptan actitudes y
comportamientos y adquieren conocimientos a partir de lo observado y lo aprendido del mundo
de sus antepasados (lo que sociblogos y antropdlogos denominan la “herencia social”). En este
punto es donde cabe ubicar la importancia de la memoria colectiva, pues los pobladores, en su
interaccién con los guerreros utilizan tipificaciones (Iéase aqui “marcos cognitivos™) y también
recetas (por ejemplo: prevencion en el proceder y reglas de conducta). Cabe preguntarse,
ademas, si ese mundo cultural es o no transformado y de qué manera, es decir, si se crean
nuevas respuestas y, por ende, se llega a modificar las tipificaciones y recetas, como diria
Schutz, desde una perspectiva fenomenolégica.

En los espacios de interaccion entre pobladores desarmados con los armados (ya sean estos
guerrilleros, paramilitares, narcotraficantes o miembros del ejército), los primeros han
“aprendido” a comportarse en esas relaciones “ellos” para sobrevivir, mientras que en su
mundo mas cercano, el de las relaciones “nosotros” se relajan, se sienten seguros, pues es
solamente al interior de su hogar y con los mas allegados (familia y los “verdaderos” e intimos
amigos) donde pueden expresarse naturalmente y sin control alguno de los agentes armados.
Es en ese mundo “ellos” -tan lleno de peligros, pues constituye la jungla de la anarquia-, donde
el poblador hace gala de su destreza y experiencia, pues interioriza las tipificaciones y recetas
amodo de interacciones normativas, nada mas y nada menos que para volver sano y salvo por la
noche asu hogar. La tenebrosa familiaridad de los colombianos con la muerte es un repertorio
de conocimientos disponibles, es decir, un *“acervo de conocimiento a mano”. No otracosa es
que los abuelos en su infancia escucharon sobre la guerra de los mil dias (1899-1902) en la que
combatieron sus antepasados, pero también sufrieron en carne propia los conflictos de los afios
treinta del siglo veinte y algunos hasta combatieron en la época de “La Violencia” partidista
liberal-conservadora (1948-1960).

Asi mismo, la generacién de los padres (contemporaneos), ubicados en edades
comprendidas entre 30 y 50 afios, han oido esas macabras historias, pero también algunos
vivieron la muerte en la guerra posterior a 1964 con el advenimiento de las guerrillas y, la
mayor parte, alcanzé a sufrir la emergencia de carteles de la cocaina en los ochenta, asi como

w
A



NOIVUM N’ 30

a los sanguinarios Fidel y Carlos Castafio y de igual modo -vuelve y juega-, después de los
noventa presenciaron toda una nueva legion de neoguerreros (léase los que nunca se
desmovilizaron desde el afio 2004 y siguieron luchando desde los escuadrones de la muerte
neoparamilitares y nuevos narcos). Y, finalmente, los nifios y jévenes (sucesores), quienes
siguen inmersos en un mundo violento, ya una guerra de narcos, denominada por dos
profesores de la Universidad del Valle como propia de “dinosaurios depredadores” (Salazar y
Castillo: 2001). En sintesis, “tres mundos” que saben de primera mano qué significa morir y no
precisamente de forma “normal”.

En ese sentido ;por qué un colombiano “ingresa” al mundo del paramilitarismo, la guerrilla
o el narcotrafico y asume de ese modo enormes riesgos? Las experiencias del yo
biograficamente determinado del actor social (Schutz: 1993) implica no solamente imposicion
de los elementos del mundo presupuesto, sino también control o descontrol de otros
elementos y factores. El actor nunca tiene una conciencia plena de todos los elementos que
estan determinando el proceso de eleccién, no es necesario que los tenga para poder decidir.

El recurso a la violencia es, precisamente, uno de los recursos mas corrientes que se
encuentran a disposicion de los actores en el conjunto de sus estrategias de transaccion. Como
bien afirmé un entrevistado en el trabajo de campo de investigacién del que se deriva este
articulo: “La violencia es lo mas democratico que hay en Colombia, pues todo el mundo la
ejerce”. En una sociedad fragmentada, desprovista de una simbologia nacional, con inmensas
desigualdades, marcada por la desconfianza respecto al Estado, la violencia constituye el
anico recurso gue unos actores, social y politicamente desiguales, pueden utilizar de manera
similar. Se evidencian 6rdenes facticos de dominacion con escasa legitimidad, por lo menos
entre el grueso de la poblacion civil o no armada. Existe entonces una forma de intercambio, a
través de la cual se garantiza la proteccion de ciertos intereses como contrapartida a la
sumision transacciones asociadas a la violencia que parecen inscritas en el orden de las cosas y
banalizan los fenémenos de violencia.

Contrario a un caso de hegemonia (a lo Gramsciano) y de legitimidad (a lo Weberiano), que
necesariamente suponen adhesiones ideoldgicas, se evidencia en Colombia que, exceptuando
a los guerreros mismos y algunos otros actores ideoldégicamente convencidos de las supuestas
“ventajas” (econdmicas) de la guerra, la mayoria de colombianos respeta y obedece el orden
social violento impuesto, no por conviccion, sino por coercion y amenaza permanente de la
violencia. Lo que aqui se evidencia, es que no hay hegemonia sino predominio militar, no hay
legitimidades sino imposiciones -via el terror-y, en sintesis, que no hay 6rdenes consensuales
sino érdenes facticos. Ademas, como es de todos conocidos pero nunca ha sido objeto de
“sinceridad” o “sinceramiento” por parte de una ambigua sociedad colombiana: esto es, que
los paramilitares y narcotraficantes comparten intereses comunes, ambiciones y motivaciones
semejantes, siendo practicamente un solo grupo. La diferencia entre ellos se encontraria en
gue, mientras los paramilitares han establecido en muchas partes del pais un orden factico, es
decir, una justicia paraestatal, los narcos, ain compartiendo y aprobando este orden social,
buscan predominantemente la extension y éxito de sus negocios. Los miembros de los carteles
y de los bloques paramilitares, por ejemplo, se encuentran articulados con la economia local,
participan en ceremonias religiosas, envian a sus hijos a las escuelas, “invierten” en los
municipios, apoyan a un candidato de sus preferencias en las elecciones locales (y adivinen

58



NOV'UM N* 30

quién triunfa), solucionan problemas familiares, ofrecen “empleo”, cancelan los velorios y las
cuentas de servicios atrasados de sus grupos de allegados, hacen donativos, etcétera.

Por ello, desconfiar es una virtud, condicién minima para seguir viviendo, en tanto las
relaciones comunicativas se hacen cada vez més distantes. Las relaciones ya no se hallan
mediatizadas por ninguna forma de simbolizacion, sino que se pasa a las formas de violencia
directa. Vale lapenatraer acolacion aqui a ElsaBlair (2003: 23):

“La violencia es mucha, es excesiva, y muchos son los simbolos que la nombran pero ellos
en su exceso no comunican. La violencia, a un nivel de excepcionalidad como el que
padecemos en Colombia, provoca la negacién de la violencia, su sustraccién: es como si no
estuviera ocurriendo o, peor ain, como si ella ocurriera en otra parte. Su exceso la vuelve
improbable. Y lainflacién del simbolo en la violencia hace que lo que estd acaeciendoen la
realidad no ocurra en la palabray, en consecuencia, no se nombre, se niegue”.

No ver lo que no conviene, no preguntar mas de lo pertinente, no protestar en ambitos de
intereses de los armados, no escuchar donde no lo han llamado, entre otras prohibiciones
municipales, constituyen experiencias socialmente aprendidas por pobladores urbanos y
campesinos. Sin embargo, de puertas para adentro, en la intimidad del hogar, la prevencion
de los ciegos, sordos y mudos en un conflicto largo, intenso e irregular se disipa. De igual
modo, el rumor, el chisme y el humor se manifiestan como espacios “aliviadores” de las
presiones cotidianas.

Todo miembro nacido o educado dentro del grupo acepta el esquema estandarizado ya
elaborado de la pauta cultural recibida de sus antepasados, maestros y autoridades como una
guia indiscutida e indiscutible en todas las situaciones, que se dan normalmente dentro del
mundo social (Schutz: 1974). Esta concepciodn cultural del mundo incluye los supuestos "obvios"
pertinentes a un grupo social determinado. El pensar habitual puede ser mantenido mientras
confirmen su validez ciertos supuestos basicos: 1) que la vida, especialmente la vida social,
seguira siendo la misma que hasta ahora; es decir, que volveran a presentarse los mismos
problemas, que exigirdn las mismas soluciones y que, por lo tanto, nuestras experiencias
anteriores bastaran para dominar las situaciones futuras; 2) que podemos confiar en el
conocimiento recibido de nuestros padres, maestros, gobiernos, tradiciones, habitos, etc.,
aunque no comprendamos su origen y su significado real; 3) que en el curso ordinario de las
cosas basta, para dominar o controlar los sucesos que podemos encontrar en nuestro mundo de
la vida, saber algo acerca de su tipo o estilo general; y 4) que ni los sistemas de recetas como
esquemas de interpretacién y expresion, ni los supuestos bésicos subyacentes que acabamos
de mencionar, son asunto privado nuestro, sino que son igualmente aceptados y aplicados por
nuestros semejantes (Schutz: 1974).

Con un precedente como éste, el manejo de la receta, segln Schutz, resulta en definitiva
crucial, con miras a orientar lo que seran las acciones futuras; el campo de relacion se va
haciendo estrecho, pero como se vera, en ultimas esa actitud recaera sobre quienes la
incitaron, es decir, sobre la guerrilla misma; en adelante, ese actor armado podra ser también
objeto de distanciamiento, de reprobacién a sus actos, lo que plantea una disyuntiva de
aceptacion entre los que en definitiva asumen una militancia -algunas veces abierta otras no

59



NOIV'UM N’ 30

tanto-, y los que no estan de acuerdo con la presenciay los actos de la insurgencia guerrillera.
Estas dos posiciones, mas una tercera de matices ambivalentes al respecto, configuraran
tipologias del habitante urbano y rural en el municipio. Lo anterior significa, en suma, que el
puente que separa los rencores que un poblador puede tener por el asesinato de un ser querido
es muy corto respecto a la posibilidad que este actor/poblador se decida a colaborar con el
grupo armado contrario para cobrar a su modo una deuda de sangre o venganza.

Guerray politica, orden y violencia, violencia y democracia y, en el limite, vida y muerte,
son algunas de las multiples oposiciones y complementariedades a partir de las cuales se hace
descifrable la historia colombiana (Sanchez: 2002:13). A decir verdad, si hay algo que
obsesiona en el devenir histérico y en la cotidianidad de este pais es la no resolucion de los
contrarios, su terca coexistencia, como si formaran parte de una cierta disposicion natural de
las cosas. Sélo de manera coyuntural, en momentos de aguda crisis, polaridades como ésta de
guerra y politica se sienten socialmente y se perciben intelectualmente como relaciones
problematicas (Sanchez: 1991: 14).

BIBLIOGRAFIA

Arendt, Hannah. “Sobre la violencia” En: La crisis de la Republica. Taurus. Madrid, 1973.
Bard, |. Martin. Psicologia Social de la Guerra. San Salvador: UCAEditores, 1988.

Bejarano, Jesus, Echandia, Camilo. Colombia: inseguridad, violencia y desempefio econémico en las
dreas rurales. Universidad Externado y FONADE, Bogoté, 1997.

Berdal, Mats y Keen, David. Violence and Economic Agendas in Civil Wars: Some Policy Implications.
Millennium: Journal Of International Studies. V. 26, N° 3, 2002.

Berger, P y Luckmann. La construccién social de la realidad. Amorrortu editores. Buenos Aires, 1968.

Blair, Elsa. Muertes violentas: la teatralizacion del exceso. Iner. Editorial Universidad de Antioquia.
Medellin. 2004.

Castillejo, Alejandro. Poética de lo otro: Antropologia de la guerra, la soledad y el exilio interno en
Colombia. Bogota. Ministerio de Cultura. Icanh. Colciencias, 2000.

Certeau, Michel de. La invencidn de lo cotidiano. Nueva Ed. México. 1996.

Collier, Paul, Anke, Hoeffler y Mans, Soderbom. On the durations of the civil War. The Work Bank,
Centre For de study of African Economics. Washington, D.C., 2001.

Coser, Lewis. Las funciones del conflicto social. Fondo de Cultura Econémica. México, 1985.
Coser, Lewis. Nuevos aportes a la teoria del conflicto social. Editorial Amorrortu. BuenosAires, 1970.

Cubides, Fernando, Olaya Cecilia y Ortiz, Carlos. La violencia y el municipio colombiano 1980-1997.
Centro de Estudios Sociales. Universidad Nacional de Colombia. Bogot4, 1998.

Foucault, Michel. La historia de la sexualidad. Siglo XXI. Madrid, 1976.

60



NOV'UM N* 30

Foucault, Michel . El orden del discurso. Tusquets. Barcelona, 1999.
Geertz, Clifford. Lainterpretacion de las culturas. Gedisa. Barcelona, 1996.
Gledhill, John. El podery sus disfraces. Ediciones Bellaterra. Barcelona, 2000.

Lechner, N. Las sombras del mafiana: la dimensién subjetiva de la politica. LOM Ediciones. Santiago,
2002.

Lorenz, Konrad. Sobre la agresion: el pretendido mal. Siglo XXI editores. 202 Edicién. México, 1998.
Montagu, Ashley. La naturaleza de la agresion humana. Alianza Universidad Editorial. Madrid, 1999.

Piper, Isabel. Las huellas de la memoria. Tesis Doctorado Psicologia social Universidad Auténoma de
Barcelona. Barcelona, 2004.

Piper, Isabel. “Introduccion tedrica: reflexiones sobre violencia y poder”. En: Voces y ecos de la
violencia. Editorial Ces. Santiago de Chile, 1998.

61








