
IDENTIDADES Y VIOLENCIAS EN EL SER COLOMBIANO COMO 
CONSTRUCCIÓN HISTÓRICA Y SOCIAL  

31Guillermo Alejandro D´abbraccio Krentzer 

“El olvido es una necesidad pero es también una estrategia”
Paul Ricoeur

En este artículo, que recoge  abordajes teóricos  provocadores de un proyecto de 
investigación que se realizó acerca de la construcción cotidiana de la violencia en el conflicto 
armado colombiano, entre  los años 2004 a 2007, se partirá de problematizar y confrontar la 
obviedad de la violencia como situación inherente al ser humano, es decir, rechazar un cierto 
lugar común que asume a este fenómeno como un hecho natural y esencial a la naturaleza 
humana. Por ello, plantearé a lo largo de las siguientes páginas la necesidad de historizar, es 
decir, pensar la violencia como un proceso histórico y construcción social/cultural.  Para 
llevar a cabo este cometido, es pertinente inicialmente observar la dificultad que entraña 
definir y caracterizar el fenómeno de la violencia, por una parte, así como encontrar y explicar 
sus causas.

Aunque los discursos sobre la violencia intentan precisar qué es lo que entienden por este 
término, no llegan nunca a definir claramente el fenómeno. Un número importante de autores 
define la violencia en términos de acción agresiva. En este caso no se alcanza una definición de 
violencia, sólo se la plantea en referencia a la agresión. Esto establece una vinculación 
inmediata con lo biológico, en la medida en que la conducta agresiva es considerada instintiva. 
En estos casos lo que se define es la agresión y no la violencia propiamente. Una perspectiva 
que muestra esto de manera ejemplar es la de Konrad Lorenz, quien define agresión como un 
“instinto que lleva al hombre como al animal a combatir contra los miembros de su misma 
especie” (Lorenz: 1998: 35).

Existen peligrosos argumentos que definen a la violencia como un fenómeno exterior a los 
individuos que se les impone y determina sus acciones de manera inevitable. Tales argumentos 
(peligrosos y sesgados), sostienen la inmanencia de la violencia en la naturaleza humana, por 
la que el hombre estaría condenado a la contradicción de ser violento y al mismo tiempo tener 
que horrorizarse de ello.  

Existen diversos enfoques que presentan o entienden la violencia no sólo como una acción 
posible de llevar a cabo en situaciones concretas sino como una característica perdurable de 
ciertas personas, una “cosa” que alguien posee y de la cual no es capaz de deshacerse, una 
disposición de la personalidad muy arraigada que se extrema y perdura, lleva a pensar que la 
“violencialidad” no es una dimensión de una acción sino de ciertos tipos de sujetos.  Al situar

31 Profesor Asociado, adscrito al Departamento de Ciencias Humanas y a la Facultad de Administración de la Universidad 
Nacional de Colombia, sede Manizales.

47

NOVUM Nº 30



las causas de la violencia en una supuesta disposición interna se desvía la atención de los 
contextos sociales, históricos y culturales en los que dichas acciones se producen y tienen 
sentido. La retórica de “etiquetar” a alguien como “violento” sitúa en algunos sujetos 
individuales las explicaciones de la violencia, lo que contribuye a debilitar el estatus factual de 
otro orden de explicación, por ejemplo, las que aluden al sistema social, político y/o 
económico, así como a las expresiones culturales presentes en el colectivo, en este caso el 
colombiano. 

 
Es por medio de una retórica similar que se afirma que hay sociedades violentas.  Las 

explicaciones sesgadas que presentan algunos académicos (con fuerte influencia más propia 
de la biología que de las propias ciencias sociales) son también variadas: puede que sea 
producto de una naturaleza propia de los seres humanos y del orden social que ésta conlleva, o 
puede ser una muestra de falta de civilidad, de cultura política, de buenos gobernantes, de 
polarizaciones ideológicas o de escasez de recursos o de injusticias sociales en la redistribución 
de la riqueza.  

Desde esa particular mirada, la “violencia” no sería una dimensión propia de ciertos 
individuos sino de ciertas sociedades.  La capacidad de ser violento sería común a los seres 
humanos, parte de esa supuesta naturaleza que nos dispone a aprender dicha conducta en 
ciertas condiciones sociales.  En esta retórica, lo social aparece como un espacio “fuera” del 
alcance de los actores sociales, quienes aparecemos más bien como víctimas de un sistema que 
nos invade y determina, despertando unos instintos de los cuales no nos podríamos librar.  

Siguiendo ambas explicaciones (eminentemente reduccionistas), los seres humanos 
pareceríamos condenados a ser al menos “violenciables”, es decir, seres violentos  en una 
dinámica sujeta a leyes naturales, exteriores a nosotros. Una dinámica que no podríamos 
modificar,  que nos determina sin que podamos aspirar a influir en ella. 

Pero pienso todo lo contrario. Es decir, como investigador de las ciencias sociales, ubicado 
en un ámbito académico que estudia la cultura y sus mediaciones, manifiesto que, para 
“entender” y “explicar” la violencia, situaré el análisis en una perspectiva crítica que 
entienda la realidad y las categorías teóricas que usamos para explicarla como producciones 
humanas.  Si partiéramos de argumentos de la psicología  (que no es nuestro caso), se diría que 

32hay personas violentas .  Pero dicho camino no podría ofrecernos una mirada amplia, sino que 
“reduciría” la o las causas principales de la violencia como si fuese un rasgo relativamente 
permanente que caracteriza a algunos “tipos” de personas y que las hace, bajo ciertas 
condiciones, “ponerse violentas”.  

32 Algún sector de la psicología (afortunadamente existen disidencias en el interior de su disciplina), explicaría esta 
situación de múltiples maneras: argumentando que la violencia es un producto de predisposiciones naturales en 
interacción con ciertos factores ambientes, o una muestra de inseguridad, un signo de inmadurez, falta de autoestima, 
impulsividad, debilidad del yo, modelo de conducta, etc.

48

NOVUM Nº 30



Por el contrario, se requiere no caer en la  trampa de dichos reduccionismos, por lo que es 
pertinente asumir el carácter social/cultural de la violencia, lo cual implica alejarse de los 
argumentos psicologicistas que señalan las causas y los efectos de la violencia en los sujetos 
individuales. Los colombianos no son “violentos” ni propensos a ser violentos, por lo que es 
preciso abandonar el análisis de la violencia en Colombia, como si se tratase de un fenómeno 
natural, es decir,  negar que los colombianos “somos violentos por naturaleza” como cierta 

33frase del sentido común  pretende generalizar, reflejando así el pesimismo que invade a 
muchos. Creemos que la violencia entonces ha sido producida en un contexto histórico y 

34cultural específico .

Me parece importante resaltar la idea de violencia como acto humano que implica una relación 
de poder y que, por lo tanto, pertenece al reino político de los asuntos humanos, y no al de los 
fenómenos naturales inherentes al proceso vital. Por lo tanto, la violencia siempre implica 
significado(s). La segunda idea para retener, se refiere al elemento común presente en las 
múltiples violencias, que tal vez pueda ser denominado como el de la destrucción, y no sólo la de 
bienes y cuerpos, sino también la destrucción  del propio ser, de la identidad y del conjunto de 
relaciones sociales a las que pertenece el individuo. Es en estos dos conceptos  -relación de poder 
y destrucción- donde podemos encontrar la articulación del análisis de la violencia, el cual reviste 
además un carácter relacional y específico en el tiempo y en el espacio.

Desde una perspectiva foucaltiana, una visión del poder presente en cada una de las 
prácticas sociales, asumiría el poder como base de las relaciones sociales, y la violencia una 
manera de ejercerlo. Por ello, es pertinente pensar y reflexionar la violencia como un campo 
conflictivo de significaciones e interpretaciones. Los significados de la violencia no son 
homogéneos, sino contradictorios (y relativos en un sentido amplio).  Al estar insertos en 
estrategias de poder, la violencia es utilizada estratégicamente.

Para poder definir la violencia,  me apoyaré en la obra de Martín Baró [1988: 24], quien 
afirma que es necesario considerar los siguientes presupuestos:

a. La violencia presenta múltiples formas y entre ellas pueden darse diferencias muy 
importantes (por ejemplo, es diferente la violencia estructural y la interpersonal, 
aunque esta última podría materializar la estructural). Englobar todas las formas de 
violencia en una sola categoría correría el peligro de ser una simplificación 
distorsionante.

b. La violencia tiene un carácter histórico y por consiguiente es imposible entenderla fuera 
del contexto social en que se produce. Este enfoque permitiría ponderar el significado 
concreto de cada acto de violencia con respecto a la totalidad social.

33 Y aunque haga mucho “ruido”, existen muchos académicos que en Colombia todavía creen en la tesis del carácter natural 
de la violencia del “ser” colombiano.

34 En el caso colombiano ¿acaso “pecaría” de osado si dijera que también es sui géneris? 

49

NOVUM Nº 30



c. Existe una espiral de violencia, es decir, los actos de violencia social tienen un peso 
autónomo que los dinamiza y los multiplica. La agresión desencadena un proceso que, 
una vez puesto en marcha, tiende a incrementarlo sin que para detenerlo baste con 

35conocer sus raíces originales . 

La violencia, entendida como problema en una dimensión cultural, más específicamente 
en el ámbito de los significados sociales requiere, desde nuestra perspectiva, que se le aborde 
en términos de proceso social, cuya dinámica se ve atravesada por relaciones de poder 
históricamente determinadas. Como bien afirma Foucault [1976: 114], en la aplicación de la 
violencia las diversas estrategias y mecanismos del poder se ocultan. Relaciones de poder 
entendidas además como prácticas insertas en las mismas raíces del tejido social.  De ahí que 
se requiera entender las violencias como producción histórico- social. 

Aunque las categorías que usamos (tanto cotidiana como disciplinariamente) concedan un 
grado de relatividad a la división de la violencia en categorías separadas, aceptan 
naturalmente su fragmentación instalándose y reproduciendo la dualidad público/privado tan 
propia de la racionalidad moderna. Esta dicotomía se reproduce a través de las explicaciones 
que cotidianamente se dan de la violencia y a través de los espacios de ejercicio en los cuales 
se definen. De ahí la convicción de aproximarse a la “violencia” como proceso histórico social, 
es decir, como producto social. Ya no como un fenómeno natural innato del ser humano, antes 
bien como algo “problematizable”. Se busca así rechazar el carácter “naturalizado” de la 
violencia e indagar, en cambio, por las pistas de las herencias sociales y culturales que 
devienen en ella. Considero más apropiado -por el contrario- demandar en la violencia 
colombiana su desnaturalización, pues tanto ella como sus significados, son el resultado de 
prácticas socio-culturales temporal y espacialmente situadas que adquieren sentidos en las 
relaciones de poder. Este enfoque reivindicará entonces el carácter político de la violencia, así 
como la premisa de que la violencia, como proceso social, se encuentra instalada en las 
prácticas y discursos cotidianos, así como que es definida por sus espacios de ejercicio. 

2)  Al estudiar un contexto tan particular como el colombiano, no es posible eludir las 
relaciones de poder que, siguiendo a Foucault (1976), son prácticas insertas en las mismas 
raíces del tejido social, actuando por medio de la regulación de los aspectos más íntimos y 
privados de nuestra vida, es decir, constituyéndonos como sujetos. De ahí que sugiero 
entender las “violencias” colombianas como prácticas relacionadas entre sí, como espacios de 
ejercicio de relaciones de poder constituyentes, produciendo  distintos lugares que le sirven a 
la vez de soporte, de materialización y de espacios de producción.

La violencia no es un sello característico de ciertas personas y sociedades.  No se trata de la 
insensatez de un individuo o de una propiedad de la naturaleza.  Se trata de la colectividad que 
algunas veces se funda entre los “unos” y los “otros”, porque efectivamente ambos comparten  
normas, usos, significados, cotidianidades y conflictos. La violencia se destruye a sí misma en 

35 También se podría afirmar lo opuesto, es decir, que también la violencia tiende a disminuirla.

50

NOVUM Nº 30



cuanto sociedad, ya sea por medio de la eliminación del otro, o bien en el empate que lleva a 
los acuerdos de paz que cambian el “vencer o morir” por relaciones protegidas, consensuales y 
duraderas (¿tranquilas?, ¿rutinarias?). 

  
Lo anterior nos lleva a preguntarnos ¿de qué manera podemos entender la realidad violenta de 

una sociedad como la colombiana? Primero que todo, problematizando lo obvio, desnaturalizando 
a la violencia, cuestionando las débiles premisas de que la “naturaleza humana” de los 
colombianos tiene la característica de ser violenta. Siguiendo a Guthman (1991), los saberes 
convencionales acerca de la violencia fragmentan la realidad, la naturalizan, a la vez que tratan 
de clasificar y jerarquizar las múltiples violencias. Hacen así una operación ideológica, en que se 
ocultan las razones y las dinámicas de la emergencia del fenómeno.

Por el contrario, reitero, entenderé el fenómeno de la violencia como resultante de una 
totalidad histórica y de prácticas sociales generadoras de conflicto, lo cual desde el punto de 
vista político, implicaría que la violencia deriva de relaciones de poder y se articula con 
determinadas prácticas sociales, que tienen un contenido histórico y se relacionan con 
procesos locales y mecanismos más amplios y globales, como el narcotráfico. 

 
Las significaciones e interpretaciones sobre la violencia son múltiples y cobran sentido en los 

entramados de las relaciones de poder. A partir del posicionamiento que se adopte dentro de estas 
relaciones de poder, se producirán interpretaciones diferenciadas sobre la violencia junto a un 
discurso que le da legitimidad. Por ejemplo, el Estado, para Weber, tiene el monopolio de la 
violencia legítima. Es decir, que no sólo puede desplegar violencia sino además que es su deber, 
pues es considerado como un medio para lograr un fin: mantener el orden y su propia reproducción 
como Estado, la democracia, etc. Sin embargo, la violencia puede ser también desplegada por los 
sectores oprimidos, tornándose en una lucha de resistencia al poder. 

La violencia no puede ser vista como un fenómeno neutral, resultante e inseparable de la 
naturaleza misma de los seres humanos o las sociedades. Ella nace de relaciones de poder y 
dominación y por ellas es enmarcada y, por lo tanto, toma formas propias, diferenciadas según 
los objetivos que le son asignados por los grupos sociales, ya sean dominantes o dominados. 
Además, la violencia tiene necesariamente un carácter histórico, estando determinada por las 
relaciones de poder y dominación particulares que se forman en cada periodo histórico y en 
cada sociedad. 

El foco de atención de las situaciones extremas que resultan de los procesos de dominación en 
nuestros países latinoamericanos, nos lleva a reconocer la existencia de relaciones de poder y 
violencia en el cuerpo social. Obviamente, cabe distinguir formas de dominación y violencia 
ejercidas en regímenes dictatoriales (como las del cono sur en la guerra fría) o en sociedades que 
no han logrado todavía un padrón democrático de convivencia social (como continúa siendo el 
caso colombiano, una democracia “ficticia”, “de papel” y limitadamente “formal” y no real).   

36 Desde esta lógica, la conducta violenta sería comprendida y explicada a partir del individuo, siendo el contexto social el 
'ambiente' que refuerza o bien castiga aquellas acciones.

51

NOVUM Nº 30



No obstante, para analizar a la violencia misma y a los efectos que ella causa, es 
pertinente asumir que la sociedad sólo existe a través de las prácticas de los individuos y 
éstos existen como seres sociales a través de la producción  de la sociedad. Esto es un 
proceso relacional en el que no es pensable la existencia de una realidad social 
independiente de nuestras prácticas, se trata de un proceso dialéctico. Caso contrario, 
podríamos caer en los planteamientos del “positivismo lógico” que consisten en la 
afirmación  de la existencia de la realidad como algo independiente de la acción humana. 
Por tanto, partiendo de este proceso relacional entre individuo y sociedad, no es posible 
“pensar” la existencia de una realidad social independiente de nuestras prácticas. Ya sea 
por parte de los dominadores como de los dominados, se genera permanentemente nuevas 
formas de poder. En América Latina, violencia, cultura y poder suelen ser momentos de una 
misma relación de dominación, cuya realidad se impone sin que se ejerza la violencia 
infinita. Así mismo, al situar  la mirada  en las acciones y voluntades individuales no puede 

36dejarse por fuera las  reproducciones del orden social .

Cuando desde este marco se alude al individuo, se entiende, en términos generales, al 
individuo en tanto miembro de un grupo social. En otras palabras, se apela a la concepción del 
ser humano como una construcción histórica, como producto de particulares relaciones 
sociales sostenidas en un contexto socio-histórico contingente.  En este sentido, no es el “ser” 
colombiano por sí mismo el que construye (o destruye), sino más bien son las particulares 
“prácticas sociales” las que posibilitan y limitan el campo de construcción de realidad, 
entendiendo por prácticas “secuencias de actos contextuales determinados desde una 
perspectiva sociohistórica y dirigidos a la construcción de objetos, la producción de sentido y a 
la articulación de relaciones” (Vázquez: 2001:324).

Si bien los actos de los individuos producen la realidad social y sus significados, ello no 
supone que las acciones de todos tengan la misma densidad social, es decir, que no haya 
dominados y dominantes, pues las  prácticas sociales se inscriben en un particular contexto 
histórico-social particular, en tanto condición de reproducción y producción social, de 
continuo dinamismo y conflicto, como bien lo plantea Guthman (1991: 43). 

Acerca del origen de la violencia, es menester señalar que sus discursos están marcados por 
una constante búsqueda de sus causas. Las explicaciones que se dan sobre este fenómeno 
marcan posturas epistemológicas diferentes y tienen como consecuencia distintas propuestas 
de abordaje. Es importante señalar aquí que los enfoques explicativos de la violencia pueden 
agruparse en tres clases o grupos según el tipo de argumento que desarrollan:

a) Argumento biológico (interior al ser humano): según este argumento, la violencia se 
explica como un fenómeno que es intrínseco a la naturaleza de las personas. La violencia sería 
expresión de fuerzas instintivas. Al respecto Martín Baró afirma: “El ser humano es considerado 
como una especie de animal, con sus peculiaridades, sí, pero parte y producto de la evolución 
de las especies y, por tanto, sujeto a las mismas leyes básicas” (Martín Baró, 1985). Un ejemplo 
de este argumento lo encontramos en la explicación de la agresión de Lorenz, quien define 
agresión como un “instinto que lleva al hombre como al animal a combatir contra los miembros 
de su misma especie” (Lorenz: 1971).

52

NOVUM Nº 30



b) Argumento ambientalista (exterior al ser humano): este argumento enfatiza la 
importancia de los factores ambientales y situacionales en la determinación de acciones 
violencias. Scott, siguiendo este argumento, afirma que “los resultados de todas las 
investigaciones apuntan al hecho de que no hay pruebas fisiológicas de alguna necesidad 
interna o de alguna fuerza pulsional espontánea hacia la lucha; toda la estimulación hacia la 
agresión procede de las fuerzas presentes en un medio ambiente externo” (citado en Hacker, 
1973). Un ejemplo de este argumento se encuentra en las teorías de la frustración-agresión de 
Dollard y Miller (1939), según el cual la conducta agresiva supone la existencia previa de una 
frustración.

c) Argumento interactivo (exterior e interior al ser humano): según este argumento, la 
violencia se explica por la interacción entre factores interiores y exteriores a las personas. Las 
condiciones sociales desencadenan los factores instintivos, que en otras circunstancias 
permanecerían latentes. Un ejemplo de este argumento se encuentra en las reflexiones de 
Fromm: “La pulsión orgánica hacia la lucha constituye un forma de violencia defensiva que 
está al servicio de la supervivencia del individuo y de la especie, es biológicamente adaptativa 
y cesa cuando cesa la amenaza a los intereses vitales del individuo” (Fromm: 1975; cfr Baró, 
1988). En cambio, hay otro tipo de violencia, la que Fromm califica como “agresión maligna”, 
que es una pulsión no orgánica y que lleva a la destructividad y crueldad propias del hombre. 
Puesto que la agresión maligna no es heredada genéticamente, “el problema consiste en 
examinar en qué modo y grado son las condiciones concretas de la existencia humana 
causantes de la calidad e intensidad del placer que el hombre siente matando y torturando” 
(Fromm: 1975; cfr Baró, 1988). Los dos primeros argumentos se plantean como posturas 
contrapuestas y el tercero se presenta a sí mismo como una explicación que las integra a 
ambas. Sin embargo, los tres argumentos se mantienen en una misma discusión, que busca 
situar las causas de la violencia en un adentro, un afuera de los individuos o una interacción 
entre ambos. Por otro lado, estas tres líneas explicativas asumen a los individuos como actores 
que ejercen la violencia.

Cabe señalar someramente el hecho de que teóricos del conflicto como  Simmel y un 
continuador de sus postulados, Lewis Coser, enfatizaron las posibles funciones positivas 
del conflicto en oposición a los teóricos funcionalistas que lo consideraban destructor y 
desintegrador. Para Coser, varios son los aspectos con los que el conflicto en su función 
positiva contribuye al ajuste y mantenimiento de las estructuras sociales. La violencia 
entonces encarna aspectos funcionales, por ejemplo, la violencia como logro es para Coser 
(1970), la posibilidad que tienen ciertos grupos de acceder mediante su uso a estatus más 
altos cuando se les impide usar los canales legítimos y también los ilegítimos para la 
obtención de sus logros. La violencia como señal de peligro la enuncia como “los seres 
humanos -los que no están entrenados sistemáticamente en el uso de la violencia legítima o 
ilegítima- recurrirán a la acción violenta sólo bajo condiciones extremas frustrantes, 
perjudiciales para el yo o generadoras de ansiedad” y, agrega, “si su incidencia aumenta, 
sea en toda la sociedad o en algunos sectores, es que puede considerársele como una señal 
de grave desajuste” (Coser: 1970: 73).

53

NOVUM Nº 30



37 El historiador Fabio Zambrano considera que, desde los comienzos de nuestra historia Republicana, “se impusieron la 
diversidad geográfica, la multiplicidad de intereses, la heterogeneidad étnica y cultural, diferencias que no lograron ser 
ocultadas. Predominaron las fuerzas dispersoras y divisionistas de lo político, lo cual se convirtió en el vehículo que 
potenciaba todas las diferencias. La política, vista como conjunto de subculturas, comienza a dividir entre liberales y 
conservadores a los miembros de la nación. La lectura que se hacía entre sí estaba mediada por la frontera religiosa y por 
ello, los liberales eran vistos como  “come-curas”, perseguidores de la Iglesia católica” (Zambrano, 1989: 33).

3.   EL PARADÓJICO MUNDO SOCIAL COLOMBIANO

¿Qué hay en una sociedad que convive con la violencia desde la génesis de su historia 
nacional? ¿Qué  orden social y cultural se construye y reproduce entre actores armados y no 
armados? ¿Qué regularidades tipifican y “normalizan” peligrosamente la violencia en la vida 
social cotidiana? Para responder dichos interrogantes, es pertinente indagar en los procesos de 
formación de subjetividades en donde los colombianos construyen espacios y prácticas 
sociales que les permiten transitar con relativa suficiencia entre la tensión y la interacción.  
Colombia constituye una paradoja latinoamericana, es decir, es un caso excepcional en el 
escenario latinoamericano. Es el país de la región que más conflictos armados ha tenido que 
soportar en su historia nacional. Además, el conflicto armado en el que actualmente está 
inmerso es el más largo de las guerras vigentes en el mundo occidental, pues diversos analistas 
coinciden en la resistencia y huida de 48 familias campesinas de Marquetalia (Tolima) y su 
posterior conformación de un colectivo guerrillero que devendrá en las Fuerzas Armadas 
Revolucionarias de Colombia (FARC).

Pero a esta excepcionalidad señalada es posible situar diversas paradojas. Y es que, 
además, vale señalar que Colombia tiene una larga historia de confrontaciones violentas. En 
efecto, los diversos conflictos que se han producido en los siglos XIX y XX, se dieron “dispersos” 
por todo el país, con variada intensidad en distintas zonas. Resulta diciente que semejante 
sobrecarga conviva con -y a veces refuerce- las tradiciones republicanas y el Estado “formal” 
de derecho. En Colombia ocurren 77.4 muertes violentas por cada 100.000 habitantes, el 
promedio más alto en el continente. En 1995, se cometieron en Colombia más asesinatos que 
en toda Europa (El Tiempo, 2003: 3A). A excepción de lo que estadísticamente se denomina 
“otras causas”, la violencia se ha convertido, desde mediados de 1980, en la principal causa de 
muerte en Colombia.  En 1984, el número de defunciones por violencia, según cifras oficiales, 
alcanzó 20.235 víctimas. Seis años después, en 1990, las muertes por homicidio ascendieron a 
24.300; el siguiente lustro aumentaron a 25.400 por año y, al final del año 2003, la cifra se elevó 

37a 26.600 anuales.  Cuatro guerras civiles en el siglo XIX , dos más en el XX. Cerca del 4% de su 
población asesinada en la guerra de los mil días (1899-1902), más de 200.000 muertos en “La 
Violencia” (1948-1958), un millón y medio de desplazados, 8.000 desaparecidos en las dos 
últimas décadas, según diversos cálculos (Sánchez, 2002: 55; Cubides, Olaya y Ortiz, 1998:33; 

38Sarmiento Anzola, 2001:24) . Todo ello llevaría a considerar que el “problema colombiano” 
trasciende sus fronteras y se convierte en un asunto de interés del mundo latinoamericano.

54

NOVUM Nº 30



La interacción en el mundo social colombiano se construye conflictivamente y se negocia 
asimétricamente en el día a día de sus pobladores. Por ello una cierta anarquía es el propio 
orden social en el que el predominio militar de un grupo armado (al igual que las lealtades que 
despierta),  es tan frágil que las complicidades y alianzas configuran el sinuoso caminar por la 
temida repetición de la violencia y el terror banalizado.  Pero parto de una premisa fuerte: la 
presencia del conflicto ha sido una constante a lo largo de la historia humana. En la medida en 
que somos individuos con deseos, valores, intereses y necesidades distintos, y en que 
habitamos un mundo en el cual debemos compartir o disputar los medios y recursos 
elementales –y a veces escasos– de la vida, nos hallamos sujetos a la posibilidad del desacuerdo 
y la confrontación. Pero en el caso de una sociedad colombiana “violentada”, la tendencia de 

39los conflictos confluyó hacia la degradación del tejido social .

Pero, ¿cuáles son los motivos culturales  que impiden la resolución  de nuestros conflictos,  
dentro de ciertas reglas y según ciertos rituales, que no impliquen necesariamente el 
derramamiento de sangre? ¿Qué nos lleva a querer eliminar, como actores sociales y por 
métodos violentos, al otro como sujeto diverso?  Ello nos lleva a revisar las  relaciones entre 
cultura y violencia, que no es más que identificar las maneras como las sociedades transan -en 
términos simbólicos e históricos- con su propia violencia. El supuesto del que partiré es que el 
conflicto y la violencia en Colombia tienen su propia regularidad y estructura que permiten 
tipificar y normalizar la vida social, aunque sea sólo para sobrevivir, surgiendo así las 
estrategias cotidianas de la población civil.

Si estamos de acuerdo en el hecho que la muerte en Colombia es excesiva, no sólo es por la 
cantidad de muertos producidos por esta sociedad, sino por lo excesivo de la carga simbólica 
inscrita en las maneras utilizadas para ejecutarla, y de las formas simbólicas (el lenguaje, por 
ejemplo), para nombrarla y para narrarla [Blair: 2003:76]. Y es finalmente excesiva, en las 
ceremonias funerarias y en los ritos de la muerte que utiliza para tramitarla, ritos que 
terminan por agotar su eficacia simbólica que los asiste al volverse cotidianos, esto es, al hacer 

40 41de algo extraordinario , una práctica rutinaria . El tema de la cultura ligado a la violencia, 
todos lo sabemos, es suficientemente complejo y “oscuro”, nos advierte la profesora Elsa

38 Las inquietudes que despierta en la comunidad internacional el “problema colombiano” son diversas: ¿Es posible que  
Colombia represente el principal factor de desestabilización regional afectando la seguridad del conjunto del hemisferio 
occidental?  Actualmente, Colombia constituye uno de los pocos casos que restan en el mundo de lo que se ha denominado 
“conflictos armados prolongados”, puesto que tras la finalización de la guerra fría, el mundo asiste a la evidente 
disminución de conflictos armados: ¿por qué persiste entonces el enfrentamiento en Colombia? Esa no es cualquier 
pregunta: tal vez es “la” pregunta más importante que nos compete a todos los que nos duele este singular país 
desangrado.

39 Según Pizarro (2004), el conflicto armado colombiano  se caracteriza por ser interno, irregular, prolongado y con raíces 
históricas de índole ideológica y política. De lo que no cabe ninguna duda, es que dicho conflicto no está fundado en 
identidades primarias, sean éstas de orden étnico, religioso o lingüístico. En la especificidad  colombiana, el cóctel resulta 
explosivo: actores armados con un dominio territorial amplio pero difuso, violaciones sistemáticas de los derechos 
humanos, etc. Aunque hay otros muchos países  violentos, la especificidad colombiana podría consistir  en las siguientes 
características: altos grados de descentralización en el ejercicio de la violencia, impunidad, inestabilidad en las reglas del 
juego e incertidumbre. El aparato de justicia colombiano enfrenta una sobrecarga catastrófica que no da abasto con la ola 
de criminalidad. 

55

NOVUM Nº 30



Blair, pero  
interacción entre la población civil desarmada y los actores armados. Y ello bajo la premisa de 
que el eje de la confrontación es el conflicto armado y, además, que toda la interacción social 
está atravesada por él. La fenomenología, por ejemplo, nos proporciona herramientas 
conceptuales claves para pensar el mundo de la vida cotidiana en una sociedad determinada. 
Pero -y he aquí un pero significativo, un pero notable, ergo, un pero inmenso- el mundo social 
colombiano estaría rompiendo paradójicamente con los supuestos fundamentales de la vida 
cotidiana en las sociedades (si seguimos aquí a la sociología fenomenológica): si el mundo de la 
vida se caracteriza -según  Schutz- por domesticar la incertidumbre a través de la confianza, la 
“no problematización”, la evidencia, la actitud natural y la tipicidad (elementos que le 
ofrecen estabilidad y orden a la realidad de la vida cotidiana), el caso colombiano en cambio 
“refutaría” esas premisas: en dicho país la incertidumbre es “la única certeza”.

¿Paradójico?  Por supuesto que sí. Porque la resolución violenta de los conflictos en Colombia 
tiene su propia regularidad y estructura, lo cual permite tipificar y normalizar la vida social 
aunque sea sólo para seguir viviendo,  sin más pretensiones que “llegar a viejos”. De este modo es 
que emergen las recetas a modo de acervos de conocimientos (siguiendo la obra fenomenológica 
pionera de Schutz) que les ofrece -vía memoria colectiva y herencia social- la experiencia 
necesaria para saber cuándo hablar y cuándo callar, cuándo bajar la mirada y no preguntar más de 
la cuenta, cuándo denunciar un caso especial a la guerrilla o a los paramilitares -en vez de acudir al 
Estado- o así mismo, “olfatear” el mejor momento para involucrarse en un grupo armado 
determinado. En ese mundo social colombiano, caracterizado como “negador de la otredad” y 
proveedor de una caja de herramientas para la “cultura de la desconfianza”,  los actores sociales 
optan por apostarle a proyectos de vida sin futuro, es decir, a un “no futuro”: ingresar al 
laberíntico -y suicida- campo minado del paramilitarismo, guerrilla o narcotráfico.  Al observar la 
vida cotidiana, cabe preguntarse por los intereses del actor social o agente, lo cual implica tomas 
de decisión por diversos caminos o proyectos de vida.

¿Cómo hacer uso de la fenomenología para dar cuenta del problema de las violencias y 
conflictos colombianos? En primer lugar, cabe considerar que si el mundo de la vida en 
Colombia, implica que uno debe “compartir” con semejantes que portan armas, asesinan sin 
piedad y ejercen un control social sobre mi conducta, entonces resulta pertinente preguntarse 
por qué y de qué manera pobladores desarmados (campesinos o citadinos) pueden convivir, 
resistir y seguir sus vidas restringidos en su mundo “público” y delimitados a una mayor 

se requiere desentrañar los contextos de significación en los cuales se produce la 

40 Lo “ordinario” o común en situaciones “normales” sería morirse de “muerte natural”.

41 En “The Forest of Symbols (1967) y en “The Ritual Process” (1969), Victor Turner entiende los significados rituales como 
códigos de significado social con una influencia inmensa en la mente. Siguiendo entonces a Turner, la concepción del ritual 
se asume como un sistema total de símbolos, y el símbolo ritual es definido como “la unidad más pequeña del ritual que 
todavía conserva las propiedades específicas de la conducta ritual”. Cabe señalar entonces la diferencia entre ceremonia y 
ritual, indicando que la primera es confirmatoria y el segundo transformatorio. Si bien el ritual de la muerte expresa 
situación de conflicto, recordemos aquí que la función de éste (siguiendo a Durkheim), es lograr que los individuos acepten 
su destino en la vida, es decir, que asuman los papeles que la sociedad les asigna, al mismo tiempo que como ritual adapta a 
los individuos  a los valores incontrovertibles de la vida social. 

56

NOVUM Nº 30



autonomía solamente en su espacio privado.  Si el mundo intersubjetivo es construido, según 
la fenomenología, por todos los actores, cabe preguntarse si aquellos que no tienen  armas 
(léase voz, entiéndase “poder defenderse”), tienen alguna injerencia o no en la construcción 
del orden social en el que viven. En segundo lugar, porque desde la fenomenología puedo 
considerar el carácter presupuesto del mundo de la vida cotidiana de pobladores, narcos, 
guerrilleros y paramilitares, es decir, observar los significados y construcciones sociales que 
anteceden y conforman las normas de la vida social, percibiendo -sin embargo- la necesidad de 
prestar atención y tener sumo cuidado en las observaciones de las actitudes “naturales”, es 
decir, si los pobladores realmente toman o no las cosas de manera aproblemática  y acrítica. 
Podría agregar que, en el caso colombiano, la  premisa de la seguridad no se cumple: la 
incertidumbre es la única certeza, el orden social se encuentra atravesado por la violencia 
armada y la cotidianidad -que para otras sociedades podría implicar tranquilidad y seguridad 
como reflejo de la “normalidad”- en esa anarquía ordenada llamada Colombia no se presenta 
de ese modo, pues el mundo social de sus gentes se construye permanentemente, fluye y no se 
estaciona. En tercer lugar,  el uso de categorías fenomenológicas como las tipificaciones 
permite indagar en el conocimiento del mundo -natural y social- lo cual supone construcciones 
sociales propias de la interacción intersubjetiva. Los colombianos adoptan actitudes y 
comportamientos y adquieren conocimientos a partir de lo observado y lo aprendido del mundo 
de sus antepasados (lo que sociólogos y antropólogos denominan la “herencia social”). En este 
punto es donde cabe ubicar la importancia de la memoria colectiva, pues los pobladores, en su 
interacción con los guerreros utilizan tipificaciones (léase aquí “marcos cognitivos”) y también 
recetas (por ejemplo: prevención en el proceder y reglas de conducta). Cabe preguntarse, 
además, si ese mundo cultural es o no transformado y de qué manera, es decir, si se crean 
nuevas respuestas y, por ende, se llega a modificar las tipificaciones y recetas, como diría 
Schutz, desde una perspectiva fenomenológica. 

 
En los espacios de interacción entre pobladores desarmados con los armados (ya sean estos 

guerrilleros, paramilitares, narcotraficantes o miembros del ejército), los primeros han 
“aprendido” a comportarse en esas relaciones “ellos” para sobrevivir, mientras que en su 
mundo más cercano, el de las relaciones “nosotros” se relajan, se sienten seguros, pues  es 
solamente al interior de su hogar y con los más allegados (familia y los “verdaderos” e íntimos 
amigos) donde pueden expresarse naturalmente y sin control alguno de los agentes armados. 
Es en ese mundo “ellos” -tan lleno de peligros, pues constituye la jungla de la anarquía-, donde 
el poblador hace gala de su destreza y experiencia, pues interioriza las tipificaciones y recetas 
a modo de interacciones normativas, nada más y nada menos que para volver sano y salvo por la 
noche  a su hogar. La tenebrosa familiaridad de los colombianos con la muerte es un repertorio 
de conocimientos disponibles, es decir, un  “acervo de conocimiento a mano”.  No otra cosa es 
que los abuelos  en su infancia escucharon sobre la guerra de los mil días (1899-1902) en la que 
combatieron sus antepasados, pero también sufrieron en carne propia los conflictos de los años 
treinta del siglo veinte y  algunos hasta combatieron en la época de “La Violencia” partidista 
liberal-conservadora (1948-1960).

 
Así mismo, la generación de los padres (contemporáneos), ubicados en edades 

comprendidas entre 30 y 50 años, han oído esas macabras historias, pero también algunos 
vivieron la muerte en la guerra posterior a 1964 con el advenimiento de las guerrillas y, la 
mayor parte, alcanzó a sufrir la emergencia de carteles de la cocaína en los ochenta, así como

57

NOVUM Nº 30



a los sanguinarios Fidel y Carlos  Castaño  y de igual modo -vuelve y juega-, después de los 
noventa presenciaron toda una nueva legión de neoguerreros (léase los que nunca se 
desmovilizaron desde el año 2004 y siguieron luchando desde los escuadrones de la muerte 
neoparamilitares y nuevos narcos). Y, finalmente, los niños y jóvenes (sucesores), quienes 
siguen inmersos en un mundo violento, ya una guerra de narcos, denominada por dos 
profesores de la Universidad del Valle como propia de “dinosaurios depredadores” (Salazar y 
Castillo: 2001). En síntesis, “tres mundos” que saben de primera mano qué significa morir y no 
precisamente de forma “normal”.

En ese sentido ¿por qué un colombiano  “ingresa” al mundo del paramilitarismo, la guerrilla 
o el narcotráfico y asume de ese modo enormes riesgos? Las experiencias del yo 
biográficamente determinado del actor social (Schutz: 1993) implica no solamente imposición 
de los elementos del mundo presupuesto, sino también control o descontrol de otros 
elementos y factores. El actor nunca tiene una conciencia plena de todos los elementos que 
están determinando el proceso de elección, no es necesario que los tenga para poder decidir. 

El recurso a la violencia es, precisamente, uno de los recursos más corrientes que se 
encuentran a disposición de los actores en el conjunto de sus estrategias de transacción. Como 
bien afirmó un  entrevistado en el trabajo de campo de investigación del que se deriva este 
artículo: “La violencia es lo más democrático que hay en Colombia, pues todo el mundo la 
ejerce”. En una sociedad fragmentada, desprovista de una simbología nacional, con inmensas 
desigualdades, marcada por la desconfianza respecto al Estado, la violencia constituye el 
único recurso que unos actores, social y políticamente desiguales, pueden utilizar de manera 
similar.  Se evidencian órdenes fácticos de dominación con escasa legitimidad, por lo menos 
entre el grueso de la población civil o no armada. Existe entonces una forma de intercambio, a 
través de la cual se garantiza la protección de ciertos intereses como contrapartida a la 
sumisión transacciones asociadas a la violencia que parecen inscritas en el orden de las cosas y 
banalizan los fenómenos de violencia.

Contrario a un caso de hegemonía (a lo Gramsciano) y de legitimidad (a lo Weberiano), que 
necesariamente suponen adhesiones ideológicas, se evidencia en Colombia que, exceptuando 
a los guerreros mismos y algunos otros actores ideológicamente convencidos de las supuestas 
“ventajas” (económicas) de la guerra, la mayoría de colombianos respeta y obedece el orden 
social violento impuesto, no por convicción, sino por coerción y amenaza permanente de la 
violencia. Lo que aquí se evidencia, es que no hay hegemonía sino predominio militar, no hay 
legitimidades sino imposiciones -vía el terror- y, en síntesis,  que no hay órdenes consensuales 
sino órdenes fácticos. Además, como es de todos conocidos pero nunca ha sido objeto de 
“sinceridad” o “sinceramiento” por parte de una ambigua sociedad colombiana: esto es, que 
los paramilitares y narcotraficantes comparten intereses comunes, ambiciones y motivaciones 
semejantes, siendo  prácticamente un solo grupo. La diferencia entre ellos se encontraría en 
que, mientras los paramilitares han establecido en muchas partes del país un orden fáctico, es 
decir, una justicia paraestatal, los narcos, aún compartiendo y aprobando este orden social, 
buscan predominantemente la extensión y éxito de sus negocios. Los miembros de los carteles 
y de los bloques paramilitares, por ejemplo,  se encuentran articulados con la economía local, 
participan en ceremonias religiosas, envían a sus hijos a las escuelas, “invierten” en los 
municipios, apoyan a un candidato de sus preferencias en las elecciones locales (y adivinen

58

NOVUM Nº 30



quién triunfa), solucionan problemas familiares, ofrecen “empleo”, cancelan los velorios y las 
cuentas de servicios atrasados de sus grupos de allegados, hacen donativos, etcétera.

Por ello, desconfiar es una virtud, condición mínima para seguir viviendo, en tanto las 
relaciones  comunicativas se hacen cada vez más distantes. Las relaciones ya no se hallan 
mediatizadas por ninguna  forma de simbolización, sino que se pasa a las formas de violencia 
directa.  Vale la pena traer a colación aquí a Elsa Blair (2003: 23): 

“La violencia es mucha, es excesiva, y muchos son los símbolos que la nombran pero ellos 
en su exceso no comunican. La violencia, a un nivel  de excepcionalidad como  el que 
padecemos en Colombia, provoca la negación de la violencia, su sustracción: es como si no 
estuviera ocurriendo o, peor aún,  como si ella ocurriera en otra parte. Su exceso la vuelve 
improbable. Y la inflación del símbolo en la violencia  hace que lo que está acaeciendo en la 
realidad no ocurra en la palabra y, en consecuencia, no se nombre, se niegue”.

No ver lo que no conviene, no preguntar más de lo pertinente, no protestar en ámbitos de 
intereses de los armados, no escuchar donde no lo han llamado, entre otras prohibiciones 
municipales, constituyen experiencias socialmente aprendidas por pobladores urbanos y 
campesinos. Sin embargo, de puertas para adentro, en la intimidad del hogar, la prevención 
de los ciegos, sordos y mudos en un conflicto largo, intenso e irregular se disipa. De igual 
modo, el  rumor, el chisme y el humor se manifiestan como espacios “aliviadores” de las 
presiones cotidianas. 

Todo miembro nacido o educado dentro del grupo acepta el esquema estandarizado ya 
elaborado de la pauta cultural recibida de sus antepasados, maestros y autoridades como una 
guía indiscutida e indiscutible en todas las situaciones, que se dan normalmente dentro del 
mundo social (Schutz: 1974). Esta concepción cultural del mundo incluye los supuestos "obvios" 
pertinentes a un grupo social determinado. El pensar habitual puede ser mantenido mientras 
confirmen su validez ciertos supuestos básicos: 1) que la vida, especialmente la vida social, 
seguirá siendo la misma que hasta ahora; es decir, que volverán a presentarse los mismos 
problemas, que exigirán las mismas soluciones y que, por lo tanto, nuestras experiencias 
anteriores bastarán para dominar las situaciones futuras; 2) que podemos confiar en el 
conocimiento recibido de nuestros padres, maestros, gobiernos, tradiciones, hábitos, etc., 
aunque no comprendamos su origen y su significado real; 3) que en el curso ordinario de las 
cosas basta, para dominar o controlar los sucesos que podemos encontrar en nuestro mundo de 
la vida, saber algo acerca de su tipo o estilo general; y 4) que ni los sistemas de recetas como 
esquemas de interpretación y expresión, ni los supuestos básicos subyacentes que acabamos 
de mencionar, son asunto privado nuestro, sino que son igualmente aceptados y aplicados por 
nuestros semejantes (Schutz: 1974).

Con un precedente como éste, el manejo de la receta, según Schutz, resulta en definitiva 
crucial, con miras a orientar lo que serán las acciones futuras; el campo de relación se va 
haciendo estrecho, pero como se verá, en últimas esa actitud recaerá sobre quienes la 
incitaron, es decir, sobre la guerrilla misma; en adelante, ese actor armado podrá ser también 
objeto de distanciamiento, de reprobación a sus actos, lo que plantea una disyuntiva de 
aceptación entre los que en definitiva asumen una militancia -algunas veces abierta otras no

59

NOVUM Nº 30



tanto-, y los que no están de acuerdo con la presencia y los actos de la insurgencia guerrillera. 
Estas dos posiciones, más una tercera de matices ambivalentes al respecto, configurarán 
tipologías del habitante urbano y rural en el municipio. Lo anterior significa, en suma, que el 
puente que separa los rencores que un poblador puede tener por el asesinato de un ser querido 
es muy corto respecto a la posibilidad que este actor/poblador se decida a colaborar con el 
grupo armado contrario para cobrar a su modo una deuda de sangre o venganza.

Guerra y política, orden y violencia, violencia y democracia y, en el límite, vida y muerte, 
son algunas de las múltiples oposiciones y complementariedades a partir de las cuales se hace 
descifrable la historia colombiana (Sánchez: 2002:13). A decir verdad, si hay algo que 
obsesiona en el devenir histórico y en la cotidianidad de este país es la no resolución de los 
contrarios, su terca coexistencia, como si formaran parte de una cierta disposición natural de 
las cosas. Sólo de manera coyuntural, en momentos de aguda crisis, polaridades como ésta de 
guerra y política se sienten socialmente y se perciben intelectualmente como relaciones 
problemáticas (Sánchez: 1991: 14). 

60

NOVUM Nº 30

BIBLIOGRAFÍA

Arendt, Hannah. “Sobre la violencia” En: La crisis de la República. Taurus. Madrid, 1973. 

Baró, I. Martín. Psicología Social de la Guerra. San Salvador: UCA Editores, 1988.

Bejarano, Jesús, Echandía, Camilo. Colombia: inseguridad, violencia y desempeño económico en las 
áreas rurales. Universidad Externado  y FONADE, Bogotá, 1997.

Berdal, Mats y Keen, David. Violence and Economic Agendas in Civil Wars: Some Policy Implications. 
Millennium: Journal Of International Studies. V. 26, Nº 3, 2002.

Berger, P  y Luckmann. La construcción social de la realidad. Amorrortu editores. Buenos Aires, 1968.

Blair, Elsa. Muertes violentas: la teatralización del exceso. Iner. Editorial Universidad de Antioquia.  
Medellín. 2004.

Castillejo, Alejandro. Poética de lo otro: Antropología de la guerra, la soledad y el exilio interno en 
Colombia. Bogotá. Ministerio de Cultura. Icanh. Colciencias, 2000.

Certeau, Michel de. La invención de lo cotidiano. Nueva Ed. México. 1996.

Collier, Paul, Anke, Hoeffler y Mans, Soderbom. On the durations  of  the  civil  War.  The Work  Bank,  
Centre For de study  of  African Economics. Washington, D.C., 2001.

Coser, Lewis. Las funciones del conflicto social.  Fondo de Cultura Económica. México, 1985.

Coser, Lewis. Nuevos aportes a la teoría del conflicto social. Editorial Amorrortu. Buenos Aires, 1970.

Cubides, Fernando, Olaya Cecilia y Ortiz, Carlos. La violencia y el municipio colombiano 1980-1997. 
Centro de Estudios Sociales. Universidad Nacional de Colombia. Bogotá, 1998.

Foucault, Michel. La historia de la sexualidad. Siglo XXI. Madrid, 1976.



61

NOVUM Nº 30

Foucault, Michel . El orden del discurso. Tusquets. Barcelona, 1999.

Geertz, Clifford. La interpretación de las culturas. Gedisa. Barcelona, 1996.

Gledhill, John. El poder y sus disfraces. Ediciones Bellaterra. Barcelona, 2000.

Lechner, N. Las sombras del mañana: la dimensión subjetiva de la política. LOM Ediciones. Santiago, 
2002. 

Lorenz, Konrad. Sobre la agresión: el pretendido mal. Siglo XXI editores. 20ª Edición. México, 1998.

Montagu, Ashley. La naturaleza de la agresión humana. Alianza Universidad Editorial. Madrid, 1999.

Piper, Isabel. Las huellas de la memoria. Tesis Doctorado Psicología social Universidad Autónoma de 
Barcelona. Barcelona, 2004.

Piper, Isabel. “Introducción teórica: reflexiones sobre violencia y poder”. En: Voces y ecos de la 
violencia. Editorial Ces. Santiago de Chile, 1998.






