“NO FINJAS CREER EN FILOSOF{A LO QUE NO CREES FUERA DE
LA FILOSOFIiA”

ENTREVISTA AL PROFESOR EDUARDO FERMANDOIS

Esteban Caviedes, Juliana Gonzélez & Angel Rivera Novoa
Universidad Nacional de Colombia
esteban.caviedes@gmail.com

jgonzalezvi@unal.edu.co

angelriverazz@gmail.com

En los primeros dias de noviembre de 2009, el Departamento de Filosoffa de la Universidad
Nacional de Colombia conté con la visita del profesor Eduardo Fermandois, del Instituto de
Filosotia de la Universidad Catélica de Chile, con motivo del lanzamiento del libro Intersubjetividad.
Ensayos filoséficos sobre autoconciencia, sujeto y accion’, y de la sustentacién de la tesis doctoral
del profesor Ratl Meléndez. Aprovechando la visita del profesor Fermandois, saga hablé con
¢l acerca de ciertos aspectos del quehacer filoséfico universitario, su postura frente al trabajo
tilosofico actual, asi como sobre su tltimo articulo, “Imagen, aspecto y emocién: apuntes para
una fenomenologia de la metéafora™.

saga: Quisiéramos, en principio, preguntarle algunas cosas sobre la labor filoséfica en general
tal como usted la concibe. Usted ha trabajado en Alemania y Chile y ha venido en reiteradas
ocasiones a Colombia. A su juicio jcudles serfan las diferencias mas relevantes en el trabajo
tilosofico que se ha venido desarrollando en cada uno de estos paises?

Eduardo Fermandois: Analizando los ocho afios que dicté clases en Berlin, lo que mas me
impresiona es la madurez del estudiante, tanto la personal como la filoséfica. Esto tiene que ver con
que ellos llegan con un nivel muy bueno del colegio, llegan con el inglés como segunda lengua y
en algunas ocasiones con otra lengua mas. Pero ademas de ese buen nivel, muchos de ellos hacfan
algo que en Chile no se da: después del colegio, algunos se toman un afo, por ejemplo, para irse a

Africa a hacer trabajo social, para hacer un curso de castellano

“Creo que saga €S UN  en Madrid, o para dedicarse a la guitarra eléctrica, y eso se
jén 6meno que dice muchas notaba. No todos los alumnos tenfan ese background, pero la
gente que tenfa una experiencia de vida que otros no tenfan

cosas, que habla de un se distingufan un poco en los trabajos. Fue interesante para
mi ver cémo la filosoffa tiene también que ver algo con eso, no

medio filoséfico muwy

sélo con gente que es buena discutiendo, argumentando con
activo y muy mmteresante”  sutileza. Por ejemplo, en un seminario sobre compr?nsién de

otras culturas, el trabajo del que habfa estado en Africa era
diferente de los demas. Pero ademas yo nunca tuve, ni por asomo, estudiantes que llegaran sin el texto
leido, nunca nadie tomé un seminario y después de las dos o tres primeras semanas tomé también
la decisién de seguir o no seguir, o tomé la decisién de seguir y no volvié. Jamas vi problemas de

1

Cely, Flor Emilce & Duica, William, eds. Intersubjetividad. Ensayos filoséficos sobre autoconciencia, sujeto y accion.
Bogota: Universidad Nacional de Colombia (IFFacultad de Ciencias Humanas, Coleccién General Biblioteca Abierta), 2009.

? Fermandois, Eduardo. “Imagen, aspecto y emocién: apuntes para una fenomenologifa de la metafora”, Ideas y valores
140 (2009): 5-31.

saga - revista de estudiantes de filosofia



112

Esteban Caviedes, Juliana Gonzalez & Angel Rivera Novoa

ausentismo o de no ir a clase. El aleman es un alumno muy maduro, que tampoco esta preocupado
por las notas. Luego de presentado un trabajo, se hacfa una conversacién que era de rigor, de
media hora por lo menos. Uno les decia la nota pero no les interesaba. Lo que les interesaba era la
conversaciéon previa, las virtudes y defectos del trabajo.

En Chile, en cambio, tengo que hacer mis prédicas: “si tomas un seminario, anda, porque si no,
déjalo, ‘tira el ramo’. Si no ‘tiras el ramo’, anda, porque ya eres grande. Sino te gusta cimbiate de
carrera”. Sobre todo en esta carrera que no da plata, si uno la toma sélo porque le gusta es muy
raro que uno no vaya a clase. En Chile yo trabajo en una universidad con muy buen nivel, una
universidad privada, la Universidad Catdlica. Veo colegas que trabajan en otras universidades
que tienen problemas que yo no tengo. Por ejemplo, problemas que empiezan con la ortografia
y con la incapacidad total para escribir un trabajo. Mis estudiantes no tienen esos problemas
porque vienen de colegios privados y la diferencia entre un colegio privado y uno publico, en
Chile, es muy marcada. Pero en todo caso, el chileno es un estudiante al que hay que motivar mas,
no como el alemén. Ademads, el alemén tiene sus textos muy bien leidos. Por lo mismo, también
el alemdn es muy participativo, muy critico. En Chile, esto lo tengo mas bien que inculcar. Algo
para resaltar es que si bien yo no soy catélico, a mi me dejan mas o menos tranquilo. Tal vez serfa
més complicado si yo diera temas sobre ética u otras cuestiones.

En cuanto a Colombia, creo que saga es un fenémeno “Q ;
e debe filosofar en
que dice muchas cosas, que habla de un medio filoséfico muy f f

activo y muy interesante. Una cosa asociada a saga y a los  [0T10 Q los ])mblemas Y
lanzami.entos de sus r,lljmeros, que cor#aba yo s’iempre en, no en torno a los autores,
Alemania, es que aqui hay una comunidad filoséfica. Aqui
entre los profesores hay uno que promueve mucho todo esto:  ¢71 torno a ZCZS P?"eguntas

Portirio. Se hace querer, lo adoran todos los estudiantes y ¢él a

ellos. Pero lo mismo sucede con todos los profesores y eso es Jynoen lornoa lasfé ch as,
muy interesante. En Alemania a veces hay una cosamas frontal;  men0s$ ﬁlo lo gz’a y mas

Chile, en cambio, es més neutral. En Colombia me gustarfa . Y

trabajar. Esa familiaridad no se ve ni en Alemania ni en Chile. ﬁZOSOﬁCl. No hay que
Hay mucha participacién —hablo al menos de la Universidad confundir la ﬁ.ZOSQ](‘Z’CZ
Nacional—; siempre los he visto como una comunidad muy

movida en torno a la filosofia, con una excelente relacion entre con Su hlS toria
profesores y alumnos.

saga: ;Cémo considera usted que debe ser el trabajo filoséfico en Latinoamérica? ¢Debe ser
una “extension” del trabajo continental o anglosajén? ;O, por el contrario, deberia separarse en
algunos aspectos de la tradicién? En otras palabras, ¢considera usted que debe desarrollarse una
tradiciéon “propia” en Latinoamérica?

E. E: Ellibro que acaba de lanzar el profesor William Duica es un buen ejemplo de cémo deben
hacerse las cosas: gente que se plantea problemas y dialoga con el que haya que dialogar —sea
europeo o latinoamericano—, sin complejos respecto del mundo europeo ni grandilocuencia.

Miro el discurso latinoamericano con interés, pero nunca ha sido mi discurso. Creo que es
importante cultivar el leernos méas entre nosotros mismos. Ese elemento es algo que en Chile

20 - segundo semestre de 2009



“No finjas creer en filosofia lo que no crees tuera de la filosofia” |...]

no es muy notorio; ademas, allf el asunto filoséfico se convierte a veces en un asunto de filologia,
del experto en Kant, que se sabe todo lo que Kant dijo, pero que no hace lo que Kant decfa que
habifa que hacer, esto es, pensar autébnomamente. Se debe filosofar en torno a los problemas y no
en torno a los autores, en torno a las preguntas y no en torno a las fechas, menos filologia y mas
tilosotfa. No hay que confundir la filosofia con su historia.

“E] asuntoﬁ'loséﬁ'co se Esa es la orientacién que considero mas sana. Ha habido en
] el continente mucha filologfa, mucho escribir notas al pie de
convierte a veces en un pagina sobre los grandes préceres. Pero hay otra cosa que
. . no se ha dado en nuestro continente, otra enfermedad que

asunto deleologza, del si se da en otras partes: cuando la filosoffa, por adquirir un
exper to en Kant que sabe  cierto nivel de experticia, se vuelve algo aburrido y deviene
todo o que Kant d?]'O, escollastlcil. Eso lo veo en aquella filosofia de la c.ual yO vengo,
con la cual, sin embargo, nunca estuve muy asociado tampoco,

pgro qug no hace lo que que es la filosofia analitica. La filosofia analitica “dura” se ha

vuelto una escoléstica en el mal sentido de la palabra. Se ha

. .
Kant decia que habia perdido la relevancia de los problemas, se ha vuelto una cosa
que /mcer, esto es, pensar absolutamente técnica y olvidada de las preguntas grandes
, 5 que originaron la indagacién. Se escriben papers entre dos
autonomamente o tres nada mads, porque ya nadie mas los entiende. Surgen
unas discusiones que ya perdieron el norte absolutamente.
Eso no es tan problemético en Latinoamérica. El peligro de la escolastica est4, sin embargo, en
todas las tradiciones, no sé6lo en la analitica. Creo que es importante buscar un término medio,
un equilibrio entre cierto grado de tecnicismo que uno tiene que adquirir para que la cosa no sea
tan superficial, pero, como decfan los pragmaticos, por un lado debe darse una argumentacién
técnica y, por otro lado, visién. Ahf, dirfa, este Departamento hace muy bien las cosas. No veo
aquf ningun escolastico.

saga: ;Nos puede explicar como ocurre ese fenémeno? ;Por qué con un excesivo tecnicismo
se plerden los problemas relevantes?

E. E: Hay un fil6sofo aleman [Friedrich Kambartel] que distingue entre exactitud y rigor.
Exactitud es lo que conocemos de las ciencias exactas. Pero en filosotia se necesita més rigor
que exactitud, y el rigor es el cuidado permanente de aquellos problemas chicos en los que
uno necesariamente a ratos estd trabajando. No por ello uno se debe alejar de las preguntas
que originaron esa bisqueda. Que uno sea, por lo tanto,

un especialista, estd bien, pero también hay que ser capaz “La ﬁ.ZOS(‘)][Zyd analitica
de desandar el camino desde la pregunta original hacia ese

trabajo mas minucioso que en algin lado tiene que estar ‘dura’ se ha vuelto una
también presente.- Repito: la idea- del eq/uilibrio es dificil, escoldstica en el mal
pero muy necesaria. Tampoco quiero filésofos que hablen

en términos muy generales. Ahora, esto no es nada original, sentido de la ])aldbm 7
simplemente hago mia la critica que hizo Rorty, antes de morir,

a la filosoffa analitica. La vaguedad u otras cosas, por ejemplo, son problemas, pero a veces no
son mas que “montoncitos de arena”. La filosoffa es mas que un mero ajedrez mental, hay que
distinguir de alguna manera filosotia y ajedrez, un pasatiempo cerebral. Eso se lo preguntaron

saga - revista de estudiantes de filosofia

113



114

Esteban Caviedes, Juliana Gonzalez & Angel Rivera Novoa

a Kripke y dijo que asi consideraba la filosofia. Pero cuando me molesté fue cuando dijo que asf
fue en la Antigiiedad, con Aristételes y Platon. (No! Ahf hay preocupaciones existenciales y de
todo tipo. ;Cémo vamos a reducir la filosotia a esas sutilezas l6gicas que se hacen sélo por la
sutileza misma? Simplemente ah{ hay un tipo de filosofia analitica que nada me gusta. Somos
adolescentes a ratos, poco maduros: se mezcla la inmadurez personal con la filoséfica. Yo creo
que eso hay que criticarlo.

saga: I's bastante comin, entre aquellos que estdn sumergidos en la labor filoséfica, preguntarse
por la utilidad practica de la filosofia y su influencia, por ejemplo, en la sociedad. ;Cémo ve usted
ese asunto?

E. E: Es algo que no tengo resuelto del todo. Hay un tema en el que me quiero meter que es
la relacién entre filosofia y biografia, a propésito del autor que yo trabajo, que es Wittgenstein,
quien tuvo una biogratfia interesante y estan saliendo trabajos sobre ese tema. En relacién con la
vida, pienso que alguna relevancia tiene que tener el ejercicio
tilosofico, pero muy mediada, nunca inmediata. Nunca vayas
a buscar en los textos y seminarios algo asf como respuestas

a problemas que te puedan aquejar. Pero la filosofia, en algin ~ Pezyce que dice: ‘no
sentido, muy mediado y dificil de describir, debe ser también

una forma de vida. Es algo que me empieza a interesar desde fznjas creer enﬁZOSind

hace un par de aftos. Me gusté mucho cuando a un alemdn ] que no creesfuem de
le escuché que de la filosoffa hay tres concepciones: una

* b2
académica, la que todos conocemos. Por otro lado, estd una ZdﬁlOSind
concepcién mundana de filosoffa, la que se hace cargo de

“Hay una cita de

los problemas que a todos nos preocupan y no sélo a los filésofos. Por ejemplo, en Chile, serfa
la educacién, esto es, que llegue un filésofo a hablar de lo que estdn hablando todos menos los
til6sofos. La filosofia debe mirar un poco hacia afuera, hacia los problemas sociales. La tercera
concepcién es la filosotfa como forma de vida, ;qué puede significar eso? Yo simplemente siempre
la he practicado con enorme pasién y gusto, y me ha hecho bien, pero nunca ha habido una
reflexién sobre eso.

saga: Siguiendo con su critica a este aspecto de la filosofia analitica de corte formal, usted
parece sugerir una cierta tensién entre lo que ha denominado en algunos articulos “sutileza
l6gica” e “inspiracién filosética”. ;Podria aclararnos en qué consiste para usted esta “inspiracién
tilosé6fica” que parece verse disminuida por ciertas practicas de la filosotia analitica?

E. F: Lo que llamo “inspiracién filoséfica” tiene que ver con que, cuando uno hace filosotia y le
interesa tal o cual problema, por ejemplo el problema libertad-determinismo, o la posibilidad de
una ética de corte consecuencialista, es decir, en los debates mas de fondo, tenga una posicién, y
que eso no se olvide en el trabajo mas de detalle. No me refiero con “inspiracién filoséfica” a nada
esotérico. Es simplemente una manera de traer a cuento una alternativa para lo que he visto en
congresos de filosoffa analitica: muchas férmulas y argumentos debatiendo posiciones que nadie
nunca defenderfa, pero que, como alguien formulé, como movimiento atavico, como por obligacién,
tienes que escribir ocho papers mas al respecto. Porque hay en realidad un “paperismo” asociado a
esto, se escribe demasiado. Y entonces uno se pregunta, ¢de veras era necesario criticar eso?

20 - segundo semestre de 2009



“No finjas creer en filosofia lo que no crees tuera de la filosofia” |...]

Siempre volvemos al tema de la relevancia: no escribas textos defendiendo o atacando cosas que
nadie sensatamente sostendrfa. En este contexto he conocido gente que me ha dado la sensacién de
ser absolutamente clever, rapidos, ingeniosos, seguramente buenos jugadores de ajedrez, etc., pero
sin inspiracién filoséfica. Un ejemplo de inspiracion filoséfica, por el contrario, lo dio Raul en su
sustentacion, él dio una bella muestra de lo que significa creer algo en filosotia —en su caso, creer
en la persuasién— y jugérsela por eso, sin que eso signifique que él no sea sutil en su manera de
argumentar.

Hay una cita de Peirce que dice: “no finjas creer en filosofia lo que no crees fuera de la
filosofia”. Lo que a veces veo es como empieza a “girar en banda” un negocio que podriamos
llamar “argumenta-contraargumenta”, y todo esto por el mero ejercicio 16gico de la sutileza.
Pero, ;dénde estan las visiones? ;Dénde esta si tu crees en la libertad o en el determinismo? La
respuesta de ellos es, lamentablemente, que si vamos a hacer filosofia en serio hay que hacerla de
ese modo, con pequefios y muy especializados debates. Mi opinién es que no es asf: es necesario
que eso se complemente.

saga: Usted propone que la metodologia wittgensteineana, relacionada con el proponer
modos de ver los problemas, cambiar la perspectiva, etc., no deberia ser tomada como una mera
particularidad de la filosofia de Wittgenstein. ;Estarfa esto de algin modo relacionado con la
idea de “inspiracioén filoséfica” que discutiamos?

E. F: Hay un nexo entre ambas cosas. La metodologia “Cuando uno hace
propuesta por Wittgenstein es una dimensién de la .
explicacion filosética en el sentido en que uno no se contenta ﬂlOSQfl,d, cuando uno
co? decir a}go en la discusiéflfpequeﬁa, sino que aﬁafie algo se cree lo que estd
mas, por ejemplo, con relacién al problema de la libertad
humana, cuando uno propone verlo desde otros puntos de dqfendz'endo, no estd
vista, no necesariamente enmarcados en el compatibilismo o

haciendo solamente

determinismo. Ahf lo que pasa es que uno cambia el modo de

ver, no simplemente propone una pequeiia tesis mas. Y eso, por malabares l6 g‘Z.COS 7
demas, no esta reservado para los grandes. Es cierto que son

ellos los que realmente han cambiado de manera radical un modo de ver un problema, pero uno
puede, sin creerse grande, tomar a los grandes como modelo. Nunca me he creido grande, pero
mis modelos no son los chicos sino los grandes. Yo trato, en un articulo pequefio, en un campo
acotado, de producir de a poquito ese cambio de mirada y esa mirada més profunda, lo cual no es
equivalente simplemente a cambiar un valor de verdad, sino a cambiar el enfoque, para lo cual se
requiere, como dirfa Raul, de un ejercicio de persuasién. Cuando uno hace filosofia, cuando uno se
cree lo que estd defendiendo, no esta haciendo solamente malabares 16gicos; uno cree realmente
en la libertad o en la no libertad, uno intenta convencer, intenta cambiar la mirada del otro, y
debe dejarse también convencer a s mismo.

saga: Usted parece desconfiar, con Wittgenstein, de una visién fundacionista de la filosotia, esto
es, de laidea de que exista un problema filoséfico genuino que deba ser necesariamente solucionado
antes de emprender sensatamente cualquier otra investigacién. Mas, ¢qué implicaciones tiene
esta desconfianza para la idea de un avance o progreso en filosofia? ;Habria un conflicto entre
ambas cosas?

saga - revista de estudiantes de filosofia

115



116

Esteban Caviedes, Juliana Gonzalez & Angel Rivera Novoa

E. F.: Esa idea de tener el problema filoséfico fundamental resuelto para poder encarar los
otros y avanzar en la filosofia se ha dado mucho en su historia. Se pensé al principio que la
metafisica era la disciplina fundamental, luego la teorfa del conocimiento y mas adelante la
teorfa del significado. Ahora Tugendhat piensa que es la antropologia filoséfica, y si bien entre esas
concepciones simpatizo mucho més con esta tltima, no la pondrfa en términos de una disciplina
que es la madre, la basica. Wittgenstein lo pone muy bien y en ese tema creo que es realista: esta
idea no corresponde con la manera como se hace filosofia. No hay problemas fundamentales y
problemas de aplicacion.

Yo simpatizo con una visién holista, en el sentido en que cuando se produce una cierta propuesta
en cierto &mbito, eso podria tener consecuencias en otro &mbito. Eso es precisamente lo que expresa
la metafora de Wittgenstein del ordenamiento de los libros en una biblioteca, o la de ordenar una

habitacién. Sf, él no era un fundacionista y en eso lo sigo, pero

“Prenso zfambz'én, COMO considero que de eso hay que separar la pregunta de si hay o

no progreso en la filosoffa. Esta es una pregunta que muchos

decia Sécrates, que
‘una vida que no es el sentido en que pienso que, por un lado, se puede hablar de

un cierto avance, pero teniendo en cuenta también aquello

se han hecho, y frente a la cual mi respuesta es compleja en

reﬂexz'onada no vale la
pena ser vivida’”

de los “eternos problemas de la filosofia”, lo cual implica, en
cierto sentido, un no avance. Creo que las dos cosas se pueden
conjugar: el avance muchas veces consiste fundamentalmente
en reformular esas viejas preguntas, y eso ya es un avance. Eso lo hizo Wittgenstein al principio
del Cuaderno azul con la pregunta “;qué es el significado?”. £l dijo: “no pongamos el tema de esa
manera, preguntemos mas bien cémo son las explicaciones del significado”, y después explica por
qué hizo el cambio. Otros, respecto del mismo tema, reinventaron también la pregunta y eso es
creatividad o inspiracién filoséfica; es el caso de la pregunta por cémo alguien lograrfa entender un
lenguaje completamente diferente del de uno, esto es, la idea de interpretaciéon radical de Davidson,
o traduccién radical de Quine, que fue el primero que la propuso. Entonces estan ambas cosas:
seguimos haciéndonos todavia las mismas viejas preguntas de Platon, pero sf hay un cierto avance.

saga: En su articulo “Imagen, aspecto y emocién: apuntes para una fenomenologia de la
metafora”, usted recuerda una tesis que Davidson expone en “What Metaphors Mean”, segtin la
cual, las metaforas significan lo que significan las palabras en su sentido mas literal, y al respecto
sefiala como consecuencias negativas (i) que la radicalidad de esta tesis ha marcado el trabajo
tiloséfico actual con una cierta obsesién por el tema del significado, y (ii) que tal radicalidad ha
llevado a abandonar otros temas, igual o incluso mas importantes que éste. ;Podrfa decirnos
algunos ejemplos de estos otros temas? Por otra parte, ;como se determina, a su juicio, la
relevancia o no relevancia de un problema filoséfico?

E. E.: Sobre la primera pregunta. Hay muchos temas interesantes relacionados con la metafora,
no sélo el del significado. Esa anotacién critica iba dirigida a un cierto ambito de la filosofia del
lenguaje, el cual, no solamente desde Davidson, sino ya desde Black en 1951, ha experimentado un
boom que puede verse en la publicacién de muchos articulos sobre la metéfora, que al obsesionarse
con el tema del significado, dejan por fuera ciertas cosas, por ejemplo, el rol de la metéfora en filosofia,
que es una pregunta metafiloséfica. Otros ejemplos son los temas tratados en el articulo, como el
rol de las imdgenes y de las emociones en la comprension de las metaforas.

20 - segundo semestre de 2009



“No finjas creer en filosofia lo que no crees tuera de la filosofia” |...]

Ahora bien, hay gente que ha dicho que el empleo de metaforas es un modo de crear y cultivar
la intimidad entre personas, pero yo creo que eso no es propio de la metéfora: en efecto, cuando
uno habla de un cierto modo, que yo sé que ti entiendes, o cuando se hace cierto tipo de chistes,
se estd creando intimidad. En mi opinién, deberifa escribirse més sobre esto —en vez de insistir
en los mismos ya desgastados debates de siempre—, puesto que sélo hay un articulo al respecto.
Por otro lado, lo metodolégicamente interesante es que, a veces, cuando se esta trabajando sobre
la metafora, se puede decir algo que es también interesante para otro debate. Por esto hay que
ser més creativo en la metodologfa, y de ahf que yo sea amigo de los temas y problemas llamados
“marginales”, cuyas respuestas pueden dar luces sobre debates mas centrales, por ejemplo, el rol
de la metafora en las ciencias sociales. Sin embargo, la metéfora ya no es tanto un tema marginal,
porque después de Black todos son amigos de ella, y ser amigo de la metéfora significa reconocerle a
ésta un rol cognoscitivo en filosofia e incluso en las ciencias naturales. No obstante, no se ha hablado
tanto de eso tltimamente, y el debate se ha centrado sélo en el tema de la metéfora sin mas.

Sobre la segunda pregunta. Es muy dificil establecer la relevancia. Esta no es un concepto
sobre el que se pueda dar criterios muy claros. Sin embargo, incluso cuando tratamos de resolver
temas como éste, sobre el cual no contamos con criterios claros y no se puede hacer una distincién
limpia o exacta entre lo “relevante” y lo “no relevante”, ello no significa que no se pueda decir qué
es relevante, no relevante, o mas o menos relevante. Uno tiene legitimo derecho a criticar casos
donde claramente la cosa no es relevante, aunque no tenga una receta para decir qué es lo relevante
o qué no lo es. Pero cuando critico a ciertos filésofos por perder su tiempo, es decir, por tratar
cosas irrelevantes, creo que lo puedo hacer aun concediendo que no hay criterio, porque incluso
cuando las distinciones son graduales, no por eso dejan de ser
distinciones; ésta es una maxima que aprendi de Wittgenstein. “El avance de Zaﬁlosqffa
Ahora bien, es necesario aclarar que hay terrenos en la filosofia
en los que este problema de la relevancia no se da tanto, por

ejemplo, en el tema de las teorfas de la democracia: aqui ya fundamgnta Imente en
se tiene el problema solucionado de entrada. EI problema se

plantea, mas bien, cuando uno trabaja cosas como el debate r.?formular esas 'Ul@]CZS

mente-cuerpo, légica, filosofia del lenguaje y, en general, en el pregunta 5,y €50 ya es un
ambito de la filosofia teérica. Ahi es donde hay que preocuparse ’

»
por no perder el control y por no caer en discusiones que ya a avamnce

muchas veces consiste

nadie le importan.

saga: Como consecuencia de su critica a la explicacién de la metéfora que hace el Grupo g,
usted sostiene que “nuestras explicaciones [de la metafora] debieran venir respaldadas por su ajuste
con experiencias reales, no contentdndose con ser muestra de inventiva tedrica” (Fermandois
2009 10). ¢Esto equivale a decir, en términos generales, que la filosoffa debe limitarse a la mera
descripcién de nuestras experiencias? O, ¢debe hacer alguna diferencia en el mundo?

E. F.: Considero que hay una parte de la filosofia que no es prescriptiva sino que tiene algo de
descriptiva, lo cual es algo muy importante y muy interesante. Segtin el Grupo p, la metafora es
una conjuncién de dos sinécdoques, una que generaliza y otra que particulariza. Pero, a mi manera
de ver, cuando uno comprende una metafora, uno no es consciente de ese proceso, es decir, esa
explicacion no da cuenta de nuestra experiencia con la metafora, no la describe de ningtin modo,
no nos vemos reflejados en esas explicaciones. Este vernos reflejados en las explicaciones es muy

saga - revista de estudiantes de filosofia

117



118

Esteban Caviedes, Juliana Gonzalez & Angel Rivera Novoa

importante, por ejemplo, Heidegger describié de cierta manera fenémenos que Descartes habfia
descrito de otra, con el objetivo de que el lector viera reflejadas sus experiencias en esa nueva
descripcién. Precisamente, el ver refladas las experiencias propias en las descripciones es lo que
no consigue la explicacién del grupo p.

Creo, sin embargo, que la filosofia en algtin sentido mediado tiene que hacer alguna diferencia,
como dirfan los pragmatistas. Esto esta estrechamente relacionado con el tema de la filosofia
como forma de vida y, en ese sentido, creo que se deberfa retomar la pregunta que a muchos —a
mi en particular— nos llevé a esto, es decir, la pregunta por el sentido de la vida. Ahora bien,
cabe preguntarse: ;dénde estdn hoy en dia los seminarios sobre este tema? “El sentido de la
vida” es una expresion con la que uno se sonroja, se avergiienza, pero que en realidad no tendria
por qué hacerlo. Personalmente, éste es un tema que me gustarfa estudiar (jaunque tal vez sea

necesario que me haga més viejo!) y quiero dar un seminario
«Wl-ttgenstel'n es un sobre el sentido de la vida. Pienso que en el tratamiento de

temas como estos la filosofia si puede cambiar algo: nada mas y

fe nomen 6 lOgO de l nada menos que nuestras propias vidas. Pienso también, como
- 5 decia Socrates, que “una vida que no es reflexionada no vale
lenguaje . - S

a pena ser vivida” y este punto de vista tiene que ver con la

filosoffa como forma de vida. De manera que, si, pienso que
la filosofia puede producir algiin cambio, pero insisto en su cardcter mediado y no como algo
que me permita solucionar los problemas que tengo, por ejemplo, con mi novia. Eso se resuelve
de otra manera, pero yo creo que la filosofia, contrario a lo que dice Wittgenstein, no dejaria las

cosas tal como estéan.

saga: ¢Cudl serfa la principal diferencia entre analogfa y metafora? ;Y entre analogia y
metonimia?

E. E: Hay quienes sostienen que la metafora no puede operar sin la idea de comparacién, al igual
que en el caso de las analogfas. Otros dicen que la metafora es independiente de esa idea. Al margen
de eso, uno podria decir que en el caso de la analogfa no se da algo que si ocurre en ciertas metaforas
fuertes, a saber, que la interpretacién es enteramente abierta e indeterminada. Por ejemplo, en
metéforas como “el Sefior es mi pastor” o “un poema es un pavo real” hay a quienes les interesan las
cuestiones religiosas o poéticas y pueden extender la interpretacién todo lo que quieran, por lo que
para este tipo de metaforas la interpretacién termina en un “etcétera” y, asf, no cabria preguntar cual
es lainterpretacién de una metafora fuerte. Dicho de otra forma, la metafora [fuerte] es esencialmente
abierta, por lo que no tiene sentido preguntar cudntas proposiciones genera una metéfora de este
tipo. Asi, en este caso, la idea de determinacion estarfa mal aplicada. Ahora bien, esto no se da en las
analogfas. En ellas basta con que uno encuentre un fertium comparationzs. Por esto, en la comprension
de una analogfa s tiene sentido hablar de una interpretacién determinada.

En la metonimia, por ejemplo en la de Schopenhauer y la copa, la diferencia se explica a través
de la sensacién de sorpresa y extrafieza. Si alguien dice “cada vez que leo a Schopenhauer necesito
tomarme un par de copas”, porque Schopenhauer es tan pesimista que es mejor tomar vino para
leerlo, aqui nada es extrafio. De hecho, yo no le tengo que recordar que él no ley6 a Schopenhauer
sino un libro escrito por el fil6sofo alemén. En tal caso, quien habla est4 tomando el autor por la obra.
Asimismo, tampoco le tengo que recordar que no se tomo la copa, sino el vino que habfa en ella. Asi,

20 - segundo semestre de 2009



“No finjas creer en filosofia lo que no crees tuera de la filosofia” |...]

mi interlocutor esta tomando el envase por el contenido del mismo. Por lo tanto, en “cada vez que
leo a Schopenhauer necesito tomarme un par de copas” todo es normal, todo pasa desapercibido,
mientras que en la metafora nada pasa desapercibido. Esto valdria tanto para metaforas fuertes como
para metéforas convencionales. Esta es una manera, aunque no la tnica, de explicar la diferencia entre
metonimia y metafora, pero me gusta especialmente porque da cuenta de experiencias lingiifsticas,
en este caso, experiencias con el lenguaje. Dicho de paso, Wittgenstein es, entre otras cosas, un
tenomendlogo del lenguaje, porque describe muy bien la experiencia que tenemos con éste, y tal
dimensién ha sido mas bien ignorada por la filosofia del lenguaje —que siempre es filosofia analitica
hoy en dia—, pues ahora se describen poco las experiencias lingiiisticas.

saga: ;Podrfa decirse que la invencién e interpretacién de metéforas es una manera de refutar
la sentencia de Wittgenstein “de lo que no se puede hablar, es mejor callar”?

E. F.: {Vaya! Eso es inspiracién filoséfica. Este nexo entre metéfora e inefabilidad no lo he
pensado jamas. Pienso que hay alguna relacién, pero no sé si se da especificamente con lo que
dice Wittgenstein en el Tractatus. Creo que hay algo correcto en decir que las metaforas —las
fuertes— en cierto sentido muestran més que dicen. Lo que ocurre con las metaforas fuertes como,
por ejemplo, “la pobreza es un delito” —la cual me llama la atencién por ser de indole social y
politica—, u otras como “el 4rbol es mi amigo”, es que trasladamos un tema: llevamos un tema
econémico, en el primer caso, a un plano moral y, en el segundo caso, un tema ecol6égico a un
contexto de relaciones humanas. Esta descontextualizacién, o re-contextualizacién, abre un campo
nuevo, ofrece una nueva forma de tematizar algo, y esto tiene
que ver con los cambios de modos de ver. Wittgenstein hace , .
esto, entre otras cosas, cuando empieza a comparar el lenguaje é Por que estudiar
con los juegos. Esta es una metafora fundamental, que abre ﬁlO Sqfl"a_? Porque a UNO

un nuevo campo y que permite hablar de otros modos acerca

de un tema determinado. En ese sentido, hay una relacién con Ze guSta y ajbaswna-
lo inefable, porque muestran una nueva forma de abordar un  DPpyo  desarrollando un
b

problema: dicho metaféricamente, son “ventanas para ver las

cosas de otro modo”. poco la respuesta: zpor
saga: Para terminar, a su juicio, ¢por qué vale la pena (]ue otra cosa POdlCl
estudiar filosoffa? ;Qué le dirfa usted sobre esto a una persona ser?”

que recién empieza sus estudios universitarios en esta carrera?

E. F: Quiero ser breve pero contundente: porque a uno le gusta y apasiona. Nada mas alla de
eso. Pero, desarrollando un poco la respuesta, habrfa que empezar preguntédndose: ¢por qué otra
cosa podria ser? Esta carrera no da plata, el futuro laboral es incierto y es una disciplina muy
compleja, ya que uno tarda mucho en enterarse qué es, y esto provoca, ademas, el problema de
una cierta desorientacién. Yo llegué a comprender qué era sélo hasta el final del doctorado, no
en el pregrado. Ahora bien, ;por qué me mantuve hasta ese momento? Sencillamente porque me
encantaba, aunque no entendiera bien qué era. Por supuesto que uno siempre tiene algunos dfas de
desencanto, pero no hay ninguna otra motivacién racional que le lleve a uno a un Departamento
de Filosofia, salvo que la filosofia le guste. Y si uno no sabe bien por qué le gusta, pero le gusta,
yo creo que esta en el lugar adecuado. Si no, yo creo que hay que pensar seriamente en cambiar
de carrera. En otras palabras, aqui [en un Departamento de Filosofia] sélo puedes estar si la

saga - revista de estudiantes de filosofia

119



120

Esteban Caviedes, Juliana Gonzalez & Angel Rivera Novoa

filosofia te encanta, lo cual es también muy bonito: hacer lo que a uno le gusta. Todo lo demas
es organizar muy mal la vida, como cuando alguien copia. Plagiar, por ejemplo, aparte de ser
incorrecto, es una estupidez. Ahora bien, plagiar, pongamos por caso en ingenieria, para acabar
la carrera y salir a ganar plata por supuesto esta mal, pero se entiende, porque hay una estrategia
racional. Pero en filosofia plagiar no es racional, no sirve para nada. Digo esto para recalcar que
a la filosofia sélo se la puede estudiar porque a uno le gusta.

20 - segundo semestre de 2009



