
saga - revista de estudiantes de filosofía

“NO FINJAS CREER EN FILOSOFÍA LO QUE NO CREES FUERA DE 
LA FILOSOFÍA”

 ENTREVISTA AL PROFESOR EDUARDO FERMANDOIS

Esteban Caviedes, Juliana González & Ángel Rivera Novoa
Universidad Nacional de Colombia

esteban.caviedes@gmail.com 
jgonzalezvi@unal.edu.co

angelrivera32@gmail.com

En los primeros días de noviembre de 2009, el Departamento de Filosofía de la Universidad 
Nacional de Colombia contó con la visita del profesor Eduardo Fermandois, del Instituto de 
Filosofía de la Universidad Católica de Chile, con motivo del lanzamiento del libro Intersubjetividad.  
Ensayos filosóficos sobre autoconciencia, sujeto y acción1, y de la sustentación de la tesis doctoral 
del profesor Raúl Meléndez. Aprovechando la visita del profesor Fermandois, saga habló con 
él acerca de ciertos aspectos del quehacer filosófico universitario, su postura frente al trabajo 
filosófico actual, así como sobre su último artículo, “Imagen, aspecto y emoción: apuntes para 
una fenomenología de la metáfora”2.

saga: Quisiéramos, en principio, preguntarle algunas cosas sobre la labor filosófica en general 
tal como usted la concibe. Usted ha trabajado en Alemania y Chile y ha venido en reiteradas 
ocasiones a Colombia. A su juicio ¿cuáles serían las diferencias más relevantes en el trabajo 
filosófico que se ha venido desarrollando en cada uno de estos países? 

Eduardo Fermandois: Analizando los ocho años que dicté clases en Berlín, lo que más me 
impresiona es la madurez del estudiante, tanto la personal como la filosófica. Esto tiene que ver con 
que ellos llegan con un nivel muy bueno del colegio, llegan con el inglés como segunda lengua y 
en algunas ocasiones con otra lengua más. Pero además de ese buen nivel, muchos de ellos hacían 
algo que en Chile no se da: después del colegio, algunos se toman un año, por ejemplo, para irse a 

África a hacer trabajo social, para hacer un curso de castellano 
en Madrid, o para dedicarse a la guitarra eléctrica, y eso se 
notaba. No todos los alumnos tenían ese background, pero la 
gente que tenía una experiencia de vida que otros no tenían 
se distinguían un poco en los trabajos. Fue interesante para 
mí ver cómo la filosofía tiene también que ver algo con eso, no 
sólo con gente que es buena discutiendo, argumentando con 
sutileza. Por ejemplo, en un seminario sobre comprensión de 
otras culturas, el trabajo del que había estado en África era 

diferente de los demás. Pero además yo nunca tuve, ni por asomo, estudiantes que llegaran sin el texto 
leído, nunca nadie tomó un seminario y después de las dos o tres primeras semanas tomó también 
la decisión de seguir o no seguir, o tomó la decisión de seguir y no volvió. Jamás vi problemas de 

1 Cely, Flor Emilce & Duica, William, eds. Intersubjetividad.  Ensayos filosóficos sobre autoconciencia, sujeto y acción. 
Bogotá: Universidad Nacional de Colombia (Facultad de Ciencias Humanas, Colección General Biblioteca Abierta), 2009.

2 Fermandois, Eduardo. “Imagen, aspecto y emoción: apuntes para una fenomenología de la metáfora”, Ideas y valores 
140 (2009): 5-31. 

“Creo que saga es un 
fenómeno que dice muchas 
cosas, que habla de un 
medio filosófico muy 
activo y muy interesante”



20 - segundo semestre de 2009112

Esteban Caviedes, Juliana González & Ángel Rivera Novoa

ausentismo o de no ir a clase. El alemán es un alumno muy maduro, que tampoco está preocupado 
por las notas. Luego de presentado un trabajo, se hacía una conversación que era de rigor, de 
media hora por lo menos. Uno les decía la nota pero no les interesaba. Lo que les interesaba era la 
conversación previa, las virtudes y defectos del trabajo.  

En Chile, en cambio, tengo que hacer mis prédicas: “si tomas un seminario, anda, porque si no, 
déjalo, ‘tira el ramo’. Si no ‘tiras el ramo’, anda, porque ya eres grande. Si no te gusta cámbiate de 
carrera”. Sobre todo en esta carrera que no da plata, si uno la toma sólo porque le gusta es muy 
raro que uno no vaya a clase. En Chile yo trabajo en una universidad con muy buen nivel, una 
universidad privada, la Universidad Católica. Veo colegas que trabajan en otras universidades 
que tienen problemas que yo no tengo. Por ejemplo, problemas que empiezan con la ortografía 
y con la incapacidad total para escribir un trabajo. Mis estudiantes no tienen esos problemas 
porque vienen de colegios privados y la diferencia entre un colegio privado y uno público, en 
Chile, es muy marcada. Pero en todo caso, el chileno es un estudiante al que hay que motivar más, 
no como el alemán. Además, el alemán tiene sus textos muy bien leídos. Por lo mismo, también 
el alemán es muy participativo, muy crítico. En Chile, esto lo tengo más bien que inculcar. Algo 
para resaltar es que si bien yo no soy católico, a mí me dejan más o menos tranquilo. Tal vez sería 
más complicado si yo diera temas sobre ética u otras cuestiones.

En cuanto a Colombia, creo que saga es un fenómeno 
que dice muchas cosas, que habla de un medio filosófico muy 
activo y muy interesante. Una cosa asociada a saga y a los 
lanzamientos de sus números, que contaba yo siempre en 
Alemania, es que aquí hay una comunidad filosófica. Aquí 
entre los profesores hay uno que promueve mucho todo esto: 
Porfirio. Se hace querer, lo adoran todos los estudiantes y él a 
ellos. Pero lo mismo sucede con todos los profesores y eso es 
muy interesante. En Alemania a veces hay una cosa más frontal; 
Chile, en cambio, es más neutral. En Colombia me gustaría 
trabajar. Esa familiaridad no se ve ni en Alemania ni en Chile. 
Hay mucha participación —hablo al menos de la Universidad 
Nacional—; siempre los he visto como una comunidad muy 
movida en torno a la filosofía, con una excelente relación entre 
profesores y alumnos. 

saga: ¿Cómo considera usted que debe ser el trabajo filosófico en Latinoamérica? ¿Debe ser 
una “extensión” del trabajo continental o anglosajón? ¿O, por el contrario, debería separarse en 
algunos aspectos de la tradición? En otras palabras, ¿considera usted que debe desarrollarse una 
tradición “propia” en Latinoamérica? 

E. F.: El libro que acaba de lanzar el profesor William Duica es un buen ejemplo de cómo deben 
hacerse las cosas: gente que se plantea problemas y dialoga con el que haya que dialogar —sea 
europeo o latinoamericano—, sin complejos respecto del mundo europeo ni grandilocuencia. 

Miro el discurso latinoamericano con interés, pero nunca ha sido mi discurso. Creo que es 
importante cultivar el leernos más entre nosotros mismos. Ese elemento es algo que en Chile 

“Se debe filosofar en 
torno a los problemas y 
no en torno a los autores, 
en torno a las preguntas 
y no en torno a las fechas, 
menos filología y más 
filosofía. No hay que 
confundir la filosofía 

con su historia”



saga - revista de estudiantes de filosofía 113

“No finjas creer en filosofía lo que no crees fuera de la filosofía” [...]

no es muy notorio; además, allí el asunto filosófico se convierte a veces en un asunto de filología, 
del experto en Kant, que se sabe todo lo que Kant dijo, pero que no hace lo que Kant decía que 
había que hacer, esto es, pensar autónomamente. Se debe filosofar en torno a los problemas y no 
en torno a los autores, en torno a las preguntas y no en torno a las fechas, menos filología y más 

filosofía. No hay que confundir la filosofía con su historia. 
Esa es la orientación que considero más sana. Ha habido en 
el continente mucha filología, mucho escribir notas al pie de 
página sobre los grandes próceres. Pero hay otra cosa que 
no se ha dado en nuestro continente, otra enfermedad que 
sí se da en otras partes: cuando la filosofía, por adquirir un 
cierto nivel de experticia, se vuelve algo aburrido y deviene 
escolástica. Eso lo veo en aquella filosofía de la cual yo vengo, 
con la cual, sin embargo, nunca estuve muy asociado tampoco, 
que es la filosofía analítica. La filosofía analítica “dura” se ha 
vuelto una escolástica en el mal sentido de la palabra. Se ha 
perdido la relevancia de los problemas, se ha vuelto una cosa 
absolutamente técnica y olvidada de las preguntas grandes 
que originaron la indagación. Se escriben papers entre dos 
o tres nada más, porque ya nadie más los entiende. Surgen 
unas discusiones que ya perdieron el norte absolutamente. 

Eso no es tan problemático en Latinoamérica. El peligro de la escolástica está, sin embargo, en 
todas las tradiciones, no sólo en la analítica. Creo que es importante buscar un término medio, 
un equilibrio entre cierto grado de tecnicismo que uno tiene que adquirir para que la cosa no sea 
tan superficial, pero, como decían los pragmáticos, por un lado debe darse una argumentación 
técnica y, por otro lado, visión. Ahí, diría, este Departamento hace muy bien las cosas. No veo 
aquí ningún escolástico.

saga: ¿Nos puede explicar cómo ocurre ese fenómeno? ¿Por qué con un excesivo tecnicismo 
se pierden los problemas relevantes? 

E. F.: Hay un filósofo alemán [Friedrich Kambartel] que distingue entre exactitud y rigor. 
Exactitud es lo que conocemos de las ciencias exactas. Pero en filosofía se necesita más rigor 
que exactitud, y el rigor es el cuidado permanente de aquellos problemas chicos en los que 
uno necesariamente a ratos está trabajando. No por ello uno se debe alejar de las preguntas 
que originaron esa búsqueda. Que uno sea, por lo tanto, 
un especialista, está bien, pero también hay que ser capaz 
de desandar el camino desde la pregunta original hacia ese 
trabajo más minucioso que en algún lado tiene que estar 
también presente. Repito: la idea del equilibrio es difícil, 
pero muy necesaria. Tampoco quiero filósofos que hablen 
en términos muy generales. Ahora, esto no es nada original, 
simplemente hago mía la crítica que hizo Rorty, antes de morir, 
a la filosofía analítica. La vaguedad u otras cosas, por ejemplo, son problemas, pero a veces no 
son más que “montoncitos de arena”. La filosofía es más que un mero ajedrez mental, hay que 
distinguir de alguna manera filosofía y ajedrez, un pasatiempo cerebral. Eso se lo preguntaron 

“El asunto filosófico se 
convierte a veces en un 
asunto de filología, del 
experto en Kant que sabe 
todo lo que Kant dijo, 
pero que no hace lo que 
Kant decía que había 
que hacer, esto es, pensar 

autonómamente”

“La filosofía analítica 
‘dura’  se ha vuelto una 
escolástica en el mal 
sentido de la palabra”



20 - segundo semestre de 2009114

Esteban Caviedes, Juliana González & Ángel Rivera Novoa

a Kripke y dijo que así consideraba la filosofía. Pero cuando me molestó fue cuando dijo que así 
fue en la Antigüedad, con Aristóteles y Platón. ¡No! Ahí hay preocupaciones existenciales y de 
todo tipo. ¿Cómo vamos a reducir la filosofía a esas sutilezas lógicas que se hacen sólo por la 
sutileza misma? Simplemente ahí hay un tipo de filosofía analítica que nada me gusta. Somos 
adolescentes a ratos, poco maduros: se mezcla la inmadurez personal con la filosófica. Yo creo 
que eso hay que criticarlo. 

saga: Es bastante común, entre aquellos que están sumergidos en la labor filosófica, preguntarse 
por la utilidad práctica de la filosofía y su influencia, por ejemplo, en la sociedad. ¿Cómo ve usted 
ese asunto? 

E. F.: Es algo que no tengo resuelto del todo. Hay un tema en el que me quiero meter que es 
la relación entre filosofía y biografía, a propósito del autor que yo trabajo, que es Wittgenstein, 
quien tuvo una biografía interesante y están saliendo trabajos sobre ese tema. En relación con la 
vida, pienso que alguna relevancia tiene que tener el ejercicio 
filosófico, pero muy mediada, nunca inmediata. Nunca vayas 
a buscar en los textos y seminarios algo así como respuestas 
a problemas que te puedan aquejar. Pero la filosofía, en algún 
sentido, muy mediado y difícil de describir, debe ser también 
una forma de vida. Es algo que me empieza a interesar desde 
hace un par de años. Me gustó mucho cuando a un alemán 
le escuché que de la filosofía hay tres concepciones: una 
académica, la que todos conocemos. Por otro lado, está una 
concepción mundana de filosofía, la que se hace cargo de 
los problemas que a todos nos preocupan y no sólo a los filósofos. Por ejemplo, en Chile, sería 
la educación, esto es, que llegue un filósofo a hablar de lo que están hablando todos menos los 
filósofos. La filosofía debe mirar un poco hacia afuera, hacia los problemas sociales. La tercera 
concepción es la filosofía como forma de vida, ¿qué puede significar eso? Yo simplemente siempre 
la he practicado con enorme pasión y gusto, y me ha hecho bien, pero nunca ha habido una 
reflexión sobre eso. 

saga: Siguiendo con su crítica a este aspecto de la filosofía analítica de corte formal, usted 
parece sugerir una cierta tensión entre lo que ha denominado en algunos artículos “sutileza 
lógica” e “inspiración filosófica”. ¿Podría aclararnos en qué consiste para usted esta “inspiración 
filosófica” que parece verse disminuida por ciertas prácticas de la filosofía analítica?

E. F.: Lo que llamo “inspiración filosófica” tiene que ver con que, cuando uno hace filosofía y le 
interesa tal o cual problema, por ejemplo el problema libertad-determinismo, o la posibilidad de 
una ética de corte consecuencialista, es decir, en los debates mas de fondo, tenga una posición, y 
que eso no se olvide en el trabajo más de detalle. No me refiero con “inspiración filosófica” a nada 
esotérico. Es simplemente una manera de traer a cuento una alternativa para lo que he visto en 
congresos de filosofía analítica: muchas fórmulas y argumentos debatiendo posiciones que nadie 
nunca defendería, pero que, como alguien formuló, como movimiento atávico, como por obligación, 
tienes que escribir ocho papers más al respecto. Porque hay en realidad un “paperismo” asociado a 
esto, se escribe demasiado. Y entonces uno se pregunta, ¿de veras era necesario criticar eso? 

“Hay una cita de 
Peirce que dice: ‘no 
finjas creer en filosofía 
lo que no crees fuera de 

la filosofía’”



saga - revista de estudiantes de filosofía 115

“No finjas creer en filosofía lo que no crees fuera de la filosofía” [...]

Siempre volvemos al tema de la relevancia: no escribas textos defendiendo o atacando cosas que 
nadie sensatamente sostendría. En este contexto he conocido gente que me ha dado la sensación de 
ser absolutamente clever, rápidos, ingeniosos, seguramente buenos jugadores de ajedrez, etc., pero 
sin inspiración filosófica. Un ejemplo de inspiración filosófica, por el contrario, lo dio Raúl en su 
sustentación, él dio una bella muestra de lo que significa creer algo en filosofía —en su caso, creer 
en la persuasión— y jugársela por eso, sin que eso signifique que él no sea sutil en su manera de 
argumentar.

Hay una cita de Peirce que dice: “no finjas creer en filosofía lo que no crees fuera de la 
filosofía”. Lo que a veces veo es cómo empieza a “girar en banda” un negocio que podríamos 
llamar “argumenta-contraargumenta”, y todo esto por el mero ejercicio lógico de la sutileza. 
Pero, ¿dónde están las visiones? ¿Dónde está si tu crees en la libertad o en el determinismo? La 
respuesta de ellos es, lamentablemente, que si vamos a hacer filosofía en serio hay que hacerla de 
ese modo, con pequeños y muy especializados debates. Mi opinión es que no es así: es necesario 
que eso se complemente.

saga: Usted propone que la metodología wittgensteineana, relacionada con el proponer 
modos de ver los problemas, cambiar la perspectiva, etc., no debería ser tomada como una mera 
particularidad de la filosofía de Wittgenstein. ¿Estaría esto de algún modo relacionado con la 
idea de “inspiración filosófica” que discutíamos?

E. F.: Hay un nexo entre ambas cosas. La metodología 
propuesta por Wittgenstein es una dimensión de la 
explicación filosófica en el sentido en que uno no se contenta 
con decir algo en la discusión pequeña, sino que añade algo 
más, por ejemplo, con relación al problema de la libertad 
humana, cuando uno propone verlo desde otros puntos de 
vista, no necesariamente enmarcados en el compatibilismo o 
determinismo. Ahí lo que pasa es que uno cambia el modo de 
ver, no simplemente propone una pequeña tesis más. Y eso, por 
demás, no está reservado para los grandes. Es cierto que son 
ellos los que realmente han cambiado de manera radical un modo de ver un problema, pero uno 
puede, sin creerse grande, tomar a los grandes como modelo. Nunca me he creído grande, pero 
mis modelos no son los chicos sino los grandes. Yo trato,  en un artículo pequeño, en un campo 
acotado, de producir de a poquito ese cambio de mirada y esa mirada más profunda, lo cual no es 
equivalente simplemente a cambiar un valor de verdad, sino a cambiar el enfoque, para lo cual se 
requiere, como diría Raúl, de un ejercicio de persuasión. Cuando uno hace filosofía, cuando uno se 
cree lo que está defendiendo, no está haciendo solamente malabares lógicos; uno cree realmente 
en la libertad o en la no libertad, uno intenta convencer, intenta cambiar la mirada del otro, y 
debe dejarse también convencer a sí mismo.

saga: Usted parece desconfiar, con Wittgenstein, de una visión fundacionista de la filosofía, esto 
es, de la idea de que exista un problema filosófico genuino que deba ser necesariamente solucionado 
antes de emprender sensatamente cualquier otra investigación. Mas, ¿qué implicaciones tiene 
esta desconfianza para la idea de un avance o progreso en filosofía? ¿Habría un conflicto entre 
ambas cosas?

“Cuando uno hace 
filosofía, cuando uno 
se cree lo que está 
defendiendo, no está 
haciendo solamente 

malabares lógicos”



20 - segundo semestre de 2009116

Esteban Caviedes, Juliana González & Ángel Rivera Novoa

E. F.: Esa idea de tener el problema filosófico fundamental resuelto para poder encarar los 
otros y avanzar en la filosofía se ha dado mucho en su historia. Se pensó al principio que la 
metafísica era la disciplina fundamental, luego la teoría del conocimiento y más adelante la 
teoría del significado. Ahora Tugendhat piensa que es la antropología filosófica, y si bien entre esas 
concepciones simpatizo mucho más con esta última, no la pondría en términos de una disciplina 
que es la madre, la básica. Wittgenstein lo pone muy bien y en ese tema creo que es realista: esta 
idea no corresponde con la manera como se hace filosofía. No hay problemas fundamentales y 
problemas de aplicación. 

Yo simpatizo con una visión holista, en el sentido en que cuando se produce una cierta propuesta 
en cierto ámbito, eso podría tener consecuencias en otro ámbito. Eso es precisamente lo que expresa 
la metáfora de Wittgenstein del ordenamiento de los libros en una biblioteca, o la de ordenar una 

habitación. Sí, él no era un fundacionista y en eso lo sigo, pero 
considero que de eso hay que separar la pregunta de si hay o 
no progreso en la filosofía. Esta es una pregunta que muchos 
se han hecho, y frente a la cual mi respuesta es compleja en 
el sentido en que pienso que, por un lado, se puede hablar de 
un cierto avance, pero teniendo en cuenta también aquello 
de los “eternos problemas de la filosofía”, lo cual implica, en 
cierto sentido, un no avance. Creo que las dos cosas se pueden 
conjugar: el avance muchas veces consiste fundamentalmente 

en reformular esas viejas preguntas, y eso ya es un avance. Eso lo hizo Wittgenstein al principio 
del Cuaderno azul con la pregunta “¿qué es el significado?”. Él dijo: “no pongamos el tema de esa 
manera, preguntemos más bien cómo son las explicaciones del significado”, y después explica por 
qué hizo el cambio. Otros, respecto del mismo tema, reinventaron también la pregunta y eso es 
creatividad o inspiración filosófica; es el caso de la pregunta por cómo alguien lograría entender un 
lenguaje completamente diferente del de uno, esto es, la idea de interpretación radical de Davidson, 
o traducción radical de Quine, que fue el primero que la propuso. Entonces están ambas cosas: 
seguimos haciéndonos todavía las mismas viejas preguntas de Platón, pero sí hay un cierto avance.

saga: En su artículo “Imagen, aspecto y emoción: apuntes para una fenomenología de la 
metáfora”, usted recuerda una tesis que Davidson expone en “What Metaphors Mean”, según la 
cual, las metáforas significan lo que significan las palabras en su sentido más literal, y al respecto 
señala como consecuencias negativas (i) que la radicalidad de esta tesis ha marcado el trabajo 
filosófico actual con una cierta obsesión por el tema del significado, y (ii) que tal radicalidad ha 
llevado a abandonar otros temas, igual o incluso más importantes que éste. ¿Podría decirnos 
algunos ejemplos de estos otros temas? Por otra parte, ¿cómo se determina, a su juicio, la 
relevancia o no relevancia de un problema filosófico? 

E. F.: Sobre la primera pregunta. Hay muchos temas interesantes relacionados con la metáfora, 
no sólo el del significado. Esa anotación crítica iba dirigida a un cierto ámbito de la filosofía del 
lenguaje, el cual, no solamente desde Davidson, sino ya desde Black en 1951, ha experimentado un 
boom que puede verse en la publicación de muchos artículos sobre la metáfora, que al obsesionarse 
con el tema del significado, dejan por fuera ciertas cosas, por ejemplo, el rol de la metáfora en filosofía, 
que es una pregunta metafilosófica. Otros ejemplos son los temas tratados en el artículo, como el 
rol de las imágenes y de las emociones en la comprensión de las metáforas. 

“Pienso también, como 
decía Sócrates , que 
‘una vida que no es 
reflexionada no vale la 

pena ser vivida’”



saga - revista de estudiantes de filosofía 117

“No finjas creer en filosofía lo que no crees fuera de la filosofía” [...]

Ahora bien, hay gente que ha dicho que el empleo de metáforas es un modo de crear y cultivar 
la intimidad entre personas, pero yo creo que eso no es propio de la metáfora: en efecto, cuando 
uno habla de un cierto modo, que yo sé que tú entiendes, o cuando se hace cierto tipo de chistes, 
se está creando intimidad. En mi opinión, debería escribirse más sobre esto —en vez de insistir 
en los mismos ya desgastados debates de siempre—, puesto que sólo hay un artículo al respecto. 
Por otro lado, lo metodológicamente interesante es que, a veces, cuando se está trabajando sobre 
la metáfora, se puede decir algo que es también interesante para otro debate. Por esto hay que 
ser más creativo en la metodología, y de ahí que yo sea amigo de los temas y problemas llamados 
“marginales”, cuyas respuestas pueden dar luces sobre debates más centrales, por ejemplo, el rol 
de la metáfora en las ciencias sociales. Sin embargo, la metáfora ya no es tanto un tema marginal, 
porque después de Black todos son amigos de ella, y ser amigo de la metáfora significa reconocerle a 
ésta un rol cognoscitivo en filosofía e incluso en las ciencias naturales. No obstante, no se ha hablado 
tanto de eso últimamente, y el debate se ha centrado sólo en el tema de la metáfora sin más.

Sobre la segunda pregunta. Es muy difícil establecer la relevancia. Ésta no es un concepto 
sobre el que se pueda dar criterios muy claros. Sin embargo, incluso cuando tratamos de resolver 
temas como éste, sobre el cual no contamos con criterios claros y no se puede hacer una distinción 
limpia o exacta entre lo “relevante” y lo “no relevante”, ello no significa que no se pueda decir qué 
es relevante, no relevante, o más o menos relevante. Uno tiene legítimo derecho a criticar casos 
donde claramente la cosa no es relevante, aunque no tenga una receta para decir qué es lo relevante 
o qué no lo es. Pero cuando critico a ciertos filósofos por perder su tiempo, es decir, por tratar 
cosas irrelevantes, creo que lo puedo hacer aun concediendo que no hay criterio, porque incluso 
cuando las distinciones son graduales, no por eso dejan de ser 
distinciones; ésta es una máxima que aprendí de Wittgenstein. 
Ahora bien, es necesario aclarar que hay terrenos en la filosofía 
en los que este problema de la relevancia no se da tanto, por 
ejemplo, en el tema de las teorías de la democracia: aquí ya 
se tiene el problema solucionado de entrada. El problema se 
plantea, más bien, cuando uno trabaja cosas como el debate 
mente-cuerpo, lógica, filosofía del lenguaje y, en general, en el 
ámbito de la filosofía teórica. Ahí es donde hay que preocuparse 
por no perder el control y por no caer en discusiones que ya a 
nadie le importan.

saga: Como consecuencia de su crítica a la explicación de la metáfora que hace el Grupo μ, 
usted sostiene que “nuestras explicaciones [de la metáfora] debieran venir respaldadas por su ajuste 
con experiencias reales, no contentándose con ser muestra de inventiva teórica” (Fermandois 
2009 10). ¿Esto equivale a decir, en términos generales, que la filosofía debe limitarse a la mera 
descripción de nuestras experiencias? O, ¿debe hacer alguna diferencia en el mundo? 

E. F.: Considero que hay una parte de la filosofía que no es prescriptiva sino que tiene algo de 
descriptiva, lo cual es algo muy importante y muy interesante. Según el Grupo �, la metáfora es 
una conjunción de dos sinécdoques, una que generaliza y otra que particulariza. Pero, a mi manera 
de ver, cuando uno comprende una metáfora, uno no es consciente de ese proceso, es decir, esa 
explicación no da cuenta de nuestra experiencia con la metáfora, no la describe de ningún modo, 
no nos vemos reflejados en esas explicaciones. Este vernos reflejados en las explicaciones es muy 

“El avance de la filosofía 
muchas veces consiste 
fundamentalmente en 
reformular esas viejas 
preguntas, y eso ya es un 

avance”



20 - segundo semestre de 2009118

Esteban Caviedes, Juliana González & Ángel Rivera Novoa

importante, por ejemplo, Heidegger describió de cierta manera fenómenos que Descartes había 
descrito de otra, con el objetivo de que el lector viera reflejadas sus experiencias en esa nueva 
descripción. Precisamente, el ver refladas las experiencias propias en las descripciones es lo que 
no consigue la explicación del grupo μ.

Creo, sin embargo, que la filosofía en algún sentido mediado tiene que hacer alguna diferencia, 
como dirían los pragmatistas. Esto está estrechamente relacionado con el tema de la filosofía 
como forma de vida y, en ese sentido, creo que se debería retomar la pregunta que a muchos —a 
mí en particular— nos llevó a esto, es decir, la pregunta por el sentido de la vida. Ahora bien, 
cabe preguntarse: ¿dónde están hoy en día los seminarios sobre este tema? “El sentido de la 
vida” es una expresión con la que uno se sonroja, se avergüenza, pero que en realidad no tendría 
por qué hacerlo. Personalmente, éste es un tema que me gustaría estudiar (¡aunque tal vez sea 

necesario que me haga más viejo!) y quiero dar un seminario 
sobre el sentido de la vida. Pienso que en el tratamiento de 
temas como estos la filosofía sí puede cambiar algo: nada más y 
nada menos que nuestras propias vidas. Pienso también, como 
decía Sócrates, que “una vida que no es reflexionada no vale 
la pena ser vivida” y este punto de vista tiene que ver con la 
filosofía como forma de vida. De manera que, sí, pienso que 

la filosofía puede producir algún cambio, pero insisto en su carácter mediado y no como algo 
que me permita solucionar los problemas que tengo, por ejemplo, con mi novia. Eso se resuelve 
de otra manera, pero yo creo que la filosofía, contrario a lo que dice Wittgenstein, no dejaría las 
cosas tal como están.

saga: ¿Cuál sería la principal diferencia entre analogía y metáfora? ¿Y entre analogía y 
metonimia?

E. F.: Hay quienes sostienen que la metáfora no puede operar sin la idea de comparación, al igual 
que en el caso de las analogías. Otros dicen que la metáfora es independiente de esa idea. Al margen 
de eso, uno podría decir que en el caso de la analogía no se da algo que sí ocurre en ciertas metáforas 
fuertes, a saber, que la interpretación es enteramente abierta e indeterminada. Por ejemplo, en 
metáforas como “el Señor es mi pastor” o “un poema es un pavo real” hay a quienes les interesan las 
cuestiones religiosas o poéticas y pueden extender la interpretación todo lo que quieran, por lo que 
para este tipo de metáforas la interpretación termina en un “etcétera” y, así, no cabría preguntar cuál 
es la interpretación de una metáfora fuerte. Dicho de otra forma, la metáfora [fuerte] es esencialmente 
abierta, por lo que no tiene sentido preguntar cuántas proposiciones genera una metáfora de este 
tipo. Así, en este caso, la idea de determinación estaría mal aplicada. Ahora bien, esto no se da en las 
analogías. En ellas basta con que uno encuentre un tertium comparationis. Por esto, en la comprensión 
de una analogía sí tiene sentido hablar de una interpretación determinada. 

En la metonimia, por ejemplo en la de Schopenhauer y la copa, la diferencia se explica a través 
de la sensación de sorpresa y extrañeza. Si alguien dice “cada vez que leo a Schopenhauer necesito 
tomarme un par de copas”, porque Schopenhauer es tan pesimista que es mejor tomar vino para 
leerlo, aquí nada es extraño. De hecho, yo no le tengo que recordar que él no leyó a Schopenhauer 
sino un libro escrito por el filósofo alemán. En tal caso, quien habla está tomando el autor por la obra. 
Asimismo, tampoco le tengo que recordar que no se tomó la copa, sino el vino que había en ella. Así, 

“Wittgenstein es un 
f enomenólogo  de l 

lenguaje”



saga - revista de estudiantes de filosofía 119

“No finjas creer en filosofía lo que no crees fuera de la filosofía” [...]

mi interlocutor está tomando el envase por el contenido del mismo. Por lo tanto, en “cada vez que 
leo a Schopenhauer necesito tomarme un par de copas” todo es normal, todo pasa desapercibido, 
mientras que en la metáfora nada pasa desapercibido. Esto valdría tanto para metáforas fuertes como 
para metáforas convencionales. Ésta es una manera, aunque no la única, de explicar la diferencia entre 
metonimia y metáfora, pero me gusta especialmente porque da cuenta de experiencias lingüísticas, 
en este caso, experiencias con el lenguaje. Dicho de paso, Wittgenstein es, entre otras cosas, un 
fenomenólogo del lenguaje, porque describe muy bien la experiencia que tenemos con éste, y tal 
dimensión ha sido más bien ignorada por la filosofía del lenguaje —que siempre es filosofía analítica 
hoy en día—, pues ahora se describen poco las experiencias lingüísticas.

saga: ¿Podría decirse que la invención e interpretación de metáforas es una manera de refutar 
la sentencia de Wittgenstein “de lo que no se puede hablar, es mejor callar”? 

E. F.: ¡Vaya! Eso es inspiración filosófica. Este nexo entre metáfora e inefabilidad no lo he 
pensado jamás. Pienso que hay alguna relación, pero no sé si se da específicamente con lo que 
dice Wittgenstein en el Tractatus. Creo que hay algo correcto en decir que las metáforas —las 
fuertes— en cierto sentido muestran más que dicen. Lo que ocurre con las metáforas fuertes como, 
por ejemplo, “la pobreza es un delito” —la cual me llama la atención por ser de índole social y 
política—, u otras como “el árbol es mi amigo”, es que trasladamos un tema: llevamos un tema 
económico, en el primer caso, a un plano moral y, en el segundo caso, un tema ecológico a un 
contexto de relaciones humanas. Esta descontextualización, o re-contextualización, abre un campo 
nuevo, ofrece una nueva forma de tematizar algo, y esto tiene 
que ver con los cambios de modos de ver. Wittgenstein hace 
esto, entre otras cosas, cuando empieza a comparar el lenguaje 
con los juegos. Ésta es una metáfora fundamental, que abre 
un nuevo campo y que permite hablar de otros modos acerca 
de un tema determinado. En ese sentido, hay una relación con 
lo inefable, porque muestran una nueva forma de abordar un 
problema: dicho metafóricamente, son “ventanas para ver las 
cosas de otro modo”.

saga: Para terminar, a su juicio, ¿por qué vale la pena 
estudiar filosofía? ¿Qué le diría usted sobre esto a una persona 
que recién empieza sus estudios universitarios en esta carrera?

E. F.: Quiero ser breve pero contundente: porque a uno le gusta y apasiona. Nada más allá de 
eso. Pero, desarrollando un poco la respuesta, habría que empezar preguntándose: ¿por qué otra 
cosa podría ser? Esta carrera no da plata, el futuro laboral es incierto y es una disciplina muy 
compleja, ya que uno tarda mucho en enterarse qué es, y esto provoca, además, el problema de 
una cierta desorientación. Yo llegué a comprender qué era sólo hasta el final del doctorado, no 
en el pregrado. Ahora bien, ¿por qué me mantuve hasta ese momento? Sencillamente porque me 
encantaba, aunque no entendiera bien qué era. Por supuesto que uno siempre tiene algunos días de 
desencanto, pero no hay ninguna otra motivación racional que le lleve a uno a un Departamento 
de Filosofía, salvo que la filosofía le guste. Y si uno no sabe bien por qué le gusta, pero le gusta, 
yo creo que está en el lugar adecuado. Si no, yo creo que hay que pensar seriamente en cambiar 
de carrera. En otras palabras, aquí [en un Departamento de Filosofía] sólo puedes estar si la 

“¿Por qué estudiar 
filosofía? Porque a uno 
le gusta y apasiona. 
Pero, desarrollando un 
poco la respuesta: ¿por 
qué otra cosa podía 

ser?”



20 - segundo semestre de 2009120

Esteban Caviedes, Juliana González & Ángel Rivera Novoa

filosofía te encanta, lo cual es también muy bonito: hacer lo que a uno le gusta. Todo lo demás 
es organizar muy mal la vida, como cuando alguien copia. Plagiar, por ejemplo, aparte de ser 
incorrecto, es una estupidez. Ahora bien, plagiar, pongamos por caso en ingeniería, para acabar 
la carrera y salir a ganar plata por supuesto está mal, pero se entiende, porque hay una estrategia 
racional. Pero en filosofía plagiar no es racional, no sirve para nada. Digo esto para recalcar que 
a la filosofía sólo se la puede estudiar porque a uno le gusta. 


