RESPUESTA A LA CARTA DE HENRY LEE

Apreciado Senor Lee:

Comienzo por brindarle un caluroso saludo de mi parte y explicarle el motivo de
esta carta. [Ha empezado ya a circular —como era su intencion, creo yo— la carta
que usted ha escrito a nuestro estimado Berkeley el dia 12 de Marzo de 1711. Esto
debe ser agradecido a Hernan Caro, quien con un gran esfuerzo la ha sacado del
olvido, la ha recreads por medio de una traduccion de la misma. Quiza se sorprenda
usted por el hecho de recibir una respuesta un tanto tardia y, ademas, de quien no era
su destinatario. Sin embargo, un tanto admirada por la sorprendente limpieza
argumentativa de Berkeley, v en calidad tan sélo de estudiosa de los problemas
filosoficos v no de docta en los mismos, quiero yo limpiar el buen nombre de
Berkeley del cargo de escéptico que le es imputado en su carta. Yo estoy plenamente
convencida de que los principios sobre los que se basa el sistema berkeleyano no dan
pie a un escepticismo, sino que, muy por el contrario v en conformidad con la
intencion de Berkeley, lo refutan.

Tengo entendido que solo era de su conocimiento una parte de la obra de Berkeley,
a saber, el Tratado sobre los Principios del Conocimiento Humano (1710). Creo
que este hecho pudo contribuir al nacimiento de su opinion; quiza si usted hubiera
conocido la obra posterior de Berkeley, habria entendido muchisimo mejor lo contraria
que ésta es a los principios escépticos. Hay en los Tres didlogos entre Hilas y Filoniis
(1713) —que desarrollan la misma teoria que los Principios, sélo que de manera
dialégica, como usted le sugeria a Berkeley— respuestas explicitas a muchas de las
criticas que usted le plantea. De igual modo, en De Mo (1721) y en algunos manuscritos
que fueron publicados tras la muerte de Berkeley, se puede encontrar algunas citas de
utilidad para cumplir lo que es aqui mi propésito: mostrar lo contrario que es el
idealismo al escepticismo. Sin embargo, dado que es un poco injusto criticarlo
recurriendo a la obra de Berkeley que usted no conocié, mostraré aqui que en los
Principios hay va bases para dirigir una critica a lo que usted escribe en su carta.

Permitame entonces reconstruir brevemente su escrito para luego proceder a
mostrar como las criticas que usted hace alli no pueden ser dirigidas a Berkeley.
Segiin entiendo, usted deseaba explicar a su amigo las razones por las que es considerado
«n discipulo de aquel intranquilo Pirron v del burlon Bavle» (Lee, 2003, 73). No
estoy muy segura de si usted esta comprometido con esas razones, es decir, si realmente
cree que ésas son razones para considerar escéptico a Berkeley, o si solo esta
advirtiéndole por qué algunas personas en el Reino piensan que lo es. Digo que
presento dudas frente a esto porque ante algunas criticas usted parece mostrar la
respuesta que Berkeley mismo da para librarse de ellas; parece, por tanto, reconocer
que sus criticas no son vilidas. No obstante, usted continta llamandolo escéptico.
Supondré, pues, para asegurarme de limpiar completamente el nombre de Berkeley

LAURA LILIANA
GOMEZ
lalila82@yahoo.com.ar
Universidad
Nacional

21



22

saga Numero 8/11/2003

de todas las criticas que quiza se le estén haciendo en su carta, que usted si esta
comprometido con ellas y las refutaré.

En su texto podemos hallar tres razones para considerar escéptico a Berkeley. La
primera de ellas —con la que no sé si usted esta comprometido (mas adelante le dir¢
por qué)— es que la metafisica berkeleyana de ideas y espiritus, v su negacion de la
posibilidad de la existencia de las sustancias materiales, no son conformes al sentido
comun y por eso los argumentos que se dan para demostrarlas no producen
conviccion (cfr. Lee, 2003, 74).

La segunda es que, si bien los argumentos para mostrar que no conocemos el
referente de la noci6n de materia (sustancia material)—argumentacion que hace parte
de la critica de Berkeley a dicha nocion— son suficientemente claros, «de la forma y
la consecuencia de tal argumentacion surge la oportunidad de expresar una vez mas
el cargo de escepticismon (Lee, 2003, 74). Esto se da debido a que en la argumentacion
Berkeley «asevera que no tenemos en realidad una nocién de ‘materia’ y que en todo
caso, aun si ella existe, #o podemos conocer la sustancia materiab (Lee, 2003, 76). De esta
manera nuestro filésofo muestra, segiin cree usted, que nuestro entendimiento esta
condenado a la incertidumbre acerca de la existencia y la naturaleza de la materia, y
por €so es un escéptico.

No obstante, usted mismo reconoce que nuestro filésofo no sélo dice que no es
posible que conozcamos el significado de la palabra materia, sino que afirma que,
dado que la definicion de la sustancia material implica una contradiccion, no es posible
la existencia de un ente que caiga bajo dicha definicion. Al reconocer usted esto,
supongo yo, esta admitiendo que la razon antes mencionada para llamar a Berkeley
esceptico no es valida, pues para admitirlo debe reconocer que el argumento de
Berkeley no se da para mostrar la debilidad de nuestro conocimiento —nuestra
ignorancia frente a una cosa—, sino para demostrar que la materia, en efecto, no
puede existir. Berkeley mismo proponia al comienzo de sus Principios que la causa
del escepticismo no se encuentra en la limitacién de nuestras capacidades —en que
ellas nos dejen en ignorancia—, sino en el mal uso que hacemos de ellas (cfr. Berkeley,
1992, §§2-3).

Sin embargo, insiste usted en catalogar al buen Berkeley de escéptico siél continia
negando la posibilidad de la existencia de la materia. Es asi como usted plantea la
tercera critica, que a mi parecer es la mas valiosa y sera de la que me ocuparé en
mayor medida aqui. Berkeley reconoce que el espiritu es algo activo y la idea algo
pasivo, ¥ que, por tanto, no podemos tener una idea del espiritu. A partir de esto,
dice usted, surgen unas paradojas que nos permiten llamar a Berkeley escéptico.

Es bien sabido que en la primera frase de los Prinvipios se afirma que el objeto del
conocimiento humano son las ideas. De aqui concluye usted que, como no podemos
tener ideas de los espiritus —ni de los finitos ni de Dios—, no tenemos conocimiento
de ellos. Ademas, como de la materia se decia que, aun si existiera, no podriamos
saber si existe o no, por el hecho de no conocer nada de ella, tenemos que afirmar,
por la misma razén, que no podemos saber si el espiritu existe o no. De este modo
caerfamos en la incertidumbre tipica del escepticismo en lo referente a nuestro propio
espiritu y al espiritu Divino.

Finalmente, un poco ofendido, afirma usted que los principios berkelevanos nos
conducen a una especie de ateismo. Si Berkeley dice que «la no percepciéon —la no
posesion de ideas— de la supuesta causa material de las 1deas (esto es, la sustancia
material rechazada por su filosofia) es fundamento suficiente para negar su existencia,



Laura Liliana Gomez

entonces Dios, en cuanto no siendo sujeto de percepcion alguna, bien no existe, bien
es solo una ficcion, una ilusion de la mente humana» (Lee, 2003, 78-79).

Espero haber logrado una clara exposicion de sus criticas v no haberles quitado la
sorprendente claridad con la que usted las ha expuesto. Pretendo ahora, con su debido
respeto, disentir de su postura, no mostrando mis propias replicas a sus argumentos,
sino extrayendo de Berkeley mismo las respuestas que ¢l da, anticipandose a las
objectones que usted le plantea. Debo reconocer que no comprendo claramente por
qué usted insiste en criticar lo que ya Berkeley mismo ha demostrado que no merece
critica. Sin embargo, supongo que hay tras sus palabras algo que lo aleja de la aceptacion
de las respuestas que Berkeley da a sus objeciones; pero qué sea esto es un tanto
misterioso para mi. No obstante, siguiendo las ensefanzas del sabio Berkeley, no
puedo pretender que el Omnipotente Autor de la naturaleza no hayva puesto en usted
ideas que estén por fuera de la capacidad de mi entendimiento.

Examinemos, pues, sin mas preambulos, la defensa de Berkeley frente a sus tres
crificas.

Es ESCEPTICO, PUES NO ES ACORDE CON EL SENTIDO COMUN

Debo reconocer que, de las tres criticas que usted le plantea a Berkeley, ésta es la
que me parece mas desconcertante. Permitame recordar brevemente la argumentacion
de Berkeley, a costa de que esto le parezca un tanto aburrido por ser un tema
suficientemente conocido por usted, a fin de mostrar claramente por qué me
desconcierta de tal manera su critica.

Berkeley ha dicho que aquello que percibimos inmediatamente son ideas. Fijese,
senor Lee, que lo que usted percibe son colores, olores, texturas, sonidos; y éstos no
son sino ideas del sentido'. Ahora bien, hay que reconocer, en conformidad con el
sentido comun, que los objetos sensibles son aquello que percibimos inmediatamente.
De aqui concluye Berkeley que éstos son tan sélo un cimulo de ideas (la manzana no
es mas que un cierto color, con una cierta textura, determinado sabor y un aroma
particular; s1 quitamos todas estas cualidades, quitaremos la manzana). Ahora bien,
como el ser de una idea consiste en ser percibida — ;o puede usted acaso, apreciado
Henry, concebir una idea como existiendo por ahi, fuera de una mente, flotando por
los aires o algo similarmente absurdo?— y los objetos no son sino un cimulo de
ideas, entonces concluiremos que los objetos sensibles no pueden existir por fuera de
la mente: su ser consiste en ser percibidos. Es asi como Berkeley llega 2 su maxima
idealista.

No obstante la claridad del argumento y pese al deseo de Betkeley, hay algunos
hombres que, por la fuerza de la costumbre y el prejuicio, desean seguir afirmando
que los objetos sensibles tienen una existencia independientemente de que la mente
los perciba. Asi se apegan a una nacidn de sustancta material como substrato de las
cualidades, como aquello que las sostiene. Esto les permite asegurar que las cualidades
sensibles existen fuera de la mente, pues, aunque no puedan existir por ahi solitas (un
color no puede andar por ahi flotando), si pueden existir ez una sustancia que les dé
sustento.

Pero entonces Berkeley, queriendo ensenarnos lo absurdo que es recurrir a dicha
nocion para asegurar la existencia de los objetos independientemente de la mente,
nos pregunta qué entendemos por la #ocon de sustancia material. A esto se le responde

que dicha sustancia es un ser no-pensante —que no puede percibir ni imaginar—,

Respuesta a la Carta de Henry Lee

! Berkeley realiza en sus Tres
didlogns entre Hilae v Filuniis
una argumentaciim muy buena
que demuestra que, m las wdeas
de las cuahidades primanas y
secundarias, m sus semblanzas,
pueden existir fuera de la
mente. Desafortunadamente
esta obra no fue conoada por
usted; de haberlo sido, usted
reconocena aun mas claramente
la grandeza de la obm de
H\.‘tkch'}'.

23



24

saga Numero 8/11/2003

inerte, insensible y desconocido (cfr. Berkeley, 1992, §68). Ahora bien, como va ha
quedado demostrado que las cualidades sensibles son ideas y que, por tanto, su ser
consiste en ser percibidas, diremos que su existencia no puede ser soportada por un
ser que no las perciba. Asi «descubrimos que es absolutamente imposible que haya tal
cosa [materia], mientras continuemos tomando esa palabra para denotar un swbstrato
no-pensante que da soporte a las cualidades o accidentes, y en el que éstos existen
con independencia de la mente» (Berkeley, 1992, §73). De este modo vemos que la
nocion de sustancia material es absurda y que, por ser absurda, no puede existir.

A partir de lo dicho puede notar usted, senor Lee, la necesidad con la que se
concluye que no pueden existir los objetos materiales, pues, por principio, lo que es
contradictorio no puede existir. Si usted insistiera €n apegarse a un prejuicio —que
realmente espero no sea su caso—, Berkeley podria demostrarle que el escéptico del
paseo es usted y no €l, pues, s1 usted insiste en que los objetos sensibles son aquello
que existe independientemente de la mente, tiene dos opciones frente al argumento
de nuestro respetado filésofo: La primera es seguir afirmando que la sustancia material
existe como garantia de que los objetos existen independientemente de nuestra mente,
sin importar que la #ocdn de substrato no-pensante sea contradictoria. Si fuera asi,
usted estaria rechazando la validez universal que tienen las leyes del pensamiento y
haria que cayéramos en un escepticismo como el que usted le imputa a Berkeley en su
segunda critica. La segunda opcion es afirmar que, de acuerdo con su definicion de
objetos sensibles, éstos no pueden existir v que, por tanto, la realidad es una mera
quimera. Esto, mi estimado Lee, si que es una muestra de lo que usted llama el mas
agrio escepticismo.

No se le puede imputar a Berkeley, en cambio, este terrible cargo, pues él no
admite que los objetos sensibles sean algo que existe independientemente de la mente,
sino que dice que éstos son lo que percibimos. Asi, por ejemplo, a la pregunta «:qué
es el guante real?» no responderemos nada distinto a que es aquello que percibimos
cuando decimos que percibimos un guante. De esta forma, Berkeley no niega, como
muchos pretenden, la realidad de las cosas —éstas siguen impertérritas su curso ante
la critica de Berkeley—: lo que rechaza Berkeley es que exista algo asi como una
sustancia no-pensante. El no podria admitir que las cosas que percibe no existen.
Pero -examinelo usted mismo, apreciado senor- ;no es acaso absurdo afirmar algo
como ‘veo un guante y éste no existe’? (cfr. Berkeley, 1992, §§34-35, y 1990, 155).

Ahora bien, usted critica a Berkeley porque el idealismo no esta en conformidad
con ¢l sentido comun. Los hombres del sentido comun, dice usted, no piensan [1]
que el mundo deje de existir cuando no lo percibimos, [2] que la materia no pueda
ser y [3] que el mundo no sea mas que ideas:

«lin efecto, cualquier hombre no dudaria en afirmar: ‘creo en la existencia de un mundo
exterior, distinto de miy que no puedo conocer sino en mi. Por mi ventana veo nubes,
cohinas [...] Esta es la razon por la cual no soy idealista puro, a la manera de Berkeley; no
creo que forjo a Londres o a Nueva York cada vez que atravieso la Mancha o el Océano; no
creo que el mundo exterior sea una idea que se desvanezca cuando vo muera o cuando
deje de percibitla’ (Lee, 2003, 74. Cursivas mias).

A esto respondo yo que Berkeley diria exactamente lo mismo que dice cualquier
hombre, estaria de acuerdo en decir lo que usted menciona en la cita que acabo de
traer. Incluso él preguntaria: ;quién es ese Berkeley de quien se habla alli, que sostiene



Laura Liliana Gomez

cosas tan absurdas? He de admiur, mi apreciado Lee, que me desconcierta el que
usted pueda catalogar la creencia en la existencia de un muhdo independiente de
nuestra mente como la razon para no ser un idealista a la Berkeley. Permitame
recordarle que Berkeley si admite que el mundbo existe independientemente de nuestra
mente, y esto debido a que Dios lo esta percibiendo cuando nosotros no lo percibimos.
Berkeley reconoce que la mayoria de las ideas que percibimos no dependen de
nuestra voluntad —éstas son las llamadas ideas del senudo— y que, por tanto, debe
haber otra mente que perciba dichas ideas y que nos las imponga. Ademas, dada la
coherencia de dichas ideas, tal mente debe ser la de Dios (cfr. Berkeley, 1992, §146).
No somos nosotros los creadores de Londres n1 de Nueva York; el Creador es
Dios, y El es quien nos impone las ideas del sentido, que no dependen en absoluto
de nuestras mentes finitas. Asi, [1] Berkeley admite que el mundo no deja de existir
cuando nosotros, mentes finitas, no lo percibimos®.

Afirma usted también que el hombre del sentido comun [2] no cree que la materia
no pueda exisur. Frente a esto Berkeley da una hermosa respuesta que me sorprende
que usted deje de lado para atreverse a hacer esta acusacion. Mire usted la claridad de
las palabras de Berkeley:

«Se nos objetari que, cuando menos, es verdad que estamos elimmando las susrancias
corporeas. A esto respondo que st la palabra swstancia es tomada en su sentudo vulgar [el
del hombre comun], como una combinacion de cualidades sensibles como la extension,
solidez, peso v demas, no podria acusarsenos de estar climinandola. Pero st es tomada en
susentdo filosofico, es decir, como algo que da soporte a aceidentes o cualidades fuera de
la mente, entonces sf reconozco, ciertamente, que estamos ehminandolal...]» (Berkeley,
1992, §37).

Podra reconocer, apreciado Henry, que ha cometdo un error al suponer que la
sustancia del sentido comin ha sido eliminada por el idealismo. La que si queda
climinada es la sustancia filosofica; pero semejante idea, tan abstracta y lejana a la
experiencia, carece de interés para el hombre del sentido comun.

Con respecto a su tercera critica, [3] que los hombres del sentido comtin no creen
que el mundo sea una coleccion de ideas, Berkeley dice que el hombre del sentido
comun sabe que el mundo es aquello que percibe directamente, v, como lo que se
percibe directamente son ideas, entonces sabe en tliimas que el mundo no es mas
que un conjunto de ideas o cualidades sensibles (colores, tamanos, texturas, solidez,
etc.). Sin embargo, admite nuestro filésofo que es un poco tosco decir que comemos
ideas y que nos vestimos con ideas. Esto se debe a que «la palabra 7dea no se usa en el
discurso comun para significar las diversas combinaciones de cualidades sensibles
que reciben el nombre de cwsam (Berkeley. 1992, §38); pero si ése fuera su uso habitual,
los hombres no tendriamos ningin problema en decir que comemos ideas
(entendiendo por esto que, cuando comemos. percibimos un cierto color, sabor,
textura, etc.).

Espero que lo dicho sea suficiente para que pueda usted notar que no podemos
decir que los principios de Berkeley estin en contra del sentido comun, y que, por
tanto, ésta no es una razon para llamarlo escéptico.

Respuesta a la Carta de Henry Lee

¢ I‘l.' l.iL'(:i-.l _\'ll .1| COMeENZar ¢sim
carta que me queda la duds de
st usted esrd o no compro-
menido con esta eriticd, pucs
usted manifiesta que ¢s cons-
ciente de gue Dios garantza la
extenondad del mundo. Pero
me pregunto enfonces: jqud
olyenvo tenin en mente cuando
escribia I cita que yo trag
atrdsy sera ésta simplemente un
medio retorico para persuadic
al leetor? Quizas algdn did co-
rra con la suerte de que usted
me aclare estas dudas, Sm oem-
bargo, dade que desconozeo 1o
que hay detris de sus palabras,
.\UP'\HL!:'\I' \iUL' LI.N'lL'Lj bl L‘IJT]';]"‘UI
mete con est cribal, pucs diee
despues de ella: «No es extrano,
enronces, e :-lmpi:-,-: ¢ tlumi-
nados se reheran a usted como
¢l mayor y mis excéntrico
eseeptica que ha exsudon (L,
2003, 74)

25



26

saga Numero 8/11/2003

Es ESCEPTICO, PUES DEMUESTRA LA INCERTIDUMBRE A LA QUE ESTA SUJETO EL
ENTENDIMIENTO HUMANO

En este punto usted afirma que, a partir de la forma y las conclusiones de los
argumentos que da Berkeley para demostrar, segin usted, que no conocemos el
referente de la 7ocz6n de sustancia material, se puede concluir que Berkeley es escéptico
porque nos deja en la incertidumbre sobre qué es v si existe algo como la materia.
Cuando intenté reconstruir las tres razones que usted da para senalar a Berkeley
como un escéptico, mencionaba ya que creo que usted reconoce que ésta es una mala
critica. No es cierto, admite usted, que estos argumentos estén dirigidos a dejarnos en
la incertidumbre frente a si existe o no la sustancia material y frente a qué cosa sea clla,
sino que a través de ellos Berkeley quiere demostrar que es imposible que una sustancia
material exista, lo cual no es un rasgo de un escéptico, sino un rasgo claro de una
persona que cree plenamente en la verdad de algo. No obstante su conciencia de
esto, usted gasta dos paginas en mostrar como la argumentacion de Berkeley nos
lleva a un escepticismo. Usted reconstruye tres pasos de la argumentacion berkeleyana
asf:

[1] La materia es usualmente conocida como el sustrato de las cualidades primarias
(extension, forma, solidez) y secundarias (color, olor, sabor). En su argumentacion
Berkeley se pregunta cual es el significado del término sustancia material y como
respuesta obtiene que ésta es un ser ‘inerte, insensible v desconocido’; pero, dice
usted, nadie puede saber qué sea un ente tal. De aqui concluye usted que Berkeley nos
conduce al escepticismo, pues nos lleva a decir que nuestro entendimiento no es
capaz de conocer qué es la materia, nos deja en la incertidumbre. Sin embargo, hay
algo que usted omite en su exposicion, a saber, que la definicion de sustancia material
no solo esta compuesta de negaciones, sino que en clla esta incluida la nocidn de subyacer
o dar soporte a los accidentes (cfr. Berkeley, 1992, 68). Empero, como mencioné
mas arriba, es contradictoria esta #nocdn de materia, puesto que un ser no-pensante no
puede sostener una idea, dado que una idea no puede existir sin ser percibida. Asi, el
analisis del término sustancia material no nos deja sumidos en el escepticismo, sino
segiros de que la materia no puede existir.

[ii] Berkeley dice que, aun admitiendo lo que ya se sabe que es imposible, a saber,
que existan objetos independientemente de la mente, debemos admitir que no
podemos conocer las sustancias materiales, pues los sentidos no nos las muestran —
dado que son insensibles— y la raz6n tampoco —puesto que no hay una conexion
necesaria entre las ideas y una supuesta sustancia material. Esto que usted expone es
clerto, pero no esta dirigido a «mostrar la insuficiencia y el estado miserable y ridiculo
al que esta condenado el conocimiento humano» (Lee, 2003, 76), sino a mostrar que
no hay nada en los sentidos ni en la razén que nos lleve a creer que debe haber una
sustancia material (cfr. Berkeley, 1992, § 18-20). Y como esta creencia no es necesaria
y, ademds, como ya se mostro, es absurda, se ve que no hay ninguna necesidad en
absoluto de defender la sustancia matertal.

[iii] El tercer punto de la argumentacién que usted reconstruye no hace sino
confirmar lo que hasta aqui he dicho. Alli se dice que el supuesto de la existencia de
cuerpos externos no es necesario para la produccion de ideas.

Espero que usted pueda comprender ya, estimado Henry, por qué estoy tan
plenamente convencida de que, de la forma y de las conclusiones de la argumentacion



Laura Liliana Gémez Respuesta a la Carta de Henry Lee

de nuestro filésofo, no se sigue de ninguna manera un escepticismo, sino todo lo
contrario: la certeza de que la materia no puede existir.

Es ESCEPTICO, PUES NO CONOCE NADA SOBRE LAS MENTES; NI SIQUIERA SI
EXISTEN

Permitame ahora, senior Henry Lee, examinar la ultima razon por la que es posible
considerar a Berkeley un escéptico. Aunque he de admitir que ésta es la que me
parece mas valiosa y mas dificil de responder, intentaré aqui terminar de cumplir
firmemente mi propésito y asi dejar demostrado que Berkeley, por lo menos a
partir de sus criticas, no puede ser considerado un escéptico.

Ya expuse brevemente en qué consiste su critica. Permitame condensarla en unas
pocas lineas para que quede mis claro y fresco en la memoria en qué disiento yo
frente a su postura. Por una parte, la teoria del significado berkeleyana, con el objetivo
de hablar significativamente, nos obliga a enlazar a toda palabra una idea; por otra,
se dice que el objeto de nuestro conocimiento son las ideas. Ahora bien, dado que de
los espiritus no podemos tener ideas, pues las ideas pasivas e inertes no pueden
representar algo activo, debemos reconocer que no podemos conocer los espiritus
—ni el divino ni los humanos— vy, peor atin, que, cuando utilizamos los términos
«Dios» y «espiritus», estamos hablando sin significado.

Sibien es cierto que Berkeley parece en todo momento insistir en que una palabra
solo tiene significado si va enlazada a una idea, hay momentos en los que parece
sugerir también que no siempre las palabras significativas se refieren a ideas (cfr.
Berkeley, 1992, §§19-25). Berkeley afirma, segun yo entiendo —y quiero que lo examine
usted conmigo, senor Lee—, que ciertas palabras significativas se refieren a ideas, y
otras, si pretenden ser significativas, se refieren a ciertas cosas de las que tenemos una
nocion. La teoria semantica de Berkeley no es tan estrecha como para que sélo
admita como significado de una palabra una idea, sino que admite otras cosas. En
un momento traeré las citas pertinentes para que usted se pueda asegurar de esto.

Debemos reconocer también, apreciado Henry, que la teoria epistemologica de
Berkeley tampoco es tan estrecha como para que sélo admita que unicamente
conocemos 1deas, sino que ella también admite el conocimiento de espiritus, actividades
mentales (que son contranas a las ideas por ser éstas pasivas y aquéllas activas), relaciones
entre ideas, etc.

Hay algunas citas que quiero ensenarle, que seguramente usted nunca pudo conocer,
que nos indican claramente la verdad de lo que le he dicho en los parrafos anteriores.
Las mostraré para que ahora usted, conociendo de una manera mas amplia la obra
de Berkeley, no vuelva a caer en el error de juzgar de escéptico a aquél que no lo es.

Quiero comenzar con una cita de De Mo« donde se nos manifiesta que tenemos
una facultad que nos permite conocer nuestras almas. Dice Berkeley: «El intelecto
puro también desconoce todo acerca del espacio absoluto. Esa facultad se ocupa
solamente de cosas espirituales e inextensas como nuestras mentes, sus estados,
pasiones, virtudes y cosas de ese tipo» (Berkeley, 1998, 269. La traduccién corre por
cuenta mia). Podra usted ver a partir de esta cita que el alma no es aprehendida por
medio de nuestros sentidos —pues, de serlo, seria una idea, como bien usted
manifiesta—, sino que es aprehendida por medio del intelecto puro, que, como es
evidente a partir de la cita, es la facultad del alma que permite concebir cosas activas
como la mente y sus acciones. Quiza surja en su «epzritu filosoficor la pregunta :de

27



28

saga Numero 8/11/2003

donde saco Berkeley la idea de que tenemos una facultad que nos permite conocer
nuestras mentes? Yo creo, mi estimado amigo, que Berkeley a partir de la experiencia
llego a postular como un hecho que tenemos esta facultad. Yo le pregunto: ;por qué
cree usted que tiene la facultad de la vista? ‘Porque tengo percepciones visibles’,
seguramente me respondera usted sin ningin escripulo. Ahora usted pregunteme:
¢por qué cree usted que tiene la facultad de percibir espiritus y demas cosas activas?
Y yo le responderé sin ningin escrapulo: ‘Porque tengo intuiciones de mi propio
espiritu y sus actividades, porque de vez en cuando me siento triste y la mayoria del
tiempo me siento alegre, porque de vez en cuando me siento dudar, temer, amar,
etc. Sin embargo, esto no implica que yo tenga una idea sensible de mi «estar triste» o
del proceso de una duda, sino sélo que lo percibo inmediatamente’.

Deseo también que examine otra cita de De Moz y me diga si no es claro en ella
que la teoria semantica de Berkeley es mucho mas amplia de lo que se puede ver con
una primera mirada: «seria estupido usar palabras a las cuales nada conocido, ni nocidn
niidea ni concepto alguno, estuviera unido» (Berkeley, 1998, 270. Traduccion y cursivas
mias). Pero si lo anterior no lo convence, sefior Lee, quiero que examine ademas esta
cita, que se encuentra en el cuaderno de notas de Berkeley: «Se concede que las
Particulas no representan Ideas y sin embargo no se dice que sean sonidos vacios
inutiles. La verdad de esto es que representan las operaciones de la mente esto es las
voliciones» (Berkeley, 1989, §667). Asi, podemos decir que una palabra es significativa
no solo cuando representa una idea, sino también cuando representa, por ejemplo,
las operaciones de la mente, de las cuales tenemos una nocidn o conocimiento.

Pero quiza me juzgue usted por criticarlo sobre la base de unos textos que no
conoci6. Créame, por favor, que ésa no es mi intencion; mi intencién es tan sélo
evitar que usted, por el desafortunado hecho de no conocer estos valiosos pasajes,
siga manteniendo que Berkeley es un escéptico. Pero si usted quiere hacer caso omiso
de esos pasajes que no conocio, le ruego examine el siguiente pasaje de los Prinapios
que seguramente si era de su conocimiento, pues puede hacerle ver que la teoria
semantica de Berkeley no es tan estrecha y que, por tanto, se puede hablar
significativamente de los espiritus.

«Pero se me objetard que si no hay ninguna idea significada por los términos alma, espirit
y sustancia, €stos carecerin en absoluto de significado. A ello respondo que esas palabras
si que significan una cosa real que no es ni una idea ni nada parecido a una idea, sino un
algo que percibe 1deas, que tiene voluntad y que razona acerca de ellas.»

(Berkeley, 1992, §139).

Es claro en esta cita que la teoria semantica berkeleyana es mucho mas amplia de
lo que usted decia. Una palabra puede significar una idea, una mente, una volicion o
cualquier operacion de la mente. Asi, no es cierto que hablar de los espiritus sea
hablar sin significado. Vemos que Berkeley mismo escapa una vez mas a su critica.

Quiero ahora que examine conmigo una cita un tanto extensa, extraida de los
Principios —que me temo tampoco conocid, aunque no estoy muy segura de ello,
pues fue anadida en la segunda edicion de la obra—, que puede ayudarnos tanto a
usted como a mi a aclarar en qué consiste el conocimiento de una mente y por qué
decimos que hablamos significativamente cuando nos referimos a mentes st no
podemos tener una idea de ellas.



Laura Liliana Gémez

«Nosotros comprendemos nuestra existencia mediante un sentimiento o reflexion
intenor [esto debe serlo que el entendimiento puro del que hablibamos arnba posibilita];
v la de los otros espiritus, mediante la razon [pues por un argumento podemos llegar a
la demostracion de la existencia de Dios v a la probabilidad de que existan otros espiritus].
Podria decirse que tenemos algun conocimiento o nocidn de nuestras propias mentes,
de los espiritus o seres activos, aunque, en un sentido estricto, no tenemos ideas de ellos.
De 1gual manera, conocemos y tenemos una #oczdn de relaciones entre cosas o ideas |[...].
A mi me parece que las ideas, los espirttus y las relaciones, son todos ellos, cada cual en su
categoria, el oljeto del conocimients humano v la materia del discurso; v que el término
idea seria impropiamente ampliado s1 quisiéramos significar con €l todo lo que conocenios
o de lo gue tenemios nociom

(Berkeley, 1992, 89. Cursivas mias).

Me parece que usted estara de acuerdo en que esta cita es clara en decirnos que,
en efecto, podemos conocer nuestras propias mentes, pero que no las conocemos
como conocemos las cosas sensibles o ideas, sino que las conocemos por un cierto
sentimiento que tenemos de nosotros mismos. Asi, podemos decir que por medio
de nuestras facultades sensitivas percibimos los objetos o ideas, y por medio de
nuestro intelecto puro nos conocemos a NOSOLrOs MISMOS ¥ CONOCEMOS nuestras
facultades. Es este conocimiento de nuestros espiritus lo que nos permite tener una
cierta nocion de ellos, v es esta nocion lo que hace que, cuando utilizamos la palabra
«espirituy, estemos hablando significativamente, nos estemos refiriendo a algo de lo
que tenemos nocion’. Asi, apreciado Henry, no podemos decir que es legitimo acusar
de escéptico a Berkeley porque sus principios nos condenen a la incertidumbre frente
alos espintus —incluso frente a su existencia—, pues ¢l afirma que, en efecto, podemos
conocer los espiritus.

Ahora bien, usted manifiesta abiertamente, v con una honestidad de admirar, que
no entiende cual es la distincion entre una nocion y una idea (cfr. Lee, 2003, 77). Creo
que esta cita nos puede ayudar a solucionar esa inquietud. Berkeley dice, segtin lo que
aclaramos en el parrafo anterior, que gracias al entendimiento puro tenemos una
intuicion inmediata de nosotros mismos; no hay que pensar que gracias a €l tenemos
una captacion inmediata de algo que llamamos nocion y que representa nuestro
propio espiritu. No hay en el campo de los espiritus algo asi como una teoria
representacionalista del conocimiento, donde una nocién es un representante del
espiritu. No; lo que debemos entender, senor Lee, es algo muy diferente.

Muy claramente nos dice Berkeley que el objeto de nuestro conocimiento y del
discurso humano son las ideas, los espiritus y las relaciones —los cuales son muy
heterogéneos en cuanto a su tipo de existencia y su tipo de conocimiento. El no nos
dice que el objeto de nuestro conocimiento sean las nociones. Una wowidn no es,
pucs, algo que conozcamos inmediatamente —y, en esa medida, algo aparentemente
indistinguible de una idea—, sino mas bien el producto de nuestro conocimiento,
bien sea de ideas o de mentes o de relaciones. Asi, afirma Berkeley: «Yo tengo alguna
nocién o conocimiento de mi mente v de sus actos con respecto a las ideas, en
cuanto que sé o comprendo lo que quiere decirse por esas palabras. De eso que
conozco, vo tengo alguna nocion» (Berkeley, 1992, §142).

Pienso entonces que podriamos decir, tanto que tenemos una nocion de la mente—
comprendemos lo que se mienta con esta palabra: un ser que piensa, quiere y percibe
(cfr. Berkeley, 1992, §138)—, como que tenemos una nocion de una idea: es un ser

Respuesta a la Carta de Henry Lee

Y 51 oes su deseo, puede
examnar mds amphamente esta
argumentacion en los Tres
didlogas entre Hilas y Filonsis,
Alli Berkeley admite abierra-
mente que, aunque no podemos
tener una idea de las mentes, si
conocemos las nuestras mme-
diata o mtwmnvamente, v las de-
mis por medio de un razona-
miento (cfr. Berkeley, 1990, 165)
Recomiendo que examine este
texto, pues da grandes luces
frente al dificl problema de las
mentes en Berkeley

29



30

saga Numero 8/11/2003

pasivo, inerte, cuya existencia depende de ser percibido; v que tenemos una nocion
de las relaciones v demas actividades del alma.

Puede notar entonces, senor Lee, que la nocion v la idea estan en distinto nivel v
por eso son cosas bien distintas. Las ideas son uno de los objetos del conocimiento
humano, mientras que las nociones no son el objeto del conocimiento humano, sino
el producto del mismo. Es gracias a que conozco una idea que tengo una nocion de
ella; y es gracias a que conozco el espiritu que tengo una nocion del mismo.

Podria abrirse la posibilidad de que alguien se preguntara —no sé st éste sea su
caso— por qué no podriamos decir que, al igual que percibimos la sustancia espiritual
por una intuicion inmediata del entendimiento puro, percibimos la sustancia material,
Si éste es su caso, podriamos responderle que lo que nos demuestra que tenemos una
intuicién o captacion inmediata de nuestra propia mente es que tenemos una nocion
o conocimiento de ella. Pero ¢ste no es el caso de la sustancia material.

Cuando usted exponia la segunda razon por la que podemos considerar que
Berkeley es un escéptico, mostraba muy bien que no podemos formarnos una nocion
de sustancia material, que no podemos conocerla ni por los sentidos n1 por la razon.
Asi, al no tener una nocion de sustancia material, podemos garantizar que no tenemos
ninguna captacion inmediata de ella. Pero usted o alguien podria insistir en que si
tenemos una nocion de materia: ésta es un ser msensible, mactivo, mnerte, i1 ninguna
cualidad sensible, v a partir de aqui concluir que si podemos decir que tenemos una
captacion inmediata de la materia. A esto ha de responderse que, si captiramos
inmediatamente la sustancia material, captariamos lo que ella es y no lo que no es, v
tendriamos asi una nocion positiva de la materia v no sélo una definicién negativa de
la misma. Ademas, como atras mencionaba, la sustancia no-pensante se rechaza no
s6lo por no tener una nocion positiva de ella, sino porque su nociin relativa de dar
Joporte es contradictoria «o, en otras palabras, porque es contradictorio el que haya
una nocion de ella» (Berkeley, 1990, 167). No es posible que conozcamos una cosa
contradictoria, pues lo que es contradictorio no puede existir v, por lo tanto, de ello
no podemos tener una nocion.

Finalmente, quiero hacer un comentario a la altima parte de su critica porque me
parece que usted esta siendo aqui muy injusto con Berkeley. Alli afirma usted que,
dado que «la no percepcion —la no posesién de ideas— de la supuesta causa material
de las ideas (esto es, de la sustancia material rechazada por su filosofia) es fundamento
suficiente para negar su existencia, entonces Dios, en cuanto no siendo sujeto de
percepcion alguna, bien no existe, bien es solo una ficcion, una ilusion de la mente
humana» (Lee, 2003, 78-79. Subrayado mio). Vemos aqui que usted le esta imputando
el cargo de ateo a nuestro fidelisimo Berkeley, v lo esta haciendo, como se veri a
continuacion, cometiendo una falacia argumentativa. Quiero mostrarle, senor, una
cita que desafortunadamente usted no conocio, pero cuyo contenido esta
absolutamente en contra de su argumento y en coherencia con la obra que usted si
conoclo:

«Digo, en primer lugar, que no niego la existencia de la substancia matenal solo por no
tener nocion de ella, sino porque dicha nocion es inconsistente, o, en otras palabras,
porque es contradictorio el que haya una nocion de ella. Muchas cosas, por lo que yo sé,
pueden existur aunque ni yo ni ningun otro hombre tenga o pueda tener una idea o una
nocion de ellas. Pero, sin embargo, esas cosas tienen que ser posibles, es decir, no tene
que haber en su definicion contradiccion alguna [...]. En la propra nocion o definicion de



Laura Liliana Gémez Respuesta a la Carta de Henry Lee

substancia material se incluye una manifiesta incompatibilidad y contradiccién. Pero esto
no puede decirse de la noci6n de un espintu. Es contradictorio que las ideas existan en lo
que no percibe, o que sean producidas por lo que no actta. Pero no es contradictorio decir
que una cosa percipiente sea el sujeto de las ideas, o que un ser activo sea la causa de ellas»

(Berkeley, 1990, 167).

Creo que, con lo que he dicho hasta aqui, usted no puede insistir en hundir a
Berkeley en ese escepticismo que usted mismo considera tan deplorable. El nombre
de Berkeley se levanta una vez mas desde ese oscuro rincon de la Filosofia que se
atreve a dudar de lo mas evidente y que suele ser una excusa para cegar los ojos ante
las maravillas que el mundo nos muestra a cada minuto. Espero yo que, aunque el
escritor de esta carta no sea Berkeley en persona, esto sea una mano mas en la
construccion de lo que, en mi opinidn, era el gran suenio de Berkeley: acabar con el
escepticismo.

Confiada en que esta carta llegara a sus manos, espero que contribuya un poco a
que usted deseche la idea de que Berkeley es un escéptico.

Me despido cordialmente,

Laura Liliana Gomez Espindola.
Bogota, Colombia. Junio de 2003.

BIBLIOGRAFIA:

Berkeley, G. (1989). Comentarios Filosdficos. México: UNAM.
(1990). Tres didlogos entre Hilas y Filonds. Madrid: Alianza.
(1992). Tratado sobre los Principios del Conocimiento Humano. Madrid: Alianza.
(1998). Philosaphical Works. London: Everyman.

Lee, H. (2003). «Carta sobre el escepticismo de George Berkeley» (trad. Hernin
Dario Caro). En: Revista Saga de Estudiantes de Filosofia, 7.

31



