
Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 

[ 289 ]

Una trayectoria de vida que nutre 
la dimensión pedagógica del 
Trabajo Social. Entrevista a la 
profesora Claudia Bermúdez
Clara Castro (cc) y Maira Judith Contreras Santos (mc): para 
esta entrega sobre lecturas pedagógicas del Trabajo Social queremos re-
conocer la trayectoria de personas como usted, profesora Claudia, que 
han realizado aportes a la configuración de esta dimensión pedagógica 
del Trabajo Social, como apuesta reflexiva, como posibilidad de construc-
ción de conocimiento y, bueno, obviamente, con una relación directa con 
el plano ético y político del quehacer del Trabajo Social. Entonces, esa es 
la intencionalidad de esta conversación y quisiéramos que nos contara 
un poco sobre su trayectoria, sobre su experiencia como trabajadora so-
cial y docente, para hacer un encuadre de su perfil y de la experiencia en 
este campo educativo.

Claudia Bermúdez (cb): Lo de mi trayectoria profesional en Trabajo 
Social y en los procesos comunitarios viene de atrás, de las vivencias 
del barrio. Yo me vinculé desde muy niña a este tipo de procesos, liga-
dos al trabajo de la iglesia católica y la teología de la liberación. Esa in-
fluencia incluso la hemos identificado en algunas investigaciones que 
hemos realizado con organizaciones comunitarias en Cali, pues muchos 
de quienes hoy lideran procesos, en organizaciones no gubernamentales 
o procesos populares, tienen la huella de su paso por los trabajos con y 
desde la iglesia. Eso influye mucho en las opciones de vida, la elección 
profesional y las apuestas. 

A mi barrio, un barrio popular de Cali, llegaron varios colectivos de 
religiosas promoviendo procesos, como la infancia misionera, el grupo 
infantil y el grupo de música. Yo me vinculé tempranamente a esos 
procesos y luego empecé con jóvenes y, específicamente, [me vinculé] 
al comité de derechos humanos. Luego de varios años, reflexiono y me 
pregunto, ¿por qué estas religiosas crearon un comité de derechos hu-
manos en el barrio? Me parecieron pioneras y avanzadas de su tiempo. 
Claro, eran religiosas que no usaban hábito, que concebían la vida de 

289-309



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 290 ]

comunidad no de manera aislada, sino integrada a la dinámica barrial 
y comunitaria. Entonces, luego yo voy generando esas comprensiones 
de las apuestas de la teología de la liberación. Y yo siento que eso in-
fluye de manera directa en la elección de la carrera. En ese momento, 
siendo coordinadora del grupo juvenil, me acerqué mucho al tema edu-
cativo, en principio, como de las [trabajadoras] técnicas, pero también 
las monjitas se preocupaban mucho, por [hacer] que las que ya íbamos 
creciendo también nos fuéramos capacitando en ciertas cosas. 

Yo elijo el Trabajo Social y en mi formación conozco a Paulo Freire, 
digamos el texto inicial de Pedagogía de lo oprimido, y luego, en mi tra-
yectoria formativa, elijo trabajar los asuntos comunitarios, la vida co-
munitaria. De hecho, seguí vinculada a los procesos del barrio, que es 
un barrio popular. Y allí siempre vinculé en mi hacer ese tema de lo 
educativo. Yo sentía que nosotros hacíamos educación, una educación 
por fuera de las aulas. Una educación popular, si se quiere. Y cuando 
tuve la posibilidad de buscar el posgrado, curiosamente en la univer-
sidad en ese momento del nuevo siglo, a principios de los 2000, había 
muy pocas maestrías en Colombia.

Yo quería hacer una especialización en Educación Popular, pero en la 
Universidad del Valle solo había maestría en Educación Popular. Enton-
ces decidí hacerla. Allí se afianza mucho más esa reflexión pedagógica, 
porque la orientación –[dado que] yo venía de la Facultad de Humani-
dades y la maestría la impartía el Instituto de Educación y Pedagogía, 
hoy Facultad de Educación de la Universidad del Valle– se enfocaba en 
esa dimensión pedagógica en los procesos populares y comunitarios, 
y a mí me pareció que era muy potente esa reflexión pensada para el 
Trabajo Social. De hecho, en la Facultad de Educación tienen dos ca-
rreras de pregrado: que son la Licenciatura en Educación Popular y el 
Profesional en Recreación. Y la carrera del profesional en Recreación 
tiene una fuerte influencia de la profesora Guillermina Mesa, [quien] 
ha hecho un trabajo, una trayectoria, muy fuerte en pensarse esas dos 
carreras desde el punto de vista pedagógico. Por eso hacen parte de la 
Facultad de Educación. 

Entonces, yo siento que recibí toda esa influencia: hice parte del 
grupo de educación popular, me vinculé con una metasistematización, 



Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 289-309

Entrevista

[ 291 ]

que fue importante, porque casi siempre se dice: “bueno, para genera-
lizar hay que crear, sistematizar”. Allí tuve esa posibilidad y, de hecho, 
mi carrera como docente la inicio en la Facultad de Educación. Luego 
vino la trayectoria profesional, en el ámbito comunitario y de las ong. 
No estuve en el sector público, sino en el ámbito de las ong por mucho 
tiempo, alrededor de unos 15 años. Luego llego a ser docente de la Uni-
versidad del Valle, al Instituto de Educación y Pedagogía, en la carrera 
de Licenciatura en Educación Popular. Y, como diría Paulo Freire, la 
mejor manera de aprender es ser maestro. Entonces, orientar algunas 
asignaturas me obligaba a estudiar todo el enfoque pedagógico y ubi-
car eso pedagógico por fuera de lo escolar, porque yo fui profesora en 
el programa de Recreación y en la Licenciatura de Educación Popular. 

En ese acercamiento a lo pedagógico, impartí una asignatura que se 
llamaba Pedagogía y Recreación, una asignatura que se llamaba Intro-
ducción a la Educación Popular, otra asignatura que se llamaba Peda-
gogía y Educación Popular. Entonces, siento que allí se marcó mucho 
esa motivación y esa reflexión pedagógica en procesos por fuera del 
aula, y aunque yo no estaba vinculada a la Escuela de Trabajo Social, 
nunca la abandoné. Y cuando llegué como docente contratista y luego 
como docente nombrada, me pidieron que realizara una propuesta de 
asignatura. Allí vi la oportunidad de crear el curso que se llamó Tra-
bajo Social y Educación Popular, que todavía existe. Ese ha sido uno 
de mis aportes al programa en la Universidad del Valle. Pensar en esa 
asignatura me obligó a pensar más reflexivamente el tema pedagógico 
en nuestro ejercicio. 

Y ahora que estamos en proceso de modificación curricular, dimos 
todo el debate –porque esa asignatura en la actualidad es electiva– para 
que nos pensáramos el Trabajo Social en su dimensión pedagógica y que 
ya no sea una electiva, sino que haga parte de la estructura curricular. 
Lo que argumentamos es que, si bien en nuestros procesos formativos 
se ha incorporado teoría sociológica, teoría psicológica, y vemos antro-
pología, historia, economía, tenemos poca formación en lo pedagógico. 
O sea, en los currículos, cuando vemos lo pedagógico, aparece como 
electivas, bajo la figura de Pedagogía Social o la misma Educación Po-
pular, pero no como centro y eje formativo. Y ese es un logro del ac-



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 292 ]

tual proceso de reforma. Aunque las llamamos Pedagogías para la In-
tervención Social, para pensarnos tanto escenarios por fuera de aula 
como dentro de ella, porque la educación popular como que te ubica 
en la reflexión pedagógica por fuera [de la acadenia], aunque también 
hay experiencias de educación popular desde lo escolar. Entonces, las 
llamamos Pedagogías para la Intervención Social, para pensar tanto lo 
escolar como lo no escolar. 

cc: Profesora Claudia, ¿cómo se comprende esta dimensión 
pedagógica del Trabajo Social, teniendo en cuenta estos 
contextos en los que usted ha logrado desenvolverse en el ámbito 
comunitario, en el trabajo docente y con las ong?

cb: Pues yo creería que esa dimensión pedagógica tiene varias aristas. 
En uno de los artículos que escribí hace algunos años señalaba que, en la 
formación de profesionales de Trabajo Social, debemos tener elementos 
en pedagogía, como lo señalé antes, y ello tiene una justificación en la 
historia del Trabajo Social, pues cuando indagamos un poco en los pa-
radigmas pedagógicos observamos que en el europeo la educación por 
fuera de lo escolar hace énfasis en lo que se conoce como pedagogía so-
cial y sus relaciones: educación social y la animación sociocultural –esto 
último es lo que en América Latina conocemos como educación para el 
tiempo libre o recreación (en algunos países)–, pero ese ámbito ha sido 
desarrollado principalmente en marcos institucionales. 

La pregunta por la diferencia entre la pedagogía social y la educa-
ción popular se la hice en una oportunidad a la profesora Lola Cenda-
les y, a pesar de que Alfredo Ghiso, en uno de sus escritos, plantea que 
la educación popular es una pedagogía social latinoamericana, la pro-
fesora Cendales ve dos asuntos distintos. Quizás plantear la educación 
popular como un modo de pedagogía social podría darle un estatus; 
sin embargo, si vamos a los orígenes, es fácil advertir que en la historia 
de la pedagogía social alemana hay una apuesta más institucionalizada, 
es decir, se desarrolla en el marco del Estado de bienestar europeo, en 
donde hay unas instituciones encargadas de atender “lo social”. Lo in-
teresante es que, al rastrear esa línea histórica, uno se va encontrando 
con que la pedagogía social alemana estuvo entroncada con el Trabajo 



Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 289-309

Entrevista

[ 293 ]

Social alemán en sus orígenes. Y en España se empieza a hablar de lo 
que se llama educación social.

Entonces, un primer elemento [a tener en cuenta] yo creo que es esa 
formación. O sea, formarnos en el campo de lo pedagógico, que implica 
también conocer los debates de la escuela, los debates escolares, y en eso 
me parece importante. Lo que pasa es que la pedagogía se parece mucho 
al Trabajo Social en que no es una ciencia específicamente, pues también 
se alimenta y se nutre de los distintos marcos teóricos de las otras dis-
ciplinas. Entonces, en ese nutrirse, aparece lo metodológico, que tiene 
más que ver con lo didáctico, con temas operativos. Y eso pasa mucho 
en los procesos comunitarios y también [se puede hallar] en algunos 
profesionales que siempre están detrás del método. 

En Trabajo Social está mucho esa tendencia a equiparar intervención 
social y método. Entonces, muchos profesionales buscan elementos de 
lo técnico, y ello se ve reflejado en la existencia de muchos manuales 
hechos para trabajadores sociales, bien sea por otros profesionales –por 
ejemplo, es famoso Ezequiel Ander-Egg, como sociólogo, publicando 
materiales y documentos para trabajadores sociales– o por las agencias 
de las Naciones Unidas, o por muchas instituciones del nivel nacional, 
como [el Instituto Colombiano de] Bienestar Familiar, que tiene ma-
nuales de visita domiciliaria o para otra actividades.

Algunos de esos manuales también son realizados por trabajadores 
sociales. A mi modo de ver, la existencia de los manuales genera confu-
siones, porque reduce el ejercicio a una mera aplicación técnica. Ahora 
bien, ello no significa que esté en contra de los manuales. De hecho, a 
principios del año 2000 Bienestar Familiar publicó un material reali-
zado por Germán Mariño denominado Aprender a enseñar y ese do-
cumento es bastante interesante en su forma y contenido. Allí el autor 
lo que hace es recopilar una fundamentación pedagógica, aunque no 
habla de manera directa de lo pedagógico, pero sí de –cuando yo estoy 
frente a unos otros– qué es lo que busco, cuál es la intencionalidad, y 
luego desemboca en una propuesta metodológica. Que es una propuesta 
también en línea freireana. Lo que hace Paulo Freire en Pedagogía del 
oprimido es dejar abierta una posibilidad metodológica, o sea, una ruta 
metodológica que, incluso para mí, también es de sistematización, es 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 294 ]

una sistematización en proceso; pero esta es una interpretación que yo 
hago en este momento. Así que deberíamos justamente dejar de vernos 
en lo metodológico o reducir lo pedagógico a lo metodológico, y explo-
rar estas otras dimensiones, sobre todo preguntándonos cuál es la in-
tencionalidad y qué es lo que buscamos.

cc: La conexión con la intencionalidad nos brinda una 
panorámica diferente, para no caer en reduccionismos, en 
esa comprensión pedagógica del Trabajo Social. Y me surge 
entonces allí otra pregunta: si lo pedagógico está más ligado a la 
intencionalidad, ¿cómo contribuye esta dimensión pedagógica a 
los procesos de intervención y de investigación que se gestan en el 
quehacer del Trabajo Social? 

cb: Yo pienso que la educación, en términos generales, es una forma 
de intervención. Entonces la educación es un modo de intervención y es 
un modo de intervención que de alguna manera quiere afectar la subje-
tividad del otro. Y en la historia del Trabajo Social, cuando vemos este 
trabajo de las pioneras, cuando vemos este trabajo de las organizaciones 
de la caridad –y yo creo también que la historia no se reduce a esto–, 
importa mirar cómo se daba ese trabajo allí, y tener en cuenta lo que 
hacía incluso la misma Jane Addams o Mary Richmond en la visita do-
miciliaria, que era tratar de convencer al otro de algo. O sea, había una 
intencionalidad allí, y para mí ahí hay una labor pedagógica que está 
atravesada por la palabra. E incluso me parece que a veces se reduce a 
lo racional, donde yo supongo que, si hago un taller sobre un tema, en-
tonces ya la gente va a hacerlo [es decir, a implementar lo que se trabaja] 
o a pensar que, como yo hice un taller sobre reciclaje, es suficiente. A 
veces les pasa a los maestros, que se sorprenden, porque asumen que ya 
se ha visto algún tema, pero las y los estudiantes se comportan como si 
lo estuvieran viendo por primera vez. 

Entonces, en todo ello hay una comprensión de la educación como 
modo de intervención, y es un modo de intervención que aspira a afectar 
o influir –como se habla ahorita– en la subjetividad del otro. Entonces, 
cuando vemos todo ese recorrido de trabajo con los empobrecidos –en 
ese momento llamado trabajo con los pobres, con los que trabajaban–, 



Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 289-309

Entrevista

[ 295 ]

la intención de las pioneras era un poco modificar esa subjetividad. 
Todo el trabajo de Octavia Hill está muy encaminado –y eso lo tomó 
Mary Richmond– a la formación del carácter. Entonces, [la intención] 
es la formación del carácter de los pobres, que además es un principio 
cristiano. Entonces, se ve que la formación del carácter de los pobres 
es ese trabajo de vigilancia que hacían ellas. Incluso hay un trabajo de 
una socióloga que se llama Viviana Zelizer, argentina, que habla sobre 
el significado social del dinero, y ella hace un trabajo de sociología his-
tórica donde retoma muchos de los informes de trabajadoras sociales 
de los Estados Unidos [fruto] de esas visitas a “los pobres”. Cuando no-
sotras vamos y hacemos talleres, capacitaciones, o como las queramos 
llamar, también buscamos afectar esas subjetividades. Lo que pasa es 
que nosotras tenemos también una competencia muy grande en lo so-
cial: por parte del político, que tiene un punto de vista y, además, está 
legislando; del religioso, llámese cura, llámese pastor, llámese religiosa, 
está opinando; y usualmente muchos de los profesionales del Trabajo So-
cial estamos mediados por esas dimensiones. Por ejemplo, al trabajador 
social que tiene una formación cristiana frecuentemente le cuesta acep-
tar la diversidad. Así nosotros pensemos que el Trabajo Social ha sido 
diverso, ha sido plural, los principios cristianos se van imponiendo allí. 

Al respecto, digamos que es un modo de afectar la subjetividad, y yo 
creo que debemos tener claro que, cuando nosotros nos relacionamos 
con un otro, estamos intentando mediar y de alguna manera tenemos 
una intención que debemos hacer explícita. Entonces, si asumimos la in-
tervención social a la luz de esa dimensión pedagógica y como un modo 
de hacer educación –lo que también señaló Paulo Freire en un congreso 
de Trabajo Social, cuando decía: “para mí los trabajadores sociales son 
educadores”–, si asumimos ese lugar en el mundo, para decirlo en pa-
labras de Freire, pues tendríamos que preguntarnos, cuando estamos 
frente a un otro, qué es lo que buscamos, pero, además, quién es ese 
otro que llega, que tampoco es esa tabula rasa, y con qué recursos llega. 

cc: Esa intención de afectar la subjetividad del otro también me 
hace pensar en la responsabilidad que existe en esa afectación. 
¿Cómo se relaciona la propia responsabilidad de los y las 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 296 ]

trabajadoras sociales en contextos específicos y con sujetos 
concretos? Porque quizá esta posibilidad de reflexión nos conecte 
con esa dimensión ético-política, también presente en el plano 
pedagógico e investigativo de nuestro quehacer profesional. 

mc: Me parece muy interesante plantear el significado de la 
educación como intervención. La invito a profundizar más en 
ello. ¿Qué significa encontrarnos todos los días con un grupo 
de personas con las que nosotros, de una u otra manera, 
intervenimos? O sea, ¿cuáles deberían ser los llamados centrales 
de nuestra práctica educativa universitaria? 

cb: Sí, yo lo he pensado mucho, porque algunos profesionales de 
Trabajo Social se inclinan a veces por el activismo social y ven con 
desprecio a la academia; y nos pasa a veces con estudiantes que van 
a prácticas con organizaciones comunitarias: “Ah, no, es que ustedes 
son la academia y la academia es muy ciega”. Entonces se nos acusa de 
que, por ser académicos, estamos aislados del mundo, pero [hay que 
preguntarse] quiénes llegan a estudiar Trabajo Social. Y nos hemos 
encontrado que la historia del Trabajo Social en Colombia siempre 
nos dice que María Carulla era una señora casada con un médico y 
que [como ella] “llegaban señoras adineradas a estudiar Trabajo So-
cial”, pues era una profesión eminentemente femenina; y era como el 
enlace de las señoras ricas para relacionarse con las mujeres pobres. 
Pero una relectura, que incluso también ha hecho el feminismo, es 
que “todas las mujeres ricas no se acercaban a las mujeres pobres”; o 
sea, estas mujeres tenían una sensibilidad que las hacía, por lo me-
nos, ir al barrio popular y acercarse a mundos distintos de los pro-
pios. Sin embargo, esa matriz ha cambiado. ¿Ahora quiénes llegan a 
estudiar Trabajo Social? 

No sé si ustedes han hecho el ejercicio. En la Universidad del Va-
lle, nuestros estudiantes son mayoritariamente de estrato uno, dos, 
tres, y por ahí alguien de estrato cinco, nadie de estrato seis. Y mi-
ren que esa es una pregunta de investigación: ¿qué ha pasado en la 
historia del Trabajo Social que arrancó de ser [propio] de las seño-
ras, digamos, adineradas y ahora, quizá, el quiebre pudo estar en la 



Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 289-309

Entrevista

[ 297 ]

reconceptualización. ¿Qué ha pasado?, ¿eso qué significa? Además, 
nos ha pasado a nosotros –no sé si ustedes lo ven allá en la [Univer-
sidad] Nacional– que los cupos por excepción (por indígena, afro, 
desplazamiento, lgbt) se han ampliado y muchos de estos cupos 
de excepción llegan a Trabajo Social, por alguna razón. Esto nos ha 
cambiado el panorama. Entonces, ¿qué significa? Que nosotros –a 
propósito de quiénes llegan a estudiar– enfrentamos el sufrimiento 
humano también en la academia; o sea, no es que estemos aislados 
del mundo, nuestros estudiantes enfrentan ciertas situaciones. Vie-
nen de ser desplazados y, con el proceso de paz, muchos han venido 
del conflicto armado y optan por estudiar Trabajo Social. 

Entonces, en este momento yo creo que el desafío para la formación 
en Trabajo Social es bastante grande, ¡y pensar que la academia está de 
espaldas a la realidad¡, pues es algo que depende de cómo se oriente, 
porque definitivamente, si tenemos presente la diversidad, eso a nosotros 
ya nos desafía. Y esta es una primera reflexión. Yo no veo a la academia 
como un lugar cómodo, y no sé de dónde se forma la idea de que, por 
ser académicos, estamos en una zona de confort y de comodidad y que 
entonces no salimos al mundo, cuando el mundo lo vivimos allí [en la 
academia] y [cuando igualmente] hacemos parte de la universidad pú-
blica. Pero incluso también pasa en las mismas universidades privadas, 
que han enfrentado otro tipo de situaciones. Ello no significa que nues-
tro ejercicio se limite al aula. Significa que, aun dentro del aula, hay po-
sibilidades de intervención.

Entonces, se puede pensar que nosotros estamos, de alguna manera, 
haciendo un modo de intervención en nuestras aulas. El desafío ya tiene 
que ver con la estructura curricular; nosotros en el proceso de reforma, 
por ejemplo, dijimos: “bueno, si tenemos estudiantes que vienen con 
trayectorias organizativas, por qué no podemos validarles algo de esa 
trayectoria como parte de sus créditos”. Bueno, dos créditos es poquito, 
comparado con su trayectoria, pero de alguna manera es empezar a re-
conocer eso: el trabajo de quienes van llegando a nuestro ejercicio. 

Como Paulo Freire decía, aunque fue malinterpretado en algún mo-
mento, cuando hablaba de la contradicción entre educador-educando: 
“Pero es que yo nunca he dicho que nosotros debemos partir de cero; no-



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 298 ]

sotros como educadores tenemos también que dar un lineamiento y una 
dirección. Lo importante es tener claro que también hay una apertura 
para los otros”. Y eso también lo vivimos en los procesos comunitarios. 

Hace algún tiempo a mí me llamó mucho la atención –cuando se 
empezó a hablar de lo participativo también en relación con las políti-
cas sociales– que yo llegaba a una organización, a una junta de acción 
comunal y una señora me decía: “mire, lo que pasa es que a nosotros 
antes llegaban y nos traían los proyectos y nos decían, ‘esto es lo que 
vamos a ejecutar, en este periodo de tiempo’ y nosotros lo que tenemos 
que hacer es veeduría ciudadana. Ahorita nos están empezando a pedir 
proyectos y nosotros no tenemos ni idea de eso. No sabemos cómo ha-
cer lo que la institucionalidad nos está pidiendo”. Es decir que venimos 
de procesos en donde no hay una tradición participativa. 

Pensar que lo participativo es un punto de partida, para mí, es un 
error, cuando no tenemos tradición participativa. Por eso digo que lo 
participativo, dependiendo de una lectura de contexto, es un punto de 
llegada, más no un punto de partida, y es lo que Freire nos invita a en-
tender: ¿cuál es el contexto del que provienen nuestros estudiantes? En 
ese punto yo sí siento que nosotros no estamos alejados de la realidad. 

Me pasó mucho en el 2019, cuando fui a Ecuador, invitada a una Es-
cuela de Trabajo Social. Estábamos hablando de la educación popular 
y una colega ecuatoriana me decía: “mire, como que Ud. me reactiva 
cosas que yo trabajaba cuando era estudiante y que abandoné”. Porque 
en esto también aparecen las modas, ¿no?, las modas temáticas: ¿qué es 
lo que está de moda?, ¿cuál es la última técnica? Deme esto. Y es que 
perdemos de vista, sobre todo, una trayectoria latinoamericana que se 
ha venido fomentando y que tiene que ver con ese vínculo entre lo teó-
rico y lo práctico. Al respecto, en Trabajo Social en la posreconceptua-
lización se abordó mucho ese texto de Donald Schön,1 que yo no lo he 
abandonado: el de El profesional reflexivo; sin embargo, ya la reflexión 
se ha ampliado, y no es solo Donald Schön, pues también hay otros que 
nos han permitido pensar en la práctica como fuente de conocimiento. 

1	 Alude puntualmente a la obra de D. A. Schön: El profesional reflexivo. Cómo piensan los 
profesionales cuando actúan. Barcelona: Paidós, 1998.



Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 289-309

Entrevista

[ 299 ]

Pero, bueno, ese texto clásico de Donald Schön para mí es muy po-
tente, porque nos invita a incorporar en nuestro ejercicio profesional el 
ejercicio de la escritura, pero [él alude a] nuestra escritura propia, por-
que, de otro modo, cuando estamos ejerciendo la escritura se nos reduce 
a escribir informes y los informes es lo que la institución nos pide, mu-
chas veces como requisito para presentar la cuenta de cobro. Entonces 
ese ejercicio de escritura resulta siendo muy instrumentalizado y quizá 
no tan reflexivo. Sería muy importante que nosotros promoviéramos –
yo por lo menos lo hago– reflexionar sobre nuestro quehacer como un 
ejercicio incorporado. Incluso yo digo que la sistematización de expe-
riencias que hace parte de nuestra apuesta investigativa en Trabajo So-
cial debería ser un saber que todo trabajador social debe tener; o sea que 
todo trabajador social debería saber sistematizar. No solamente por la 
articulación de intervención-investigación, sino por la historia misma. 
A mí me sorprendió ver que en muchos documentos, escritos por tra-
bajadores sociales en la reconceptualización, se nos decía que la siste-
matización de experiencia provenía de la educación popular. Hay mu-
chos documentos de trabajadoras sociales que dicen eso, y esto cambió 
cuando Óscar Jara en su tesis doctoral afirmó que la sistematización 
surgió del Trabajo Social.

Entonces, fíjense que se va perdiendo ese lineamiento, esa historia. 
Ahí me surgió por lo menos una pregunta, que es en la que yo estoy tra-
bajando, acerca de cómo sistematizaban las pioneras. Y me he encon-
trado cosas bastante interesantes –y esto lo amarró a la investigación–. 
Por ejemplo, hay un texto de Octavia Hill donde ella justifica por qué 
hay una gente a la que se le debe pagar y otra gente que debe ser volun-
taria en el trabajo de la caridad; que ese es otro tema que está vincu-
lado con nuestro trabajo: el trabajo de profesionales de Trabajo Social. 
Pero ella dice “yo creo que hay una gente que debe ser voluntaria y hay 
otra gente a la que se le debe pagar, y a la gente que se le debe pagar le 
debemos pedir tareas concretas y una de esas tareas es sistematizar”. 
Eso también nos lleva a esa ambigüedad del Trabajo Social, a ese de-
bate interno que propuso el feminismo cuando se les cuestionaba a las 
mujeres que hacían trabajo de caridad acerca de por qué tendrían que 
recibir pago por un trabajo de amar al prójimo. Y Mary Richmond, en 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 300 ]

un debate con Jane Addams, quien critica la famosa visita domicilia-
ria, esta dice que la visita domiciliaria es como decir adiós; palabras 
más, palabras menos, dice que es como ir a buscar el chisme y entonces 
“salgo y me voy y yo no hago nada”. Por eso ella hace la propuesta del 
trabajo en los barrios. Y Mary Richmond le contesta a Jane Addams en 
una ponencia, cuando les pregunta a las visitadoras “a usted para qué le 
sirvió la visita domiciliaria” y empieza a mirar los registros, habla con 
los beneficiarios y luego, en respuesta a Addams, le muestra que la vi-
sita domiciliaria es muy importante. 

Al respecto, lo que yo noto es que en nuestro ejercicio, histórica-
mente, aunque no le hemos llamado así, hay una apuesta por reconocer 
las prácticas como una fuente de conocimiento, y, en esa medida, ha ha-
bido una articulación entre intervención e investigación, que la estamos 
retomando ahora, aunque ello no quiere decir que hasta ahora hable-
mos de esto, sino que hace parte de esa historia. De ahí la pregunta que 
estoy trabajando ahorita acerca de cómo sistematizaban nuestras pio-
neras. Claro, no era como las propuestas de sistematización que se han 
desarrollado en América Latina, pero sí estaba la idea de sistematizar y 
de que allí había una fuente de conocimiento, la intención de construir 
conocimiento, que se vinculó con la investigación. 

cc: Teniendo en cuenta el contexto que nos plantea, ¿cuál es el 
desafío, en ese rol docente, en un contexto particular, marcado 
aún por la violencia y por la guerra, para poder pensar en los 
retos que tiene enfrentarnos al sufrimiento emocional, a las 
características actuales de los estudiantes de Trabajo Social en 
nuestros territorios, e ir configurando algunas posibilidades y 
alternativas, que deberían también ser contempladas en ese 
quehacer docente? 

cb: Por un lado, estamos experimentando como universidades pú-
blicas y privadas, pero también vemos la emergencia de programas de 
Trabajo Social en el país y que han surgido muchísimas universidades 
que tienen unas apuestas específicas. Eso lo presentaba la profe Paula 
Vargas, de la Universidad de Antioquia, con un análisis muy interesante 
de cómo muchas de las universidades que en este momento en Colom-



Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 289-309

Entrevista

[ 301 ]

bia tienen Trabajo Social son católicas, y por eso ella se preguntaba si 
estamos volviendo a los orígenes de la profesión, ligada a la caridad, y 
cómo está influyendo eso en la formación en el panorama nacional. Y 
estas universidades son privadas, pero no necesariamente de élite, sino 
que trabajan al margen, y están en el Chocó, en La Guajira, y tienen 
una apuesta por el trabajo comunitario, porque llegan allí líderes a for-
marse como profesionales del Trabajo Social. Entonces, fíjate que yo 
siento que está cambiando mucho la dinámica del Trabajo Social en el 
país. En clave de pregunta, ¿qué tanto puede influir que muchas de las 
universidades que tienen Trabajo Social sean católicas? Porque, además, 
ustedes saben que estas universidades, independientemente de las ca-
rreras que impartan, tienen una cátedra que alude a donde pertenecen. 
Por otro lado, ¿quiénes están llegando a estudiar Trabajo Social, en el 
panorama general? 

En lo particular, yo creo que uno de los desafíos –para responder a 
tu pregunta–, para mí, que he estado investigando en el tema, es que de-
beríamos explorar algunos asuntos biográficos, pero en clave de lo que 
implica la investigación biográfica o los relatos de vida, y eso implica, 
no solamente para el docente, saber quién llega y también una reflexión 
del que llega a estudiar Trabajo Social, que se cuestiona: “por qué lle-
gué aquí y cuál es mi apuesta cuando estoy allá?, reconociendo toda esa 
trayectoria. Y hablo de perspectiva biográfica es por lo que implica una 
biografía, en un contexto específico. Por ejemplo, con todo esto del pro-
ceso de paz, reconocer que buena parte de los colombianos somos hijos 
del desplazamiento, que eso hace parte de estas últimas generaciones, 
como algo que hemos hecho consciente o, por lo menos, que tenemos 
en frente, que es visible y que nos hace irnos para nuestras casas y de-
cir: “¡Ay, sí! Mi abuela [también fue desplazada]”. Siempre en la historia 
de un colombiano está la historia de una finca que tenía el abuelo y que 
era grandísima y estaba por allá y nosotras no pudimos disfrutar, por-
que estamos acá en la ciudad.

Así que, por un lado, ese desafío biográfico no todas las veces es fácil 
de analizar. Como les digo, yo lo he intentado explorar, pero lo biográ-
fico implica hurgar la vida propia y también hay que darle un manejo. 
Eso lo hemos trabajado con una profesora de acá [en Cali] y lo que in-



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 302 ]

tentamos hacer es que el referente no siempre tiene que ser la biografía 
mía, porque, si mi biografía me implica, digamos, me toca fibras, tam-
bién yo puedo contar a través de un otro, construir un personaje, mi-
rar un otro, pero siempre en relación con el contexto. Por eso, para mí 
lo biográfico implica esa relación de mi mundo interno con el contexto 
y, en esa medida, las preguntas que yo tengo que hacerme cuando es-
toy con el otro exigen que sepa qué es lo que estoy buscando, en clave 
de la malla curricular. 

Lo otro es reconocer quiénes llegan a estudiar Trabajo Social, no so-
lamente viendo por qué y de dónde llegan, sino también qué es lo que 
esperan. Porque, por ejemplo, nosotros también hemos tenido estudian-
tes o cohortes de estudiantes que no quieren saber nada de lo comuni-
tario. Recuerdo una cohorte particular que me llamó mucho la aten-
ción, porque el 70% eran del oriente de Cali, de sectores populares, de 
sectores empobrecidos, bastante difíciles, y nos encontramos con que el 
70% venían del oriente y no querían saber nada del oriente, porque ha-
bía en ellos la aspiración por el ascenso social –es la interpretación que 
yo hago–. Así, lo que esperan de estudiar Trabajo Social lo expresaban 
diciendo:], “yo quiero irme para instituciones, conocer otras realidades”. 
Y yo creo que también tendríamos que tener la disposición para enten-
der eso. A mí me parece que, en parte, esos desafíos tienen que ver con 
lo biográfico y exigen leer la realidad de quienes llegan. Algo que tene-
mos acá, respecto de la relación en investigación-intervención, es que 
estamos siempre pensando que en nuestro ejercicio hay producción de 
conocimiento, hay potencial de producción de conocimiento, porque, 
si no se reflexiona, pues no hay construcción de conocimiento. 

cc: El segundo elemento, para pensar en clave de retos, está 
relacionado con ese mínimo de participación que hemos 
evidenciado en el trabajo con diferentes grupos sociales y el 
miedo existente a la participación, al liderazgo o al mismo trabajo 
comunitario. ¿Cómo podemos vincular esa dimensión pedagógica 
a estos imaginarios que se van tejiendo en la sociedad?, ¿qué 
implica que en algunos contextos latinoamericanos no se pueda 
nombrar la educación popular o los derechos humanos por el 
riesgo que acarrea?



Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 289-309

Entrevista

[ 303 ]

cb: Efectivamente, el tema ha sido apropiado por distintos sectores, 
porque muchos se reconocen en lo popular. El maestro Enrique Dus-
sel trabaja mucho esa idea del pueblo y de lo popular, fundamentán-
dose también en la filosofía de Ernesto Laclau y, en concreto, en la filo-
sofía de la liberación. ¿Cómo hemos entendido lo popular en América 
Latina, [una categoría] que hace parte de esos conceptos polisémicos, 
aunque, al final, todos creemos que estamos hablando de lo mismo y 
capaz que estamos hablando de cosas distintas? No creo que la alter-
nativa sea cambiarle el nombre, como mecanismo para salirle al paso 
a una tensión particular. Ya desde el punto de vista de cómo lo vamos 
a encarar, como yo les decía, nosotros decidimos hablar de pedagogías 
para la intervención, pero más que por un asunto de estigmas, es más 
por un tema de ampliación y de reconocer lo escolar y lo no escolar. Y 
ahí va el tema de la educación popular.

En Colombia, yo siento que esos temores están muy arraigados, aun-
que también tenemos procesos de resistencia y, como hablan algunos 
profes, de reexistencia, que nos alimentan mucho, para justamente en-
frentar el miedo, y no quiere decir que quienes opten por lo popular o 
por lo comunitario no tengan miedo, sino que tienen una reflexión so-
bre el miedo distinta. Lo que pasa es que el lugar de nuestros estudian-
tes es diferente, ya que algunos muchas veces quizá no han enfrentado 
directamente el conflicto. 

En una anécdota que me comentaba una colega acerca de un trabajo 
que estaban haciendo con población en situación de desplazamiento 
forzado, un trabajo con niñas, le preguntaron a una niña qué opinaba 
del desplazamiento y la niña contestó: “yo no soy desplazada, la que es 
desplazada es mi mamá”. ¿Sí me entiendes?  Siento que esos procesos de 
desarraigo también nos han afectado, al punto que no creemos que es-
tamos afectados. Y yo creo que el momento en el que estamos viviendo 
como colombianos nos obliga a conocer un poco de esa historia. Por 
eso, a mí me parece importante ese trabajo que parte de lo biográfico. 
No porque sea mi historia aislada, sino porque es mi historia en un 
contexto, inscrita en una tradición. Y reconocer, por ejemplo, que so-
mos resultado de ese conflicto y que de alguna manera nuestros abuelos 
tuvieron miedo, lo enfrentaron, fueron desaparecidos o no, nos puede 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 304 ]

ayudar a identificar ese tema, digamos, del miedo, como algo que está 
presente, pero del que no nos podemos desligar. 

cc: Profesora Claudia, en varios de sus escritos usted afirma que lo 
pedagógico en la intervención está invisibilizado. ¿Cómo hacer visible 
esta dimensión pedagógica en la formación en Trabajo Social? 

cb: Bueno, de alguna manera lo hemos venido abordando, para que 
haga parte del currículo. Sin embargo, y también debe ser parte de los 
debates académicos, porque hay profes que no logran entenderlo y pien-
san que no es necesario y es algo que está allí y nos atraviesa. Señalan 
que no es necesario hablar de ello, porque puede generar confusiones. 
Un profesor decía “no nos confundamos, porque nosotros no formamos 
maestros”, y yo planteaba: “no, profe, es que hablar de la dimensión pe-
dagógica no significa que vamos a formar maestros”. Y a veces también 
sacamos esa reflexión del ámbito del Trabajo Social, porque el debate no 
solamente se da en el Trabajo Social, sino en otros escenarios. Cuando 
presenté la reforma en la Facultad de Humanidades, donde ellos tienen 
varias licenciaturas: en historia, literatura, geografía, me preguntaban: 
“¿pero cómo así que ustedes van a ver pedagogía?”.

Por tanto, es algo que no se logra comprender, en dos frentes: como 
reflexión ligada a una asignatura y, a la vez, a esa historia y a ese trabajo 
de las pioneras. Yo le preguntaba a Bibiana Travi –hurgando–: “de ese 
trabajo que ha hecho con las pioneras, ¿cómo ha visto lo pedagógico?”. 
Y aunque ella no tiene una reflexión [puntual] al respecto, sí me seña-
laba: “mire que fulanita de tal fue amiga de María Montessori”. Por 
ejemplo, Mary Richmond conoció el trabajo de John Dewey, un peda-
gogo, y bebió de sus reflexiones, y eso fue moldeando un poco la apuesta 
que ella iba incorporando. Así que, si hacemos el ejercicio de mirar en 
la historia del Trabajo Social para ver cómo ha estado integrado lo pe-
dagógico, yo creo que no hay discusión. Como pasa con la sistematiza-
ción. Si nos preguntamos cómo sistematizaban las pioneras, vamos a 
encontrar ese asunto. 

Por ejemplo, el maestro Enrique Dussel toca el asunto desde la filo-
sofía de la liberación. Digamos que en un debate por fuera del Trabajo 
Social, pero él dice que nosotros hablamos de una dimensión social, 



Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 289-309

Entrevista

[ 305 ]

económica, política, pero hay otras dos que hacen parte de la compren-
sión de la sociedad, que son la erótica y la pedagógica. Entonces él dice 
que la dimensión erótica tiene que ver con las relaciones de género y la 
instalación del patriarcado, porque eso también configura la sociedad. 
Y asimismo pasa con la pedagógica. Y mira que eso también lo rastrea 
Michel Foucault en su trabajo genealógico, en referencia a cuando se 
fue conformando el Estado liberal, de modo que él habla de procesos 
pedagógicos dentro de la casa, en el hogar. Y el mismo Bourdieu tiene 
textos sobre la escuela. Cuando habla de la práctica como fuente de co-
nocimiento, él dice que hay una acción pedagógica anónima que opera 
en nuestra vida cotidiana, y pone el ejemplo sencillo, que también lo 
toma Norbert Elías, de los modales en la mesa. Cuando uno es niño el 
papá le dice: “vea, el tenedor se coge así”, y buena parte de esa acción 
pedagógica anónima es parte de lo que uno ve en las personas. O sea, 
no hay alguien que te diga: “mira, tienes que hacerlo de esta manera” o 
te lo dice, pero no te lo reitera. 

Amarrarse los zapatos: hay una instrucción de cómo amarrar los za-
patos y uno insiste e insiste, hasta que ya el niño o la niña lo incorpora. 
Ahora se habla en las redes sociales de la influencia o el contagio. Esa 
metáfora de algo que se vuelve viral me parece potente para mostrar 
lo pedagógico. ¿Qué es la viralización? Es una acción pedagógica anó-
nima que ocurre simplemente porque interactuamos. Entonces, yo llego 
a un contexto distinto y miro aquí qué se hace. Si yo me voy para La 
Guajira, la gente toma el bus en determinados lugares y al mediodía se 
hace la siesta. Entonces, uno entra a comprender, y ahí hay un proceso 
de aprendizaje. Porque, finalmente, qué es lo pedagógico, si no hay una 
reflexión sobre el enseñar y el aprender. Pero hay un proceso de apren-
dizaje cuando yo interactúo también con otros. Y eso nos lo hace ver 
el profesional reflexivo [de Schön] y eso también lo propone Óscar Jara 
en las apuestas de sistematización. 

Bueno, hay que ver qué aprendizajes he tenido, qué es lo que he apren-
dido de esas acciones pedagógicas anónimas –para retomar a Bourdieu–. 
Entonces, sí hay que reconocer la perspectiva pedagógica en esas accio-
nes anónimas, pero también en las institucionalizadas, pero también por 
fuera de lo escolar. Y si logramos esa ampliación en la comprensión de 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 306 ]

los procesos pedagógicos, algo que implica una reflexión sobre el enseñar 
y el aprender, sobre esos aprendizajes, yo creo que vamos entendiendo. 
El proceso de ser madres o de ser padres también implica conocer qué 
quiero transmitir a mi hijo, aunque acá se trata de un proceso autó-
nomo. Usted tiene una intencionalidad y el sujeto verá qué construye 
con lo que usted le dio, y eso pasa también en nuestro ejercicio de habla. 

mc: ¿Cómo coexisten los diferentes enfoques de educación 
popular?, ¿es solo Paulo Freire?, ¿cómo se introducen y cómo se 
combinan?, ¿cuáles son sus contradicciones?, ¿cómo enriquecer 
esa vertiente en las aulas y cómo hacerla cada vez más consciente 
en cada una de las asignaturas?

cb: Fíjate que, por ejemplo, Paulo Freire contó en algún momento que 
él no habló de educación popular, sino quienes lo interpretaron, pero a él 
le gustó. Hay una entrevista en donde él dice eso: “yo nunca hablé de edu-
cación popular: yo hablé de educación liberadora”, pero la gente empezó 
a interpretarlo como educación popular. Y por eso a Freire se le acusa de 
ser poco teórico, porque él combinaba este asunto. Pero cuando uno re-
visa los marcos teóricos de la pedagogía, pues uno se va encontrando con 
el constructivismo, con la pedagogía social, con la pedagogía conductual; 
uno se va encontrando con distintos modelos pedagógicos que tienen dis-
tintas reflexiones y una apuesta ético-política distinta, quizá más propia 
del mantenimiento de lo que conocemos como el modelo pedagógico tra-
dicional, que fue el que Paulo Freire llamaba educación bancaria. Y, claro, 
surge la pregunta: “¿y después de Paulo Freire qué o quién?”. 

Ustedes saben que, curiosamente, alguien que ha tomado las bande-
ras de Freire y que ha avanzado ha sido Peter McLaren, y digo curiosa-
mente, porque él es norteamericano. Entonces, miren que tenemos ese 
debate de la pedagogía social, más europeo, y el debate actual, del que 
bebemos, de las llamadas pedagogías críticas. Y en las pedagogías críticas 
lo que hace McLaren, lo que hace [Henry] Giroux es retomar y beber de 
los planteamientos de Freire, e incluso también lo ubican en la reflexión 
en el aula. Esto me parece muy interesante, porque lleva el debate a ese 
terreno, y mira cómo se ha avanzado, pero también cómo se ha hecho 
antes. En un encuentro en Bogotá de 2006 sobre educación popular, en 



Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 289-309

Entrevista

[ 307 ]

el que participó Alfonso Torres, los profes mencionaban que las ideas de 
Paulo Freire llegaron a Colombia por Joao Bosco Pinto, quien trabajaba 
la propuesta freireana y la llamaba investigación temática. 

¿Qué es lo que quiero mostrar? Hay distintas denominaciones para 
unos procesos que se han potenciado en América Latina. Algunos han 
sido borrados y otros han sido renombrados de maneras distintas, pero 
me parece a mí que siguen teniendo esa esencia. Para mí son como dos 
retos: en qué se ha avanzado y qué se ha hecho. Ese es el reto histórico 
y el reto a futuro de esos debates. Seguirles la pista a las pedagogías 
críticas, a lo de McLaren, puede ser valioso, e incluso hay que conside-
rar las denominadas pedagogías decoloniales y los planteamientos de 
la pedagógica de Enrique Dussel.

mc: ¿Cómo poner lo pedagógico en perspectiva?, ¿cuál es el sentido 
de esto, que finalmente es un medio, un proceso?, ¿cuáles son las 
apuestas que tendríamos que pensarnos en términos pedagógicos?

cb: Yo, la verdad, lo que veo es un gran proyecto de investigación 
que podríamos pensarnos en Trabajo Social. Por ejemplo, yo me he en-
contrado con artículos que tratan del método Reflex [o reflexivo] de al-
fabetización, y cuando yo veo en qué consiste, encuentro que es el mé-
todo Freire sacado de su contexto, o sea, es su parte más instrumental. 
Y, claro, eso pasa cuando las instituciones y nosotros [en ellas] miramos, 
por ejemplo, la participación del Trabajo Social en las Naciones Uni-
das, en muchos de cuyos manuales los trabajadores sociales hemos sido 
partícipes. Lo que pasa es que nosotros, en nuestra narrativa histórica, 
nos hemos dado mucho palo. Siempre nos hemos manifestado, dentro 
de la reconceptualización, por el mantenimiento del orden; lo cual es 
cierto, pero también hay otra forma de hacer Trabajo Social. Algunos 
ahora le llaman Trabajo Social de la resistencia. No sé si eso abarcaría 
los otros modos de Trabajo Social, pero digamos que sí. Aunque, nos 
vamos encontrando con que se sacan de contexto algunos elementos, 
que se van instrumentalizando. 

Ahí está la reflexión que debemos empezar a gestar a propósito de 
esas múltiples denominaciones. Yo creo que una tarea sería ver cómo 
ha sido llamado el Trabajo Social y qué es lo que tenemos que hacer; 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 308 ]

cómo podemos empezar a entender el asunto desde esa diáspora [de 
sentidos], porque, de todas maneras, una cosa es cómo se construye el 
conocimiento y otra cosa es cómo se lo apropia la gente, los profesiona-
les, y cómo lo hacen parte de su cotidianidad.

cc: Sí, de acuerdo, profe. Además, las reflexiones dentro del 
quehacer pedagógico también van mostrando el camino para 
la consolidación de esa dimensión pedagógica del Trabajo 
Social. La educación popular obviamente es una corriente 
muy importante para poder pensar lo pedagógico, pero no 
es la única. Y estoy de acuerdo en que existen muchas otras 
apuestas latinoamericanas, que quizá no se han explorado tan 
profundamente en Trabajo Social y que hacerlo nos ayudaría 
muchísimo a tener un panorama un poco más amplio de lo que 
implica hablar de lo pedagógico en el contexto latinoamericano. 

mc: Cada dimensión es un universo. Lo importante es articularlas 
con las otras. Uno empieza a mirar y es un universo. ¿Cómo ir creando 
puentes con el resto de las dimensiones, pero sin perder el foco o la con-
centración en esta dimensión pedagógica? 

cb: Sí, porque a veces hay un desprecio por la academia, se nos acusa 
de que nosotros estamos de espaldas a la realidad y estamos en zona de 
confort. Yo acá digo que no sé cuál es mi zona de confort, pero bueno, 
se nos acusa de eso. Pero también, en la historia, hay un desprecio por el 
mundo práctico que no se relaciona con la teoría. Sin embargo, en Tra-
bajo Social de alguna manera lo hemos logrado, aunque no lo hemos he-
cho visible. El texto de [Immanuel] Wallerstein Abrir las ciencias sociales 
me sorprendió mucho, porque también ha sido un análisis de sociología 
histórica, del surgimiento de las ciencias sociales; y allí, al final, en la pro-
puesta –aunque él lo concentra en los posgrados– dice que los posgrados 
deberían ser intradisciplinarios y que si usted tiene un posgrado en esto, 
debería acercarse a la disciplina de la historia, acercarse a la disciplina de 
la economía, etc. Entonces, yo decía eso es lo que hemos venido haciendo 
en el Trabajo Social desde hace mucho tiempo. Por ejemplo, eso de la es-
critura, las crónicas de grupo. Hay un texto de María Lorena Molina que 
ella sacó sobre las memorias de los seminarios latinoamericanos de Tra-



Revista Trabajo Social vol. 26 n.˚ 1, en-jun 2024, issn (impreso): 0123-4986, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 289-309

Entrevista

[ 309 ]

bajo Social. Muy interesante, porque ella ahí compila un poco cuáles fue-
ron esos debates. Esa, por ejemplo, sería una tarea para Colombia. Hay 
muchas cosas que se trabajaron. O sea, si nosotros vamos al Seminario 
Latinoamericano de Chile en el 65, vemos que ahí fue en donde se posi-
cionó Paulo Freire en el Trabajo Social, digamos, como latinoamericano, 
porque recordemos que Paulo Freire desarrolló su trayectoria como do-
cente en escuelas de Trabajo Social y, antes de ser profesor en Harvard, 
cuando empezó, en sus inicios, lo fue en escuelas de Trabajo Social. Pero, 
claro, si uno ve, se da cuenta de que esto se viene trabajando hace bastante 
tiempo, pero con otras denominaciones. 

cc y mc: Hay mucho trabajo por hacer y ojalá que esta entrevista 
nos permita seguirnos reencontrando, porque hay unas grietas 
investigativas que son muy motivantes. Profesora Claudia, 
nos queda agradecerle por su tiempo y por compartirnos sus 
reflexiones y trayectorias en torno a esta dimensión pedagógica 
del Trabajo Social. Mil gracias. 

Galería fotográfica

Fuente: galería personal de la profesora Bermúdez


