
Eje 1.
Filosofía, política y educación en 
sintonía con el Trabajo Social: 
repensando las bases universitarias 

Obra: Centro Cultural Gabriela Mistral
Autor: Claudio Caiozzi Ortuzar – Caiozzama
Ubicación: Santiago de Chile, Chile



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, enE-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 

[ 31 ]

DOI: 10.15446/ts.v28n1.117981

Exigencia alteritaria y 
extensión universitaria
Alteritarian Demand and University Outreach

Exigência alteritária e extensão universitária 

Daniel Carlos Berisso1*
Universidad de Buenos Aires

Cómo citar este artículo
Berisso, D.C. (2025). Exigencia alteritaria y extensión universitaria. Trabajo Social, 28(1), 31-52. https://
doi.org/10.15446/ts.v28n1.117981

Recibido: 10 de diciembre de 2024

Aceptado: 30 de marzo de 2025
Artículo de investigación

*	 beridani@gmail.com; orcid: https://orcid.org/0000-0002-9959-7593 

31-52

https://doi.org/10.15446/ts.v28n1.117981
https://doi.org/10.15446/ts.v28n1.117981
https://doi.org/10.15446/ts.v28n1.117981
mailto:beridani@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-9959-7593


Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 32 ]

Resumen
Este trabajo se sitúa en la órbita conceptual de la demanda y la entrega. Por 
un lado, interroga el sentido de esa problemática virtud pedagógica que, gene-
ralmente, alude a un reclamo implícito presente en toda educación rigurosa y 
que recibe el nombre de “exigencia”. Por otro lado, se considera una dimensión 
que, aunque parece orientarse en dirección contraria, complementa el marco 
esperado de la función docente: el acto de darse o tender un puente entre la 
mismidad pensante y la exterioridad interpelante de un otro. Este sentido se 
proyecta a partir del concepto de “extensión”, entendido como articulación 
entre los estudios superiores y la alteridad de los entornos populares. A partir 
de las categorías de “exigencia” y “extensión”, se analizan las paradojas, las 
tensiones y las ampliaciones que pueden suscitar estos conceptos, de acuerdo 
con la ética de la alteridad de Emmanuel Lévinas. 

Palabras clave: Alteridad; Autonomía; Donación; Exigencia; Extensión; Totalidad.



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 31-52

Exigencia alteritaria y extensión universitaria 

[ 33 ]Abstract
This work is situated within the conceptual orbit of demand and self-giving. 
On the one hand, it questions the meaning of this problematic pedagogical 
virtue, which generally alludes to a claim implicit in any rigorous education 
and is called “demand” On the other hand, it considers a dimension that seems 
to point in the opposite direction, but that completes the picture of what is 
expected of the teacher’s role: the act of giving oneself or of building a bridge 
between thinking selfhood and the challenging exteriority of the Other. This 
meaning is projected from the concept of “outreach,” understood as an articu-
lation between higher education and the otherness of popular environments. 
Based on these categories of “demand” and “outreach,” this paper analyzes 
the paradoxes, tensions, and expansions that these concepts can evoke, in 
accordance with Emmanuel Levinas’s ethics of alterity.

Keywords: Alterity; Autonomy; Donation; Demand; Outreach; Totality.

Resumo
Este trabalho está situado na órbita conceitual da demanda e a entrega. Por um 
lado, questiona o significado daquela virtude pedagógica problemática que, 
geralmente, alude a uma reivindicação implícita de toda educação rigorosa 
e é chamada de “demanda”. Por outro lado, considera-se uma dimensão que 
parece ir no sentido contrário, mas que completa o quadro do que se espera 
da função docente: doar-se ou construir uma ponte entre o seu eu pensante e a 
exterioridade interpelante de um outro. Este último sentido é projetado a partir 
do conceito de “extensão” que articula os estudos superiores com a alteridade 
dos ambientes populares. A partir destas categorias de “exigência” e “extensão”, 
procedemos à análise dos paradoxos, tensões e extensões que estes conceitos 
podem suscitar, de acordo com a ética da alteridade de Emmanuel Levinas.

Palavras-chave: Alteridade; Autonomia; Demanda; Doação; Extensão; Totalidade.



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 34 ]

Introducción
La palabra universidad proviene del latín “universitas”, que significa “to-
talidad”, dato conocido y poco significativo, tal vez, si la filosofía que se 
hubiera elegido para vincular a la educación —tanto en general, como 
en su nivel más alto— no fuera la de Emmanuel Lévinas. En efecto, la 
aparente inocencia de una categoría, usada en el Medioevo para alu-
dir al conjunto de maestros y discípulos: “universitas magistrorum et 
scholarium”, no genera ruido alguno en el contexto de una cultura oc-
cidental que, por encima de la ética, eleva la ontología y sus fundamen-
tos universales. Más allá de que la denominación del caso describa un 
término de apariencia cuantitativa, no se puede obviar que apunta a una 
corporación que congrega lo más distinguido en el campo del saber y, 
más aún, si nos atenemos al contexto medieval, en el de la espirituali-
dad. Esta consideración, que no parece distar mucho de la que actual-
mente se tiene, no disimula, ante la proliferación de casas de estudios 
superiores, el hecho de que se perciban desniveles en cuanto a la calidad 
de la formación universitaria. Son muchos los criterios para elaborar 
rankings u órdenes de mérito personal o institucional, pero hay un clá-
sico indicador usado para distinguir —no solo en el marco de la educa-
ción universitaria, por supuesto— aquellas ofertas que se destacan so-
bre otras. Me refiero al criterio de la exigencia. Y este parámetro —de 
fuerte pregnancia en el sentido común— debe ser tenido en cuenta, más 
allá de que haya escuelas o docentes que enseñan poco y exigen mucho. 

La anticipada controversia de estas caracterizaciones con los plantea-
mientos de Lévinas radica en el modo que tiene el filósofo lituano de posi-
cionarse frente a nuestros dos significantes destacados: la totalidad y la exi-
gencia. El primero de ellos, que identificamos con la categoría “universitas”, 
es interpelado desde una ética basada en su opuesto: la prioridad del otro 
como “exterioridad” o manifestación de lo infinito (Lévinas, 2002). El se-
gundo —la exigencia—, al contrario de lo que se espera en el nivel del vín-
culo pedagógico, según Lévinas, proviene de la alteridad —del extranjero 
o del recién llegado a un mundo preexistente— y no del ego magisterial de 
quien está al frente de una clase, como adulto representante de dicho mundo1. 

1	 Debe considerarse que el recurso al concepto de “alteridad” de Lévinas, en el presente ar-
tículo, se haya ligeramente alterado, en función de su ubicación en el espectro cultural y 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 31-52

Exigencia alteritaria y extensión universitaria 

[ 35 ]

La plasticidad que se deriva de la aplicación de conceptos tales como 
“exterioridad interpelante” en el marco estrictamente pedagógico se 
inspira, en este caso, en planteos de autores como Carlos Cullen (1997, 
2009), cuando se refiere a los “obstáculos éticos” de la educación, o al 
“lugar de la ética en la formación docente” (2009). También resultan 
un insumo de principal importancia, para el desarrollo de las presen-
tes reflexiones, los aportes de Fernando Bárcena y Joan Melich (2000), 
especialmente para la construcción, con base en la idea levinasiana de 
“alteridad”, del concepto de “hospitalidad educativa”, tal como es pre-
sentado por estos autores. En general, me aparto de la perspectiva ex-
clusiva del cara-a-cara y de la comprensión de la ética como momento 
previo y separado de la política. Se trata aquí, más bien, de la proyec-
ción de ese momento nouménico de la transparencia del rostro, a rela-
ciones más bien ético-políticas como lo son la dicotomía civilización-
barbarie, o la tensión que se establece entre la universidad y su entorno 
constituido por los sectores populares. 

En este trabajo, por lo tanto, se problematiza y resignifica el concepto 
de “exigencia” a partir del cara-a-cara de la relación pedagógica y, por 
otro lado, se procura iluminar la sintonía ético-política con la alteridad 
en el contexto de la relación de la universidad con un alter significa-
tivo: la comunidad. En el nivel de los altos estudios, el concepto de ex-
posición o “escucha”, en el sentido levinasiano, es aquí visualizado con 
base a la referencia a una función usualmente ubicada en un pedestal 
menos destacado en la escala del saber: la extensión universitaria2. No 
obstante, en lo que refiere puntualmente al presente texto, debo aclarar 
que no se profundiza sobre dicha situación estructural, ni sobre las es-
trategias universitarias en torno a la extensión. Esto último ameritaría 

educativo, hecho que supone una ampliación de la categoría que remueve a la misma del uso 
canónico que se desprende de la obra del citado autor. 

2	 Con respecto a esta caracterización de “menos destacado”, es apropiado remitir a los plan-
teamientos actuales que denuncian de algún modo la tendencia histórica a considerar que, 
dentro de las tres funciones básicas de la universidad: la enseñanza, la investigación y la ex-
tensión, esta última no cuenta con efectivo reconocimiento (Asprella, 2022; Gadotti, 2020; 
Petz; 2023). Estas consideraciones conducen a un replanteo de la universidad de cara a la 
integralidad de sus prácticas, al diálogo equilibrado y participativo entre ellas y con la so-
ciedad, y a la propuesta de políticas públicas activas tendientes a la curricularización de las 
actividades de extensión (Asprella, 2022; Petz y Faierman, 2021). 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 36 ]

sumar más fuentes técnicas y especializadas al respecto, con sus respec-
tivos léxicos de cuño institucional, político o sociológico. El presente 
es un escrito eminentemente filosófico donde se ponen —conceptual y 
creativamente— en contacto categorías tales como “autonomía”, “hete-
ronomía”, “exigencia” y “extensión”, desde el primado de una ética de la 
alteridad. De ahí se derivan algunas vacancias del orden terminológico 
más usual en política universitaria, y de ahí también el predominio de 
fuentes filosóficas pertinentes para este caso, como lo son Kant, por el 
lado de la autonomía, y Lévinas, por el de una heteronomía al servicio 
del otro. Trataré en lo sucesivo de desarrollar algunas ideas en ambas 
direcciones, recurriendo a la forma diferenciada en que se revela el con-
trapunto entre las nociones de autonomía y heteronomía en los planteos 
éticos de Kant y Lévinas. 

Exigencia y alteridad 
Partamos, entonces, de esa expresión que suele usarse para indicar 

una formación muy selecta, de esas que no son para cualquiera, sino 
solo para quienes pueden soportarlas y adecuarse a su rigor: el adjetivo 
de “exigente”. Debe admitirse que, en mayor o menor medida, la exi-
gencia es una condición natural de toda educación y se expresa como 
un poder que asume el yo docente, que se dirige hacia la alteridad —el 
educando— a través de la demanda del cumplimiento de un plan de es-
tudios y del correspondiente control y seguimiento de su trabajo. Es de-
cir, el hecho de que el “bastón de mando” esté siempre, de algún modo, 
en manos del docente determina que la educación, por simétrica que 
uno quiera representársela, se eleva siempre desde un trasfondo asimé-
trico. Es decir, si bien el progresismo pedagógico nos ha revelado que no 
somos receptores pasivos, esto es, que construimos conocimiento con 
quien nos enseña —dimensión horizontal o dialógica—, hay un saber 
ya construido en el pasado que autoriza al enseñante de ese saber —di-
mensión vertical de la transmisión— a exigir atención, disciplina en la 
escucha y el debido cumplimiento de cierta rutina de ejercicios y lecturas.  

El hecho de que la exigencia, en educación, se exprese en una di-
rección que va del educador al educando determina —prima facie— el 
primado de una orientación egológica, es decir, de una lógica donde el 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 31-52

Exigencia alteritaria y extensión universitaria 

[ 37 ]

ego pone la norma para que alter la cumpla. Es obvio que puede haber 
excepciones, escuelas donde las normas las ponen los alumnos o los 
padres; pero acá estamos presentando un criterio modélico de lo que 
se supone caracteriza a priori una práctica educativa razonable: la de-
manda va del yo (docente) al otro (alumno/a). 

Ahora bien, si la demanda va del yo al otro, ¿cómo podríamos hablar 
de una pedagogía de la alteridad? Pareciera que el reclamo de toda pe-
dagogía exigente es que el otro deba adaptarse a los requerimientos del 
yo-docente. Entonces, ¿por qué no hablar de una pedagogía de la mis-
midad, en la cual el otro tiene que aprender a ser como manda el ego, 
que es la cara autorizada del sistema? En contraste, vayamos a ejemplos 
que nos sacan de la relación pedagógica y nos trasladan a situaciones 
cotidianas donde se juega la proximidad y cierto sentido común ante 
la demanda del otro en términos distintos de la situación educativa. 

Es natural que el hambriento demande comida y que el enfermo de-
mande salud. Ante este tipo de carencias y otras del mismo calibre que 
asedian al pauper —la viuda, el huérfano y el extranjero al decir de Lé-
vinas (2002) —, es natural que la ética de la alteridad abogue por la sin-
tonía de la escucha con esas interpelaciones de la otredad que de algún 
modo estarían “exigiendo” al yo. Sin embargo, la falta de formación no 
necesariamente es como la carencia de pan, de salud o de trabajo. El dé-
ficit educativo es tal que lo más común es que quien más necesite educa-
ción, por su misma condición de precariedad, no la demande o se con-
forme con un mínimo. Y también es común que aquellos que viven en 
condiciones miserables reclamen algún tipo de educación que los ayude 
a ascender socialmente. Sin embargo, a menudo no exigen una educa-
ción que les ayude a tomar conciencia de por qué están así como están; 
como diría Paulo Freire (2010): que les provea un saber acerca de cuál 
es el orden social que dificulta o entorpece sus exigencias y elecciones. 

La paradoja de la elección en educación es clara: para que alguien 
tenga el poder de elegir qué tipo de educación quiere, una previa edu-
cación debería estar ya haciendo efecto sobre su capacidad de reclamar 
o de exigir. Por lo tanto, ¿estaríamos con esta paradoja negando la prio-
ridad de la alteridad en educación? ¿Estaríamos afirmando que, en edu-
cación, el primado que sostiene Lévinas en materia de ética debe ceder 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 38 ]

ante la prioridad de un yo docente que debe imponerse ante las deman-
das de los alumnos? Pareciera que la inversión de la dirección egológica 
que sostiene Lévinas en su ética —la exigencia que va del otro hacia el 
yo— es intransferible a la relación pedagógica, donde predominaría el 
mandato del yo sobre la demanda del otro3.

Hay que insistir en que, según los planteos del filósofo lituano, la exi-
gencia fundamental no parte del yo sino de la alteridad. Esto significa que 
si el yo incumple con la escucha de esa demanda estaría abandonando 
al otro a su suerte. Ahora bien, en educación, abandonar parece ser lo 
contrario: someterse a la demanda del educando, no tomar la iniciativa 
en la exigencia, o bien ejercitar algo así como una suerte de laissez faire. 
Ante esta aparente contradicción, considero que la exigencia educativa 
del ego educador, por lo tanto, es aquella que rige en el plano de la in-
tervención pedagógica, como respuesta a una demanda más origina-
ria: la interpelación proveniente del otro en un nivel ético-performativo 
básico de las razones de educar (Berisso, 2015). Esto no significa que se 
anule la interacción o la dialógica; muy por el contrario. A propósito, 
Gadotti (2020) cuenta que, en un principio, la extensión universitaria 
fue pensada en una sola dirección: desde la academia a las poblaciones 
de trabajadores. Esto dio lugar a que Paulo Freire propusiera, según su 
vocación dialógica, sustituir el concepto de “extensión” por el de “co-
municación” (Freire, 1969). El primero de los términos parecía llevar 
implícito el “bancarismo” —educación unidireccional y autoritaria, se-
gún Freire (2010)— del extensionismo asistencialista. No obstante, según 
nuestro análisis no se considera asistencialista la exigencia levinasiana, 
sino guardiana de la alteridad, justo en esa dimensión en la que la alte-
ridad parece estar cooptada por la lógica del autoabandono (Gadamer, 
2000) ante las tecnologías de un supremo Ego: el poder sin rostro del 
sistema-mundo capitalista. En resumidas cuentas: educar para otro no 
riñe con construir conocimiento con otros. Ambos principios se com-
plementan y cofundamentan. La afirmación de Gadamer, que consti-
tuye el título de una de sus últimas conferencias: “educar es educarse” 

3	 Para clarificar algo más esta alusión al carácter —prima facie— paradojal de la aplicación de 
la ética de Lévinas al contexto educativo, consúltese en esta línea de análisis el capítulo 7 del 
libro de mi autoría ¿Qué clase de dar es el dar clase? (2015, p. 91). 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 31-52

Exigencia alteritaria y extensión universitaria 

[ 39 ]

(2000), se podría interpretar como que nos educamos en la interacción, 
en la conversación con nosotros mismos y con los demás. Según esta 
consideración dialogal, la extensión universitaria podría ser entendida 
efectivamente como “comunicación”. No obstante, el “educar es edu-
carse”, de Gadamer, y el “dar es darse”, que plantea Mèlich (2014) en su 
aplicación de Lévinas al contexto educativo, se necesitan mutuamente. 
Educarse en el sentido de educarnos con otros comprende también el 
ethos levinasiano de un darse: un educar para otros. 

Puntualicemos algo más este último asunto. En toda educación hay 
un aprender con el otro, pero también hay un “brindarse” (Mèlich, 2014), 
digamos con Lévinas: un ser-para-otro (2002, 2001). No obstante, lo que 
deberíamos dilucidar es en qué consistiría ese “ser-para-otro”, dado que 
ha quedado claro que no se corresponde con meras demandas explícitas 
del otro, del tipo “tengo sed” o “tengo hambre”. En el caso del estudio, 
solo tiene la autoexigencia de esforzarse en estudiar alguien que ya ha 
sido educado —y de algún modo encaminado— desde la presión fami-
liar y escolar. La exigencia originaria pareciera ser la del polo educador.  

En ¿Qué clase de dar es el dar clase? (2015), hemos abordado está rela-
ción acerca de si lo primero es la demanda del yo educador que “educa” la 
demanda del otro, o si la prioridad la tiene la demanda del otro, en los tér-
minos planteados por Lévinas. La conclusión alcanzada es que la exigencia 
docente siempre es la respuesta a una demanda implícita del polo alter —
désir methaphysic, según Lévinas— que exige ser honrado/a en su alteridad, 
aún más allá de lo que el sistema o los avatares biográficos hayan hecho ex-
plícitamente o estén por hacer de su persona. Para decirlo con mayor sen-
cillez: se trata de entrever las exigencias implícitas de la alteridad, más allá 
de lo que la alteridad de hecho pueda estar explícitamente demandando. En 
suma: se procura leer las exigencias propias de la alteridad —contrafáctica-
mente— más allá de las demandas del otro o de la otra de hecho.

Que no hay que quedarse con la exigencia del otro fáctico puede in-
cluso considerarse una verdad de perogrullo; de lo contrario, caería-
mos en una suerte de “sí fácil”, educativamente inconducente. El tema 
es cómo fundamentar el “no difícil” al otro —es decir, el límite— y jus-
tificar que se lo está haciendo para-el-otro, es decir, bajo la guía de una 
demanda alteritaria implícita.  



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 40 ]

Partamos de un uso levinasiano fundamental. La metafísica, desde 
los griegos hasta el idealismo alemán —de Jonia a Jena o de Tales a He-
gel— ha sido definida como “el estudio del ente en tanto ente y de las 
características que como tal le son propias” (Aristóteles, Metafísica, Li-
bro iv). Esto significa que no se trata del conocimiento de un ente em-
pírico, cualquiera sea, sino de la condición que sirve de fundamento del 
ente en general. No descubrimos nada nuevo al decir que la ontología 
—en tanto metafísica— es el estudio del ser. La ética, en cambio, según 
Lévinas, es anterior a la ontología y consiste en la percepción responsa-
ble del otro en tanto otro. Nótese que, en paralelo con la definición de 
“metafísica”, no se está hablando ahora de un otro empírico como po-
drían ser: la maestra, el estudiante, la directora, etc. Se trata “del otro en 
tanto otro”. El que aquí se haya partido de la relación cara-a-cara, entre 
un “yo-docente” frente a un “otro-alumno/a”, no es más que un punto 
de partida fenomenológico que, para iluminar nuestra responsabilidad 
ética como docentes, requiere que nos ubiquemos imaginativamente en 
el lugar del ego educador. El otro, entonces, es siempre el que viene a mí 
como “extranjero”, el nuevo o recién llegado a mi curso. Ahora bien, 
queda claro que no estamos hablando de una presencia empírica —psi-
cofísica— al modo de la facticidad puntual del sentido común o positiva 
de las ciencias naturales. 

En una entrevista publicada en Ética e infinito, Lévinas se refiere al 
rostro como manifestación “visible” de la presencia del otro: “(…) puede 
estar dominada por la percepción, pero no se reduce a ella” (Lévinas, 
1991, p. 79). La noción de “irreductibilidad del otro” muestra que el otro 
no está emplazado en un espacio y un tiempo homogéneos, que es sin-
gular y siempre más que cualquier sistema o totalidad que quiera re-
bajarlo a categorías funcionales tales como “individuo”, “consumidor”, 
“profesional”, “recurso humano”, “capital humano”, etc. El docente que 
escucha el reclamo de la alteridad que late en el educando, más allá de 
su presencia fáctica, debería estimular su indocilidad crítica, su curio-
sidad filosófica, su creatividad artística, más allá de las necesidades au-
toafirmativas de todo sistema. Debería combatir esos “síndromes de 
Estocolmo” donde la víctima —tal como observaba Fanon— se mira a 
sí misma a través de los ojos del victimario. Y hay un plano en el cual la 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 31-52

Exigencia alteritaria y extensión universitaria 

[ 41 ]

alteridad fáctica debería ser especialmente acotada —tomando la expre-
sión de Jaume Trilla (1992) — con oportuna “beligerancia”: allí donde 
el otro de carne y hueso, con su agresión o su negacionismo, reduce o 
minimiza a un tercero: ese otro del otro4, que a menudo no está, aun-
que deba considerarse siempre presente en toda clase. Con esto último 
me refiero a esa alteridad, irreductible totalmente a un sujeto empírico 
determinado, que encarna, no obstante, en los sujetos racializados, los 
masacrados, la mujer golpeada, el manifestante apaleado, el desapare-
cido y, en general, en toda víctima de la lógica terrorista del poder. 

Sostener que la educación es para otro puede sonar a lugar común. 
Lo que acá tratamos de hacer es distinguir dos modos de dar clase, en 
función del sentido y de la forma que asume en cada caso la exigencia. 
Se puede dar para la mera incorporación técnica a la maquinaria de 
lo mismo —de la mismidad—, o dar para el cuidado de sí y del otro, 
bajo la dirección de una pedagogía de la alteridad. Con esto último no 
se descuida la formación técnico-científica, y a la vez se cuida, funda-
mentalmente, esa dimensión irreductible de la otredad que se resiste a 
ser convertida en “un ladrillo más en la pared”, que no deja de recla-
mar distinción ética y rebeldía estética, ante el afán asimilacionista de 
toda totalidad sistémica. 

Por un lado, entonces, está lo que llamamos “exigencia sistémica” —
exigencia sin rostro— y, por el otro, lo que denominamos “exigencia al-
teritaria” o “exigencia ético-crítica” (Berisso, 2015, p. 94). En la primera 
se “alimenta” al otro para incorporarlo a sus filas —al tiempo cronome-
trado de la productividad— de acuerdo con las necesidades de la totalidad 
que, en el sistema capitalista, asume la forma de “sociedad de mercado”. 
Se nos exige amoldarnos, emplazarnos de acuerdo con tecnologías del 
yo muy precisas que a menudo excluyen la historicidad, la reflexión, la 
solidaridad y, en consecuencia, con ellas se desestima el aporte funda-
mental de la filosofía y de las ciencias sociales críticas. Considero que la 

4	 Con respecto a esta expresión “el otro del otro”, Lévinas, en el prólogo de Difícil libertad, 
afirma: “(…) El hambre del otro —ya sea apetito carnal o hambre de pan— es sagrado; 
solo el hambre de un tercero pone límites a ese derecho” (Lévinas, 2005, p. 84). Con esta 
distinción, hace referencia a la irreductibilidad del Otro (con mayúsculas) como alteridad 
trascendente que actúa como principio de distribución y justicia, capaz de poner límite a la 
alteridad fáctica de un sujeto de reclamo que, de hecho, puede estar siendo injusta.  



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 42 ]

otra opción, la de la exigencia ético-crítica —que parte del primado de 
la alteridad— sale del programa puramente profesionalista, apuntando 
a la formación de profesionales calificados, pero además sensibles, so-
cial y políticamente, tanto en el radio de su comunidad como en el de 
la dialógica pluritópica que desafía al pensamiento único globalizado5. 

La circulación de la palabra que consiste en el “dar la palabra” a 
quien aprende para que demuestre lo aprendido describe la lógica del 
concepto clásico de exigencia, donde esta funciona como demanda del 
docente, en función de optimizar el rendimiento del aprendiz, para que 
este pueda cumplir con mayor eficacia una función del sistema. Una 
exigencia para-el-otro, en cambio, no parte del reclamo del yo docente 
en aras de comprobar la atención a su clase, sino que parte de un ni-
vel más profundo donde es la alteridad la que exige atención en primer 
término. La respuesta, entonces, la da el docente, procurando brindarle 
al otro no solo un conocimiento que lo vuelva operante dentro de un 
orden dado, sino produciendo espacios que hagan posible la crítica a 
todo orden, esto es, la resistencia inteligente (Cullen, 2009). De ahí que 
el carácter donativo de la exigencia alteritaria no apunte a “dar la pa-
labra” por parte del educador, sino, fundamentalmente, a generar las 
condiciones para la toma de la palabra por parte de quienes estudian.

La apuesta por la formación crítica, en general, y de la educación 
universitaria, en especial, es un principio ya presente en los escritos 
pedagógicos de Kant y, sobre todo, en el célebre tratado El conflicto de 
las facultades (1992). De todos modos, hay sobradas diferencias entre 
los planteos críticos del filósofo alemán y lo que se viene sosteniendo 
hasta aquí con la noción de “exigencia alteritaria”. En la divulgada obra 
kantiana la función crítica recae únicamente en la Facultad de Filoso-
fía, correspondiéndole al filósofo el velar por la autonomía de la razón, 
frente a la tendencia del poder político a intervenir en favor de intereses 
sectoriales (Kant, 1992). En la misma línea, en sus escritos pedagógicos, 

5	 La exigencia podría ser considerada como algo que viene “después” de la escucha de la clase 
del maestro, es decir, como un momento en el cual el educador “exige” la palabra del edu-
cando, bajo la expectativa de que este último responda, es decir, repita —de memoria o con 
sus palabras— el conocimiento aprendido. La mayor o menor exigencia, en este caso, es el 
requisito de mayor o menor complejidad o exactitud que el o la docente pide de su alumnado. 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 31-52

Exigencia alteritaria y extensión universitaria 

[ 43 ]

Kant la emprende contra los padres y los príncipes6. Lo hace desde la 
perspectiva de un ser racional, y por lo tanto autónomo, capaz de sus-
traernos de las inclinaciones y demás motivaciones particulares, ele-
vando al ser humano de su ciudadela egoísta, merced a la guía del sujeto 
trascendental. Esta divisa de “autonomía de la razón” es, no obstante, 
demasiado egológica, demasiado basada en la soberanía racional de un 
yo inconmovible ante la vulnerabilidad del otro. 

Alteridad y extensión 
En línea con la influencia del principio de autonomía en el contexto 

de las universidades latinoamericanas, y siguiendo la transformación 
producida por la secularización europea en el siglo xviii, Walter Mig-
nolo (2009, 2014) analiza la sustitución de la universidad medieval-
renacentista por un modelo fundado en la ciencia y en la filosofía no 
religiosa. Se trata de la puesta en práctica de ideales tales como los de 
Humboldt o los de Kant, que desplazaron las metas y el formato de las 
antiguas casas de estudios. Puede observarse la proyección de dos mo-
delos contrapuestos en tierras americanas: uno más bien medievalista 
o colonial, para el cual la lucha por la conquista del territorio se apo-
yaba en la evangelización colonial, y otro más potable al orden posco-
lonial —o neocolonial—, aquel cuya cruzada modernizadora se orientó 
de lleno de acuerdo con el programa, difundido por Domingo F. Sar-
miento (2011), de civilización versus barbarie7. 

El relato de la barbarie se construye a partir del nativo que es con-
siderado como foráneo con respecto a la Cultura y la Educación —con 
mayúsculas—, aquellas que arriban con los barcos desde el Atlántico 

6	 “Ni unos, ni otros se ponen como fin un mejor mundo (Weltbeste), ni la perfección a que 
está destinada la humanidad y para lo cual tiene disposiciones” (Kant, 2003, p. 9).

7	 Con respecto a la contradicción entre civilización y barbarie, es notorio el parentesco de esta 
dicotomía con ese contraste que se observa en la ética de Lévinas, entre la totalidad —o mis-
midad— y aquella provocación que asoma a partir de categorías tales como “exterioridad” 
o “alteridad radical”. En consecuencia, el carácter de “extraño”, que Lévinas asigna al otro en 
tanto otro, en América le corresponde ya no al posible agresor que viene del exterior empírico. 
Ahora se manifiesta en el rostro de individuos pertenecientes a aquellos pueblos “de adentro” 
del llamado “nuevo mundo”, preexistentes a la conquista. No estamos, pues, ante el peligro 
de hordas invasoras de Estados u ordenamientos ya instituidos, como sucede en el Imperio 
Romano en el siglo v, ni ante la polis griega azotada por los barbaroi del imperio persa. 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 44 ]

Norte. Sarmiento, ya desde sus escritos en el diario El Progreso de Chile 
(1845), como en su célebre Facundo del mismo año, hace de la mencio-
nada alternativa civilización-barbarie el eje de su pensamiento filosó-
fico y político. Sin embargo, la filosofía de Sarmiento va virando desde 
una óptica más bien culturalista en la publicación de 1845, hacia una 
posición más bien biologicista en Conflicto y armonía de las razas en 
América, trabajo de los años ochenta del xix. Esta última deriva de su 
producción revive un Sarmiento positivista, más precisamente spence-
riano. Si la ideología del Facundo tiene más que ver con la época de la 
llamada “anarquía”, esto es, la de la contienda interna entre federales y 
unitarios, la trama de Conflicto y armonía de las razas en América es la 
propia de un momento donde los sectores afines a lo que fue el unita-
rismo han tomado las riendas de la dirección política, hecho derivado 
de la derrota de Urquiza en la batalla de Pavón (1963). Para el Sarmiento 
del Facundo, el problema central de la Argentina es la extensión, la im-
posibilidad de comunicación y el consecuente aislamiento y atraso que 
esta condición ha generado. La cultura, tanto la del mestizo como la del 
indígena, es inferior si se la compara con la cultura europea; luego, para 
salir de esa situación de atraso, es necesario combatir tanto los modos 
ancestrales del indio, como las tendencias caudillísticas —y en más de 
un caso, delictivas— del gaucho. El combate deberá ser librado a través 
de la educación y de cierta política de “mano dura” contra esos sectores 
identificados como una alteridad peligrosa. 

Civilización y barbarie son dos formas del declarado antagonismo 
entre sí, aunque ambas representantes de una misma lógica expansiva. 
Con respecto a la primera de ellas, Mignolo señala que las universida-
des coloniales europeas, tales como la Universidad de Santo Domingo 
(1538) o la Universidad de México (1551), son un fenómeno caracterís-
tico de la proyección cultural de Europa en las Américas, ajeno a otras 
regiones del sistema-mundo como Asia y África. En la Argentina, esta 
modalidad está representada por la Universidad de Córdoba, fundada 
en 1613 por la Compañía de Jesús. 

Mucho más cerca de la autonomía kantiana se halla la Universidad 
de Buenos Aires, fundada en 1821 por Bernardino Rivadavia. En efecto, 
esta institución desde su creación se haya direccionada hacia las “nuevas 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 31-52

Exigencia alteritaria y extensión universitaria 

[ 45 ]

ideas” europeas y anticipa el desenlace histórico que, ya en 1884 y bajo 
la presidencia de Julio A. Roca, dará lugar a la Ley 1420 de Educación 
universal, obligatoria, gratuita y laica. En este periodo la lucha por la 
unificación del territorio y la caracterización de sus poblaciones origi-
narias —la alteridad amenazante— como “desierto” se afianza como 
programa de Estado. 

Hacia fines del siglo xix, consolidado ya el proyecto estatal de la Ge-
neración de 1880, asoma entre la intelectualidad liberal esta idea típi-
camente kantiana de “autonomía”, que el filósofo alemán consideraba 
derecho exclusivo de la Facultad de Filosofía. En esta línea, se conoce la 
actividad de intelectuales y militantes pioneros del espíritu reformista 
que animará la comunidad universitaria de principios del siglo xx. Por 
supuesto, ya no se tratará de una autonomía solo para filósofos, sino de 
la convicción de que los centros de estudios e investigación de un país 
no pueden depender de las políticas de turno. En efecto, estas últimas 
representan intereses sectoriales de partidos que asumen el control de 
la soberanía, mientras que la ciencia y el pensamiento deberán ser uni-
versales y asumir el rol humanista de reserva crítica, contra los posibles 
abusos de toda política de Estado. 

La consigna de autonomía universitaria y cogobierno que se im-
puso a partir de la Reforma de 1918 representa un gran avance. Su pla-
taforma, exageradamente antiestatista, era perfectamente comprensible 
en la Argentina del primer tercio del siglo xx, con una pesada historia 
de restricción y avasallamiento de libertades. En ese marco reformista, 
de posición defensiva ante el Estado oligárquico, surge la extensión uni-
versitaria, como sector encargado de llevar el conocimiento universi-
tario al pueblo (Rinesi, 2012, pp. 11-14). Es interesante observar como la 
extensión deja de pensarse exclusivamente de cara a aquel espacio que 
está “afuera” y representa una amenaza. Cada vez se habla menos del 
desierto o de la barbarie. En el contexto reformista predomina el crite-
rio de servicio universitario como donación, como aquello que amable-
mente va de lo que se tiene paredes adentro hacia aquel que está afuera 
(Gadotti, 2020, p. 62). El supuesto “salvaje” —la otredad peligrosa— ya 
había sido neutralizado por el Estado de finales del siglo xix. La uni-
versidad, entonces, pasa a enfrentarse al otro ya no como bárbaro por 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 46 ]

combatir, sino como sujeto significativo por incluir. Por lo tanto, la ex-
tensión pasa, terminado el combate contra la barbarie amenazante, a 
convertirse en un puente hacia una alteridad demandante. La proyección 
se vuelve una forma de “salida de sí”, más o menos filantrópica (Rinesi, 
2012, pp. 11-14). Kant llamaba “culpable” a la “minoría de edad” inte-
lectual de quien no pensaba por sí mismo (Kant, 1978). Los reformistas 
asumieron exitosamente esa salida de la heteronomía, pero no dejó de 
atormentarlos otra culpa: la del posible abandono de los que quedaban 
afuera. Es como si el surgimiento de la extensión universitaria avivara 
el fantasma de aquel sabio platónico que se ha visto obligado a retornar 
a la caverna para liberar a los pobres encadenados. 

Esta concesión culposa del saber universitario ante la sociedad no 
puede dejar de traducirse en un concepto de extensión, dominante desde 
la reforma hasta nuestros días. La idea es que el resto de la comunidad 
debe recibir por lo menos algo de lo que se produce en la universidad. 
Y ese “por lo menos”, que sirve de paliativo ante la culpa del sabio autó-
nomo, ha convertido a la extensión en algo así como un nivel inferior con 
respecto a los otros dos ejes de la formación universitaria: la docencia y 
la investigación. Este desnivel puede interpretarse como la encarnación 
lejana y dadivosa de aquel academicismo platónico. Se trata de que el 
reino de la luz se digne a compartir las migajas de su saber con aquellos 
que no perciben directamente las ideas, esfuerzo que ha logrado que la 
extensión se conciba como un espacio subalterno, de menor prestigio 
institucional que el área propiamente académica. 

Es claro que las virtudes de la autonomía ante las eventuales arbitra-
riedades del poder de turno no deberían conducir a una “universidad 
isla”, ni a un total divorcio entre la academia y las políticas que estén en 
sintonía con un modelo de país más inclusivo. Es así como el término 
“autonomía” debería servir, fundamentalmente, para cuidar a la comu-
nidad académica de aquella heteronomía donde el control del saber se 
ejerce a partir de la injerencia de dogmas ideológicos y poderosos in-
tereses económicos. Sin embargo, a partir de concepciones filosóficas 
contemporáneas como la filosofía levinasiana de la alteridad, puede con-
siderarse una apreciación crítica del concepto típicamente moderno de 
autonomía. Esta se basa en el hallazgo de una “heteronomía” de cuño 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 31-52

Exigencia alteritaria y extensión universitaria 

[ 47 ]

diferente, aquella que nos enfrenta a la vulnerabilidad de un otro dis-
tinto de esa otredad poderosa que tergiversa el saber desde las altas es-
feras de un poder cómplice de la manipulación mediática. Dicho esto, 
debe admitirse que la exigencia, que se desprende de la consideración 
vulnerable del otro, dista de llamar a comportarse de acuerdo con una 
donación unidireccional, parecida a la de la limosna o la del obsequio de 
aquello que sobra. Se apunta, más bien, a dar para-el-otro, en el sentido 
de generar espacios áulicos y territoriales donde el saber fundamental-
mente se construya en comunidad con otros y otras8. 

En el marco de lo hasta aquí señalado —y en función de un sentido 
acorde con la óptica de heteronomía y donación que extraemos de la fi-
losofía de Lévinas— se verifica un contraste entre dos modelos de exten-
sión a los que se viene haciendo referencia. El primero de ellos, que aquí se 
mencionó como “reformista”, ha sido cooptado por el capitalismo global y 
persigue generar la apariencia de un cambio, transformando la universidad 
en una “agencia de extensión a su servicio” (Santos, 2005, p. 65); de ahí que 
las críticas del neoliberalismo al enciclopedismo tradicional se realicen en 
nombre de una formación universitaria donde la superación de la brecha 
entre teoría y práctica implica la apuesta por la formación de profesionales 
exitosos en el marco de una sociedad de mercados autorregulados. 

Para autores como De Sousa Santos (2005), la universidad del siglo 
xxi requiere de una transformación de dicho concepto de extensión, 
ya no como articulación con la empresa privada, sino como “participa-
ción activa en la construcción de cohesión social” (Santos, 2005, p. 66). 
Entonces, no se trata de un simple cambio de orientación política, sino 
también de una verdadera ruptura epistemológica con el sentido de 
“versión unitaria” —y totalista— que denota el término “universidad”9. 

8	 Me he dedicado en este texto a una reconsideración ético-política de base, a partir de apor-
tes levinasianos, sin incursionar, empero, en las políticas específicas capaces de renovar el 
espacio de la extensión universitaria.

9	 A propósito, en una entrevista, W. Mignolo (2014, p. 15) afirma: “Me imagino que si, en el 
medioevo europeo y en el renacimiento, la «uni-versidad» tomó su nombre en consonancia 
con el concepto teológico-filosófico de «uni-versalidad», hoy tendríamos que, al concepto 
de «pluri-versalidad», corresponderle el concepto de «pluri-versidad». A su vez, dicha 
perspectiva «uni» supone la reducción ad unum del saber humano, lo cual reduce toda ex-
terioridad o alteridad” (Lévinas, 1999, 2002) a una mismidad epistemológica que se impone 
como patrón de lo que debe saberse o estudiarse.  



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 48 ]

En este último se verifica un criterio epistémico unilateral y expansivo, 
potencial silenciador de las culturas originarias y de los saberes pre-
vios de los pueblos. Por el contrario, una resignificación del área de ex-
tensión, como la que sugiere la aplicación del concepto levinasiano de 
alteridad, implica la sintonía con un giro democratizador que se viene 
planteando al interior del campo epistemológico: la integración de los 
contextos de justificación y aplicación de las teorías, al contexto socio-
territorial de “descubrimiento”10. Este último revela la importancia del 
marco histórico, el territorio comunal y barrial donde los actores sociales 
y culturales inciden activamente en la producción colectiva de pensa-
miento crítico (Schuster, 1995; Asprella, 2022; Petz, 2023). 

Consideraciones finales  
En el presente artículo nos hemos dedicado a las paradojas levinasia-

nas que presentan los conceptos de exigencia y de extensión, con miras 
a la educación en general y a su proyección en el tramo de la formación 
superior. A su vez, hemos analizado estas paradojas a la luz de la dife-
rencia entre los conceptos de autonomía y heteronomía, de acuerdo con 
la distinción que se verifica entre el uso kantiano y la comprensión que 
adoptan estos en el marco de la ética de la alteridad de Lévinas. La pri-
mera perplejidad que se ha puesto de relieve es que la exigencia educa-
tiva, que habitualmente se representa como mandato que va de un yo 
educador hacia un otro educando, debería ser críticamente reformulada 
como respuesta —de acuerdo con el sentido responsivo de la ética de Lé-
vinas— a la interpelación profunda de un alter que nos convoca desde 
su irreductible extrañeza. Esta caracterización impacta en el concepto 
de “universidad”, que desde el medioevo remite simbólicamente a la 
totalidad de especialistas y saberes elevados que produce una sociedad. 
Si la cuestión es analizada bajo la óptica del principio kantiano de au-
tonomía de la razón, base de la Ilustración y de la autonomía universi-
taria moderna, se arriba al criterio progresista de la superación de una 

10	 En este caso estamos ante una forma relacional, dialógica, interactiva de “descubrimiento”, 
enteramente distinta de aquella fórmula colonial emblemáticamente conocida como “des-
cubrimiento” de nuestra América. Según B. de Sousa Santos se trató de una forma de saber 
y poder donde la “reciprocidad” de todo descubrimiento interhumano quedó transformada 
en “apropiación del descubierto” (Santos, 2012, p. 141).



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 31-52

Exigencia alteritaria y extensión universitaria 

[ 49 ]

heteronomía culpable: ¡atrévete a pensar! El pensamiento heterónomo, 
habitualmente fiel a la guía de un extraño que piensa por nosotros, se 
muestra siempre funcional a la apatía reflexiva de los súbditos —quie-
nes no alcanzaron a superar la “minoría de edad” de la razón (Kant, 
1987) —, condición que suele ser aliada a las inclinaciones despóticas 
de los príncipes, que solo piensan en incrementar o mantener el po-
der. La laicidad latente en este principio no dejó de ocasionarle proble-
mas a Kant en su época11. Tal como vimos en nuestro módico recorrido 
histórico acerca de las universidades latinoamericanas, la “minoría de 
edad” estaba presente en la implantación de universidades confesiona-
les. El esquema moderno y liberal —de impronta anticlerical— fue la 
base de los regímenes de estudio que sucedieron a aquellos basados en 
una heteronomía religiosa —distinta de la socialidad del cara-a-cara 
que se extrae de la “religiosidad” de Lévinas— basada en la reducción 
y la evangelización colonial. 

No obstante, habida cuenta del progresismo y de la perspectiva autó-
noma que quedó habilitada a partir del criticismo humboldtiano-kan-
tiano, la autonomía de la modernidad luce como insuficiente y hasta 
enfrentada al puente dialógico que exige la alteridad sociocultural. Se 
muestra monológica e incapaz de movilizar afectos sentipensantes, que 
den paso a una escucha plena de los distintos rostros que interpelan 
desde los contextos más variados. Debe considerarse que la autonomía 
de la razón es valiosa como tal, pero que, no obstante, si no se la he-
teronomiza, de acuerdo con ese modo levinasiano de la exigencia que 
proviene del otro, carece de afectividad y de lazo profundo12. Más bien, 

11	 Es notoria la persecución y las amenazas recibidas por Kant de parte de autoridades de su 
época, como es caso del primer ministro Johann Wollner, durante el reinado de Federico 
Guillermo II de Prusia. Este funcionario de procedencia ultracatólica y de tendencia mística 
no veía con buenos ojos al criterio kantiano de “autonomía” que alejaba a la moralidad de 
la “voluntad divina” por considerarla un “principio heterónomo” (Kant, 1990, p. 120). En 
efecto, Kant alteró el sentido ético de matriz teológica, habitual desde el medievo, que hacía 
emanar el juicio moral del mandato de Dios. Lo desplazó hacia el primado trascendental de 
la buena voluntad que pasa a centrarse en la disposición racional del sujeto humano; de ahí 
que la ética kantiana, conforme con el ideal de la Ilustración, se basa en la autonomía y el 
imperativo de la razón, por sobre toda inclinación, sea esta mundana o religiosa. 

12	 Se puede considerar que la autonomía —heteronomizada— de la que aquí hablamos con 
referencia a la ampliación que es necesario hacer, siguiendo a Lévinas, de la autonomía de la 
razón ilustrada, no desentona con el concepto de “autonomía” que usa Freire en Pedagogía 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 50 ]

representa una práctica de aproximación más identificable con la forma 
del paliativo social o de la proxemia tecnológica, que como llamado a 
la interacción y a la coparticipación en la cobertura y elaboración con-
junta de saberes socialmente inclusivos. 

De lo visto pueden, por lo tanto, extraerse dos modos de exigencia y 
dos modos de extensión. Por un lado, tal como vimos, hay una exigencia 
sistémica que representa el ideal del control para el rendimiento del otro, 
de acuerdo con el criterio funcionalista del profesional que el sistema edu-
cativo pretende (re)producir. Se trata del concepto de educación como 
“renta a futuro”, en virtud de la reproducción ampliada del valor inver-
tido, tal como se desprende de la teoría del desarrollo del capital humano. 
Más allá de toda consideración fóbica acerca de la difundida panacea de 
los recursos humanos —que seduce tanto al sector público como al pri-
vado— está el presente rescate de un criterio de una exigencia-otra. Esta 
última exige, teniendo como base el cuidado de la alteridad y su irreduc-
tibilidad a toda lógica sistémica, de cualquier orden que sea. La posibi-
lidad de una formación ético-crítica, para y con el otro, puede ser com-
prendida, en el contexto de la relación entre la universidad y su entorno 
social, como un campo fértil donde el mundo académico no se proyecte 
de manera tímida o dadivosa, ni como exclusivo recurso al servicio de 
intereses particulares, sino generando espacios dialógicos (Freire, 1993, 
2010; Gadamer, 2000; Gadotti, 2020) y productores de saberes inclusivos. 

La novedad de plantear una filosofía crítica desde la alteridad, por lo 
tanto, no nos devuelve a la heteronomía de las inclinaciones o de los ne-
gociados de la política partidista. Tampoco milita en contra de la seriedad 
metodológica y epistemológica, ni aboga contra las virtudes de la autono-
mía universitaria en relación con las decisiones privadas y los caprichos 
del poder. Creo, siguiendo la caracterización de Bárcena y Mèlich (2000) y 
Mèlich (2014), que podría considerarse una autonomía heteronomizada13: 

de la autonomía (2008). Efectivamente, Freire no pretende una autonomía de la razón a lo 
Kant, sino que persigue una autonomía con el otro en los territorios y las demandas especí-
ficas de los sectores populares. 

13	 “(…) En este sentido, si buscamos la autonomía, si aspiramos a incrementar nuestros grados 
de libertad e independencia, lo tenemos que hacer de forma heterónoma. No renunciamos a 
la autonomía, sino que la heteronomizamos” (Bárcena y Mèlich, 2000, p. 125; subrayado en 
el original).



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 31-52

Exigencia alteritaria y extensión universitaria 

[ 51 ]

“La subjetividad, escribe Lévinas, en cuanto responsable, es una subje-
tividad que está en principio sometida; en cierto modo, la heteronomía 
es aquí más fuerte que la autonomía” (Lévinas, 1993, citado por Bárcena 
y Mèlich, 2000, p. 29). Pero no se trata de una heteronomía dominada 
por el autointerés o el miedo, sino por esa relación con la exterioridad 
interpelante, que Lévinas en Totalidad e infinito denomina: “deseo del 
otro” (2002, p. 58). Esta condición de una heteronomía-otra no se opone 
a la autonomía de la razón; la sensibiliza, la expone al rostro y, con ello, 
la dispone socialmente a la entrega, a la escucha de la interpelación y a 
la anamnesis frente a las víctimas. Y dicha relativa salida de la primacía 
del yo trascendental, que se ha mundializado como predominio mono-
cultural del corpus académico occidental, habilita también a la adopción 
de criterios decoloniales y pluriversitarios, de dialógica intercultural con 
paradigmas epistémicos de otros mundos. 

Referencias
Asprella, G. (2022). La extensión universitaria, sentidos y tensiones, INNOVA UNTREF. 

Revista Argentina De Ciencia Y Tecnología, 1(9). https://revistas.untref.edu.ar/index.
php/innova/article/view/1392  

Bárcena, F., y Mèlich. J. (2000). La educación como acontecimiento ético. Paidós.
Berisso, D. (2015). ¿Qué clase de dar es el dar clase? Antropofagia.
Cullen, C. (1997). Crítica de las razones de educar. Paidós.
Cullen, C. (2009). Entrañas éticas de la identidad docente. La Crujía.
Freire, P. (2008). Pedagogía de la autonomía, saberes necesarios para la práctica edu-

cativa. Siglo XXI.
Freire, P. (1969). ¿Extensión o comunicación? La concientización en el medio rural. 

Siglo XXI. 
Freire, P. (1993). Alfabetización y ciudadanía. En M. Gadotti, C. Torre y A.Puiggrós 

(Comps.), Educación Popular. Crisis y perspectivas (pp. 95-104). Miño y Dávila.
Freire, P. (2010). Pedagogía del oprimido. Siglo XXI.
Gadamer, H. (2000) La educación es educarse. Paidós.
Gadotti, M. (2020). Extensión Universitaria: ¿Para qué? Redes De Extensión, 6, 61-73. 

http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/redes/article/view/8145 
Kant, I. (1990). Fundamentación de la metafísica de las costumbres. En L. Martínez de 

Velazco (Trad.). Espasa Calpe.

https://revistas.untref.edu.ar/index.php/innova/article/view/1392
https://revistas.untref.edu.ar/index.php/innova/article/view/1392
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/redes/article/view/8145


Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Daniel Carlos Berisso

[ 52 ]

Kant, I. (1992). El conflicto de las facultades. Losada. 
Kant, I. (1978) ¿Qué es la Ilustración? En Filosofía de la Historia (pp. 25-38). Fondo de 

Cultura Económica.
Kant, I. (2003). Pedagogía. Akal. 
Lévinas, E (2005) Difícil libertad, ensayos sobre el judaísmo. Lilmod.
Lévinas, E. (1991). Ética e infinito. Visor. 
Lévinas, E. (1993/2001). Entre nosotros. Pre-textos.
Lévinas, E. (1999). De otro modo que ser, o más allá de la esencia. Sígueme.
Lévinas, E. (2002). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Sígueme.
Mèlich, J. C. (2014). Disimilaciones. Intento de pensar la educación desde Emmanuel 

Levinas. Anuario Colombiano de Fenomenología, 8, 123-141. 
Mignolo, W. (2009). Desobediencia Epistémica (II), Pensamiento Independiente y 

Libertad De-Colonial. Otros Logos, Revista de Estudios Críticos, 1(1), 8-42.
Mignolo, W. (2014). Educación y decolonialidad: aprender a desaprender para poder 

re-aprender. Un diálogo geopolítico con W. Mignolo, F. Giuliano y D. Berisso 
(entrevistadores). Revista del IICE, 35, 61-71. https://doi.org/10.34096/riice.n35.1961 

Petz, I. (2023) La Extensión Universitaria como política de conocimiento; Universidad 
de Buenos Aires. Facultad de Filosofía y Letras; Redes de Extensión.

Petz, I., y Faierman, F. (2021). La Extensión como pilar en la planificación de políti-
cas académicas. Revisitando contextos institucionales y los desafíos pendientes. 
Espacios Crítica y Producción, 57. http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/
espacios/article/view/10773 

Rinesi, E. (2012). ¿Cuáles son las posibilidades reales de producir una interacción 
transformadora entre Universidad y Sociedad? Serie Documentos para el debate. 
IEC, Conadu.

Santos, B. (2005). La Universidad en el siglo xxi. Para una reforma democrática y 
emancipadora de la Universidad. unam.

Santos, B. (2012). Una epistemología del Sur. Siglo XXI.
Sarmiento, D. F. (1915). Conflicto y armonías de las razas en América. https://repositorio.

unal.edu.co/handle/unal/8937
Sarmiento, D. (2011). Facundo. Eudeba.
Schuster, F. (1995). Consecuencias metodológicas del contexto de aplicación. Redes, 

2(4), 79-95. http://ridaa.unq.edu.ar/handle/20.500.11807/306 
Trilla, J. (1992). La actitud del profesor en el aula ante los conflictos de valor. Comunicación, 

Lenguaje y Educación, 4(15), 33-38. https://doi.org/10.1080/02147033.1992.10821029 

https://doi.org/10.34096/riice.n35.1961
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/espacios/article/view/10773
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/espacios/article/view/10773
http://ridaa.unq.edu.ar/handle/20.500.11807/306
https://doi.org/10.1080/02147033.1992.10821029

