DOI: IO.IS446/TS.V27NI.II%S 3
Seguir pensando la educacién desde
la propuesta de Emmanuel Lévinas

Thinking about Education from Emmanuel Levinas’s
Proposal [53]

Pensar sobre a educacéo desde a proposta de
Emmanuel Lévinas

Diana Melisa Paredes Oviedo*

Universidad de Antioquia

COMO CITAR ESTE ARTiCULO
Paredes Oviedo, D.M. (2025). Seguir pensando la educacién desde la propuesta de Emmanuel Lévinas.
Trabajo Social, 28(1), 53-72. https://doi.org/10.15446/ts.v27n1.113573

Recibido: 11 de diciembre de 2024
Aceptado: 10 de abril de 2025

Articulo de investigacién

*  diana.paredes@udea.edu.co, orRCID: http://orcid.org/0000-0001-5317-3480

REVISTA TRABAJO SOCIAL VOL. 28 N.° 1, ENE-JUN 2026, ISSN (EN LINEA): 2256-5493, BOGOTA - 53-72


https://doi.org/10.15446/ts.v27n1.113573
https://doi.org/10.15446/ts.v27n1.113573
mailto:diana.paredes@udea.edu.co
http://orcid.org/0000-0001-5317-3480

DIANA MELISA PAREDES OVIEDO

[54]

Resumen

Emmanuel Lévinas no formulé estrictamente una teoria educativa, pero sus
investigaciones en el campo fenomenoldgico han nutrido los debates educa-
tivos alusivos a la relacién maestro-aprendiz. En Totalidad e infinito. Ensayo
sobre la exterioridad, se ocup6 del concepto “ensefianza”, relacionandolo con
dos aspectos: la acogida del otro y el aprendizaje desde la altura que ese otro
representa. Este concepto se revisa en la primera parte del presente articulo
como ruta hacia la segunda parte, en la que se reflexiona acerca de las impli-
caciones de una educacion centrada en la responsabilidad y el abandono de
un sujeto ontoldgico.

Palabras clave: Altura; Ensefianza; Formacion; Responsabilidad; Sufrimiento.

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS, DEPARTAMENTO DE TRABAJO SOCIAL



SEGUIR PENSANDO LA EDUCACION DESDE LA PROPUESTA DE EMMANUEL LEVINAS

[55]

Abstract

Emmanuel Lévinas did not strictly formulate an educational theory, but his
research in the phenomenological field has nourished educational debates on
the relationship woven in the teacher-learner encounter. In Totality and Infinity.
Essay on exteriority he dealt with the concept of “Teaching” relating it to two
issues: the welcoming of the other and learning from the height that this other
has. This concept is reviewed in the first part of this article as a route to the
second part, which will reflect on the implications of an education centered
on responsibility and the abandonment of an ontological subject.

Keywords: Education; Formation; Height; Responsibility; Suffering; Teaching.

Resumo

Emmanuel Lévinas ndo formulou estritamente uma teoria educativa, mas suas
investigacdes no campo fenomenoldgico nutriram os debates educativos sobre
a relacdo que se tece no encontro mestre-aprendiz. Em Totalidade e Infinito.
Ensaio sobre a exterioridade ocupou-se do conceito “Ensino” relacionando-o
com dois assuntos: a acolhida do outro e a aprendizagem a partir da altura
que esse outro possui. Este conceito é revisado na primeira parte deste artigo
como um caminho para a segunda parte, na qual se reflete sobre as implicacdes
de uma educagio centrada na responsabilidade e o abandono de um sujeito
ontolégico.

Palavras-chave: Altura; Ensino; Formagao; Responsabilidade; Sofrimento.

REVISTA TRABAJO SOCIAL VOL. 28 N.° 1, ENE-JUN 2026, ISSN (EN LINEA): 2256-5493, BOGOTA - 53-72



DIANA MELISA PAREDES OVIEDO

[56]

La ensefianza desde la altura del otro en la obra de Emmanuel
Lévinas

La ensefianza desde lo que se propone en Totalidad e infinito se en-
cuentra atravesada por la asuncion del otro, puntualmente, en el dis-
curso. En otras palabras, el ensefiar debe ser asumido como la acep-
tacion de la expresion del otro que resulta imposible de contener bajo
cualquier concepto o idea que trascienda o que tengamos de él, por ello
la ensefianza “es pues, recibir del Otro mas alld de la capacidad del Yo;
lo que significa exactamente: tener la idea de lo infinito. Pero eso sig-
nifica también ser ensefiado” (Lévinas, 2002, p. 75). De este modo, el
contacto con ese otro es equivalente a su acogida, o a una relacion ética
en la que el discurso recibido se cataloga como ensefianza. En virtud
de lo dicho, aclara y precisa Emmanuel Lévinas que lo que se ensefia al
Yo es de caracter infinito; por tal razén, “la ensefianza no se convierte
en la mayéutica. Viene del exterior y me trae mas de lo que contengo”
(Lévinas, 2002, p. 75). Nos enfrentamos entonces a un discurso cuyo
objetivo primordial es comunicar la infinita trascendencia de la alteri-
dad, condicién que sobrepasa al Yo, porque lo pone de cara a algo que
resulta inabarcable.

En el encuentro del Yo y el otro, descrito por el filésofo lituano, asisti-
mos a una forma de comunicacién que rompe con la perspectiva mayéu-
tica propia durante muchos siglos de la tradicién occidental permeada
por la tradicion socratica dominante. La mayéutica se orienta en la bus-
queda infatigable en mi propio ser del conocimiento que fundamenta
todas las cosas; lo anterior se logra gracias a un ejercicio intelectivo de
ida y regreso del yo, que se sittia en el centro de todo este movimiento.
Por el contrario, segtin Lévinas, para que el sentido se produzca es ne-
cesaria la relacion Yo-Otro, pero “el sentido no se produce como una
esencia ideal: es dicho y ensefiado por la presencia, y la ensefianza no
se reduce a la intuicion sensible o intelectual, que es el pensamiento del
Mismo” (Lévinas, 2002, p. 89). Eso que aparece como exterior al Yo se
revela como comunicacion, discurso y lenguaje, como acontecimiento
de sentido que, a partir de la aparicion del Otro situado en un lugar de
altura desde donde ensena, es capaz de configurarse.

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS, DEPARTAMENTO DE TRABAJO SOCIAL



SEGUIR PENSANDO LA EDUCACION DESDE LA PROPUESTA DE EMMANUEL LEVINAS

Al tenor de lo expuesto, “la palabra, mejor que un simple gesto, es
esencialmente magistral. Ensefia ante todo esta enseflanza misma, gra-
cias ala cual solamente puede ensefar (y no, como la mayéutica, desper-
tar en mi) cosas e ideas” (Lévinas, 2002, p. 93). El otro se hace presente
en la palabra, gracias a la cual el Yo aprende a ser maestro del otro, uno
que no persuade, sino que tensiona las ideas y creencias sobre las co- [57]
sas del mundo, cosas que, asumidas desde una consideracion objetiva,
aparecen como dadas al interlocutor y no como fruto del movimiento
interno apartado de lo exterior; vale la pena nuevamente citar al pen-
sador lituano en este punto:

El cuestionamiento de las cosas en un didlogo no es la modifica-
cién de su percepcion, coincide con su objetivacion. El objeto se ofrece

al recibir a un interlocutor. El maestro —coincidencia de la ensefianza

y del que ensefla— no es un hecho cualquiera, a su vez. El presente de

la manifestacion del maestro que ensefia sobrepasa la anarquia del he-

cho. (Lévinas, 2002, p. 93)

La enseflanza y la maestria que provienen de la altura del Otro se
afirman porque “infaltable el Otro me hace frente hostil, amigo, mi
maestro, mi alumno, a través de mi idea de lo Infinito” (Lévinas, 2002,
p. 104). Bajo esta perspectiva, el Otro afecta al Yo, pero no como ese que
se deba controlar o sobrepasar, sino que se presenta como otro indepen-
diente del Yo, siendo esta, justamente, la caracteristica esencial que per-
mite la aparicién una y otra vez de lo absoluto, aunque existan infinitas
relaciones con el otro. La persistencia de la diferencia como evidencia
de lo infinito en el Otro “es la manera de recibir a un ente absoluto que
descubrimos en la justicia y la injusticia y que efectua el discurso, esen-
cialmente la ensefianza” (Lévinas, 2002, pp. 111-112). En el frente a frente
entre el Yo y el Otro, entendido este ultimo como infinita diferencia o
alteridad, se materializa la posibilidad del sentido que estd en ese otro
que se aparece ante mi y desde su altura ejerce su labor de maestro; con
base en lo dicho, “tener un sentido es situarse con relacion a un abso-
luto, es decir, venir de esta alteridad que no se suprime en su percepcion”
(Lévinas, 2002, p. 120). Asi, se tiene sentido al ensefiar o ser ensenado,
al hablar o poder ser dicho.

REVISTA TRABAJO SOCIAL VOL. 28 N.° 1, ENE-JUN 2026, ISSN (EN LINEA): 2256-5493, BOGOTA - 53-72



DIANA MELISA PAREDES OVIEDO

Los seres humanos podemos hablar gracias al sentido. El habla se
distingue por una palabra entendida como ensefianza y como proce-
dente de ese otro que se muestra como presencia resistente a la cate-
gorizacion. La ensefianza entonces no se concentra en comunicar un
contenido de naturaleza general o abstracta; tampoco su intencion es

[58] esclarecer o encauzar las ideas de seres cuya condicion es la de tener in-
finitas posibilidades de ser. Bajo esta perspectiva, “la palabra instaura la
comunidad solamente al dar, al presentar el fendmeno como dato, y da
al tematizar” (Lévinas, 2002, p. 121). Solo hay palabra cuando hay dos y
el pensar es producto de ese encuentro, no de algo previo.

Siguiendo estas nuevas coordenadas propuestas por el pensador li-
tuano, “la tematizacion como obra del lenguaje, como una accién ejer-
cida por el Maestro sobre mi, no es una misteriosa informacion, sino
la llamada dirigida a mi atencién” (Lévinas, 2002, p. 122). La existencia
de la tematizacion es innegable, existe, aunque lo que cambia es su fi-
nalidad porque no hay pretensién de algtin giro al interior del Yo; con
lo que contamos es con la atencion que se le da a alguien o a algo, pues
“aqui se afirma la exterioridad que realiza la libertad en lugar de atentar
contra ella: la exterioridad del Maestro” (Lévinas, 2002, p. 122). Asi, el
maestro a través de la palabra nos regala su presencia y le da sentido a
lo que acontece; entonces, la tematizacion acontece como resultado del
encuentro con el otro y no como un mero deletreo de un saber objetivo
previo. En virtud de este vinculo es que el Yo y el Otro se suman a la
culturayalasociedad, algo que resaltar si recordamos que para Lévinas:

La transitividad de la ensefianza y no la interioridad de la reminis-
cencia, es la que manifiesta el ser. La sociedad es el lugar de la verdad. La

relacion moral con el Maestro que me juzga, sostiene la libertad de mi

adhesion alo verdadero. Asi comienza el lenguaje. (Lévinas, 2002, p. 123)

La funcién esencial del lenguaje es el de exponernos a lo otro, a la
diferencia, aunque se oculte en ocasiones bajo las exigencias de “comu-
nicar ideas” o procurar “la reciprocidad del didlogo”. El lenguaje es asi-
métrico, al ser del mismo talante las relaciones en las que circula, toda
vez que la insuperable asimetria entre el Yo y el Otro es lo que hace po-
sible que se dé la ensefianza; por ello, para que el maestro sostenga su

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS, DEPARTAMENTO DE TRABAJO SOCIAL



SEGUIR PENSANDO LA EDUCACION DESDE LA PROPUESTA DE EMMANUEL LEVINAS

maestria, debe perseverar en la posicion de Otro y en la total exteriori-
dad. No hablamos de una simple formalidad, en este vinculo también
existe el bien; no obstante, esta por encima de cualquier esencia siendo
la ensefianza crucial que recibe el Yo. Se ofrece entonces al lector un
camino “al cuestionamiento del Yo, coextensivo de la manifestacion
del Otro en el rostro, lo llamamos lenguaje. La altura de donde viene [59]
el lenguaje la designamos por la palabra ensesianza” (Lévinas, 2002,
p- 189). En ese orden, contamos con otro que molesta e incomoda al Yo
desde la altura de su sufrimiento y en una posicién que no puedo su-
jetar, puesto que lo que ensefa es la idea de infinito o, puntualmente,
lo infinito de la exterioridad por medio de esa voz que procede de otro
lugar, “y todo lo infinito de la exterioridad no se muestra primero, para
ensefiar a continuacion: la ensefianza es su misma produccion. La en-
seflanza primero ensefia esta altura misma que equivale a su exteriori-
dad, la ética” (Lévinas, 2002, p. 189).

Alasumir los seres humanos que estamos dispuestos a la ensefianza,
nos movemos en la contradiccion entre una interioridad libre y una ex-
terioridad que deberia limitarla. La distancia y la interioridad nutren la
relacion entre el Yo y el Otro; justo cuando el primero se deja interpe-
lar por el segundo hay lugar para la transitividad de la enseflanza que
abandona cualquier intento reduccionista e instrumental de la existen-
cia porque:

La ensefianza es un discurso en el que el maestro puede aportar al
alumno lo que el alumno atin no sabe. No opera como la mayéutica,
pero continda la introduccién en mi de la idea de lo Infinito. La idea
de lo Infinito implica un alma capaz de contener mas de lo que puede

sacar de si. (Lévinas, 2002, p. 197)

Lo infinito puede ser introducido en el Yo a través de la presencia de
un maestro y de su llamado; cuando se escucha esa demanda que viene
de afuera, se conectan el infinito y el Yo éticamente. Esta relacion se ali-
menta de ese deseo de lo absolutamente otro, cuya fuerza se despliega en
la vision de ese infinito. Recordemos que el deseo de lo absolutamente otro
“es deseo, ensenanza recibida y oposicion pacifica del discurso” (Lévinas,
2002, p. 210). El Otro es condicién de posibilidad de toda ensefianza; al

REVISTA TRABAJO SOCIAL VOL. 28 N.° 1, ENE-JUN 2026, ISSN (EN LINEA): 2256-5493, BOGOTA - 53-72



DIANA MELISA PAREDES OVIEDO

[60]

recibirlo, me comunica lo infinito, lo que implica que me expone a un
contenido que supera al Yo, quien no lo puede albergar, por lo que el Yo
actda de forma no-violenta o de manera ética, puesto que recibe la idea
de infinito, no la tiene en si y, por ende, su existencia se desborda siempre.

Para concluir esta primera parte, en Totalidad e infinito, Emmanuel
Lévinas describe el vinculo entre educacion y libertad, lo que ayuda a
comprender lo que significa que la humanizacién sea asumida como
apertura o comprension de las infinitas formas de ser de todos los se-
res. Ser libre significa que cada ser humano es capaz de hacer frente a
la tortura, la maldad y la traicién, pero “para oponer al absurdo y a su
violencia, una libertad interior, es necesario haber recibido una educa-
ciéon” (Lévinas, 2002, p. 255). Es necesaria, pues, una educaciéon que nos
ayude a estar abiertos a la ensefianza del Yo por el Otro, a la exposicion
de ese Otro como maestro que se vincula con el Yo a través de la ense-
flanza, con un sefiorio que parte de la altura de su sufrimiento. De esta
manera, “en esta relacion hemos reconocido el lenguaje que no se pro-
duce mas que en el cara a cara; y en el “lenguaje”, hemos reconocido la
ensefianza” (Lévinas, 2002, p. 299).

Pensar la formacién desde la propuesta de Emmanuel
Lévinas: dialogo con otros autores

Asumo como supuesto central en el campo de las teorias de la forma-
cion lo que sigue: en sentido amplio, se preguntan por lo que orienta la
praxis humana y, en consecuencia, la praxis pedagdgica. Sin embargo,
resulta altamente exigente la superacion de la condicion paraddjica que
atraviesa cada accién educativa, ya que, a pesar de los buenos deseos y
fines, muchas culminan en un ejercicio coactivo. La propuesta de Em-
manuel Lévinas nos ayuda a enfrentar lo anterior; a partir de su concepto
de anarquia, podemos pensar en una formacién que tenga como uno de
sus fines primordiales la reivindicacion de lo ético en la relacion forma-
tiva, gracias también a la reivindicacién de la responsabilidad entre el
Yoy el Otro como posibilidad para enfocar la relacién multiple, en cuyo
centro se halla la defensa de los diversos modos posibles de existencia.

Tanto el sujeto, como la filosofia, la educacién y lo humano se si-
tdan lejos de cualquier demanda de reconocimiento de la diversidad o

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS, DEPARTAMENTO DE TRABAJO SOCIAL



SEGUIR PENSANDO LA EDUCACION DESDE LA PROPUESTA DE EMMANUEL LEVINAS

diferencia. Para Lévinas, el reconocimiento —la accidon de reconocer—
mantiene formas de coaccidn al interior de la educacion. La diferencia o
alteridad no es el nombre bajo el cual se apropie al otro, sino la que posi-
bilita la demanda del otro y el surgimiento de una respuesta responsable
ante su dolor como la via en la que se configura el Yo como subjetividad
ética. Siguiendo a Strhan (2012), para Lévinas la formacion desde este [6r]
enfoque implica responder por el otro, de modo tal que, como telén de
fondo de lo Dicho o las expresiones en un lenguaje formal e inteligible
en diferentes contextos formativos, se encuentra el Decir como lo que no
se puede capturar en el lenguaje, es pretedrico y, en ese orden de ideas,
es la disposicion de responder y exponerse frente a lo Otro.

Volver sobre la filosofia levinasiana permite reflexionar acerca de
una teoria de la formacién en cuyo centro encontremos la radical otre-
dad y los infinitos modos de ser, asi como proponer las posibilidades
que ofrece la configuracion de una relacién educativa bajo lo erético y
lo ético. Retornar a su enfoque andrquico de lo ético y explorar el vin-
culo de la respuesta a la demanda del otro, como reaccién sin arkhé,
resultan esenciales para esta tarea. Me he esforzado por evitar algunas
lecturas y comprensiones que se han hecho sobre el filosofo de Kaunas
en lo que concierne al campo educativo, entre las que se dejan de lado
las siguientes: relacionar a Lévinas con propuestas sobre el reconoci-
miento de la diferencia, por ejemplo; tender puentes entre el autor y al-
gunas estrategias para mejorar las conexiones dialdgicas entre maestros
y aprendices. También me esfuerzo para no emplear expresiones de tipo
esencialistas cuando presento las consideraciones sobre la educacion,
la comunicacién y lo humano. Lo que sigue es la reconstruccion de la
propuesta antropologica levinasiana y la manera como se puede huma-
nizar por medio de una educacién no prescriptiva.

La idea de lo humano en el proyecto filoséfico de
Emmanuel Lévinas

En Humanismo del otro hombre (2009b), Lévinas da cuenta de su
comprension sobre lo humano y el humanismo, al explorar las tensio-
nes que encierra el proceso humanizador y criticando la perspectiva
totalizante sobre lo humano que ha defendido la propuesta filoséfica

REVISTA TRABAJO SOCIAL VOL. 28 N.° 1, ENE-JUN 2026, ISSN (EN LINEA): 2256-5493, BOGOTA - 53-72



DIANA MELISA PAREDES OVIEDO

occidental. El calculo, la medicion y la predicciéon han sido las formas
a las que se ha acudido para construir nuestra imagen de la humani-
dad, lo que ha engendrado una idea de sujeto libre infinitamente, y con
plena conciencia sobre el mundo y sus propias acciones. Los efectos de
esta vision son paraddjicos: se ha operado la cosificacion y dominacion
[62] entre seres humanos que se asumen como “empoderados” y “libres”.

Convencionalmente la filosofia en Occidente nos ha presentado un
ideal de humanidad marcado por la madurez al ser entendida como la
condicién en donde cada uno es capaz de explicar los fines que se da
a sl mismo y sus metas existenciales, todo gracias al uso de la razén,
esencialmente porque “la racionalidad solamente hace que la domina-
cién sea mas efectiva y mads eficiente” (Zhao, 2014, p. 115). Si bien la ra-
cionalidad se ha vinculado con la autonomia y la autodeterminacion,
Lévinas encuentra en esta perspectiva los gérmenes de la negacién del
otro y de un vinculo de caracter ético entre el Yo y el Otro, pues prima
el esfuerzo por explicarlo y dar cuenta con claridad de sus acciones, que
ha derivado en un desinterés por la responsabilidad de asumir el dolor
del otro. Este modo de presentar lo humano ha sido denominado por
Lévinas como “metafisico” o “esencialista”, apuntando especialmente
a la herencia antropoldgica que nos dejé el proyecto ilustrado, que en-
tiende al ser humano como uno que, “por su propia naturaleza, es ca-
paz de una autonomia racional” (Biesta, 2008, p. 200).

El sujeto de la Tlustracion, entendido como un Yo racional, es para
el pensador de Kaunas un ser egoista y totalitario, cuya tinica meta
existencial es su propio goce y solo se preocupa por asignar significa-
dos a su propia existencia y su medio. El trasfondo de todo esto es una
matriz ontoldgica donde el sujeto es cogito que entabla una relaciéon de
apertura con el mundo en términos de conocimiento. El valor de esta
matriz radica en que es el baremo para la accién tanto moral como ra-
cional del sujeto, idea ampliamente discutida por este autor y expuesta
en los siguientes términos:

el supuesto de que la existencia de un sujeto se determina, en prin-
cipio, por la relacién que sostiene consigo y, luego, con los otros. La
subjetividad es entendida aqui como el producto de la propia voluntad

e iniciativa del individuo, por eso para él “la subjetividad no es un “pun-

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS, DEPARTAMENTO DE TRABAJO SOCIAL



SEGUIR PENSANDO LA EDUCACION DESDE LA PROPUESTA DE EMMANUEL LEVINAS

to abstracto” o el “centro de rotacién” sino un punto “ya identificado
desde fuera”. (Biesta, 2008, p. 203)

Creemos que podemos objetivar y conocer todo, cayendo en la “ten-
tacion del conocimiento” como manera mecanica de accion; partiendo
del supuesto de poder nombrar y conceptualizar todo a partir de cate- [63]
gorias omnicomprensivas, aqui el aprendizaje ha sido asumido como
apropiacién o retorno a lo conocido. Sobre ello Lévinas nos dice que
“el itinerario de la filosofia sigue siendo el de Ulises cuya aventura en el
mundo solo ha sido un retorno a su isla natal, una complacencia en el
Mismo, un desconocimiento del Otro” (Lévinas, 2009b, p. 49).

El dolor, la finitud, el sufrimiento y la muerte del Otro no importan;
solo interesa el retorno a la casa segura y al mundo confortable que hay
en ella, una casa que alberga un mundo moral del deber. El ser un sis-
tema moral fijo es lo que hace posible distinguir lo correcto de lo que
no lo es, lo bueno de lo malo, entonces estamos ante “una ontologia,
es decir, una reduccion de lo ‘Otro’ a lo ‘Mismo™ (Melich, 2004, p. 43-
44). Esta es la travesia de Ulises, un ser completo y terminado a partir
de sus propias capacidades, ese ser perfecto y cerrado sobre si mismo a
quien el viaje lo lleva al mismo lugar. La Odisea nos presenta a una hu-
manidad estatica, que, por voluntad, solo busca su estado primero de
confortabilidad, y es una humanidad a la que poco le importa ese Otro.

Para evitar confusiones, lo que plantea Emmanuel Lévinas es un
humanismo de otro modo o manera que de ser, no un antihumanismo
como han sefialado algunos criticos, cuya preocupacion no es por la
pregunta sobre el sujeto, “sino por la pregunta por cémo es posible la
subjetividad, como existe esta” (Biesta, 2008, p. 204). Esta es una pers-
pectiva en la que la responsabilidad por el otro, justicia, piedad, paz y
ética, son el eje de todo. Se suma a ello la revaloracién de la condicion
crénica del ser humano, de su finitud, como inflexién para avanzar en
la critica a la metafisica occidental. Observamos entonces que “de lo
que se trata ahora no es del olvido del ser a favor de los entes, sino, por
decirlo de algiin modo, del olvido del otro, del sometimiento del otro a
lo mismo, de la reduccién de la alteridad a la identidad” (Meélich, 2014b,
p. 18); en ese sentido, este humanismo del otro hombre:

REVISTA TRABAJO SOCIAL VOL. 28 N.° 1, ENE-JUN 2026, ISSN (EN LINEA): 2256-5493, BOGOTA - 53-72



DIANA MELISA PAREDES OVIEDO

Se trata del cuestionamiento de la conciencia y no de la conciencia
del cuestionamiento. El Yo pierde su soberana coincidencia consigo,
su identificacién en la que la conciencia vuelve triunfalmente a si para
reposar en si misma. Ante la exigencia del Otro, el Yo se expulsa de este
reposo, deja de ser la conciencia gloriosa de este exilio. Toda complacen-

[64] cia destruye lalealtad del movimiento ético. Pero el cuestionamiento de
estalibertad para si, salvaje e ingenua, segura de su refugio en si misma,
no se reduce a un movimiento negativo. (Lévinas, 2009b, pp. 61-62)

Situdndonos con precision en el enfoque fenomenolédgico de Lévinas,
lo que busca es comprender lo humano, en términos de subjetividad,
como esa posibilidad de hacerse sujeto amén de un vinculo donde solo
existe responsabilidad infinita por la alteridad del Otro. Finalmente, no
se busca definir qué es la subjetividad humana, “pero si es un intento
de expresar que el sujeto no tiene naturaleza. O, para ser mas exactos:
deberia leerse como un intento de expresar que la singularidad o unici-
dad del sujeto no puede ser concebida en términos ontoldgicos” (Biesta,
2003, p. 63). Lo que nos distingue como individuos irrepetibles es acep-
tar la responsabilidad que nos precede, esa situacion concreta en la que
digo “si” al llamado del Otro sufriente, partiendo del hecho que ese “si”
no es una accioén que reconozca y dote de existencia al otro a partir de
la autonomia del Yo, sino que es eso: respuesta a su pregunta. Yo vengo
al mundo, yo vengo “a la presencia”, luego de que yo respondo (Biesta,
2003, p. 63). El mayor interés de Lévinas es indagar exhaustivamente
sobre ese otro modo de ser del sujeto bajo la siguiente pregunta: ;Qué
hace que se despierte la singularidad del sujeto? Ya nos mostré que el
Otro es quien saca de su suefio e indiferencia al Yo y lo pone alerta con
su sufrimiento y su llamado, pues “la libertad surge, desde su perspec-
tiva, solamente en la solidez de la realizacion de la responsabilidad por
el otro, al margen de toda obligacién previa” (Standish, 2008, p. 58).

Cuando el Otro exige respuesta, esta revelando algo de si, pero sin que
ello suponga poder ser agotado en el vinculo. La obligacién que emerge
ante su revelacion es la que empuja a que el Yo actue, respondiendo a su
vulnerabilidad; por tal razén, “necesito situarme siempre en posiciéon
de obligacidn; este es el pedido de Lévinas, es una responsabilidad mas

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS, DEPARTAMENTO DE TRABAJO SOCIAL



SEGUIR PENSANDO LA EDUCACION DESDE LA PROPUESTA DE EMMANUEL LEVINAS

profunda de lo que yo puedo responder” (Standish, 2008, p. 59). Prosi-

guiendo cuidadosamente, resulta vital asumir que el Otro no es un ser

que se exponga y manifieste borrando su indefinicién y resultando claro

alos ojos del Yo; “el Otro solo puede «manifestarse» el mismo como una
no-manifestacion, y, en términos de la légica de la Esencia, podria ser
identificado como no-esencia” (Wimmer, 2008, p. 120). Fruto de esto, [65]
ese caracteristico llamado del Otro termina siendo una demanda im-

posible e infinita, porque exige de mi algo que no sé qué es, por lo que

no logro anticipar o predecir mi accién y mucho menos capturar con-
ceptualmente lo que acontece.

Ser responsable es la manera en que el Yo enfrenta la busqueda de
su propia humanidad, esperando entonces que ni el mal ni la muerte
tengan la ultima palabra y entendiendo que la responsabilidad no es
culpabilidad por alguna falta que le sea imputable. Es la condicién vul-
nerable del Otro la que orienta al Yo en la busqueda de su singularidad
ante el llamado que recibe, “entiéndase que es una busqueda de lo sin-
gular, biografico y situacional de cada uno del que no se sabe a priori
qué es lo humano, sino que se parte de la experiencia de lo in-humano
para que no vuelva a repetirse en lo sucesivo” (Minguez, 2010, p. 50). El
yo se encuentra en una posicion de obligacion ante el Otro, quien re-
quiere con urgencia de respuestas, pues “ser Yo significa, por lo tanto,
no poder sustraerse a la responsabilidad, como si todo el edificio de la
creacion reposara sobre mis espaldas. [...] La unicidad del Yo es el he-
cho de que nadie puede responder en mi lugar” (Lévinas, 2009b, p. 62).

Hasta aqui he reconstruido en términos generales la respuesta ética
que propone Emmanuel Lévinas. La ensefianza que nos deja es que con
ella podemos poner cara a todo acto cruel o forma de maldad que pa-
dezcala humanidad. La respuesta a la demanda sufriente siempre es in-
completa, toda vez que no puede albergar el tamafio de la demanda que
se le presenta y mucho menos darle nombre, pero en ella se da pasoala
existencia del Yo gracias al dolor del Otro. No es posible evitar el mal,
pero en el momento que aparece lo podemos enfrentar y esforzarnos
para evitar que se repita; esta es la tarea de esa condiciéon humana finita
que necesita a los otros para tener sentido, “con los otros que estan pre-
sentes, los contemporaneos, y con los otros ausentes, los antepasados

REVISTA TRABAJO SOCIAL VOL. 28 N.° 1, ENE-JUN 2026, ISSN (EN LINEA): 2256-5493, BOGOTA - 53-72



DIANA MELISA PAREDES OVIEDO

[66]

y sucesores” (Melich, 2004, 29). En suma, vivir humanamente implica
hacerlo desde la ambigiiedad, la provisionalidad, a la apertura a lo in-
finito y la aceptacion de la permanente transformacién como producto
de los encuentros entre el Yo y el Otro.

Etica y educacién

La respuesta del Yo, bajo su condicién excepcional pasiva, a eso infi-
nito donde el Otro se revela como diferencia es la ética. La distancia in-
sondable entre el Yo y el Otro es su fundamento; por tal razoén, lo ético
se caracteriza por la diferencia y la asimetria. Tanto el Yo como el Otro
son individualidades que, al vincularse, exponen la condicion irrempla-
zable del Yo. En esa linea, “la ética filosdfica de Lévinas es una filosofia
de la subjetividad, pero a la vez es una filosofia de la trascendentalidad
del otro, que hace saltar desde dentro la concepcion de la subjetividad”
(Lippitz, 1994, p. 78). No hay cabida aqui para una conciencia intencio-
nal y tampoco para ontologias que la justifiquen. El Yo y el Otro se en-
cuentran en el marco de una situacién ética que no logra ser nombrada,
gracias a su naturaleza andrquica; asi, la ética es preintencional. Para
ampliar esta condicidn, traigo a colacion lo propuesto por Lippitz sobre
la situacidn ética en contraste con la intencién y la conciencia, partiendo
de la propuesta del pensador lituano:

En cuanto “peripecia”, imprevisible y no planeada, es preintencional.

En contraposicion a ella la conciencia y el saber ético llegan demasiado

tarde: es anacronica. {Y a pesar de todo ello ha de obligarme frente al

otro y posibilitar una experiencia que ha de acreditarse frente al pensar

ético tradicional! (Lippitz, 1994, p. 78)

No existen tratados o manuales de buenas maneras que sinteticen
aquello de lo que se ocupa la ética. Esta, en el proyecto levinasiano, se
sitia como filosofia primera (Lévinas, 2008, p. 65), una clasificacion pro-
ducto de sus criticas a los sistemas filosoficos que conoce. Para Lévinas
el punto de partida de la ética es la experiencia del mal o del sufrimiento
banal del otro, a veces justificado de manera inmoral en diferentes cir-
cunstancias; no es el bien o su busqueda lo que le otorgue su sentido.

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS, DEPARTAMENTO DE TRABAJO SOCIAL



SEGUIR PENSANDO LA EDUCACION DESDE LA PROPUESTA DE EMMANUEL LEVINAS

De esta manera, “la ética es una relacion con el otro, una respuesta
(responsividad) ala demanda del rostro del otro, respuesta que no puede
convertirse en la misma e igual para una pluralidad de personas, sino
singular, situacional y concreta” (Minguez, 2010, p. 52). Lo ético se nu-
tre de las relaciones entre los sujetos, de la diferencia y de la infinita
responsabilidad del si mismo ante el Otro, un Yo que se modela como [67]
fruto de su dependencia de la exterioridad. Creo necesario citar unas
palabras del fildsofo de Kaunas aqui:

Es una responsabilidad que no se justifica por ningiin compromiso
previo; en la responsabilidad para con el otro, en una situacion ética,

es donde se dibuja la estructura meta-ontoldgica y metaldgica de esta

anarquia, deshaciendo el logos en el que se inscribe la apologia median-

te la cual la conciencia siempre se retoma y ordena. Pasion absoluta,

en tanto que es sobrecogedora sin ningun tipo de a priori. (Lévinas,

1987, pp. 167-168)

A partir de esta defensa de la diferencia como nota esencial de nues-
tra relacionalidad, por una parte, el mundo no es algo que pueda ser
apropiado o capturado bajo unas categorias o métodos definidos para
ello; por otra parte, el Otro es alguien que no depende del Yo. Frente
al mundo, “su pensamiento demanda que no sigamos considerando el
mundo externo como un objeto que puede poseerse por investigacion,
sino que mas alla del sujeto, de hecho, sea visto como algo que supera
el suelo de la autoexistencia” (Eppert, 2008, p. 71); y frente al Otro, “el
respeto por el Otro como auténomo y la respuesta al llamado de la res-
ponsabilidad se dan no como un efecto generado por el conocimiento,
la voluntad, o la capacidad” (Wimmer, 2008, p. 115). El trabajo fenome-
noldgico de Lévinas muestra los riesgos que supone aceptar la existen-
cia y dominancia de una conciencia intencional en cualquier relacién;
desde lo ético y andrquico, nuestros vinculos son sin un a priori y sin
un logos que les indique, prefiguradamente, por el modo en que se es-
pera que ordenen su estar en el mundo.

En el Yo solo hay deseo. Nunca en él o ella hay iniciativa para res-
ponder ante el llamado o demanda infinita del otro, siempre hay some-
timiento, porque “ser Yo significa, desde entonces, no poder sustraerse

REVISTA TRABAJO SOCIAL VOL. 28 N.° 1, ENE-JUN 2026, ISSN (EN LINEA): 2256-5493, BOGOTA - 53-72



DIANA MELISA PAREDES OVIEDO

[68]

alaresponsabilidad” (Lévinas, 2001, p. 98). Con la experiencia ética nos
encontramos con seres en asimetria. Es la diferencia la que espolea que
el Yo se abra al aprendizaje que le propicia ese que viene de fueray que
mantiene en la exterioridad. Cabe reiterar que “la situacion ético-social
no es horizontal, sino vertical: el otro llega desde lo alto” (Lippitz, 1994,
p- 84). Siempre la accién del Otro es vista como extrafa, por lo que el
Yo no puede tomarse como punto de referencia para acceder a esa ex-
periencia, lo que terminaria desbordando sus propias capacidades. En
esta perspectiva, el Otro le ensefia al Yo en medio de la situacion ética
que es capaz de dar mas de lo que supone o cree, y le conduce a experi-
mentar diferentes maneras de ese darse, no importa de que se trate de
una respuesta tardia o imperfecta. Esta descripcion corresponde a lo
que varios autores han nombrado como la dimension pedagogica deri-
vada de la obra de Lévinas. Sin animo de ser puristas, es menester indi-
car que, en sentido estricto, Lévinas no se ocup6 de formular una teo-
ria de la formacidn, pero si manifestd intereses educativos a lo largo de
su obra. Pese a ello, si retomamos todo lo que he presentado hasta aqui
—el sujeto como subjetividad ética, el Otro como maestro y el deseo
del Otro como base del aprendizaje—, es posible entender lo educativo
como apertura a lo infinito; en términos de Lévinas:

El Otro que provoca este movimiento ético en la conciencia y que
desconcierta la buena conciencia de la coincidencia del Mismo consigo
mismo comporta un acrecentamiento, inadecuado a la intencionalidad.

A causa de este aumento inasimilable, hemos llamado a la relacién que

une al Yo con el Otro idea del infinito. (Lévinas, 2001, p. 101)

No existe una ruta que marque con certeza por dénde debemos se-
guir los seres humanos, solo existe la novedad del encuentro y la ver-
giienza frente al sufrimiento de los demas. Estamos frente a “una ética
heter6onoma, asimétrica, una ética de la no-reciprocidad, una ética de
la respuesta (y, por tanto, de la responsabilidad)” (Melich, s. £., p. 54),
ya que su sustento es la experiencia del horror ante el dolor del Otro,
ante lo cual solo nos queda acoger, cuidar, ayudar a sanar las heridas y
asistir; en suma, amar al que sufre y acompafiarlo sin depender de una
explicacion sobre ello. La ética surge como una ruptura al esfuerzo de

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS, DEPARTAMENTO DE TRABAJO SOCIAL



SEGUIR PENSANDO LA EDUCACION DESDE LA PROPUESTA DE EMMANUEL LEVINAS

conceptualizar y categorizar que ha marcado a Occidente, “es la im-
posibilidad de la comprensidn, es el vértigo del sentido, en la respuesta
adecuada que nunca lo es del todo” (Melich, 2014a, 126).

Los seres humanos debemos asumir nuestra condicién de seres fini-
tos, lo que implica entender que nada estd definido plenamente, que no
existen conclusiones cerradas; se trata, pues, de una condicion abierta [69]
que exige planes de su mismo talante para poder vivir con ello. A esto
apunta Lévinas, porque “la ética instaura relaciones de cordialidad, de
compasion, de autoridad, de ensefianzay de testimonio” (Melich, 2004,
p- 68). Al Yo solo le queda ser hospitalario y estar dispuesto a la acogida
del otro, porque esta en juego su vida, siendo asi la responsabilidad con-
dicion de posibilidad del humanismo del otro hombre.

Para cerrar este apartado, vale la pena insistir en que lo ético no alude
a ningun cardcter esencial (ontologico) de los seres humanos; por el
contrario, la ética permite el surgimiento “del hiato entre la naturaleza
y la condicién humana, entre el «<mundo» y la «vida»” (Mélich, 2008,
p. 122). Por tal razon, los seres humanos actuamos éticamente cuando
dudamos sobre lo oportuno de cada respuesta al compararlas con las
demandas que emergen y hacen de nuestra vida humana un trasegar
siempre hacia lo infinito. El Yo es visto como un ser para el Otro, aun-
que separado de él para poder aprender; es un ser responsable, pasivo
y heterénomo, que tiene a otro que le da al Yo mas de lo que contiene.
Las rutas trazadas por Lévinas y que retomo en este escrito nos invitan
a los investigadores en el campo educativo a preguntarnos sobre el sen-
tido del regalo de lo infinito en la formacién del ser humano.

Conclusiones

Segin Emmanuel Lévinas, solo se puede evitar el adoctrinamiento
si hay ética y esta es la que hace posible la educacion. Si dejamos de lado
la ética, en el nucleo del encuentro se hallaria la intencionalidad; por
tal razon, “para Lévinas lo ético surge en el momento en el que al yo le
va el ser del otro” (Melich, 2014b, p. 19). En ese orden de ideas, la ética
siempre esta por encima de todo en cualquier vinculo o relacién edu-
cativa, puesto que se espera que la conexién entre maestros y aprendi-
ces 0 alumnos sea una respuesta a la responsabilidad. Al final, lo que

REVISTA TRABAJO SOCIAL VOL. 28 N.° 1, ENE-JUN 2026, ISSN (EN LINEA): 2256-5493, BOGOTA - 53-72



DIANA MELISA PAREDES OVIEDO

[70]

nos educa o ensena es la vulnerabilidad del Otro y todo acto educativo
tiene como objetivo principal enfrentar cualquier forma de injusticia
que atente contra él o ella y evitar que vuelvan a ocurrir. Si acogemos
esta perspectiva respecto a las relaciones educativas, podemos obser-
var que la principal caracteristica de estas es que el maestro debe estar
atento y dispuesto ante el llamado que hace su aprendiz desde su vul-
nerabilidad, porque justamente:
lo humano, la interioridad humana, es el regreso a la interioridad
de la conciencia no intencional, a la mala conciencia, a su posibilidad
de temer mas la injusticia que la muerte, de preferir la injusticia sufri-
da antes que la injusticia cometida y lo que justifica el ser antes que lo
que asegura. Ser o no ser, ésta probablemente no sea la cuestion por

excelencia. (Lévinas y Poirié, 2009, p. 131)

En consecuencia, no debe existir en la relacién educativa ningun
principio que genere simbiosis entre el educando y el saber, asi como
entre este y los otros (incluyendo a su maestro). No es crucial en la rela-
cién educativa la apropiacion de un canon como verdadero, sino asumir
las multiples maneras como dichos contenidos culturales me permiten
tener una mejor disposicion ante la llamada del Otro sufriente. Adicio-
nalmente, nuestros vinculos con los otros estdn atravesados por la de-
fensa que hace el Yo de evitar la muerte o sufrimiento del otro, aunque
implique su propia muerte.

Para concluir, hoy Emmanuel Lévinas nos ayuda a pensar en el des-
pliegue de otra educacion, una en donde la formacién sea entendida
como la humanizacién del sujeto gracias a las relaciones de dependencia
con los otros. Contamos con la relacionalidad como ntcleo del proceso
formativo, en cuyo centro se asume que tanto aprendices como maes-
tros logran ser-con-los-demas, es decir, pueden aprender a dar respues-
tas responsables de sus acciones: “el educar es transmitir el sentido de
la alteridad, cuidar de la vulnerabilidad del otro, es ocuparse de su su-
frimiento” (Melich, 2014a, p. 135). En el proyecto levinasiano se rescata
el rol esencial de la exterioridad, la alteridad y el acontecimiento como
elementos constitutivos en la manifestacion de nuestra humanidad. Sin
embargo, de manera simultanea es necesario desarrollar estrategias que

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS, DEPARTAMENTO DE TRABAJO SOCIAL



SEGUIR PENSANDO LA EDUCACION DESDE LA PROPUESTA DE EMMANUEL LEVINAS

cultiven en las generaciones subsiguientes la inclinacién para atender
a los otros, bajo condiciones concretas de espacio y tiempo, evitando
cualquier generalidad y enfocados en “amar al otro”, “asi, entonces, el
principio raizal, radical, el anarquismo es el amor” (Vargas, 2014, p. 117).
Solo el amor, asumido como fraternidad, es el que se opone a la destruc-
cién de la alteridad y la singularidad del otro al mantener la distancia [71]

entre el Yo y el Otro.

Referencias

Biesta, G. (2008). Pedagogy with Empty Hands: Levinas, Education, and the Question of
Being Human. En D. Egéa-Kuehne (Ed.), Levinas and education. At the Intersection
of Faith and Reason (pp. 198-210). Routledge.

Eppert, C. (2008). Emmanuel Levinas, Literary Engagement, and Literature Education.
En D. Egéa-Kuehne (Ed. ), Levinas and education. At the Intersection of Faith and
Reason (pp. 67- 84). Routledge.

Lévinas, E. (1987). De otro modo que ser o mds alld de la esencia. Sigueme.

Lévinas, E. (2001). La realidad y su sombra. Libertad y mandato, Trascendencia y
altura. Trotta.

Lévinas, E. (2002). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Sigueme.

Lévinas, E. (2008). Etica e infinito. La Balsa de Medusa.

Lévinas, E. (2009a). Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. Sintesis.

Lévinas, E. (2009b). Humanismo del otro hombre. Siglo XXI.

Lévinas, E., y Poirié, F. (2009). Ensayo y conversaciones. Arena Libros.

Lippitz, W. (1994). De rostro a rostro: reflexiones sobre la relacion entre pedagogia y
ética segun Lévinas. Enrahonar, 22, 75-89. https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.633

Melich, J. (2004). La lecciéon de Auschwitz. Herder.

Meélich, J. (2008). Antropologia narrativa y educacion. Teoria Educativa, 20, 101-124.

Meélich, J. (2014a). Disimilaciones (Intentos de pensar la educacién desde Emmanuel
Lévinas). Anuario Colombiano de Fenomenologia, 7, 123-142.

Meélich, J. (2014b). Filosofia de la relacion educativa. Didlogo Filosdfico, 88, 4-26. https://
www.dialogofilosofico.com/index.php/dialogo/article/view/129

Melich, J. (2014c¢). La condiciéon vulnerable (Una lectura de Emmanuel Lévinas, Judith
Butler y Adriana Cavarero). Ars Brevis, 313-331.

Meélich, J. (s. f). Anem endavant? Reflexions sobre el progrés. Qiiestions de vida cris-

tiana, 228, 41-57.

REVISTA TRABAJO SOCIAL VOL. 28 N.° 1, ENE-JUN 2026, ISSN (EN LINEA): 2256-5493, BOGOTA - 53-72


https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.633
https://www.dialogofilosofico.com/index.php/dialogo/article/view/129
https://www.dialogofilosofico.com/index.php/dialogo/article/view/129

DIANA MELISA PAREDES OVIEDO

[72]

Minguez, R. (2010). La escuela hoy en la encrucijada. Hacia otra educacion desde la
ética de E. Lévinas. Teoria Educativa, 2, 43-61.

Standish, P. (2008). Levinas and the Language of the Curriculum. En D. Egéa-Kuehne
(Ed.), Levinas and education. At the Intersection of Faith and Reason (pp. 56-66).
Routledge.

Strhan, A. (2012). Levinas, Subjetivity, Education. Towards an Ethics of Radical Res-
ponsibility. Wiley-Blackwell.

Vargas, G. (2014). El Altisimo y la Anarquia. Anuario Colombiano de Fenomenologia,
7, 107-121.

Wimmer, M. (2008). Thinking the Other—The Other Thinking: Remarks on the Re-
levance of the Philosophy of Emmanuel Levinas for the Philosophy of Education.
En D. Egéa-Kuehne (Ed.), Levinas and education. At the Intersection of Faith and
Reason (pp. 115-136). Routledge.

Zhao, G. (2014). Mead, Habermas, and Lévinas: Cultivating Subjectivity in Education

for Democracy. Philosophical Studies in Education, 45, 113-124.

UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS, DEPARTAMENTO DE TRABAJO SOCIAL



