
Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, enE-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 

[ 53 ]

DOI: 10.15446/ts.v27n1.113573

Seguir pensando la educación desde 
la propuesta de Emmanuel Lévinas
Thinking about Education from Emmanuel Levinas’s 
Proposal

Pensar sobre a educação desde a proposta de 
Emmanuel Lévinas  

Diana Melisa Paredes Oviedo1*
Universidad de Antioquia 

Cómo citar este artículo
Paredes Oviedo, D.M. (2025). Seguir pensando la educación desde la propuesta de Emmanuel Lévinas. 
Trabajo Social, 28(1), 53-72. https://doi.org/10.15446/ts.v27n1.113573

Recibido: 11 de diciembre de 2024

Aceptado: 10 de abril de 2025
Artículo de investigación

*	 diana.paredes@udea.edu.co, orcid: http://orcid.org/0000-0001-5317-3480 

53-72

https://doi.org/10.15446/ts.v27n1.113573
https://doi.org/10.15446/ts.v27n1.113573
mailto:diana.paredes@udea.edu.co
http://orcid.org/0000-0001-5317-3480


Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Diana Melisa Paredes Oviedo

[ 54 ]

Resumen 
Emmanuel Lévinas no formuló estrictamente una teoría educativa, pero sus 
investigaciones en el campo fenomenológico han nutrido los debates educa-
tivos alusivos a la relación maestro-aprendiz. En Totalidad e infinito. Ensayo 
sobre la exterioridad, se ocupó del concepto “enseñanza”, relacionándolo con 
dos aspectos: la acogida del otro y el aprendizaje desde la altura que ese otro 
representa. Este concepto se revisa en la primera parte del presente artículo 
como ruta hacia la segunda parte, en la que se reflexiona acerca de las impli-
caciones de una educación centrada en la responsabilidad y el abandono de 
un sujeto ontológico.  

Palabras clave: Altura; Enseñanza; Formación; Responsabilidad; Sufrimiento.



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 53-72

Seguir pensando la educación desde la propuesta de Emmanuel Lévinas 

[ 55 ]

Abstract 
Emmanuel Lévinas did not strictly formulate an educational theory, but his 
research in the phenomenological field has nourished educational debates on 
the relationship woven in the teacher-learner encounter. In Totality and Infinity. 
Essay on exteriority he dealt with the concept of “Teaching” relating it to two 
issues: the welcoming of the other and learning from the height that this other 
has. This concept is reviewed in the first part of this article as a route to the 
second part, which will reflect on the implications of an education centered 
on responsibility and the abandonment of an ontological subject.  

Keywords: Education; Formation; Height; Responsibility; Suffering; Teaching.

Resumo
Emmanuel Lévinas não formulou estritamente uma teoria educativa, mas suas 
investigações no campo fenomenológico nutriram os debates educativos sobre 
a relação que se tece no encontro mestre-aprendiz. Em Totalidade e Infinito. 
Ensaio sobre a exterioridade ocupou-se do conceito “Ensino” relacionando-o 
com dois assuntos: a acolhida do outro e a aprendizagem a partir da altura 
que esse outro possui. Este conceito é revisado na primeira parte deste artigo 
como um caminho para a segunda parte, na qual se reflete sobre as implicações 
de uma educação centrada na responsabilidade e o abandono de um sujeito 
ontológico.

Palavras-chave: Altura; Ensino; Formação; Responsabilidade; Sofrimento.



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Diana Melisa Paredes Oviedo

[ 56 ]

La enseñanza desde la altura del otro en la obra de Emmanuel 
Lévinas

La enseñanza desde lo que se propone en Totalidad e infinito se en-
cuentra atravesada por la asunción del otro, puntualmente, en el dis-
curso. En otras palabras, el enseñar debe ser asumido como la acep-
tación de la expresión del otro que resulta imposible de contener bajo 
cualquier concepto o idea que trascienda o que tengamos de él, por ello 
la enseñanza “es pues, recibir del Otro más allá de la capacidad del Yo; 
lo que significa exactamente: tener la idea de lo infinito. Pero eso sig-
nifica también ser enseñado” (Lévinas, 2002, p. 75). De este modo, el 
contacto con ese otro es equivalente a su acogida, o a una relación ética 
en la que el discurso recibido se cataloga como enseñanza. En virtud 
de lo dicho, aclara y precisa Emmanuel Lévinas que lo que se enseña al 
Yo es de carácter infinito; por tal razón, “la enseñanza no se convierte 
en la mayéutica. Viene del exterior y me trae más de lo que contengo” 
(Lévinas, 2002, p. 75). Nos enfrentamos entonces a un discurso cuyo 
objetivo primordial es comunicar la infinita trascendencia de la alteri-
dad, condición que sobrepasa al Yo, porque lo pone de cara a algo que 
resulta inabarcable. 

En el encuentro del Yo y el otro, descrito por el filósofo lituano, asisti-
mos a una forma de comunicación que rompe con la perspectiva mayéu-
tica propia durante muchos siglos de la tradición occidental permeada 
por la tradición socrática dominante. La mayéutica se orienta en la bús-
queda infatigable en mi propio ser del conocimiento que fundamenta 
todas las cosas; lo anterior se logra gracias a un ejercicio intelectivo de 
ida y regreso del yo, que se sitúa en el centro de todo este movimiento. 
Por el contrario, según Lévinas, para que el sentido se produzca es ne-
cesaria la relación Yo-Otro, pero “el sentido no se produce como una 
esencia ideal: es dicho y enseñado por la presencia, y la enseñanza no 
se reduce a la intuición sensible o intelectual, que es el pensamiento del 
Mismo” (Lévinas, 2002, p. 89). Eso que aparece como exterior al Yo se 
revela como comunicación, discurso y lenguaje, como acontecimiento 
de sentido que, a partir de la aparición del Otro situado en un lugar de 
altura desde donde enseña, es capaz de configurarse. 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 53-72

Seguir pensando la educación desde la propuesta de Emmanuel Lévinas 

[ 57 ]

Al tenor de lo expuesto, “la palabra, mejor que un simple gesto, es 
esencialmente magistral. Enseña ante todo esta enseñanza misma, gra-
cias a la cual solamente puede enseñar (y no, como la mayéutica, desper-
tar en mí) cosas e ideas” (Lévinas, 2002, p. 93). El otro se hace presente 
en la palabra, gracias a la cual el Yo aprende a ser maestro del otro, uno 
que no persuade, sino que tensiona las ideas y creencias sobre las co-
sas del mundo, cosas que, asumidas desde una consideración objetiva, 
aparecen como dadas al interlocutor y no como fruto del movimiento 
interno apartado de lo exterior; vale la pena nuevamente citar al pen-
sador lituano en este punto: 

El cuestionamiento de las cosas en un diálogo no es la modifica-
ción de su percepción, coincide con su objetivación. El objeto se ofrece 
al recibir a un interlocutor. El maestro —coincidencia de la enseñanza 
y del que enseña— no es un hecho cualquiera, a su vez. El presente de 
la manifestación del maestro que enseña sobrepasa la anarquía del he-
cho. (Lévinas, 2002, p. 93) 

La enseñanza y la maestría que provienen de la altura del Otro se 
afirman porque “infaltable el Otro me hace frente hostil, amigo, mi 
maestro, mi alumno, a través de mi idea de lo Infinito” (Lévinas, 2002, 
p. 104). Bajo esta perspectiva, el Otro afecta al Yo, pero no como ese que 
se deba controlar o sobrepasar, sino que se presenta como otro indepen-
diente del Yo, siendo esta, justamente, la característica esencial que per-
mite la aparición una y otra vez de lo absoluto, aunque existan infinitas 
relaciones con el otro. La persistencia de la diferencia como evidencia 
de lo infinito en el Otro “es la manera de recibir a un ente absoluto que 
descubrimos en la justicia y la injusticia y que efectúa el discurso, esen-
cialmente la enseñanza” (Lévinas, 2002, pp. 111-112). En el frente a frente 
entre el Yo y el Otro, entendido este último como infinita diferencia o 
alteridad, se materializa la posibilidad del sentido que está en ese otro 
que se aparece ante mí y desde su altura ejerce su labor de maestro; con 
base en lo dicho, “tener un sentido es situarse con relación a un abso-
luto, es decir, venir de esta alteridad que no se suprime en su percepción” 
(Lévinas, 2002, p. 120). Así, se tiene sentido al enseñar o ser enseñado, 
al hablar o poder ser dicho. 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Diana Melisa Paredes Oviedo

[ 58 ]

Los seres humanos podemos hablar gracias al sentido. El habla se 
distingue por una palabra entendida como enseñanza y como proce-
dente de ese otro que se muestra como presencia resistente a la cate-
gorización. La enseñanza entonces no se concentra en comunicar un 
contenido de naturaleza general o abstracta; tampoco su intención es 
esclarecer o encauzar las ideas de seres cuya condición es la de tener in-
finitas posibilidades de ser. Bajo esta perspectiva, “la palabra instaura la 
comunidad solamente al dar, al presentar el fenómeno como dato, y da 
al tematizar” (Lévinas, 2002, p. 121). Solo hay palabra cuando hay dos y 
el pensar es producto de ese encuentro, no de algo previo. 

Siguiendo estas nuevas coordenadas propuestas por el pensador li-
tuano, “la tematización como obra del lenguaje, como una acción ejer-
cida por el Maestro sobre mí, no es una misteriosa información, sino 
la llamada dirigida a mi atención” (Lévinas, 2002, p. 122). La existencia 
de la tematización es innegable, existe, aunque lo que cambia es su fi-
nalidad porque no hay pretensión de algún giro al interior del Yo; con 
lo que contamos es con la atención que se le da a alguien o a algo, pues 
“aquí se afirma la exterioridad que realiza la libertad en lugar de atentar 
contra ella: la exterioridad del Maestro” (Lévinas, 2002, p. 122). Así, el 
maestro a través de la palabra nos regala su presencia y le da sentido a 
lo que acontece; entonces, la tematización acontece como resultado del 
encuentro con el otro y no como un mero deletreo de un saber objetivo 
previo. En virtud de este vínculo es que el Yo y el Otro se suman a la 
cultura y a la sociedad, algo que resaltar si recordamos que para Lévinas: 

La transitividad de la enseñanza y no la interioridad de la reminis-
cencia, es la que manifiesta el ser. La sociedad es el lugar de la verdad. La 
relación moral con el Maestro que me juzga, sostiene la libertad de mi 
adhesión a lo verdadero. Así comienza el lenguaje. (Lévinas, 2002, p. 123) 

La función esencial del lenguaje es el de exponernos a lo otro, a la 
diferencia, aunque se oculte en ocasiones bajo las exigencias de “comu-
nicar ideas” o procurar “la reciprocidad del diálogo”. El lenguaje es asi-
métrico, al ser del mismo talante las relaciones en las que circula, toda 
vez que la insuperable asimetría entre el Yo y el Otro es lo que hace po-
sible que se dé la enseñanza; por ello, para que el maestro sostenga su 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 53-72

Seguir pensando la educación desde la propuesta de Emmanuel Lévinas 

[ 59 ]

maestría, debe perseverar en la posición de Otro y en la total exteriori-
dad. No hablamos de una simple formalidad, en este vínculo también 
existe el bien; no obstante, está por encima de cualquier esencia siendo 
la enseñanza crucial que recibe el Yo. Se ofrece entonces al lector un 
camino “al cuestionamiento del Yo, coextensivo de la manifestación 
del Otro en el rostro, lo llamamos lenguaje. La altura de donde viene 
el lenguaje la designamos por la palabra enseñanza” (Lévinas, 2002, 
p. 189). En ese orden, contamos con otro que molesta e incómoda al Yo 
desde la altura de su sufrimiento y en una posición que no puedo su-
jetar, puesto que lo que enseña es la idea de infinito o, puntualmente, 
lo infinito de la exterioridad por medio de esa voz que procede de otro 
lugar, “y todo lo infinito de la exterioridad no se muestra primero, para 
enseñar a continuación: la enseñanza es su misma producción. La en-
señanza primero enseña esta altura misma que equivale a su exteriori-
dad, la ética” (Lévinas, 2002, p. 189).

Al asumir los seres humanos que estamos dispuestos a la enseñanza, 
nos movemos en la contradicción entre una interioridad libre y una ex-
terioridad que debería limitarla. La distancia y la interioridad nutren la 
relación entre el Yo y el Otro; justo cuando el primero se deja interpe-
lar por el segundo hay lugar para la transitividad de la enseñanza que 
abandona cualquier intento reduccionista e instrumental de la existen-
cia porque:

La enseñanza es un discurso en el que el maestro puede aportar al 
alumno lo que el alumno aún no sabe. No opera como la mayéutica, 
pero continúa la introducción en mí de la idea de lo Infinito. La idea 
de lo Infinito implica un alma capaz de contener más de lo que puede 
sacar de sí. (Lévinas, 2002, p. 197) 

Lo infinito puede ser introducido en el Yo a través de la presencia de 
un maestro y de su llamado; cuando se escucha esa demanda que viene 
de afuera, se conectan el infinito y el Yo éticamente. Esta relación se ali-
menta de ese deseo de lo absolutamente otro, cuya fuerza se despliega en 
la visión de ese infinito. Recordemos que el deseo de lo absolutamente otro 
“es deseo, enseñanza recibida y oposición pacífica del discurso” (Lévinas, 
2002, p. 210). El Otro es condición de posibilidad de toda enseñanza; al 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Diana Melisa Paredes Oviedo

[ 60 ]

recibirlo, me comunica lo infinito, lo que implica que me expone a un 
contenido que supera al Yo, quien no lo puede albergar, por lo que el Yo 
actúa de forma no-violenta o de manera ética, puesto que recibe la idea 
de infinito, no la tiene en sí y, por ende, su existencia se desborda siempre. 

Para concluir esta primera parte, en Totalidad e infinito, Emmanuel 
Lévinas describe el vínculo entre educación y libertad, lo que ayuda a 
comprender lo que significa que la humanización sea asumida como 
apertura o comprensión de las infinitas formas de ser de todos los se-
res. Ser libre significa que cada ser humano es capaz de hacer frente a 
la tortura, la maldad y la traición, pero “para oponer al absurdo y a su 
violencia, una libertad interior, es necesario haber recibido una educa-
ción” (Lévinas, 2002, p. 255). Es necesaria, pues, una educación que nos 
ayude a estar abiertos a la enseñanza del Yo por el Otro, a la exposición 
de ese Otro como maestro que se vincula con el Yo a través de la ense-
ñanza, con un señorío que parte de la altura de su sufrimiento. De esta 
manera, “en esta relación hemos reconocido el lenguaje que no se pro-
duce más que en el cara a cara; y en el “lenguaje”, hemos reconocido la 
enseñanza” (Lévinas, 2002, p. 299). 

Pensar la formación desde la propuesta de Emmanuel 
Lévinas: diálogo con otros autores

Asumo como supuesto central en el campo de las teorías de la forma-
ción lo que sigue: en sentido amplio, se preguntan por lo que orienta la 
praxis humana y, en consecuencia, la praxis pedagógica. Sin embargo, 
resulta altamente exigente la superación de la condición paradójica que 
atraviesa cada acción educativa, ya que, a pesar de los buenos deseos y 
fines, muchas culminan en un ejercicio coactivo. La propuesta de Em-
manuel Lévinas nos ayuda a enfrentar lo anterior; a partir de su concepto 
de anarquía, podemos pensar en una formación que tenga como uno de 
sus fines primordiales la reivindicación de lo ético en la relación forma-
tiva, gracias también a la reivindicación de la responsabilidad entre el 
Yo y el Otro como posibilidad para enfocar la relación múltiple, en cuyo 
centro se halla la defensa de los diversos modos posibles de existencia. 

Tanto el sujeto, como la filosofía, la educación y lo humano se si-
túan lejos de cualquier demanda de reconocimiento de la diversidad o 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 53-72

Seguir pensando la educación desde la propuesta de Emmanuel Lévinas 

[ 61 ]

diferencia. Para Lévinas, el reconocimiento —la acción de reconocer— 
mantiene formas de coacción al interior de la educación. La diferencia o 
alteridad no es el nombre bajo el cual se apropie al otro, sino la que posi-
bilita la demanda del otro y el surgimiento de una respuesta responsable 
ante su dolor como la vía en la que se configura el Yo como subjetividad 
ética. Siguiendo a Strhan (2012), para Lévinas la formación desde este 
enfoque implica responder por el otro, de modo tal que, como telón de 
fondo de lo Dicho o las expresiones en un lenguaje formal e inteligible 
en diferentes contextos formativos, se encuentra el Decir como lo que no 
se puede capturar en el lenguaje, es preteórico y, en ese orden de ideas, 
es la disposición de responder y exponerse frente a lo Otro. 

Volver sobre la filosofía levinasiana permite reflexionar acerca de 
una teoría de la formación en cuyo centro encontremos la radical otre-
dad y los infinitos modos de ser, así como proponer las posibilidades 
que ofrece la configuración de una relación educativa bajo lo erótico y 
lo ético. Retornar a su enfoque anárquico de lo ético y explorar el vín-
culo de la respuesta a la demanda del otro, como reacción sin arkhé, 
resultan esenciales para esta tarea. Me he esforzado por evitar algunas 
lecturas y comprensiones que se han hecho sobre el filósofo de Kaunas 
en lo que concierne al campo educativo, entre las que se dejan de lado 
las siguientes: relacionar a Lévinas con propuestas sobre el reconoci-
miento de la diferencia, por ejemplo; tender puentes entre el autor y al-
gunas estrategias para mejorar las conexiones dialógicas entre maestros 
y aprendices. También me esfuerzo para no emplear expresiones de tipo 
esencialistas cuando presento las consideraciones sobre la educación, 
la comunicación y lo humano. Lo que sigue es la reconstrucción de la 
propuesta antropológica levinasiana y la manera como se puede huma-
nizar por medio de una educación no prescriptiva. 

La idea de lo humano en el proyecto filosófico de 
Emmanuel Lévinas

En Humanismo del otro hombre (2009b), Lévinas da cuenta de su 
comprensión sobre lo humano y el humanismo, al explorar las tensio-
nes que encierra el proceso humanizador y criticando la perspectiva 
totalizante sobre lo humano que ha defendido la propuesta filosófica 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Diana Melisa Paredes Oviedo

[ 62 ]

occidental. El cálculo, la medición y la predicción han sido las formas 
a las que se ha acudido para construir nuestra imagen de la humani-
dad, lo que ha engendrado una idea de sujeto libre infinitamente, y con 
plena conciencia sobre el mundo y sus propias acciones. Los efectos de 
esta visión son paradójicos: se ha operado la cosificación y dominación 
entre seres humanos que se asumen como “empoderados” y “libres”. 

Convencionalmente la filosofía en Occidente nos ha presentado un 
ideal de humanidad marcado por la madurez al ser entendida como la 
condición en donde cada uno es capaz de explicar los fines que se da 
a sí mismo y sus metas existenciales, todo gracias al uso de la razón, 
esencialmente porque “la racionalidad solamente hace que la domina-
ción sea más efectiva y más eficiente” (Zhao, 2014, p. 115). Si bien la ra-
cionalidad se ha vinculado con la autonomía y la autodeterminación, 
Lévinas encuentra en esta perspectiva los gérmenes de la negación del 
otro y de un vínculo de carácter ético entre el Yo y el Otro, pues prima 
el esfuerzo por explicarlo y dar cuenta con claridad de sus acciones, que 
ha derivado en un desinterés por la responsabilidad de asumir el dolor 
del otro. Este modo de presentar lo humano ha sido denominado por 
Lévinas como “metafísico” o “esencialista”, apuntando especialmente 
a la herencia antropológica que nos dejó el proyecto ilustrado, que en-
tiende al ser humano como uno que, “por su propia naturaleza, es ca-
paz de una autonomía racional” (Biesta, 2008, p. 200). 

El sujeto de la Ilustración, entendido como un Yo racional, es para 
el pensador de Kaunas un ser egoísta y totalitario, cuya única meta 
existencial es su propio goce y solo se preocupa por asignar significa-
dos a su propia existencia y su medio. El trasfondo de todo esto es una 
matriz ontológica donde el sujeto es cogito que entabla una relación de 
apertura con el mundo en términos de conocimiento. El valor de esta 
matriz radica en que es el baremo para la acción tanto moral como ra-
cional del sujeto, idea ampliamente discutida por este autor y expuesta 
en los siguientes términos: 

el supuesto de que la existencia de un sujeto se determina, en prin-
cipio, por la relación que sostiene consigo y, luego, con los otros. La 
subjetividad es entendida aquí como el producto de la propia voluntad 
e iniciativa del individuo, por eso para él “la subjetividad no es un “pun-



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 53-72

Seguir pensando la educación desde la propuesta de Emmanuel Lévinas 

[ 63 ]

to abstracto” o el “centro de rotación” sino un punto “ya identificado 
desde fuera”. (Biesta, 2008, p. 203) 

Creemos que podemos objetivar y conocer todo, cayendo en la “ten-
tación del conocimiento” como manera mecánica de acción; partiendo 
del supuesto de poder nombrar y conceptualizar todo a partir de cate-
gorías omnicomprensivas, aquí el aprendizaje ha sido asumido como 
apropiación o retorno a lo conocido. Sobre ello Lévinas nos dice que 
“el itinerario de la filosofía sigue siendo el de Ulises cuya aventura en el 
mundo solo ha sido un retorno a su isla natal, una complacencia en el 
Mismo, un desconocimiento del Otro” (Lévinas, 2009b, p. 49). 

El dolor, la finitud, el sufrimiento y la muerte del Otro no importan; 
solo interesa el retorno a la casa segura y al mundo confortable que hay 
en ella, una casa que alberga un mundo moral del deber. El ser un sis-
tema moral fijo es lo que hace posible distinguir lo correcto de lo que 
no lo es, lo bueno de lo malo, entonces estamos ante “una ontología, 
es decir, una reducción de lo ‘Otro’ a lo ‘Mismo’” (Mèlich, 2004, p. 43-
44). Esta es la travesía de Ulises, un ser completo y terminado a partir 
de sus propias capacidades, ese ser perfecto y cerrado sobre sí mismo a 
quien el viaje lo lleva al mismo lugar. La Odisea nos presenta a una hu-
manidad estática, que, por voluntad, solo busca su estado primero de 
confortabilidad, y es una humanidad a la que poco le importa ese Otro. 

Para evitar confusiones, lo que plantea Emmanuel Lévinas es un 
humanismo de otro modo o manera que de ser, no un antihumanismo 
como han señalado algunos críticos, cuya preocupación no es por la 
pregunta sobre el sujeto, “sino por la pregunta por cómo es posible la 
subjetividad, cómo existe esta” (Biesta, 2008, p. 204). Esta es una pers-
pectiva en la que la responsabilidad por el otro, justicia, piedad, paz y 
ética, son el eje de todo. Se suma a ello la revaloración de la condición 
crónica del ser humano, de su finitud, como inflexión para avanzar en 
la crítica a la metafísica occidental. Observamos entonces que “de lo 
que se trata ahora no es del olvido del ser a favor de los entes, sino, por 
decirlo de algún modo, del olvido del otro, del sometimiento del otro a 
lo mismo, de la reducción de la alteridad a la identidad” (Mèlich, 2014b, 
p. 18); en ese sentido, este humanismo del otro hombre: 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Diana Melisa Paredes Oviedo

[ 64 ]

Se trata del cuestionamiento de la conciencia y no de la conciencia 
del cuestionamiento. El Yo pierde su soberana coincidencia consigo, 
su identificación en la que la conciencia vuelve triunfalmente a sí para 
reposar en sí misma. Ante la exigencia del Otro, el Yo se expulsa de este 
reposo, deja de ser la conciencia gloriosa de este exilio. Toda complacen-
cia destruye la lealtad del movimiento ético. Pero el cuestionamiento de 
esta libertad para sí, salvaje e ingenua, segura de su refugio en sí misma, 
no se reduce a un movimiento negativo. (Lévinas, 2009b, pp. 61-62)

Situándonos con precisión en el enfoque fenomenológico de Lévinas, 
lo que busca es comprender lo humano, en términos de subjetividad, 
como esa posibilidad de hacerse sujeto amén de un vínculo donde solo 
existe responsabilidad infinita por la alteridad del Otro. Finalmente, no 
se busca definir qué es la subjetividad humana, “pero sí es un intento 
de expresar que el sujeto no tiene naturaleza. O, para ser más exactos: 
debería leerse como un intento de expresar que la singularidad o unici-
dad del sujeto no puede ser concebida en términos ontológicos” (Biesta, 
2003, p. 63). Lo que nos distingue como individuos irrepetibles es acep-
tar la responsabilidad que nos precede, esa situación concreta en la que 
digo “sí” al llamado del Otro sufriente, partiendo del hecho que ese “sí” 
no es una acción que reconozca y dote de existencia al otro a partir de 
la autonomía del Yo, sino que es eso: respuesta a su pregunta. Yo vengo 
al mundo, yo vengo “a la presencia”, luego de que yo respondo (Biesta, 
2003, p. 63). El mayor interés de Lévinas es indagar exhaustivamente 
sobre ese otro modo de ser del sujeto bajo la siguiente pregunta: ¿Qué 
hace que se despierte la singularidad del sujeto? Ya nos mostró que el 
Otro es quien saca de su sueño e indiferencia al Yo y lo pone alerta con 
su sufrimiento y su llamado, pues “la libertad surge, desde su perspec-
tiva, solamente en la solidez de la realización de la responsabilidad por 
el otro, al margen de toda obligación previa” (Standish, 2008, p. 58).

Cuando el Otro exige respuesta, está revelando algo de sí, pero sin que 
ello suponga poder ser agotado en el vínculo. La obligación que emerge 
ante su revelación es la que empuja a que el Yo actúe, respondiendo a su 
vulnerabilidad; por tal razón, “necesito situarme siempre en posición 
de obligación; este es el pedido de Lévinas, es una responsabilidad más 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 53-72

Seguir pensando la educación desde la propuesta de Emmanuel Lévinas 

[ 65 ]

profunda de lo que yo puedo responder” (Standish, 2008, p. 59). Prosi-
guiendo cuidadosamente, resulta vital asumir que el Otro no es un ser 
que se exponga y manifieste borrando su indefinición y resultando claro 
a los ojos del Yo; “el Otro solo puede «manifestarse» el mismo como una 
no-manifestación, y, en términos de la lógica de la Esencia, podría ser 
identificado como no-esencia” (Wimmer, 2008, p. 120). Fruto de esto, 
ese característico llamado del Otro termina siendo una demanda im-
posible e infinita, porque exige de mí algo que no sé qué es, por lo que 
no logro anticipar o predecir mi acción y mucho menos capturar con-
ceptualmente lo que acontece. 

Ser responsable es la manera en que el Yo enfrenta la búsqueda de 
su propia humanidad, esperando entonces que ni el mal ni la muerte 
tengan la última palabra y entendiendo que la responsabilidad no es 
culpabilidad por alguna falta que le sea imputable. Es la condición vul-
nerable del Otro la que orienta al Yo en la búsqueda de su singularidad 
ante el llamado que recibe, “entiéndase que es una búsqueda de lo sin-
gular, biográfico y situacional de cada uno del que no se sabe a priori 
qué es lo humano, sino que se parte de la experiencia de lo in-humano 
para que no vuelva a repetirse en lo sucesivo” (Mínguez, 2010, p. 50). El 
yo se encuentra en una posición de obligación ante el Otro, quien re-
quiere con urgencia de respuestas, pues “ser Yo significa, por lo tanto, 
no poder sustraerse a la responsabilidad, como si todo el edificio de la 
creación reposara sobre mis espaldas. […] La unicidad del Yo es el he-
cho de que nadie puede responder en mi lugar” (Lévinas, 2009b, p. 62). 

Hasta aquí he reconstruido en términos generales la respuesta ética 
que propone Emmanuel Lévinas. La enseñanza que nos deja es que con 
ella podemos poner cara a todo acto cruel o forma de maldad que pa-
dezca la humanidad. La respuesta a la demanda sufriente siempre es in-
completa, toda vez que no puede albergar el tamaño de la demanda que 
se le presenta y mucho menos darle nombre, pero en ella se da paso a la 
existencia del Yo gracias al dolor del Otro. No es posible evitar el mal, 
pero en el momento que aparece lo podemos enfrentar y esforzarnos 
para evitar que se repita; esta es la tarea de esa condición humana finita 
que necesita a los otros para tener sentido, “con los otros que están pre-
sentes, los contemporáneos, y con los otros ausentes, los antepasados 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Diana Melisa Paredes Oviedo

[ 66 ]

y sucesores” (Mèlich, 2004, 29). En suma, vivir humanamente implica 
hacerlo desde la ambigüedad, la provisionalidad, a la apertura a lo in-
finito y la aceptación de la permanente transformación como producto 
de los encuentros entre el Yo y el Otro.

Ética y educación
La respuesta del Yo, bajo su condición excepcional pasiva, a eso infi-

nito donde el Otro se revela como diferencia es la ética. La distancia in-
sondable entre el Yo y el Otro es su fundamento; por tal razón, lo ético 
se caracteriza por la diferencia y la asimetría. Tanto el Yo como el Otro 
son individualidades que, al vincularse, exponen la condición irrempla-
zable del Yo. En esa línea, “la ética filosófica de Lévinas es una filosofía 
de la subjetividad, pero a la vez es una filosofía de la trascendentalidad 
del otro, que hace saltar desde dentro la concepción de la subjetividad” 
(Lippitz, 1994, p. 78). No hay cabida aquí para una conciencia intencio-
nal y tampoco para ontologías que la justifiquen. El Yo y el Otro se en-
cuentran en el marco de una situación ética que no logra ser nombrada, 
gracias a su naturaleza anárquica; así, la ética es preintencional. Para 
ampliar esta condición, traigo a colación lo propuesto por Lippitz sobre 
la situación ética en contraste con la intención y la conciencia, partiendo 
de la propuesta del pensador lituano: 

En cuanto “peripecia”, imprevisible y no planeada, es preintencional. 
En contraposición a ella la conciencia y el saber ético llegan demasiado 
tarde: es anacrónica. ¡Y a pesar de todo ello ha de obligarme frente al 
otro y posibilitar una experiencia que ha de acreditarse frente al pensar 
ético tradicional! (Lippitz, 1994, p. 78)

No existen tratados o manuales de buenas maneras que sinteticen 
aquello de lo que se ocupa la ética. Esta, en el proyecto levinasiano, se 
sitúa como filosofía primera (Lévinas, 2008, p. 65), una clasificación pro-
ducto de sus críticas a los sistemas filosóficos que conoce. Para Lévinas 
el punto de partida de la ética es la experiencia del mal o del sufrimiento 
banal del otro, a veces justificado de manera inmoral en diferentes cir-
cunstancias; no es el bien o su búsqueda lo que le otorgue su sentido. 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 53-72

Seguir pensando la educación desde la propuesta de Emmanuel Lévinas 

[ 67 ]

De esta manera, “la ética es una relación con el otro, una respuesta 
(responsividad) a la demanda del rostro del otro, respuesta que no puede 
convertirse en la misma e igual para una pluralidad de personas, sino 
singular, situacional y concreta” (Mínguez, 2010, p. 52). Lo ético se nu-
tre de las relaciones entre los sujetos, de la diferencia y de la infinita 
responsabilidad del sí mismo ante el Otro, un Yo que se modela como 
fruto de su dependencia de la exterioridad. Creo necesario citar unas 
palabras del filósofo de Kaunas aquí: 

Es una responsabilidad que no se justifica por ningún compromiso 
previo; en la responsabilidad para con el otro, en una situación ética, 
es donde se dibuja la estructura meta-ontológica y metalógica de esta 
anarquía, deshaciendo el logos en el que se inscribe la apología median-
te la cual la conciencia siempre se retoma y ordena. Pasión absoluta, 
en tanto que es sobrecogedora sin ningún tipo de a priori. (Lévinas, 
1987, pp. 167-168)

A partir de esta defensa de la diferencia como nota esencial de nues-
tra relacionalidad, por una parte, el mundo no es algo que pueda ser 
apropiado o capturado bajo unas categorías o métodos definidos para 
ello; por otra parte, el Otro es alguien que no depende del Yo. Frente 
al mundo, “su pensamiento demanda que no sigamos considerando el 
mundo externo como un objeto que puede poseerse por investigación, 
sino que más allá del sujeto, de hecho, sea visto como algo que supera 
el suelo de la autoexistencia” (Eppert, 2008, p. 71); y frente al Otro, “el 
respeto por el Otro como autónomo y la respuesta al llamado de la res-
ponsabilidad se dan no como un efecto generado por el conocimiento, 
la voluntad, o la capacidad” (Wimmer, 2008, p. 115). El trabajo fenome-
nológico de Lévinas muestra los riesgos que supone aceptar la existen-
cia y dominancia de una conciencia intencional en cualquier relación; 
desde lo ético y anárquico, nuestros vínculos son sin un a priori y sin 
un logos que les indique, prefiguradamente, por el modo en que se es-
pera que ordenen su estar en el mundo. 

En el Yo solo hay deseo. Nunca en él o ella hay iniciativa para res-
ponder ante el llamado o demanda infinita del otro, siempre hay some-
timiento, porque “ser Yo significa, desde entonces, no poder sustraerse 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Diana Melisa Paredes Oviedo

[ 68 ]

a la responsabilidad” (Lévinas, 2001, p. 98). Con la experiencia ética nos 
encontramos con seres en asimetría. Es la diferencia la que espolea que 
el Yo se abra al aprendizaje que le propicia ese que viene de fuera y que 
mantiene en la exterioridad. Cabe reiterar que “la situación ético-social 
no es horizontal, sino vertical: el otro llega desde lo alto” (Lippitz, 1994, 
p. 84). Siempre la acción del Otro es vista como extraña, por lo que el 
Yo no puede tomarse como punto de referencia para acceder a esa ex-
periencia, lo que terminaría desbordando sus propias capacidades. En 
esta perspectiva, el Otro le enseña al Yo en medio de la situación ética 
que es capaz de dar más de lo que supone o cree, y le conduce a experi-
mentar diferentes maneras de ese darse, no importa de que se trate de 
una respuesta tardía o imperfecta. Esta descripción corresponde a lo 
que varios autores han nombrado como la dimensión pedagógica deri-
vada de la obra de Lévinas. Sin ánimo de ser puristas, es menester indi-
car que, en sentido estricto, Lévinas no se ocupó de formular una teo-
ría de la formación, pero sí manifestó intereses educativos a lo largo de 
su obra. Pese a ello, si retomamos todo lo que he presentado hasta aquí 
—el sujeto como subjetividad ética, el Otro como maestro y el deseo 
del Otro como base del aprendizaje—, es posible entender lo educativo 
como apertura a lo infinito; en términos de Lévinas: 

El Otro que provoca este movimiento ético en la conciencia y que 
desconcierta la buena conciencia de la coincidencia del Mismo consigo 
mismo comporta un acrecentamiento, inadecuado a la intencionalidad. 
A causa de este aumento inasimilable, hemos llamado a la relación que 
une al Yo con el Otro idea del infinito. (Lévinas, 2001, p. 101)

No existe una ruta que marque con certeza por dónde debemos se-
guir los seres humanos, solo existe la novedad del encuentro y la ver-
güenza frente al sufrimiento de los demás. Estamos frente a “una ética 
heterónoma, asimétrica, una ética de la no-reciprocidad, una ética de 
la respuesta (y, por tanto, de la responsabilidad)” (Mèlich, s. f., p. 54), 
ya que su sustento es la experiencia del horror ante el dolor del Otro, 
ante lo cual solo nos queda acoger, cuidar, ayudar a sanar las heridas y 
asistir; en suma, amar al que sufre y acompañarlo sin depender de una 
explicación sobre ello. La ética surge como una ruptura al esfuerzo de 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 53-72

Seguir pensando la educación desde la propuesta de Emmanuel Lévinas 

[ 69 ]

conceptualizar y categorizar que ha marcado a Occidente, “es la im-
posibilidad de la comprensión, es el vértigo del sentido, en la respuesta 
adecuada que nunca lo es del todo” (Mèlich, 2014a, 126). 

Los seres humanos debemos asumir nuestra condición de seres fini-
tos, lo que implica entender que nada está definido plenamente, que no 
existen conclusiones cerradas; se trata, pues, de una condición abierta 
que exige planes de su mismo talante para poder vivir con ello. A esto 
apunta Lévinas, porque “la ética instaura relaciones de cordialidad, de 
compasión, de autoridad, de enseñanza y de testimonio” (Mèlich, 2004, 
p. 68). Al Yo solo le queda ser hospitalario y estar dispuesto a la acogida 
del otro, porque está en juego su vida, siendo así la responsabilidad con-
dición de posibilidad del humanismo del otro hombre. 

Para cerrar este apartado, vale la pena insistir en que lo ético no alude 
a ningún carácter esencial (ontológico) de los seres humanos; por el 
contrario, la ética permite el surgimiento “del hiato entre la naturaleza 
y la condición humana, entre el «mundo» y la «vida»” (Mèlich, 2008, 
p. 122). Por tal razón, los seres humanos actuamos éticamente cuando 
dudamos sobre lo oportuno de cada respuesta al compararlas con las 
demandas que emergen y hacen de nuestra vida humana un trasegar 
siempre hacia lo infinito. El Yo es visto como un ser para el Otro, aun-
que separado de él para poder aprender; es un ser responsable, pasivo 
y heterónomo, que tiene a otro que le da al Yo más de lo que contiene. 
Las rutas trazadas por Lévinas y que retomo en este escrito nos invitan 
a los investigadores en el campo educativo a preguntarnos sobre el sen-
tido del regalo de lo infinito en la formación del ser humano. 

Conclusiones
Según Emmanuel Lévinas, solo se puede evitar el adoctrinamiento 

si hay ética y esta es la que hace posible la educación. Si dejamos de lado 
la ética, en el núcleo del encuentro se hallaría la intencionalidad; por 
tal razón, “para Lévinas lo ético surge en el momento en el que al yo le 
va el ser del otro” (Mèlich, 2014b, p. 19). En ese orden de ideas, la ética 
siempre está por encima de todo en cualquier vínculo o relación edu-
cativa, puesto que se espera que la conexión entre maestros y aprendi-
ces o alumnos sea una respuesta a la responsabilidad. Al final, lo que 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Diana Melisa Paredes Oviedo

[ 70 ]

nos educa o enseña es la vulnerabilidad del Otro y todo acto educativo 
tiene como objetivo principal enfrentar cualquier forma de injusticia 
que atente contra él o ella y evitar que vuelvan a ocurrir. Si acogemos 
esta perspectiva respecto a las relaciones educativas, podemos obser-
var que la principal característica de estas es que el maestro debe estar 
atento y dispuesto ante el llamado que hace su aprendiz desde su vul-
nerabilidad, porque justamente: 

lo humano, la interioridad humana, es el regreso a la interioridad 
de la conciencia no intencional, a la mala conciencia, a su posibilidad 
de temer más la injusticia que la muerte, de preferir la injusticia sufri-
da antes que la injusticia cometida y lo que justifica el ser antes que lo 
que asegura. Ser o no ser, ésta probablemente no sea la cuestión por 
excelencia. (Lévinas y Poirié, 2009, p. 131)

En consecuencia, no debe existir en la relación educativa ningún 
principio que genere simbiosis entre el educando y el saber, así como 
entre este y los otros (incluyendo a su maestro). No es crucial en la rela-
ción educativa la apropiación de un canon como verdadero, sino asumir 
las múltiples maneras como dichos contenidos culturales me permiten 
tener una mejor disposición ante la llamada del Otro sufriente. Adicio-
nalmente, nuestros vínculos con los otros están atravesados por la de-
fensa que hace el Yo de evitar la muerte o sufrimiento del otro, aunque 
implique su propia muerte. 

Para concluir, hoy Emmanuel Lévinas nos ayuda a pensar en el des-
pliegue de otra educación, una en donde la formación sea entendida 
como la humanización del sujeto gracias a las relaciones de dependencia 
con los otros. Contamos con la relacionalidad como núcleo del proceso 
formativo, en cuyo centro se asume que tanto aprendices como maes-
tros logran ser-con-los-demás, es decir, pueden aprender a dar respues-
tas responsables de sus acciones: “el educar es transmitir el sentido de 
la alteridad, cuidar de la vulnerabilidad del otro, es ocuparse de su su-
frimiento” (Mèlich, 2014a, p. 135). En el proyecto levinasiano se rescata 
el rol esencial de la exterioridad, la alteridad y el acontecimiento como 
elementos constitutivos en la manifestación de nuestra humanidad. Sin 
embargo, de manera simultánea es necesario desarrollar estrategias que 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 53-72

Seguir pensando la educación desde la propuesta de Emmanuel Lévinas 

[ 71 ]

cultiven en las generaciones subsiguientes la inclinación para atender 
a los otros, bajo condiciones concretas de espacio y tiempo, evitando 
cualquier generalidad y enfocados en “amar al otro”, “así, entonces, el 
principio raizal, radical, el anarquismo es el amor” (Vargas, 2014, p. 117). 
Solo el amor, asumido como fraternidad, es el que se opone a la destruc-
ción de la alteridad y la singularidad del otro al mantener la distancia 
entre el Yo y el Otro. 

Referencias 
Biesta, G. (2008). Pedagogy with Empty Hands: Levinas, Education, and the Question of 

Being Human. En D. Egéa-Kuehne (Ed.), Levinas and education. At the Intersection 
of Faith and Reason (pp. 198-210). Routledge. 

Eppert, C. (2008). Emmanuel Levinas, Literary Engagement, and Literature Education. 
En D. Egéa-Kuehne (Ed. ), Levinas and education. At the Intersection of Faith and 
Reason (pp. 67- 84). Routledge. 

Lévinas, E. (1987). De otro modo que ser o más allá de la esencia. Sígueme. 
Lévinas, E. (2001). La realidad y su sombra. Libertad y mandato, Trascendencia y 

altura. Trotta. 
Lévinas, E. (2002). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Sígueme. 
Lévinas, E. (2008). Ética e infinito. La Balsa de Medusa.
Lévinas, E. (2009a). Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. Síntesis. 
Lévinas, E. (2009b). Humanismo del otro hombre. Siglo XXI. 
Lévinas, E., y Poirié, F. (2009). Ensayo y conversaciones. Arena Libros. 
Lippitz, W. (1994). De rostro a rostro: reflexiones sobre la relación entre pedagogía y 

ética según Lévinas. Enrahonar, 22, 75-89. https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.633 
Mèlich, J. (2004). La lección de Auschwitz. Herder. 
Mèlich, J. (2008). Antropología narrativa y educación. Teoría Educativa, 20, 101-124. 
Mèlich, J. (2014a). Disimilaciones (Intentos de pensar la educación desde Emmanuel 

Lévinas). Anuario Colombiano de Fenomenología, 7, 123-142. 
Mèlich, J. (2014b). Filosofía de la relación educativa. Diálogo Filosófico, 88, 4-26. https://

www.dialogofilosofico.com/index.php/dialogo/article/view/129 
Mèlich, J. (2014c). La condición vulnerable (Una lectura de Emmanuel Lévinas, Judith 

Butler y Adriana Cavarero). Ars Brevis, 313-331. 
Mèlich, J. (s. f.). Anem endavant? Reflexions sobre el progrés. Qüestions de vida cris-

tiana, 228, 41-57.

https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.633
https://www.dialogofilosofico.com/index.php/dialogo/article/view/129
https://www.dialogofilosofico.com/index.php/dialogo/article/view/129


Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Diana Melisa Paredes Oviedo

[ 72 ]

Mínguez, R. (2010). La escuela hoy en la encrucijada. Hacia otra educación desde la 
ética de E. Lévinas. Teoría Educativa, 2, 43-61. 

Standish, P. (2008). Levinas and the Language of the Curriculum. En D. Egéa-Kuehne 
(Ed.), Levinas and education. At the Intersection of Faith and Reason (pp. 56-66). 
Routledge. 

Strhan, A. (2012). Levinas, Subjetivity, Education. Towards an Ethics of Radical Res-
ponsibility. Wiley-Blackwell. 

Vargas, G. (2014). El Altísimo y la Anarquía. Anuario Colombiano de Fenomenología, 
7, 107-121. 

Wimmer, M. (2008). Thinking the Other—The Other Thinking: Remarks on the Re-
levance of the Philosophy of Emmanuel Levinas for the Philosophy of Education. 
En D. Egéa-Kuehne (Ed.), Levinas and education. At the Intersection of Faith and 
Reason (pp. 115-136). Routledge.

Zhao, G. (2014). Mead, Habermas, and Lévinas: Cultivating Subjectivity in Education 
for Democracy. Philosophical Studies in Education, 45, 113-124.


