
Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

[ 268 ]

Aportes del trabajo 
social descolonial a la 
reconstrucción de la 
universidad pública, 
gratuita y popular en Mar 
del Plata, Argentina. 
Entrevista a la profesora Paula Meschini

En esta entrevista accedemos a la trayectoria de la profesora Paula Mes-
chini, docente de la Universidad Nacional de Mar del Plata. Su expe-
riencia está marcada por la plena conciencia de que la educación es una 
herramienta para el cambio y que la investigación es un medio para la 
reivindicación del papel transformador y crítico del Trabajo Social. A 
lo largo de su carrera, ha sostenido una postura ético-política acerca de 
la descolonización del lenguaje y ha cuestionado las prácticas capitalis-
tas y mercantilistas de la formación profesional. De igual manera, sus 
ideas, pesquisas y prácticas en dicha universidad están permeadas por 
constantes interpelaciones derivadas de posturas descoloniales y poses-
tructuralistas, con miradas críticas a lo hegemónico, lo eurocéntrico y 
lo positivista, a favor de los sectores y de las comunidades invisibiliza-
das y periféricas, es decir, de la diversidad epistémica.

Borja Castro Serrano (BCS): Paula, quisiera agradecer tu partici-
pación en esta entrevista.

Maira Judith Contreras Santos (MJCS): desplegamos este diálogo 
interesadxs en escucharle, profesora Paula, conocer de usted, sus obras, 
los contenidos de sus obras, los contextos (inter)nacionales de sus expe-
riencias (in)disciplinares y profesionales que inician con su formación 
en el pregrado o quizás antes, así como de las influencias, las aperturas, 
las búsquedas que ha promovido en las generaciones de trabajadorxs 
sociales con quienes ha interactuado. 

Paula Meschini (PM): bueno, empiezo agradeciendo la invitación 
y mencionando que mi vínculo con la carrera, en especial con el Tra-
bajo Social, forma parte de una construcción subjetiva y social a la vez. 

 · 269-295



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 269 ]

Previo a mi ingreso a la carrera, que me llevó a distintas búsquedas, 
participaba en un grupo católico de jóvenes mientras era la dictadura 
cívico-militar. La democracia, los partidos políticos, la militancia polí-
tica, entre otras cuestiones, estaban prohibidas. Sin embargo, siempre 
me inquietó lo social, lo político; me preocupaba la pobreza, no la en-
tendía, ni a los pobres. Vengo de un sector medio, así que era una rea-
lidad ajena para mí, pero que me interpelaba, al igual que la injusticia. 

Entonces, en este grupo católico organizamos la pastoral, con el propó-
sito de ir a misionar a una villa de emergencia. Fue la primera vez, desde 
la reapertura democrática, que un grupo de jóvenes misionaba en sectores 
urbanos empobrecidos, ya que la mayoría solía misionar con pueblos an-
cestrales del norte y del sur de nuestro país. Nosotrxs dijimos “acá también 
hay pobres”, y esas personas eran migrantes internos —del norte o del sur 
de Argentina— que, como parte del proceso de desigualdad y exclusión 
económica del sistema capitalista en el que estamos inmersos, habían te-
nido que desplazarse y vivían en situaciones desventajosas. 

El contacto con esa realidad me marcó profundamente y me llevó a 
buscar una carrera que me ayudara a entender lo que pasaba y ver qué 
podía hacer. Elegí el Servicio Social porque en nuestra universidad no 
había ninguna carrera vinculada a las Ciencias Sociales —ni Sociología, 
ni Ciencias Políticas, ni Antropología—; fue lo primero que se ofertó, y 
me llevó bastante tiempo poder desandar y entender que lo que yo es-
taba buscando no tenía nada que ver con lo que estaba ahí. 

Ingresé en el año 1986 a la Licenciatura en Servicio Social, depen-
diente de la Escuela Superior de Ciencias de la Salud y del Comporta-
miento en la Universidad Nacional de Mar del Plata1. Yo quería estudiar 
Sociología, pero esta carrera había sido cerrada durante la última dicta-
dura cívico-militar en Argentina2. Sabía de la existencia de las asisten-
tes sociales porque cursé mis estudios primarios en una escuela pública 
de la ciudad donde conocí a la “asistente social” que se desempeñaba 
en el gabinete de orientación escolar, pero no sabía muy bien de qué se 
trataba el “Servicio Social”. Muchos años después comprendí que, en 
esa Escuela Superior de Ciencias de la Salud, a nosotrxs —las que no 

1	 En adelante unmdp.
2	 Recientemente se reabrió, casi treinta años después. 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 270 ]

estudiábamos enfermería o terapia ocupacional— nos correspondía la 
parte del “comportamiento” de la denominación de la Escuela. Es así 
que integré a la segunda cohorte de la Licenciatura en Servicio Social 
de la Facultad de Ciencias de la Salud “y del comportamiento”. Tardé 
bastante en darme cuenta de la impronta, de las marcas que dejó esa 
inscripción institucional, y de la ausencia de las ciencias sociales en la 
formación académica de los y las primeros graduados/as de la carrera.

En esto de hacer uso de la memoria reciente, me parece importante 
recordar que la reapertura a la democracia, tras la última dictadura ci-
vil-militar en Argentina, se dio en diciembre de 1983. Hubo elecciones 
y resultó electo el presidente Raúl Alfonsín. Las universidades, como 
parte de la sociedad argentina, formaron parte de lo que se denominó 
la primavera democrática y, en ese contexto, se abrió la Licenciatura en 
Servicio Social, que hasta ese momento estaba en una escuela terciaria, 
dependiente del Ministerio de Salud de la Provincia de Buenos Aires; 
más adelante, pasó a denominarse Facultad de Ciencias de la Salud y 
Servicio Social; después, pasó a ser parte de la Facultad de Ciencias de 
la Salud y Servicio Social y, posteriormente, cuando estuve como decana 
de la Facultad, logramos el cambio a Facultad de Ciencias de la Salud y 
Trabajo Social. Este proceso académico institucional, fuertemente po-
lítico, duró más de treinta y cinco años.

Desde nuestro espacio político propusimos la creación de una Fa-
cultad de Ciencias Sociales en nuestra Universidad Nacional y que la 
carrera de Trabajo Social, junto con Sociología y Ciencias Políticas, for-
mara parte de dicha Facultad. Más allá de las relaciones interpersonales 
que pudimos mantener con las otras dos carreras con las que compar-
timos en la unidad académica, considerábamos importante reivindicar 
la inserción disciplinar en el campo epistémico de las Ciencias Sociales 
del cual hace parte el Trabajo Social en nuestro país. Las Ciencias de la 
Salud constituyen uno de los campos de intervención profesional, no 
el único, y suele estar hegemonizado por las Ciencias Médicas, que es-
tán atravesadas por la lógica mercantil-farmacológica. Sin embargo, es 
especialmente desde el campo de las Ciencias Sociales, desde la teoría 
social, donde nosotros podemos construir un punto de vista que nos 
permita comprender y dar cuenta de nuestras intervenciones en los dis-



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 271 ]

tintos campos básicos de intervención profesional: salud, justicia, edu-
cación, acción social, entre otros.

Siendo estudiante, siempre luché por el cambio del plan de estudios 
y por el cambio de la denominación de la carrera, para dejar de ser Ser-
vicio Social y pasar a ser Trabajo Social. Esta propuesta no era aceptada 
por la mayoría de la comunidad académica, ya que muchxs permane-
cían indiferentes al tema y otrxs, especialmente docentes, que aún sos-
tenían que la carrera de Trabajo Social en la unmdp debía inscribirse 
en la línea de los servicios sociales propuesta por países como Brasil y 
España. Fue así que comenzamos a problematizar desde las aulas y el 
centro de estudiantes la necesidad y urgencia de cambiar el plan de es-
tudios vinculado a la última dictadura cívico-militar. Esto nos resultaba 
contradictorio y, en muchos casos, éticamente inaceptable. Ese fue el 
punto de partida de una serie de cuestionamientos y acciones que lo-
graron materializarse treinta años después. 

La propuesta de impulsar el Trabajo Social como denominación de 
nuestra profesión y disciplina en la unmdp respondía no solo a los plan-
teamientos de diversos documentos internos de la Federación Argentina 
de Unidades Académicas de Trabajo Social (fauats), sino también a la 
posibilidad de inscribirnos dentro el marco de la Ley Federal de Trabajo 
Social N.º 27072. Desde el espacio político-académico al que pertenecemos, 
pensamos que la inscripción epistémica de nuestra disciplina y profesión 
en el campo de las Ciencias Sociales permite consolidar una formación 
académica rigurosa para comprender e interpretar la trama compleja 
de relaciones sociales que configuran la vida cotidiana de nuestros pue-
blos, en un contexto marcado por profundas transformaciones sociales, 
culturales, políticas y económicas. Además, esta inscripción posibilitó 
poner en diálogo el Trabajo Social con otras universidades nacionales y 
formar parte de las discusiones que se están dando fundamentalmente 
en América Latina. Sin embargo, el cambio de plan de estudios, del tí-
tulo, del nombre de la facultad se concretó cuando pudimos construir 
una correlación de fuerzas políticas suficiente para impulsar dicho pro-
ceso, desde la Dirección de la carrera a cargo de María Eugenia Her-
minda. Este importante cambio institucional recién se pudo materializar 
durante el periodo 2017-2021, y aún continúa en tensión y en conflicto. 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 272 ]

Entendimos que el cambio de un plan de estudios no es solamente 
una cuestión de técnica pedagógica —como la malla curricular, los con-
tenidos mínimos o la denominación—, sino que constituye un acto po-
lítico con implicaciones profundas. Lo que estábamos discutiendo, en el 
fondo, era la línea de la formación académica de lxs futurxs trabajadorxs 
sociales y su inserción en el movimiento nacional, popular y democrá-
tico orientado a la defensa y promoción de los Derechos Humanos. En 
este contexto de avance neoconservador y neoliberal en el cual estamos 
inmersos, esta posición constituye un punto de apoyo fundamental, por-
que nuestra ley de ejercicio profesional, nuestra universidad y nuestra 
carrera están respaldando y apoyando la formación académica de pro-
fesionales desde una perspectiva crítica que transversaliza enfoques de 
derechos humanos, interculturalidad, género y diversidades. 

Hacer este ejercicio de memoria biográfica me hace sentipensar la 
incomodidad que habité mientras estudiaba Servicio Social. Podría de-
cir que no formé parte de la “generación feliz” de los/as que estudiaban. 
Por el contrario, siempre estuve incómoda con el lugar donde estábamos 
estudiando y con lo que nos estaban proponiendo. En nuestra forma-
ción académico-profesional se revalorizaba la línea norteamericana de 
las pioneras de Trabajo Social, como única propuesta válida. A lo sumo, 
hubo algunxs docentes que nos formaron desde la matriz conceptual 
y metodológica impulsada por el Movimiento de Reconceptualización 
en nuestro país. En ese entonces, siendo estudiante me preguntaba, casi 
ingenuamente, por qué nuestrxs docentes, los textos que leíamos, no 
hacían referencia al inicio de la acción social en Argentina. Parecía que 
acá no había pasado nada. Dentro de esas omisiones en la formación 
académica no puedo dejar de mencionar la ausencia de registro y reco-
nocimiento de los aportes de Eva Perón, y de su Fundación, al desarro-
llo de la acción social estatal y de la justicia social para nuestro pueblo. 

Como decía anteriormente, el plan de estudios que estuvo vigente 
durante treinta años no correspondía con los debates, ni con las prác-
ticas que se daban en las unidades académicas del resto del país. Está-
bamos por fuera, en una isla. Lo que se proponía antes de la reforma 
curricular era formar licenciadxs en Servicio Social que atendieran en 
instituciones públicas de gestión estatal, con el objetivo de ajustar la de-



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 273 ]

manda a los marcos institucionales. Reflexionar acerca de esta “perife-
ria académica” también nos permitió problematizar la idea de que las 
instituciones no están por fuera de los territorios, sino que construyen 
territorialidad. Esta escisión entre la teoría y la práctica provocada en 
la formación, junto a la impronta positivista y la mirada eurocéntrica 
respecto de lo social, nos incomodaba cada vez más. La idea de las ins-
tituciones insertas en los territorios construyendo territorialidad nos 
resultaba completamente ajena. No existía un cuestionamiento pro-
fundo al sistema capitalista ni a las instituciones moderno-coloniales-
patriarcales que conforman nuestra sociedad. 

Otro hito importante para nosotrxs, en relación con nuestro posi-
cionamiento epistémico dentro de la matriz de pensamiento crítico fue 
nuestra participación —junto a Eugenia Hermida— en el Congreso de 
Pensamiento De-des-Pos-Colonial, organizado por el Instituto de Estu-
dios Críticos en Humanidades (iech), el Consejo Nacional de Investiga-
ciones Científicas y Técnicas (Conicet) y la Facultad de Humanidades y 
Artes de la Universidad Nacional de Rosario. Allí presentamos una po-
nencia que surgió del trabajo reflexivo realizado en el marco de un pro-
yecto de extensión universitaria, cuyo objetivo era realizar un censo en 
un barrio periurbano de la ciudad de Mar del Plata para constatar si lxs 
habitantes de ese territorio conocían o no las políticas sociales vigentes. 
En el 2011, el gobierno estaba a cargo de Cristina Fernández de Kirchner 
y había una fuerte promoción y defensa de los derechos humanos. Para 
nuestra sorpresa, el 80 % de las personas que vivían en ese barrio cono-
cían esas políticas sociales y conocían su existencia, pero no accedían a 
ellas. Al indagar por qué no accedían a ellas, descubrimos que se debía 
a que no tenían el Documento Nacional de Identidad (dni). Entonces 
les propusimos hacer los dni para que pudieran acceder a los derechos, 
pero un 60 %, aproximadamente, se negó a gestionarlo. 

Registramos que había un quehacer profesional relacionado con la 
comprensión de la importancia de tener el dni y cómo esto construía 
ciudadanía, democracia y derechos. Empero, como investigadoras, nos 
surgieron interrogantes que nos abrieron nuevos horizontes: ¿es posi-
ble vivir por fuera del Estado? ¿Era posible vivir por fuera del recono-
cimiento estatal? Las respuestas a estas preguntas, dadas por la mayoría 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 274 ]

de lxs habitantes de ese barrio, fueron efectivamente “sí”. En las entre-
vistas que realizamos, muchas personas refirieron que no les interesaba 
estar inscritas en esa matriz, porque el registro que tenía el Estado no 
era el mismo que teníamos nosotros —de promotores y garantes de de-
rechos—, sino que había vulnerado sus derechos, que no los reconocía, 
que los había reprimido y que desde la constitución del proyecto civili-
zatorio “moderno” que impulsaban. 

Para nosotrxs, eso fue un antes y un después. Toda nuestra producción 
como grupo de investigación “Problemáticas Socioculturales” (gipsc)3 
cambió de dirección, pues introdujimos otras claves de lectura crítica de 
lo social. Aquel congreso realizado en 2012 nos permitió conocer a Ma-
riana Alvarado, Alejandro De Oto, Inés Fernández Mouján, María Laura 
Catelli y Zulma Palermo4. Ellxs nos convocaron e invitaron a charlar y a 
compartir otros espacios académicos interdisciplinarios, más propios de 
las Ciencias Humanas y Sociales, inscritos dentro del giro de descolonial 
en Argentina. Ese encuentro entre ellxs y nosotrxs abre otras discusio-
nes. Ellxs venían pensando distintas problemáticas sociales mediadas 
desde las producciones artísticas o literarias. El trabajo que presenta-
mos les llamó la atención, porque eran interrogantes y reflexiones vin-
culadas a trayectorias biográficas y territorios reales. Nosotras teníamos 
más preguntas que respuestas. Sentíamos que gran parte de la “biblio-
teca” leída durante nuestra formación profesional no nos servía mucho, 
porque respondía a una mirada eurocéntrica de lo social situado. Sen-
tíamos que esa biblioteca eurocéntrica no nos servía, por ejemplo, para 
explicar el silencio de nuestra gente más humilde. Participar de ese en-
cuentro nos permitió comprender que los discursos, los silencios, lo que 
se dice a partir de lo que se hace, tiene que ver también con la construc-
ción social de las memorias forjadas a lo largo de 500 años de opresión 
e injusticia, con esa marca colonial que todxs llevamos. Cambiamos de 
“biblioteca” y comenzamos a formarnos en la perspectiva descolonial, 
asumiendo una opción por la descolonialidad. En 2017, junto con Euge-

3	 El Grupo de Investigación Problemáticas Socioculturales, en adelante gipsc, se crea en 
1992, siendo las directoras la licenciada en Antropología Marta Arana y la licenciada en So-
ciología Alicia Ruzkowski. Alicia fue mi directora de becas de investigación y mi mentora. 

4	 Este grupo de docentes investigadores desde Argentina forma parte del grupo promotor y 
fundador del giro de –des-poscolonial junto a Walter Mignolo y Catherine Walsh. 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 275 ]

nia, compilamos el texto titulado Trabajo Social y descolonialidad, donde 
convocamos a todxs aquellxs colegas trabajadorxs sociales que, por lec-
tura, sabíamos que estaban escribiendo en esa línea, y ahí empezamos a 
marcar un matiz. Así pues, en el gipsc nos posicionamos desde el pen-
samiento descolonial, como gesto político que denuncia la matriz mo-
derno-colonial e imperialista que todavía opera en nuestros territorios, y 
que al mismo tiempo nos convoca a construir soberanías (alimentarias, 
territoriales, energéticas, políticas, económicas, entre otras). La coloni-
zación es un hecho político, económico, cultural, simbólico, pero, sobre 
todo, geopolítico. Mientras en Argentina las Malvinas sigan ocupadas 
por el Imperio británico y en América Latina existan más de 40 bases 
militares y enclaves coloniales del imperialismo norteamericano o bri-
tánico, la descolonización constituye una urgencia. 

Por otro lado, la otra marca que empezamos a discutir y distinguir 
estuvo vinculada a las categorías de emancipación y de liberación5. Ge-
neralmente, en muchas producciones de Trabajo Social se utilizan como 
sinónimos, pero para nosotrxs son diferentes, con genealogías distintas. 
Consideramos que tenemos que seguir abonando a toda la tradición de 
la teología y de la pedagogía de la liberación. En ese camino, comenza-
mos a formarnos de la mano de Inés Fernández Mouján6, en los aportes 
de Paulo Freire, especialmente del Freire de Pedagogía del oprimido7, 

5	 Al respecto pueden verse los siguientes capítulos de libro Discursos y políticas de las descolonia-
lidad, coordinado por Paula Meschini y Leandro Paolicchi (2020) y publicado por la Editorial 
Eudem: de Paula Meschini, “Entre el desarrollo y la liberación: tensiones y debates en el movi-
miento de reconceptualización del trabajo social en la Argentina”; de María Eugenia Hermida, 
“La liberación en clave feminista, nacional y descolonial: de(s)limitar el corpus, cartografiar 
las derivas”; de Romina Conti, “Emancipación, liberación y diferencia: contornos críticos para 
una revisión estético-política”; y de Inés Fernández Mouján, “La idea de liberación en Paulo 
Freire”. El libro se encuentra disponible en el siguiente enlace: https://eudem.mdp.edu.ar/ad-
min/img/ebook/Discursos_y_políticas_de_la_descolonialidad_%20DIGITAL.pdf

6	 La autora, en su texto “Elogio de Paulo Freire. Sus dimensiones éticas, política y cultural”, se 
enfoca en la tarea de indagar en torno a la profundidad de la teoría de Fanon en la pedago-
gía de la liberación. Profundiza los debates y prácticas en el campo de la educación popular 
identificando, por un lado, la recepción de Fanon en la obra de Freire, su influencia política 
y cultural, así como también desarrolla un análisis crítico constituido a partir de un corpus 
teórico de los estudios sociales y humanos de raigambre decolonial y poscolonial, los desa-
rrollos teóricos de la subalternidad y de los estudios culturales. 

7	 Texto clave del pensamiento y la pedagogía de la liberación, que escribe Paulo Freire en el 
exilio político en Chile. 

https://eudem.mdp.edu.ar/admin/img/ebook/Discursos_y_pol%C3%ADticas_de_la_descolonialidad_%20DIGITAL.pdf
https://eudem.mdp.edu.ar/admin/img/ebook/Discursos_y_pol%C3%ADticas_de_la_descolonialidad_%20DIGITAL.pdf


Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 276 ]

por tratarse de un texto de formación política en el que la alfabetiza-
ción constituyó un medio para que lxs otrxs puedan tomar la palabra 
y pasar de una “conciencia ingenua” a una “conciencia crítica”, a par-
tir de entender los códigos desde los cuales se construye y se nombra 
el mundo. Asumimos, también, que los círculos de cultura, que Freire 
después denomina como “círculos de investigación temática”, constitu-
yen el lugar privilegiado para poder pensar-hacer las transformaciones 
desde una praxis liberadora.

BCS: me parece fascinante tu trayectoria, que es una trayectoria cor-
poral, pero también intelectual. Yo pensaba un poco en cómo el propio 
objeto crítico de lo decolonial, en su impronta de reentender o vaciar 
de ciertos sentidos algunos conceptos como soberanía, como frontera 
o Estado, nos invita a repensarlas. Hay tantos elementos que, por mi 
línea de investigación, me parece sugerente seguir trabajando. Y ahí 
te pregunto, anclando con el número que nos convoca, titulado Movi-
mientos por la educación pública y Trabajo Social, si yo digo frontera, 
soberanía, territorio, Estado, ¿cómo desformalizar esos conceptos para 
pensarlos, sabiendo que persisten? 

Es decir, en Chile tuvimos procesos constituyentes en los que el 80 % 
del país votó por reformar la Constitución, pero luego de dos procesos 
no los aprobamos. Estamos en un momento bastante desquiciado en 
términos mundiales o geopolíticos. Donald Trump triunfa dos veces 
en Estados Unidos; lo que vemos en Europa; las guerras y los conflictos 
bélicos; o lo que pasa en nuestras propias vidas, ya sea en Santiago de 
Chile, en Buenos Aires o en Colombia, con sus propias historias. 

Entonces, la noción de universidad también es una noción que po-
dríamos poner en jaque. Lo paradójico es que nosotrxs tres, que somos 
profesoras e investigadoras en universidades, y tú que has desempeñado 
esos roles, no solamente en Trabajo Social8, sino también en ámbitos más 
amplios —perdona el contexto, pero hago la pregunta a partir de lo que 

8	 Paula Meschini fue la primera trabajadora social que fue elegida para desempeñarse como 
Decana de la Facultad de Ciencias de la Salud y Trabajo Social en la Universidad Nacional 
de Mar del Plata durante el periodo 2017 – 2021. Anteriormente, durante casi 12 años con-
secutivos se desempeñó como secretaria académica de la Facultad y secretaria académica de 
la universidad nacional de Mar del Plata, siendo también la primera trabajadora social en 
ocupar en esa función en la UNMDP.



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 277 ]

despliegas respecto a tu trayectoria, y es— ¿cómo formamos? Porque allí 
también hay una posición conceptual, epistémica y política del Trabajo 
Social, que cohabita con otras: una más conservadora; otra más “estata-
lista”; otra que aboga por un modelo de Servicio Social desde el Estado, 
donde lxs trabajadorxs sociales son el primer rostro del aparato estatal. 
No lo digo con juicio de valor, solo lo expongo para preguntarte: ¿cómo 
nos formamos en ese contexto de la educación pública en el amplio con-
cepto de la universidad con las crisis que hoy día estamos viviendo? En 
Chile, por ejemplo, se nos exige que seamos emprendedores de la uni-
versidad. Es decir, la subjetividad no logra resistir necesariamente a las 
lógicas actuales; de lo contrario, estás fuera del modo de operar de la 
universidad “actual”. Entonces, bajo ese punto de vista, vinculando edu-
cación pública, universidad y Trabajo Social, me pregunto ¿cómo nos 
formamos? O bien, ¿cómo ves actualmente esas tensiones en un con-
texto cada vez más complejo? Para mí, resistir es cada vez más difícil y, 
de alguna manera, habitar la universidad también lo es. 

PM: uno puede pensar varias cuestiones. Tal vez intentaré responder 
en clave biográfica. Además de mi trayectoria laboral, ocupando dife-
rentes cargos de gestión académica y como docente investigadora de la 
unmdp, también trabajé en el Ministerio de Trabajo de la Nación du-
rante el periodo 2002-2004, para el Banco Interamericano de Desarro-
llo (bid), a cargo de un programa de reinserción laboral de trabajadorxs 
desocupadxs, específicamente en la intermediación laboral entre ellxs y 
las propuestas laborales que podían construirse desde el mercado. ¿Por 
qué cuento esto? Porque esa experiencia me llevó a pensar la relación 
de la universidad no solo con la sociedad, sino también con el Estado-
nación (para algunxs sí, para otrxs no), ya que forma parte del Estado. 
En ese lugar también entra en juego el tema de la autarquía, de la au-
tonomía universitaria, así como su relación con el mercado. Es decir, 
existe una articulación entre Estado, mercado y sociedad que, depen-
diendo el gobierno de turno, se apoya más en unos que en otros. Creo 
que una parte fundamental consiste en advertir que entre esas esferas, 
que a simple vista podrían parecer inconexas, existen relaciones socia-
les complejas; y no solo identificarlas, sino también caracterizarlas, dar 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 278 ]

cuenta de en qué radica esa complejidad de manera situada y ser capa-
ces de interpelarlas y desnaturalizarlas. 

Entonces, desde esas posiciones ético-políticas sobre lo público, lo 
común, la libertad, la justicia y lo social, nuestro mayor aporte ha sido 
poder generar preguntas que habiliten la discusión y la construcción de 
otro tipo de respuestas. Particularmente, parto de la convicción de que 
la educación superior es un derecho humano fundamental. Esto implica 
pensar y diseñar, desde la gestión universitaria, el ingreso irrestricto, 
la permanencia y el egreso de lxs estudiantes, así como también pensar 
en acciones políticas institucionales9. Existe todo un campo de desarro-
llo que son precisamente las políticas institucionales, las cuales no son 
necesariamente la implementación directa de las políticas públicas10 o 
las políticas sociales11. 

Frente al tema del acceso a la educación superior como un derecho, 
es necesario —desde esta posición— reflexionar acerca de qué podemos 
hacer para no seguir naturalizando la fragmentación entre niveles edu-
cativos. Para ello, desde la gestión académica de la universidad, diseñé 
una política institucional para vincular académicamente niveles del sis-
tema educativo, secundario y de educación superior no universitaria, 
que hasta entonces sostenían únicamente una relación de gestión ad-
ministrativa. Debemos salir de la queja o de la crítica que no propone. 
No podemos seguir diciendo “este estudiante que viene no es el que no-
sotros queremos o esperamos”, “no sabe”, “los otros no hicieron nada”. 
¿Cómo hacemos, entonces, para trabajar en conjunto y construir una 
interacción, una red, un vínculo que articule niveles? ¿Cómo articular 
trayectorias estudiantiles y, por qué no, también docentes? 

Otras de las políticas académicas que impulsé estuvo vinculada a la 
institucionalización del ingreso irrestricto a todas las carreras de la uni-
versidad, incluida Medicina. Esta medida tuvo como primer propósito 
garantizar a lxs estudiantes, el cambio del estatuto universitario que 
estableció el ingreso irrestricto durante la gestión del rector Francisco 

9	 Son aquellos proyectos, programas, apuestas que pueden desarrollar las propias institucio-
nes, entre ellas la universidad. 

10	 Aquellas que emergen de la discusión que se da en el congreso y que devienen con un pro-
grama y con un presupuesto. 

11	 Que organizan los propios gobiernos en el marco de la gestión de gobierno que tiene. 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 279 ]

Morea. Sabemos que el ingreso irrestricto no es suficiente para que lxs 
estudiantes de los sectores más desfavorecidos ingresen y permanez-
can en la universidad. Sin embargo, esta acción política resulta funda-
mental. Aunque desde el Congreso de la Nación se modifique la Ley de 
Educación Superior vigente, nuestra universidad, en el marco de la au-
tonomía universitaria, puede seguir sosteniendo el ingreso irrestricto. 
Este constituye un punto de apoyo crucial para el diseño y la gestión de 
políticas institucionales que, atendiendo a la complejidad de relaciones, 
desarrollen acciones orientadas a ese objetivo. Ahí entra en juego tam-
bién cómo se desarrollan esos procesos, qué es lo que se pretende en 
términos de gestión, y cómo se maneja esa tensión entre los resultados, 
la eficiencia que se exige, y la generación de procesos sociales que, más 
allá de estar o no en la gestión, continúan y se sostienen en el tiempo. 

De hecho, después de casi diez años, el ingreso a nuestra universi-
dad es irrestricto. Uno de los debates más intensos en torno a su imple-
mentación se dio en las carreras de las ciencias exactas, ingenierías y, 
en especial, en la carrera de Medicina, que recién se inauguraba. En la 
mayoría de las universidades, el ingreso a Medicina es restrictivo y se 
rige por criterios meritocráticos. Durante la gestión político-académica 
de Morea, nosotrxs sostuvimos el debate sobre el ingreso irrestricto no 
solo al interior de nuestra universidad y de la carrera de Medicina, sino 
también con las otras carreras de Medicina de otras universidades y 
con el colegio profesional. Pudimos respaldar la posición del estatuto de 
nuestra universidad y pasar de un ingreso irrestricto —cuando abrió la 
carrera de 6.500 ingresantes—, a un ingreso de 1.500 estudiantes, mu-
chxs de ellxs migrantes de Latinoamérica. Pensamos una carrera, la 
diseñamos, y la pusimos en marcha con los recursos institucionales de 
los que disponíamos en ese momento. Fue un gran logro institucional, 
en el marco de una gestión político-académica que entiende que el/la 
estudiante que ingresa a la universidad está ejerciendo su derecho a la 
educación. Incluso si no se gradúa, ese paso por la universidad abre sim-
bólica y culturalmente otro mundo, construye una nueva red de rela-
ciones y contribuye a democratizar las relaciones sociales. 

La propuesta académica consiste, en parte, en salir de la lógica de 
“la carrera” para ingresar en una lógica de construcción de caminos de 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 280 ]

vida. La noción de carrera nos encierra en esa lógica meritocrática, efi-
cientista y competitiva. En cambio, podemos construir trayectorias que 
se recorran de diferentes maneras y en tiempos vitales e instituciona-
les diversos. En esto, creo que desde el Trabajo Social tenemos mucho 
para aportar y acompañar. 

Otra de las cuestiones que diseñamos y gestionamos, desde la lógica 
que mencionaba anteriormente, fue la de la creación y apertura de tec-
nicaturas universitarias. En el sistema de educación superior de Argen-
tina, las tecnicaturas universitarias son carreras que duran entre dos y 
tres años. No todos los caminos deben ser iguales. Apoyamos, desde dis-
tintas unidades académicas de la unmdp, la creación de más de quince 
tecnicaturas universitarias que actualmente están vigentes y concentran 
los mayores índices de ingreso, permanencia y egreso. 

El escenario que se abre al respecto de qué vamos a formar, para 
qué, cómo, ni hablar de los desafíos de la inteligencia artificial y de otro 
montón de cuestiones emergentes, no es del todo nuevo para quienes 
venimos participando de estos debates. Se trata de discusiones que re-
miten, en esencia, a cómo se aprende. Y creo que ahí, desde el Trabajo 
Social y su noción de praxis, hay mucho para aportar, ya que en dónde 
se enseña y aprende, y en cómo se enseña y se aprende una carrera, una 
disciplina que, al igual que muchas otras, implica un quehacer situado 
y no meramente especulativo. 

MJCS: con el horizonte planteado surgen múltiples preguntas. En 
primer lugar, ¿cuáles son los aportes del Trabajo Social a los movimien-
tos por la educación superior pública en los que usted ha sido protago-
nista? En segundo lugar, revisando su texto Descolonialidad y Trabajo 
Social encontré que ustedes diferencian descolonialidad de decolonia-
lidad. Al parecer lo descolonial supera lo decolonial. Así que, con el 
ánimo de clarificar, me parece relevante identificar esas distinciones 
para comprender sus justificaciones, acentos, significados y objetivos en 
el Trabajo Social. En tercer lugar, al referir a los aportes de Paulo Freire, 
se destaca su método de alfabetización. Sin embargo, he escuchado que 
ese método fue utilizado por la dictadura brasileña para alfabetizar. En-
tonces, un aprendizaje obvio por constatar podría ser que el método es 
insuficiente cuando se desliga de su propósito superior e, incluso, puede 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 281 ]

ser un medio para lograr fines contrarios a los previstos. Al respecto, 
¿cuáles podrían ser nuestras reflexiones en Trabajo Social? En cuarto 
lugar, tendemos a referirnos a Paulo Freire sin aludir a sus colaborado-
res, sobre todo de Trabajo Social. De ahí que me inquiete por identificar 
¿cuántxs colegas pensaron y actuaron con Freire?; ¿de qué comunida-
des de base se nutrió?; ¿cómo repensamos nuestras historias?; ¿cuántas 
labores hemos adelantado que otrxs han sintetizado y publicado como 
productos de ellxs?. Cada vez nosotrxs escribimos más. 

Ahora bien, de una u otra forma, somos escribidores, en el sentido 
que resumimos lo que vivimos. De hecho, a través de nuestra voz, ha-
blan incontables voces. En esta medida, inclusive con figuras como 
Freire, Fals Borda, los siempre nombrados… pregunto: ¿qué pasó con las 
contribuciones de las personas, entre ellas de las mujeres que les acom-
pañaron? ¿Qué tanto se reconoce el aporte de María Cristina Salazar, 
quien fue profesora en el programa de Trabajo Social de la Universidad 
Nacional de Colombia? Son inquietudes que todavía no logro resolver. 
¿Cómo podríamos potenciar esas reconsideraciones en el Trabajo Social? 
¿Con qué fondos y formas recuperamos nuestras historias en Trabajo 
Social? A veces sucede que hallamos nuestros discursos y experiencias 
resumidos en unos cuantos escritos que no escribimos, así que ¿cuáles 
podrían ser nuestros replanteamientos? 

PM: empiezo de atrás para adelante. Coincido con lo que dices, Maira, 
en relación a lo de Freire, siguiendo los planteamientos desarrollados 
en la tesis doctoral de Inés Fernández Mouján, quien justamente habla 
de tres momentos de Paulo Freire. El primero de ellos corresponde a un 
Freire que se casa con una maestra llamada Elza María Oliveira, quien 
lo alentó y acompañó en el análisis sistemático de los problemas peda-
gógicos. La invitación es a comprender que la teoría pedagógico-política 
de Freire debe ser entendida como una política de democratización ra-
dical del saber, en un contexto donde la mayoría del pueblo del nordeste 
brasileño eran descendientes de esclavos, pobres y analfabetos. Tal como 
sostuvo el propio Freire, vivían en una “cultura del silencio”, sometidos 
por la “pedagogía del opresor”. Era necesario que ellxs aprendieran a 
“tomar la palabra” y acompañar el proceso de escribir sus propias his-
torias. No podemos dejar de advertir cómo, de manera velada, tanto el 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 282 ]

patriarcado como el eurocentrismo operaron y continúan operando en 
la vida cotidiana, pero sobre todo en la producción de conocimientos. 
Le debemos a los feminismos el haber develado la colonialidad del po-
der, del saber y del género, así como también la posibilidad de reconocer 
de qué manera hemos sido, y seguimos siendo, habladas por otrxs. Los 
feminismos y las diversidades, desde la micropolítica de lo social, nos 
posibilitan construir relaciones más justas e igualitarias en sociedades 
cada vez más desiguales y excluyentes. 

La pregunta acerca de cómo construir nuestra propia voz continúa 
vigente. Muchas veces nos preocupamos y ocupamos del hacer y no del 
pensar qué estamos haciendo ni de cómo comunicamos lo que estamos 
haciendo. Tal vez sea útil compartir, en esta idea de construir nuestra 
propia voz como trabajadoras sociales, la propuesta pedagógica que, 
desde hace más de veinte años, venimos desarrollando en la asignatura 
Supervisión de las Intervenciones Sociales. Esta propuesta se basa en un 
esfuerzo de reconceptualización hermenéutica desde el pensamiento des-
colonial en torno a las distintas categorías que atraviesan la intervención 
profesional, buscando vincular relacionalmente tres dimensiones del 
quehacer profesional: 1) la intervención social, distinta de la intervención 
profesional y las tensiones que se producen entre ambas en el campo del 
ejercicio profesional; 2) la supervisión, entendida como el espacio de re-
flexión donde se construye la pregunta sobre qué hacemos y para qué lo 
hacemos; y 3) la sistematización de las intervenciones sociales, no como 
una instancia de reproducción o recuento sintético de lo realizado, sino 
como una forma de investigación cualitativa no positivista, propia del 
Trabajo Social que está instalada históricamente en su praxis. 

Junto con María Luz Dahul, colega y profesora adjunta de la asigna-
tura, hemos escrito algunos artículos12 acerca de la sistematización de 

12	 Al respecto pueden verse los siguientes capítulos del libro: Meschini, P. y Dahul, M. L. (2017) 
“La sistematización de la intervención en lo social: aportes del pensamiento descolonial a la 
producción de conocimiento en Trabajo Social” (en Hermida, M. E. y Meschini, P. (2017) 
.Trabajo Social y Descolonialidad. eudem. Mar del Plata: Editorial); Meschini, P., Fernández 
Moujan, I., Sosa, T., Rampoldi Aguilar, R., Dahul, M. L., Medvescig, F., Pollini, O., Brull, D., 
Saba, M., y Muñoz, P. (2021) “Alternativas al Monocultivo metodológico: implicancias y cer-
canías en los procesos de producción de conocimiento en Trabajo Social” (en “Entramados 
Epistemológicos En Trabajo Social. Contribuciones Para Un Sentipensar-Hacer Situado, 
Feminista, Descolonial E Intercultural” compilado por Meschini, Martínez y Agüero, 2021, 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 283 ]

las intervenciones sociales en la formación académico-profesional de 
estudiantes de la Licenciatura en Trabajo Social. En ellos, sostenemos 
la importancia de construir preguntas en torno a lo que hacemos, desde 
dónde lo hacemos, para qué y para quién, con el propósito de desnatu-
ralizar lo que se nos presenta como dado. La formulación y reformu-
lación de esas preguntas forma parte de la supervisión pedagógica que 
realizamos con nuestrxs estudiantes, para poder distinguir cómo estas 
son respondidas desde la lógica de la intervención como los programas, 
los proyectos, las políticas sociales e institucionales, mientras que, en 
el marco de una investigación cualitativa no positivista, esas preguntas 
germinales posibilitan el desarrollo y profundización de una investiga-
ción en el campo de las Ciencias Sociales. 

Actualmente, como Grupo de Investigación, estamos acompañando 
a diez estudiantes, algunxs de grado y otrxs de posgrado, en el desarro-
llo de sus becas de investigación. La totalidad de los proyectos de in-
vestigación de lxs becarixs surgieron a partir del ejercicio de repensar 
“lo social” en el marco de la tríada intervención social, supervisión y 
sistematización. 

Es así que considero que, dentro de este mundo, en estas compleji-
dades, con estos condicionantes, que no son determinantes, podemos 
encontrar y/o construir intersticios desde donde proponer nuestra pe-
queña experiencia, que no pretende ser ese universalizable. Pensamos 
que, desde el Trabajo Social, existe una posición, si se quiere, inductiva 
respecto a la producción de conocimientos. Desde el “estar ahí” en la 
vida cotidiana, podemos aprehender lo social en su singularidad y dar 
cuenta de la relación dialéctica entre lo general, lo particular y viceversa. 

Muchas veces, en el ejercicio docente, conversamos con lxs estudian-
tes acerca de la complejidad de lo social y cómo, a veces, no podemos 
comprenderla y nos inhabilita para actuar. Lo complejo puede resultar 
inteligible. Sin embargo, entendemos que está dada por multiplicidad 
de situaciones que coexisten en el tiempo y espacio, y que resulta fun-

Ed. La Hendija. Entre Ríos. Argentina). Asimismo, en el libro “Sistematización de la inter-
vención en trabajo social” (Meschini, 2018) de la Editorial Espacio pueden recuperarse los 
principales debates y aportes en relación a la sistematización de intervenciones supervisadas 
como una forma de producir conocimientos de manera no positivista en Trabajo Social y 
Ciencias Sociales.



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 284 ]

damental poner en juego en favor de un proyecto societario. Hoy parte 
del problema, y ahí en la formación académica tenemos mucho que 
aportar, está vinculado a la ausencia de discusión respecto de qué tipo 
de sociedades queremos habitar. El Trabajo Social, como disciplina y 
profesión, tiene mucho para aportar, para decir y para disputar en torno 
a la construcción de sociedades que sean vivibles. Y esas sociedades vi-
vibles empiezan por democratizar nuestras relaciones en las institucio-
nes, en el grupo de salud, en las escuelas, en los distintos lugares donde 
estamos. Porque no es mañana, es hoy y donde estamos. 

La invitación es a poder pensar que, en nuestra carrera de Trabajo 
Social en la unmdp, todxs somos colegas, docentes y estudiantes, que 
nos entrabamos en un proyecto político-académico profundamente li-
gado a la defensa irrestricta de los derechos humanos. En esta coyun-
tura difícil que atravesamos, en especial en las universidades, durante 
el año 2024 realizamos un trabajo reflexivo en torno a la pregunta ¿Por 
qué luchamos?13. Esa pregunta nos permitió crear un fanzine digital que 
recupera los motivos de nuestra propia lucha; resignificar grupalmente 
las causas de nuestra lucha desde el lugar en el que estamos nos ayuda 
a pasar de una posición de resistencia pasiva —que no es solamente 
aguantar y esperar un momento distinto— a una resistencia activa que 
invita a construir hoy, con lo que somos, con otrxs y desde donde es-
tamos, ese “otro tiempo”. Entonces, ¿cómo, en este volver a la tierra14, 
podemos recuperar la potencia que cada unx de nosotrxs y nuestrxs 
estudiantes tiene? ¿Cómo apoyamos y promovemos esa fuerza gremial 
que permite que broten nuevas posibilidades? Y también ¿cómo acom-
pañamos en ese cuidado, sabiendo que hay muchos pisa-brotes, muchxs 
que no quieren que esos brotes crezcan? 

Estamos en un contexto de amenaza, en una situación complejísima, 
pero algunxs de nosotrxs pensamos que no se trata de convocar multi-
tudes, sino de encontrarnos con gente convencida, que piense y sienta, 
que tenga autonomía en el pensamiento y no pensamiento subsidiado 

13	 A quienes les interese, pueden acceder a través de este link http://kimelu.mdp.edu.
ar/xmlui/bitstream/handle/123456789/983/L001_Por%20qué%20luchamos_2024.
pdf?sequence=1&isAllowed=y

14	 Nosotros usábamos la metáfora de la semilla en la asignatura. Hay momentos de cosecha y 
hay momentos de siembra, pero también hay momentos de oscuridad. 

http://kimelu.mdp.edu.ar/xmlui/bitstream/handle/123456789/983/L001_Por%20qu%C3%A9%20luchamos_2024.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://kimelu.mdp.edu.ar/xmlui/bitstream/handle/123456789/983/L001_Por%20qu%C3%A9%20luchamos_2024.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://kimelu.mdp.edu.ar/xmlui/bitstream/handle/123456789/983/L001_Por%20qu%C3%A9%20luchamos_2024.pdf?sequence=1&isAllowed=y


Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 285 ]

ni dirigido. En ese sentido, Álvaro García Linera nos enseña que, entre 
estos ires y venires, en esa posición retráctil que muchas veces adoptan 
nuestros pueblos y nuestras sociedades, algo queda, y algo de ese terreno 
se va ganando. En los procesos sociales no es “todo o nada”; hay matices, 
y cuando pensamos en términos absolutos, solemos perder. 

También necesitamos reconfigurar quiénes son nuestros enemigos y 
poder construir un plano de alianzas en favor de ciertas cuestiones que 
tal vez en otro momento cuestionamos, como la democracia. Hoy, la ver-
dad, hasta que se demuestre que otro sistema de vida es posible, quienes 
vivimos una dictadura tenemos la obligación ética, moral, política de 
defender la democracia; de construir procesos de democratización; de 
hacerla más participativa y más popular. Sin embargo, la democracia 
no puede venir de la mano del mercado. Debe surgir de una propuesta 
de la relación entre el Estado y la sociedad, donde sea la política la que 
oriente al mercado. La democracia no es más libertad de mercado, como 
pretende instalar hoy la derecha. Eso es individualismo, más soledad; es 
el principio del fin de la humanidad tal como la conocemos. 

Entonces, nosotrxs, trabajadorxs sociales —y pienso especialmente 
en el aula—, somos constructores de relaciones sociales, de este tejido 
social. Cuando decimos que el tejido social está roto, cabe preguntar-
nos: ¿quiénes tenemos la capacidad de volver a tejer desde distintos lu-
gares? Creo que nosotrxs, lxs trabajadorxs sociales, podemos aportar 
muchísimo, al igual que lxs docentes, lxs profesionales de otras discipli-
nas vinculadas a lo social, la militancia y los activismos. Me parece que 
hay una gran gesta pendiente: (re)construir y producir sociedad. Y esa 
sociedad no se produce únicamente desde la sociedad primaria, como 
puede ser nuestra familia, a través del linaje de sangre; existen otros li-
najes, otras herencias que no son únicamente las propiedades o las tie-
rras. También están las ideas y las luchas como herencia que podemos 
poner en valor para convocar a tramar estas sociedades posibles. A mí 
me cuesta ser pesimista. Me niego a decir que todo está perdido y que-
darme en mi casa mirando lo que pasa. 

MJCS: no, profesora, no todo está perdido. Perdón que interrumpa 
con un hecho. Cuando expongo el tema del desarrollo moderno, algu-
nas personas me preguntan: “¿usted cree que esto va a cambiar?”. En-



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 286 ]

tonces, describo nuestros tránsitos como humanidad por varias etapas 
caracterizando las rupturas-persistencias de las mismas y, constatando 
que somos un “parpadeo en la eternidad”, cuyos cambios vendrán aun-
que no los vislumbremos todavía. 

PM: Vendrán y no podemos perder esa esperanza. Esto también es 
parte del combate que estamos librando en estos tiempos. Cuando noso-
tros cuidamos a nuestrxs niñxs, cuidamos a nuestrxs ancianxs, cuando 
nos cuidamos entre nosotrxs y colaboramos en el cuidado de otrxs —
en sus múltiples y diversas formas—, no solo realizamos la acción de 
cuidar, sino que también protegemos y promovemos la vida frente a un 
proyecto micropolítico de muerte, tal como refiere Achille Mbembe. 
Hay poblaciones enteras que están sufriendo genocidios. Abrazamos 
la causa palestina, abrazamos a los pueblos africanos, que desde hace 
cuánto tiempo que vienen siendo víctimas del genocidio colonial, del 
capitalismo extractivista, del eurocentrismo y del patriarcado. 

Tal vez hoy, en esta dictadura de mercado, el mayor gesto de resis-
tencia sea volver a juntarnos, volver a reunirnos en ronda15. Volviendo a 
Freire y a nuestras Madres y Abuelas de La Plaza de Mayo, que durante 
la última dictadura cívico-militar, frente a la prohibición —castigada 
con la pena de muerte— de reunirse, caminaron en círculo mientras 
conversaban. Las rondas, los círculos, son patrimonio de nuestros pue-
blos ancestrales, donde nos juntábamos en ronda. Nosotrxs nos reuni-
mos en ronda, compartimos el mate, que forma parte de un ser y un 
estar: rondas y círculos para encontrarse y encontrarnos, para conver-
sar, para que circulen nuestras palabras, nuestras ideas y para darnos 
permiso —autorizarnos— a desobedecer; a romper con esos mandatos 
que nos dijeron que esto era así y que no había posibilidad de otra cosa. 
Cada vez encuentro más vigente la frase de Simón Rodríguez: “Inven-
tamos o erramos”. 

No debemos temer a la inteligencia artificial. Como docentes, tenemos 
que recuperar no el método ni la técnica, sino los “para qué”. Después de la 

15	 Al respecto puede leerse “¿Por qué nos sentipensamos Sudakas? Hacer ronda y descoloni-
zar la Universidad” (Meschini, Failla, Roldán, Pollini y Muñoz, 2024), trabajo publicado en 
las actas de las III Jornadas Internacionales de Filosofía y Ciencias Sociales y II Coloquio 
Nacional de Arte, Estética y Política “Prácticas y discursos críticos para el fortalecimiento de 
la democracia”, llevadas adelante en Mar del Plata, del 18 al 20 de mayo de 2023.



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 287 ]

última pandemia de Covid-19, siento que muchos de los “para qué” que sos-
teníamos se diluyeron. Frente a la virtualidad, no doy por sentado cómo y 
dónde queremos —y podemos— encontrarnos, estar. A veces, es de manera 
presencial, otras virtuales, y muchas veces en la hibridez. No puedo dejar 
de preguntar —y preguntarles a lxs estudiantes y a lxs docentes—: ¿para 
qué quieren que este encuentro sea presencial? Construyamos un motivo. 
La presencialidad por sí sola no nos garantiza nada. Hoy, económicamente, 
cuesta mucho trasladarse hasta la universidad para cursar. Ese encuentro 
tiene que ser significativo. No puede limitarse a una instancia para leer lo 
que podría haber leído en casa, ni es para escuchar algo que bien podría 
haberse dicho por WhatsApp. ¿Para qué nos juntamos? Esa pregunta, hoy, 
tiene que ser motivo de una intervención, de una idea. Y ahí está la clave: 
cómo los medios son medios “para…”, y no son fines en sí mismos, y cómo 
recuperamos, en un programa, las finalidades de lo que hacemos. 

BCS: totalmente. Hay muchos niveles en esa trama que nos acecha. 
Una cosa son las políticas, que son más institucionales; otra nuestra 
performance en el aula con un grupo de estudiantes y las flexibilidades 
que, eventualmente, las universidades de hoy en día debemos asumir. 

PM: en esa línea, Borja, en la asignatura Supervisión de las Interven-
ciones Sociales trabajamos en la construcción de la viabilidad político-
académica para que el plan de estudios contemple un equipo docente que 
aborde, en un taller, la tesis final. La estrategia que construimos sostenía 
a la sistematización de las intervenciones sociales como parte de una me-
todología cualitativa no positivista. Fue así que el cambio en el plan de 
estudios, a partir de todo el trabajo que realizamos y desde la asignatura, 
reconoció la necesidad de crear la asignatura Taller de Tesis Final16. Este 
cambio favoreció la graduación de nuestrxs estudiantes. Actualmente, la 
sistematización de las intervenciones sociales como metodología cualita-
tiva no positivista fue abordada en el Taller de Tesis. Desde la asignatura 
Supervisión de las Intervenciones Sociales propusimos a lxs estudiantes 
diseñar proyectos de intervención social-profesional desde las institucio-

16	 En relación con el vínculo entre Supervisión de las Intervenciones Sociales y Taller de Tesis, 
sugerimos la lectura del capítulo de libro “Cuando no tener problemas, constituye un proble-
ma: Reflexiones en torno a la relación entre el problema de investigación y el problema de in-
tervención en Trabajo Social” (Dahul, M. L., Meschini, P., Rampoldi, R., y Sosa, T., en prensa).



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 288 ]

nes. Entre mayo y noviembre, elaboran una propuesta de intervención 
territorial desde esa institución, que puede ser trabajada junto a la colega 
profesional, formar parte del trabajo en conjunto, o queda en el reposito-
rio de la universidad como propuesta para atender el problema específico 
que está ocurriendo en ese lugar. Hay muchas cosas que pueden resol-
verse y lo que vamos viendo es que la mayoría de los problemas que en-
frentan hoy nuestrxs colegas, al menos en Mar del Plata, son de carácter 
relacional entre las autoridades de las instituciones, con otras profesio-
nes, entre colegas de nuestra profesión; de hecho, se registran muy pocos 
problemas con lxs usuarixs. La principal preocupación institucional pa-
rece estar centrada en esos vínculos, a lo que se suma una preocupación 
acerca de las condiciones laborales. Frente a esto, pareciera que existe un 
único remedio: el trabajo en redes interinstitucionales y territoriales. Sin 
embargo, advertimos con cierta preocupación que, aunque las redes son 
importantísimas para sostener lo social, pocas veces nos preguntamos: 
¿dónde y con quienes construimos lo que falta, lo que necesitamos? 

BCS: … de una complejidad total. Es fascinante. 
PM: no quiero decir que esto sea la panacea, pero es lo que nosotros 

pudimos construir para seguir estando donde estamos con algún tipo 
de sentido. También estamos en proceso de construir una relación peda-
gógica, donde, como diría Freire, el que enseña aprende y el que aprende 
enseña, junto con las supervisoras de los centros de prácticas, para que 
se integren como docentes a nuestra asignatura. No sé si en términos de 
resultados es eficiente. Yo creo que no: pero lo interesante es el proceso 
de todo eso. De hecho, algunas de ellas hoy ocupan cargos jerárquicos 
en otras instituciones y están pensando, e intentando, hacer otra cosa. 
En eso tenemos mucho por hacer y por aportar desde el Trabajo Social, 
algo que la inteligencia artificial no puede resolver.

Si volvemos a centrar el debate en torno a la inteligencia artificial, co-
rremos el riesgo de perder la posibilidad de dar discusiones más de fondo; 
por ejemplo, pensar ¿en qué tipo de sociedad queremos vivir? ¿Es necesa-
rio seguir sosteniendo esta lógica del desarrollo, de consumo por el con-
sumo mismo, de seguir sosteniendo clientes sin problematizar esa noción? 
¿No tenemos clientes? ¿No son usuarios? ¿Qué lugar ocupan lxs otrxs en 



Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 289 ]

nuestra relación profesional? Por más que utilicemos un término gené-
rico, hay una construcción de una identidad del otre como consumidor. 

BCS: ahí se despliega un tipo de subjetividad que la echamos a an-
dar o la repensamos realmente. 

PM: el otro día una colega de un servicio me decía “por qué no hay 
chapas. No nos dan chapas, no tenemos chapas”, una colega municipal, 
de primera línea —como dirían ustedes—. Entonces, le dije: “mira, la 
verdad es que no me importa que no haya chapas. La pregunta, al revés, 
es ¿puede seguir entrando agua por el techo?”. Y me dice: “no”. “Enton-
ces, tápalo con lo que sea —le respondo—, porque si nos vamos a quedar 
esperando que la Municipalidad compre las chapas… ya sabemos que 
no van a comprar”. Uno, en este modo del “siempre y del nunca”, pierde 
las ganas de hacer cosas. Busquemos otras formas. Indaguemos en nues-
tras memorias colectivas cómo se resolvía esto, cómo lo resolvió nues-
tro pueblo en otros tiempos, en otros lugares. Y mientras construimos 
esa respuesta, problematizamos también el derecho a tener esa chapa. 
Hacemos visible que eso que antes recibía y ahora no recibe forma parte 
de los recortes en seguridad y protección social. ¿Le correspondería te-
ner una chapa? Sí. ¿Hay que luchar por la chapa?  Y también preguntar-
nos acerca de cuánto tiempo más tienen que esperar lxs pobres. Y que 
quede constancia de que esa chapa no la entrega el Estado. Escribamxs 
cartas de puño y letra reclamando a las autoridades correspondientes 
el derecho a la asistencia, pero en el medio construyamos, con la gente, 
con otras profesiones, con otrxs actores sociales, algún tipo de respuesta 
para que no le entre el agua, para que sepa que lo que nos pasa a noso-
trxs nos importa, para que nos demos cuenta que nadie se salva solo/a. 

MJCS: ciertamente, debemos hacer sin dejar de requerir e inter-
pelar; combinar, conjugar escalas. Esa realidad argentina la estamos 
viviendo en la región como producto, entre otros, del modelo de de-
sarrollo moderno impuesto hace más de 50 años. Ante ella, existen 
distintas emociones y reacciones mientras unxs se conforman, otrxs 
reforman o confrontan los asuntos en cuestión. Ahora bien, profesora, 
cuéntenos de sus obras y de los contextos en los que se concibieron sus 
audiovisuales, sus artículos, sus temas, sus libros. ¿Cómo han recibido 
nuestras colegas sus obras? ¿Cuáles son sus aportes centrales? ¿Cuáles 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 290 ]

vienen siendo los énfasis epistemológicos, teóricos, contextuales más 
relevantes en su trayectoria? 

PM: hay un núcleo de pensamiento y acción que tiene que ver con 
la relación con nuestros pueblos y cómo nosotrxs acompañamos desde 
diferentes lugares políticos-académicos, ya sea desde la militancia, el 
activismo o el propio ejercicio profesional, entendiendo que lo social no 
es inherente de nosotrxs, sino que es algo que compartimos y que co-
construimos. No se trata solamente de intervención profesional; existen 
otros tipos de intervenciones que también hacen a lo social y cuya exis-
tencia es fundamental. La presencia militante, el activismo y la forma 
en que, como profesionales, habitamos esas otras posiciones también 
son parte de nuestra práctica. 

Entonces, pensar que nosotros nos apoyamos en una biblioteca que 
ha sido excluida de la academia y negada resulta central. Muchos de lxs 
autorxs de los que estamos hablando, en general, están proscritos. Creo 
que el pensamiento descolonial y el posestructuralismo nos han enseñado 
a sospechar, a interrogarnos sobre lo no dicho, sobre aquello que no está 
visibilizado; poder ver qué es lo que hay y cómo posicionarnos frente a 
esto que aparece como más hegemónico, lo vinculado al gerenciamiento 
social, en líneas generales, dentro del Trabajo Social. Abrazamos el pen-
samiento crítico y dentro del pensamiento crítico reconocemos que no 
existe una única posición, sino diversas vertientes. En el artículo que es-
cribimos con Romina Conti, titulado “Filosofía y Trabajo Social para una 
crítica de la cultura neoliberal”17, propusimos revisar algunos conceptos 
como el de “crítica” en el sentido que se utiliza en el Trabajo Social, con el 
fin de desarrollar herramientas de análisis transdisciplinarias que permi-
tan comprender y cuestionar al neoliberalismo y a esta cultura. 

Desde la Escuela de Frankfurt hasta el materialismo histórico dialéc-
tico, consideramos que han contribuido a la producción de pensamiento 
crítico. Sin embargo, nos preguntamos si esas perspectivas interpelan 
al colonialismo, la colonialidad, el eurocentrismo y el positivismo. Nos 

17	 Este capítulo forma parte del libro Filosofar desde Nuestra América. Liberación, alteridad y 
situacionalidad, coordinado por Ezequiel Asprella, Santiago Liaudat y Fabiana Parra (2020), 
y publicado por la Facultad de Trabajo Social, Editorial Universidad Nacional de La Plata. Se 
encuentra disponible en el siguiente enlace: https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/libros/
pm.4572/pm.4572.pdf 

https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/libros/pm.4572/pm.4572.pdf
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/libros/pm.4572/pm.4572.pdf


Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 291 ]

sentimos más cómodas con los planteamientos de Eduardo Grüner, so-
bre todo, por su capacidad de exponer la singularidad de sus aportes 
a una teoría crítica gestada desde la periferia. Estas diferentes lecturas 
del marxismo, que se alejan de la vertiente del materialismo histórico 
dialéctico en su versión de la escuela brasileña, no son necesariamente 
eclécticas. Tal vez, como diría Verónica Gago, podemos encontrar en 
ellas claves de lectura para las conceptualizaciones de nuestra América, 
en lo que ella denomina “economías barrocas para una pragmática de 
lo popular”. El barroco en América Latina no es mera copia, ya que hay 
reelaboración, sincretismo, mixturas. En esta línea, nos interesa produ-
cir, desde una universidad, comprometida con su tiempo, conocimien-
tos que sean con nuestro pueblo y para el pueblo. Entonces, ahí estamos 
en otra posición, en otra búsqueda que no es excluyente. Tiene que ver 
con construir diversidad epistémica. 

BCS: Paula, ¿te puedo interrumpir un segundo? Lo que estás seña-
lando —y porque también tengo mucha relación con María Eugenia— 
remite a esta idea de epistemologías plebeyas, ¿no? Discutimos mucho 
con María Eugenia y estamos, diría, muy en sintonía. Después, como 
tú viste, hay que repensar el eurocentrismo, el patriarcado, pero eso no 
quita trabajar las categorías europeas y pensar nuestra tierra desde una 
perspectiva situada. 

Por eso, cuando trazas esa trayectoria de la crítica, desde Frankfurt, 
pasando por el posestructuralismo, que justamente se centra más en los 
funcionamientos societales que en una lógica dialéctica, sin pretender 
una síntesis general, me resuena mucho. En este sentido, teóricamente, 
se observa una mayor distancia de las posturas estructurales porque en 
el fondo se pierde allí la fuga o los movimientos de corte menor. Desde 
esa perspectiva, lo que estás señalando, y también tus escritos de la asis-
tencia, del derecho, el Estado, de la institucionalidad, van un poco en 
esa línea. No sé si estaré bien en mi lectura…

PM: me parece que no podemos pensarnos por fuera de las distin-
tas relaciones societales; la relación macro y microsocial existe y la ve-
mos. Por eso, hablaba de relación general-particular-singular y tam-
bién singular-particular-general. Generalmente, empezamos por cómo 
se singulariza lo social, pero no podemos dejar de pensarlo dentro del 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 292 ]

proceso societal más amplio. Por ejemplo, María vive en una villa, está 
desocupada, tiene cinco hijos y está sola. Ahora bien, ¿esa desocupación 
de María, que además tiene 45 años, es distinta de la desocupación que 
puede vivir otra persona? Ambas comparten la categoría de “desocupa-
das”. Pero esa categoría, la desocupación, que es una noción macroes-
tructural que da cuenta de movimientos poblacionales, se particulariza 
en el grupo de mujeres al que pertenece María, porque no es ella sola, 
y a la vez a María la afecta de manera singular. Nosotrxs empezamos 
a trabajar con María en el territorio, en su contexto, desde su situación 
concreta. Pero no podemos dejar de pensar que esto forma parte de algo 
más general. Esa relación entre lo micro, lo particular y lo estructural 
me parece fundamental sostenerla. 

Pensar estas relaciones sociales desde un lugar periférico tiene una 
potencia enorme. Álvaro García Linera retoma la idea de lo plebeyo y 
Eugenia Hermida ha trabajado ampliamente en esa línea18. Me parece 
que ahí hay también un lugar potente desde el cual pensarnos a noso-
trxs mismxs. Esto no implica negar otros aportes; muchas veces utilizo 
a Bourdieu y mis estudiantes me preguntan: “¿por qué lo utilizas?”. Yo 
les respondo: “porque las nociones de campo, habitus y espacio social 
son muy útiles para poder comprender las relaciones sociales”. Ahora 
bien, cabe preguntarnos: ¿Pierre Bourdieu era hegemónico o también 
era un periférico dentro de la academia francesa? Y ahí empezamos a 
ver que muchos de lxs autorxs que tomamos como referentes del pen-
samiento eurocéntrico hegemónico, en realidad, eran periféricos dentro 
de sus propios contextos, porque esta relación centro-periferia no se da 
únicamente aquí; se produce a nivel mundial, global. 

Seguramente hay otras formas de pensarlo, pero yo retomo estas ideas 
porque existe un grado de condensación de la producción-teoría, especial-
mente en el campo de la economía, que da cuenta de las relaciones mate-
riales de existencia; si no, corremos el riesgo de caer en esencialismos. No 
podemos dejar de ver los conflictos sociales también en esa trama concreta 
de la materialidad de la lucha por la vida. Eso es algo que insisto mucho 

18	 Puede verse, por ejemplo, el artículo de María Eugenia Hermida (2017): “Contribuciones desde 
una epistemología plebeya al Trabajo Social frente a la restauración neoliberal”. Se encuentra 
disponible en el siguiente enlace: https://ojs.unsj.edu.ar/index.php/reviise/article/view/132/pdf

https://ojs.unsj.edu.ar/index.php/reviise/article/view/132/pdf


Revista Trabajo Social vol. 28 n.˚ 1, ene-jun 2026, issn (en línea): 2256-5493, Bogotá · 269-295

Entrevista

[ 293 ]

con mis estudiantes porque muchos de ellos intentan no ver el conflicto. 
Dicen: “no hay conflicto, los actores sociales están todos bien”. Bueno, no; 
pues hay disputas, conflictos, contradicciones. Nosotrxs mismxs porta-
mos contradicciones y no estamos ajenos a esas disputas. Entonces, re-
conocer los discursos, cómo circulan, qué agencias hay en eso y entender 
que muchas veces agenciamos desde diferentes lugares dentro del propio 
campo, también constituye la complejidad que habitamos. 

Ahora, ¿la teoría social europea no la uso? No, la tomamos, la re-
significamos, pero la ponemos a jugar para nosotrxs. Hay autorxs más 
afines y otrxs con los cuales vamos a tener que discutir, confrontar. Yo 
no demonizo a las pioneras; por ejemplo, me parece que formaron parte 
de la construcción de las Ciencias Sociales y muchas de ellas tuvieron 
interacciones con variados autorxs. ¿Es interesante? Sí, pero ahora, para 
pensar lo social desde nuestro lugar, en este contexto de desigualdad, de 
exclusión y de avance del neofascismo, nos queda algo corto. 

MJCS: creo que a las pioneras, como a nuestrxs ancestrxs, los debe-
mos situar en su justo lugar, reconocerles lo que les debemos reconocer, 
retomar sus legados contextualizados de manera crítico-propositiva y 
proyectarlos. En particular, debemos evitar negacionismos. Por ejem-
plo, no podemos destacar los aportes de las pioneras para desestimar 
las contribuciones de lxs colegas que promovieron las reconceptualiza-
ciones señalando únicamente sus equivocaciones. Al respecto, es clave 
pensar en los lineamientos con los que revisamos nuestras historias. Así 
que ¿cómo avanzar, guiados por referentes que nos permitan reconocer, 
utilizar y potenciar nuestros acumulados? 

PM: … o terminar de desarrollarlo, porque muchos de estos pensa-
mientos fueron interrumpidos por el Plan Cóndor, por la violencia sis-
temática de la dictadura contra nuestros pueblos. Entonces, se han que-
mado bibliotecas, se han perseguido intelectuales. Muchos han muerto, 
han sido asesinados, torturados. 

BCS: desde el punto de vista que están conversando, me encanta la 
jugada que hace Alicia González-Saibene en un texto que publicó en 
Chile, donde problematiza la idea de epistemologizar el Trabajo Social. 
Allí plantea una crítica a la reconceptualización en tanto paradigma he-
gemónico de la crítica, remarcando que no es la única forma en la que 



Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Trabajo Social

Entrevista

[ 294 ]

esta se ha desplegado. Como lo decías, Paula, esa crítica parece ser ca-
leidoscópica en cierto sentido…

MJCS: es que fueron múltiples.
BCS: totalmente de acuerdo. De hecho, lo que ocurría en el contexto 

de nuestro Cono Sur no fue homogéneo. Por ejemplo, la dictadura bra-
silera no fue lo mismo que la dictadura argentina o la chilena. Los re-
zagos que aún hoy, en el 2025, observamos en Chile, en relación con la 
dictadura y con las políticas de seguridad social y otras las políticas pú-
blicas, son bastante duros. 

Desde ese punto de vista, tenemos también una demanda por pro-
blematizar cómo miramos los fenómenos contemporáneos. Por eso, y 
con esto no quiero señalar nada de forma negativa, cuando mencio-
naste esa tensión entre emancipación y liberación, pensando también 
un poco en Dussel, cada vez me resulta más fecundo situarme en una 
resistencia activa; una resistencia que, como diría Spinoza, se nutre de 
las pasiones alegres; una resistencia que resignifica la noción misma de 
lucha. Creo que podríamos seguir repensando conceptos en esa línea. 

PM: junto a lxs compañerxs del gipsc, pero en especial con Romina 
Conti19, hemos problematizado, en largas conversaciones, las preguntas 
vinculadas en torno a qué es lo crítico del Trabajo Social Crítico; dónde se 
juega la crítica; y acerca de las formas en las que enseñamos y practicamos 
la crítica en la academia. En ese sentido, coincidimos con lo que planteas, 
ya que, para nosotrxs, no hay crítica posible si no hay acción. Por eso, no 
hablamos de determinantes, sino de condicionantes en relación con las 
posibilidades generales. Pensamos la crítica como un lugar de resistencia, 
pero también de lucha. Es hoy, no cuando estén dadas las condiciones.

MJCS: profesora Paula, le manifestamos nuestros profundos agrade-
cimientos por sus destacados aportes. Esperamos continuar generando 
estos significativos encuentros.

Maira Judith Contreras Santos 
Borja Castro Serrano

19	 Doctora en Filosofía y docente de la asignatura Filosofía Social, en primer año de la Licen-
ciatura en Trabajo Social de la unmdp. 


